EDICIONES

=] COMPLUTENSE

(GO

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Politicas DOSSIER

ISSN: 1131-558X

Un discurso filosofico lo mas lejos y lo mas cerca posible
del lenguaje de la ficcidn. Filosofia, literatura y ficcidn tras
la gran mutacion nietzscheana en El discurso filosofico
de Michel Foucault*

Orazio Irrera
Université Paris 8 =

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.98745 Recibido: 28/10/2024 e« Aceptado: 28/11/2024

Resumen. En esta contribucion nos proponemos analizar el modo en que Michel Foucault aborda la cuestion
delaficciony la literatura en El discurso filosdéfico, un ensayo escrito en 1966, justo después de la publicacion
de Las palabras y las cosas, y publicado recientemente, en mayo de 2023. Discusiones mas recientes sobre
este ensayo ya han puesto de relieve ciertas dificultades con respecto al papel y a la funcion de la literatura,
0 mas bien del «discurso literario» o de la ficcion, tal y como se presenta en esta historia arqueoldgica de la
filosofia que Foucault no publico en vida.

Palabras clave: Foucault; E/ discurso filosdfico; ficcion; literatura.

len] A Philosophical Discourse as Far and as Close as Possible to the Lan-
guage of Fiction. Philosophy, Literature and Fiction after the great Nietzs-
chean mutation in Michel Foucault’s Le Discours philosophique

Abstract. Inthis contribution we propose to analyze the way in which Michel Foucault approaches the question
of fiction and literature in Le Discours philosophique, an essay written in 1966, just after the publication of Les
Mots et les choses, and published recently, in May 2023. More recent discussions of this essay have already
highlighted certain difficulties regarding the role and function of literature, or rather of “literary discourse”
or fiction, as presented in this archaeological history of philosophy that Foucault did not publish during his
lifetime.

Keywords: Foucault; Le Discours philosophique; fiction; literature.

Sumario. |. El discurso filoséfico y el discurso de ficcion: dificultades y problemas. Il. La literatura como
“analogon de undiscurso” y laldgica del simulacro. lll. La ficcion tras la nueva mutacion del discurso filosofico:
el retorno de lo Mismo. V. La ficcion y el diagndstico de la actualidad. V. La ficcion entre la genealogia y su
necesidad de historia. Bibliografia.

Como citar: Irrera, O. (2025). Un discurso filoséfico lo mas lejos y lo mas cerca posible del lenguaje de la
ficcion. Filosofia, literatura y ficcion tras la gran mutacion nietzscheana en el discurso filosofico de Michel
Foucault. Res Publica. Revista de Historia de las Ideas Politicas, 28(3), 471-479.

relieve ciertas dificultades con respecto al papel y a
la funcion de la literatura, o mas bien del “discurso

I. El discurso filosofico y el discurso de
ficcion: dificultades y problemas

En esta contribuciéon nos proponemos analizar la
manera en que Michel Foucault aborda la cuestion
de la ficcion y la literatura en El discurso filosofico,
un ensayo escrito en 1966, justo después de la
publicacion de Las palabras y las cosas, y publicado
recientemente, en mayo de 2023. Discusiones
mas recientes sobre este ensayo ya han puesto de

literario” o de ficcion, tal y como se presenta en esta
historia arqueoldgica de la filosofia que Foucault no
publico en vida.

Para resumir de forma muy esquematica las dos
principales dificultades que se han planteado hasta
ahora sobre el papel y el estatuto de la literatura y
de la ficcion en El discurso filosofico, observamos en

*Financiacion: Este trabajo es resultado del proyecto de investigacion “Politicas de la literatura: eros, resistencia y biopolitica del
cuidado. Lecturas a partir de Foucault” (BIOPOL lll, Universidad de Granada).

Traducido por Julia Luque Amo (U. Bordeaux / U. Granada).

Res Publica 28(3), 2025: 471-479

47


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:almugali%40ucm.es?subject=
mailto:orazio.irrera02%40univ-paris8.fr%20?subject=

472

primer lugar que existe una diferencia con respecto
a la forma en que se movilizaba la literatura en Las
palabras y las cosas, donde parecia sefalar, casi
a modo de anticipacion, una especie de umbral
heterotépico entre una episteme y otra, asi como el
punto de ruptura que seguia marcando el presente
de Foucault (asi como el de su época) y a partir del
cual se hace posible iniciar el proyecto mas amplio
de una arqueologia de las ciencias humanas. Es
bien sabido que en su “Prefacio” a Las palabras y
las cosas Foucault asigna el “lugar de nacimiento”
de este libro a la risa provocada por la Enciclopedia
china de Borges, una risa “que sacude, al leerlo, todo
lo familiar al pensamiento —al nuestro: al que tiene
nuestra edad y nuestra geografia—, trastornando
todas las superficies ordenadas y todos los planos
que ajustan la abundancia de seres, provocando
una larga vacilacion e inquietud en nuestra practica
milenaria de lo Mismo y lo Otro™.

La risa que acompafa a esta lectura va unida a
“un cierto malestar dificil de vencer”, que confiere a
este texto literario y, a la ficcion en general, un poder
heterotopico que consiste en desligar el orden de
las palabras y de las cosas. Ademas, fue en este
“Prefacio” donde Foucault menciond por primera
vez el término “heterotopia”, antes incluso de
hacerlo en su célebre emision radiofénica de finales
de 1966, que repitid mas tarde, en marzo del aho
siguiente, en una conferencia en el Cercle d’études
architecturales, titulada “Los espacios otros”. Las
heterotopias, como podemos leer en este “Prefacio”,
a diferencia de las utopias tranquilizadoras y
consoladoras, tienen el poder de inquietar, “sin duda
porque minan secretamente el lenguaje, porque
impiden nombrar esto y aquello, porque rompen los
nombres comunes o los enmarafian, porque arruinan
de antemano la «sintaxis» [...] menos evidente que
hace «mantenerse juntas» (unas al otro lado o frente
de otras) a las palabras y a las cosas”™.

En Las palabras y las cosas, literatura y ficcion
manifiestan signos de una discontinuidad, de
una ruptura que marca el angulo de ataque de
esta arqueologia de las ciencias humanas, y que
encontramos, ademas, incluso en los puntos de
inflexion entre una epistemey otra, como atestiguan,
entre otras, las famosas paginas sobre el Quijote de
Cervantes o sobre Las meninas de Velazquez. Estas
ficciones marcan, respectivamente, los umbrales de
fragilidad de las epistemes renacentista y clasica, y
lo mismo podria decirse de los pasajes dedicados a
Mallarmé en relacion con el resquebrajamiento del
suelo arqueoldgico (de las condiciones histéricas de
posibilidad) de la episteme moderna hecho visible a
través del “retorno del lenguaje” tras la muerte del
hombre.

No obstante, volviendo a la cuestion de la
diferencia en el papel y el estatus de la ficcion y la
literatura entre Las palabras y las cosas y El discurso
filosdfico, en este ultimo ensayo no encontramos el
poder heterotépico de inquietud y disociacion que
Las palabras y las cosas asighaba a la literaturao a la

T Foucault, Las palabras y las cosas. Una arqueologia de las

ciencias humanas, Elsa Cecilia Frost (trad.), Buenos Aires,
Siglo XXI Editores, 1968, p. 1.

2 Ibidem, p. 3.

Irrera, O. Res Publica 28(3), 2025: 471-479

ficcion. En efecto, con respecto a esta ausencia, se
podria objetar que El discurso filosdéfico, aunque se
presenta como un ensayo bastante bien elaborado,
no puede considerarse un libro completamente
acabado, o que los quince capitulos de los que se
compone este manuscrito inacabado carecen,
después de todo, de una introduccion o de un
prefacio en los que la literatura y la ficcion hubieran
podido encontrar su lugar. Sea como fuere, el hecho
es que ni la literatura ni la ficcion desempeinan en
la l6gica de este ensayo el mismo papel que en Las
palabras y las cosas.

El segundo punto de dificultad tiene mas
directamente que ver con la forma en que se
aborda la literatura en El discurso filosdéfico, y mas
concretamente en la reduccion del estatuto de
la literatura o de la ficcion al discurso: el “discurso
literario” o el discurso de la ficcion. Los primeros
capitulos de este ensayo presentan la filosofia como
un discurso cuya singularidad esta determinada por
el hecho de retomar de manera reflexivay darforma a
la relacion que este discurso de la filosofia tiene con
su actualidad, con el “ahora”, es decir —siguiendo
una analogia con el discurso cotidiano y las teorias
de la enunciacion— con el sujeto que habla, el lugar
desde donde habla y el momento durante el cual
habla (la famosa triada yo-aqui-ahora). Fue la forma
que adopto esta relacion la que permitio distinguir
el discurso filosofico de otros tipos de discurso (el
de la ciencia, la ficcion o la religion) antes de que el
pensamiento de Nietzsche rompiera definitivamente
estas distinciones.

En el capitulo 4, titulado “Ficcion y filosofia”,
Foucault se propone mostrar con mayor precision
como se ha distinguido el discurso filosofico del
discurso literario o de ficcion durante tres siglos.
Tras senalar ciertas “analogias esenciales” entre el
discurso filosofico y el discurso de ficcion en cuanto
a su relaciéon con el ahora, Foucault explica que, a
pesar de ello, estos dos discursos no se superponen,
ya que “entre ellos hay una diferencia fundamental.
La literatura es un discurso que por si solo instaura
(como pura invencion) el aqui, el presente, el sujeto
a partir del cual habla”. Si bien el discurso literario,
al igual que el filosofico, da cabida a este “ahora” y
lo reconstituye en palabras, lo hace “de acuerdo
con su fantasia, segun su mera soberania™. De esta
diferencia surgen dificultades en la medida en que,
en varias ocasiones, Foucault parece esencializar el
estatuto de la literaturay de la ficcion. De hecho, esto
es evidente cuando se permite algunas afirmaciones
categoricas, algunas de las cuales merecen ser
mencionadas, como por ejemplo: “El nucleo de
la literatura es la imitacion”, o “En su esencia, la
literatura es simulacro™.

Convendria, pues, partir de estas dos dificultades
para intentar situarlas en la légica general de este
ensayo, que es El discurso filosdfico. Para ello, sin
embargo, habria que situarlo primero dentro del
proyecto mas general de una “arqueologia del
pensamiento” que Foucault esbozé y esquematizo al
mismo tiempo en una de las notas de sus Cuadernos,

S M. Foucault, El discurso filosdfico, O. Irrera y D. Lorenzini

(eds.), Madrid, Siglo XXI, 2025, p. 62.

4 Cursivas afadidas por el autor.



Irrera, O. Res Publica 28(3), 2025: 471-479

hoyinéditos, que constituyenlo que se hallamadouna
especie de “diario intelectual”. Entre estas notas, que
preceden y acompanan la redaccion de El discurso
filosofico —y que los editores hemos adjuntado a la
edicion del volumen—, hay una, del 15 de julio de 1966,
en la que Foucault presenta lo que para él deberia
haber sido esta arqueologia del pensamiento.
Segun este, su tarea deberia haber sido liberar al
pensamiento de aquello que durante mucho tiempo
lo ha organizado y encerrado: el hombre, el hombre
cuya desaparicion habia mostrado Nietzsche. Y, sin
embargo, dice, aun era necesario deshacerse de
todo “lo que lo hizo posible; lo acompaina y, en las
sombras, todavia lo sostiene. El conocimiento, la
escritura, la reflexion”. En esta triparticion podemos
ver, respectivamente, el proyecto de la arqueologia
de las ciencias humanas yarealizado en Las palabras
ylas cosas, el de una arqueologia de la ficciony de la
literatura abordada en ciertas conferencias y textos
de los afos sesenta, y por ultimo, podemos ver una
arqueologia de la reflexion que corresponde a lo
que Foucault iba a ocuparse escribiendo El discurso
filosofico.

A diferencia de la arqueologia de las ciencias
humanas y de la arqueologia de la reflexion
filosofica, la idea de una arqueologia de la ficcion y
de la escritura nunca ha dado cuerpo a un ensayo
capaz de reunir y describir las regularidades a las
que se subordinan histéricamente la escritura y la
ficcion, ni las discontinuidades o mutaciones que,
por el contrario, se identifican en la historizacion
arqueoldgica de las epistemes de las ciencias
humanas o de los modos de discurso de la filosofia.
Todo ello marca quizas los términos de un problema
o de una dificultad que evidentemente no puede
ser superada ni resuelta por sus lectores, pero sin
duda podemos intentar circunscribir mejor este
curioso y enigmatico vacio. En cualquier caso, no
podemos saber cual habria sido, exactamente, esta
arqueologia de la ficcion y de la escritura a la que se
refiere Foucault cuando la concibe en este proyecto
deunaarqueologiadelpensamiento. Silaarqueologia
consiste en describir regularidades y, sobre el telon
de fondo de estas regularidades, identificar también
las discontinuidades que permiten una historizacion
también arqueoldgica, entonces podemos ver que
el vacio de historizacion arqueoldgica que parece
envolver a la literatura podria abordarse de forma
negativa, es decir, mediante una triangulacion
entre Las palabras y las cosas, El discurso filosofico
y las reflexiones sobre la escritura y la ficcion que
fueron objeto de sus escritos en los afios sesenta.
Pero como esta tarea requeriria una elaboracion
excesivamente larga y compleja que no podemos
desarrollar aqui, nos contentaremos en esta ocasion
con establecer paralelismos entre algunos de
los textos sobre literatura publicados en los anos
sesenta y El discurso filosdfico, dejando asi de lado
Las palabras y las cosas.

Il. La literatura como “analogon de un
discurso” y la légica del simulacro

Volvamos, pues, a El discurso filosofico y a las
tajantes y categodricas afirmaciones sobre la

5 Ibidem, p. 262.

473

literatura ya mencionadas, para situarlas en la l6gica
de esta arqueologia de la filosofia como discurso. En
este contexto, podriamos preguntarnos en primera
instancia: ¢por qué la literatura es esencialmente
imitacion? En un pasaje de este ensayo, Foucault
parece captar las dificultades que surgen cuando
damos esta curiosa —y, en el fondo, bastante
anticuada— definicion de la literatura, ya que:

En el orden de la critica a partir del siglo
XIX, sabe y repite, hasta el terrorismo, que la
literatura no esta hecha para imitar (como la
ingenuidad de los clasicos y, probablemente
antes que ellos, la de toda la Antigliedad), sino
para manifestar, cantar, significar, significarse
a si misma, significar su propia ausencia. De
hecho, si por cierto en uno u otro momento de
su historia la funcion de la literatura consistio
en expresar o significarse a si misma, lo
cierto es que tanto esas como todas las
demas funciones que igualmente le toco
ejercer solo fueron posibles por ese juego de
imitacion esencial que hace de la literatura
un cuasidiscurso: un discurso que borra su
propio ahora, pero para hacerlo renacer de
otro modo en si mismo, y constituirse como
discurso®.

En primer lugar, podemos ver que este “juego de
imitacion esencial” consiste en un doble gesto: por
unlado, borrar el ahora del discurso (las referencias al
yo, al aquiy ahora de su situacion de enunciacion), es
decir, el mismo ahora que, segun Foucault, la ciencia
borra o neutraliza y que la filosofia, por el contrario,
debe retomar para hablar de él en modo de reflexion
y de acuerdo con sus propias funciones. Por otra
parte, este gesto consiste también en reconstituir
esta relacion con el ahora de otra manera, bajo la
forma de otro discurso, que es precisamente el de
la ficcion. Si la literatura ha sabido coincidir con
el esfuerzo por “significar la propia ausencia” —
renunciando a lo que Foucault llama el “viejo mito
de la intimidad”—, en consecuencia, esto implica
que queda “todo fuera” de un lenguaje cuyo propio
ser —como afirmara Foucault en su célebre texto
de Blanchot, El pensamiento del afuera, publicado
en 1966— “es la visible desaparicion de aquel que
habla”, que no sera mas que un simple “pliegue
gramatical”®. Este borramiento del sujeto, que
permite al lenguaje significar su propia ausencia,
sOlo podria haberse logrado subordinando la
literatura al juego esencial de la imitacion que le
asigna el estatuto de “cuasidiscurso” o “andlogo de
un discurso”®.

Pero este doble gesto, en el que consiste esta
imitacion y que tiene lugar cuando la literatura se
relaciona con su ahora, con su discurso presente,
se precisa poco después, donde “todas estas
imitaciones, de las cuales la literatura se aparta
siempre pero para incesantemente volver a ellas,

Ibidem, p. 62. Cursivas anadidas por el autor.
7 Ibidem, p. 61.

M. Foucault, El pensamiento del afuera, D. Defert y F. Ewald
(eds.), Valencia, Pre-textos, 1997, p. 75.

M. Foucault, El discurso filosdfico, op. cit., p. 63.



474

no tan solo los efectos visibles, las «imitaciones»
de la imitacion esencial que la define”. Para definir
esta imitacion esencial, como ya se ha mencionado,
Foucault escribe: “En su esencia, la literatura es
simulacro: no reproduccion de la realidad, no
vuelta del lenguaje sobre si mismo, sino imitacion
del discurso™". Esta esencializacion de la literatura
como imitacion tiene un caracter completamente
paraddjico y un tanto vertiginoso que es necesario
explorar.

No es una imitacion que reproduzca la realidad,
como tampoco la literatura reproduce la realidad
del discurso filosofico, es decir, la confrontacion
con su ahora, con la actualidad que interpela
constantemente a la filosofia a comenzar y
recomenzar su discurso. Si el lenguaje se duplica, no
es para reproducir el modo en que la filosofia retoma
reflexivamente su ahora para ponerlo en palabras a
través de sus propias grandes funciones discursivas.
Este juego de imitaciones esenciales no concierne
en primer lugar a las innumerables variedades de
“técnicas imitativas”; por el contrario, su singularidad
consiste en que obedece a la I6gica del simulacro.

Debemos entonces intentar releer estas paginas
de Eldiscursofilosdéfico alaluz de lo que dice Foucault
sobre el simulacro de Klossowski en el articulo para
La Nouvelle Revue francaise de 1964, titulado “La
prose d’Actéon”:

y va que todas las figuras que Klossowski
dibuja y pone en movimiento en su lenguaje
son simulacros, hay que entender esta palabra
con la resonancia que ahora podemos darle;
imagen vana (por oposicion a la realidad);
representacion de alguna cosa (en lo que esta
cosa se delega, se manifiesta, pero también
se retira y en un sentido se esconde); mentira
que nos lleva a tomar un signo por otro; signo
de la presencia de una divinidad (y posibilidad
reciprocade tomar este signo por su contrario);
llegada simultanea de lo Mismo y de lo Otro
(simular es, originalmente, venir juntos). De
este modo se establece esta constelacion
propia a Klossowski, tan maravillosamente
rica: simulacro, similitud, simultaneidad,
simulacion y disimulo™.

En este articulo, Foucault recuerda la forma en
que, ya a finales del siglo XVIIl, Jean-Francois
Marmontel condensa admirablemente este punto
cuando afirma que “fingir expresaba los mensajes
del sentimiento y el pensamiento”. La ficcion no
es fundamentalmente imitacion, sino imitacion
destinada a “fingir”. Es, a través de este “fingir”,
que la relacion con la realidad y la verdad que el
discurso filoséfico anterior a Nietzsche reivindicaba
para su discurso queda entonces suspendida, no
abandonada, sino ficticiamente imitada.

Volviendo de este modo a las paginas sobre
literatura del cuarto capitulo de El discurso

0 Ibidem, pp. 62-63.
" Ibidem, p. 63.

“La prosa de Actedn”, en Entre filosofia y literatura. Obras es-
enciales, Volumen I, Miguel Morey (trad.), Barcelona, Paidds,
1999, p. 205.

8 Ibidem, n.3, p. 205.

Irrera, O. Res Publica 28(3), 2025: 471-479

filosdfico sobre “Ficcion y filosofia”, quiza podamos
comprender un poco mejor en qué sentido Foucault
habla de la literatura como de un “cuasidiscurso” o
como de un “analogon del discurso”. La literatura,
como la filosofia, necesita dirigirse a un presente
de enunciacion, a un ahora, a su actualidad, pero no
para quedarse envuelta en €l y darle forma segun
las leyes o funciones histéricamente determinadas
de la reflexion, sino para constituir un analogon que
se le parezca, pero al que no pueda reducirse. O,
para repetir una vez mas las palabras de “La prose
d’Actéon’”, situar la literatura “en ese repliegue que
no se inclina hacia ninguna intimidad” (el viejo mito
de la intimidad que acerca al hombre a la escritura
al tiempo que aleja a esta ultima de su proximidad a
la exterioridad y al exterior en el que, por el contrario,
insistia Blanchot). Es entonces, al situarnos en
el interior del lenguaje mismo, que se inventa o
ficcionaliza

[...] un espacio de simulacro que sin duda
es el lugar contemporaneo, aunque todavia
escondido, de la literatura [...], el ser de la
literatura no concierne ni a los hombres ni
a los signos, sino a este espacio del doble,
este hueco del simulacro [..] Distancia y
proximidad de lo Mismo donde nosotros,
ahora, encontramos nuestro tnico lenguaje™.

La logica del simulacro “fait venir ensemble”, “reune”
asi, en su simultaneidad, la misma relacion con el
presente del discurso filosoéfico, pero para abrirlo a
una ficcidon que sirve para pensar el pensamiento de
forma diferente a la reflexion filosofica, 0 mas bien
para sefalar las mentiras de la reflexion alli donde
rechaza la inquietante contingencia de su ahora,
fijando su discurso (es decir, el discurso filosofico)
en “una verdad sin rostro que envuelve el espacio y
domina el tiempo”™®.

La logica del simulacro de Klossowski, como dice
Foucault, “obedece [...] a unas reglas precisas”, lo
que podria hacerla susceptible de cuestionamiento
arqueolégico. Ademas, como analogon del discurso,
esta l6gica no deja de ejercer sobre la filosofia
y sus modos de reflexion lo que Jean-Francois
Favreau, en su libro Les vertiges de I'écriture (2011),
ha denominado “las astucias de lo mismo” (“Les
ruses du méme”). La imitacion y el simulacro, en su
movimiento de repeticion, no pueden reducirse a la
simple duplicacion del lenguaje en relacion con la
realidad, sino que son a la vez analogia y alteracion.
Esto significa que, en relacion con la pretension de
verdad que ha marcado el discurso filosofico, este
juego de analogia y alteracion suspende y perturba,
lo mas cerca de él (es decir, del discurso filosofico),
la relacion con el ahora que desde Descartes
hasta Nietzsche (pasando por Kant) la filosofia
habia tenido que situar bajo el signo de una verdad
que solo podia alcanzarse orientando la reflexion
filosofica dentro de si misma en una relacion de co-
pertenencia de naturaleza entre el ser, el lenguaje
y la verdad. Por el contrario, son las astucias o los
trucos de la semejanza y del parecido, los trucos

4 Ibidem, p. 213.
M. Foucault, El discurso filoséfico, op. cit., p. 103.
® M. Foucault, "La prosa de Acteon”, op. cit., p. 206.



Irrera, O. Res Publica 28(3), 2025: 471-479

de ese cuasidiscurso que es la literatura, los que
devuelven al lenguaje y a la ficcion la posibilidad de
sefalar la contingencia y la diferencia que, después
de Nietzsche, como veremos, mantienen el presente
del discurso filosofico perpetuamente apartado de si
mismo, en una continuay elusiva diferencia.

Es asi, a través de esta logica del simulacro,
como la literatura recupera en cierto modo el poder
heterotépico que vimos aparecer en Las palabras
y las cosas, aunque en El discurso filosdfico este
poder heterotopico no desempeia ciertamente el
papel limitrofe que senala las transformaciones de
los modos del discurso filosofico, como sefalamos
al principio. Sin embargo, conviene insistir en que
el abandono de este manuscrito, a pesar del rico
contenido de sus capitulos, impidid a Foucault
asignar a la ficcion este poder heterotépico que
indica el vuelco de una configuracion historica de
ordenycoherenciaqueyahabiasidoutilizada paralas
epistemes en Las palabras y las cosas, y que podria
no haber sido, al menos en principio, incompatible
con el papel de senalar las discontinuidades
que constituyen la arqueologia de los modos de
discursos filosoficos. Esto es a lo que recuerda esta
idea sobre la arqueologia del pensamiento, en la que
Foucault parece querer restablecer la estructura de
un ensayo que quedo inconcluso después de todo,
pero en el que encontramos los puntos que deberian
haber sido retomados en una introduccién, aunque
permanezcamos en el terreno de las conjeturas. En
esta nota del Cahier 6 del 15 de julio de 1966, leemos
sobre un posible plan para la introduccion de E/
discurso filosdfico: “Introduccion: la biblioteca. El
comentario. El discurso. La desaparicion del sujeto.
La del hombre no basta”". Es dificil, y quiza en ultima
instancia inutil, preguntarse si la literatura o la ficcion
habrian encontrado un lugar en él.

Pero lo que me parece mas oportuno volver a
plantear es que la necesidad de distinguir el discurso
filosofico del discurso literario para apuntar mejor a
la singularidad del primero no debe ocultar lo que la
I6gica expositiva de este ensayo no hace evidente.
La comparacion diferencial de las relaciones que
cada discurso (cientifico, de ficcion, ordinario
y religioso) mantiene con su ahora, si marca la
disposicion general de los discursos que singulariza
y diferencia el discurso filosofico de todos los otros
tipos de discurso, pero se refiere a un orden que
ya ha desaparecido y que ya no es el nuestro. Es
precisamente esta distancia y diferencia con un
orden en el que ya no estamos situados lo que nos
permite ver, con el beneficio de la retrospeccion, lo
que distinguia y separaba el discurso filosofico de los
demas discursos. Sin embargo, el horizonte desde el
que Foucault es capaz de describir esta disposicion
general de los discursos, vigente desde el siglo XVIl'y
que, a pesar de sus mutaciones internas, se mantuvo
hasta mediados del siglo XIX, es un horizonte en el
que esta separacion ya notiene lugar. Por lo tanto, hay
que distinguir dos rangos cronoldgicos diferentes:
uno es la organizacion general del discurso desde
el siglo XVII hasta mediados del XIX, en la que el
discurso filosofico y el discurso literario estaban
separados, y el otro es el horizonte que se abrid a

7\ Foucault, El discurso filosdfico, op. cit., p. 261.

475

partir de la segunda mitad del siglo XIX, en el que
esta separacion ya desaparece: es este segundo
horizonte postnietzscheano el que hace posible la
historizacion arqueologica del discurso filosofico
de Foucault. En lo que a nosotros respecta, esto
indica que la perspectiva arqueologica que Foucault
despliega en el capitulo 4, “Ficcion y filosofia”,
encuentra sus condiciones histéricas de posibilidad
en el horizonte abierto por Nietzsche.

Ill. La ficcion tras la nueva mutacion del
discurso filosofico: el retorno de lo Mismo

Para comprender como se distribuye la relacion
entre el discurso filosofico y el discurso literario en la
economiade Eldiscurso filosofico, debemos explorar
un poco mas de cerca este umbral, correspondiente
a lo que Foucault llama “la nueva mutacion” del
discurso filosofico encarnada en el pensamiento
de Nietzsche. El pensamiento de Nietzsche rompid
la organizacion general del discurso que habia
prevalecido desde Descartes hacia mediados del
siglo XVIl o, como dice Foucault, rompid, desarticulo,
deshizo “pieza por pieza el robusto entramado que
aislaba el discurso filosofico de los otros discursos™®,

La transformacion del discurso filosofico
encarnada por el pensamiento de Nietzsche
procede ante todo de un cuestionamiento radical de
la relacion de interioridad (que presupone, por tanto,
una coparticipacion por naturaleza) de la filosofia con
la verdad, es decir, del hecho de suponer de entrada
que existe una verdad universal, valida desde todos
los tiempos, ya constituida, pero aun no despojada
por completo de su secreto, y que la filosofia
seria capaz de sacar a la luz manifestandola en su
discurso. Pero bajo los martillazos del pensamiento
de Nietzsche, la filosofia deja de ser una modalidad
de reflexion que corresponde al movimiento mismo
de esta verdad. Una verdad que la filosofia se ha
esforzado durante mucho tiempo en seguir y revelar
en los grandes dominios y en los objetos que, segun
Foucault, le eran hasta ahora propios: los de un
sujeto, los de un fundamento originario, los de una
practica destinada a transformar el mundo o los de
la manifestacion sensible de una racionalidad que
atraviesa el mundo vy la historia. Nietzsche somete
a todos ellos a un conjunto radical de disociaciones
destinadas a mostrar que estos grandes objetos
o dominios, hasta ahora el centro de la reflexion
filosofica, ya no pueden arrojar una verdad unica
y universal. En consecuencia, la reflexion y el
discurso filosoficos deben asumir en su lugar una
contingencia que obliga a la filosofia a distanciarse
lo mas posible de toda verdad.

Lo que Foucault designa como el “gran
pluralismo” de Nietzsche muestra que, bajo el sujeto
unico al que se le manifiesta la verdad en toda su
evidencia u obviedad, encontramos varios yoes
(que lo constituyen, lo desgarran y ponen en crisis
sus certezas). Del mismo modo, hay varios dioses
o varios sentidos (y por tanto una pluralidad de
fundamentos), varias fuerzas (multiples practicas que
apuntan cada una a una transformacion del mundo),
varias mascaras o rostros (de ahi una multitud de
discursos que enuncian una razon diferente que

8 Ibidem, p.190.



476

se manifiesta sensiblemente en el mundo y en la
historia). Este “gran pluralismo” indica que alli donde
la filosofia ha pensado que podia manifestar la
verdad en la certeza y autoevidencia que siempre
ha reclamado para su discurso, en realidad se ve
obligada a aceptar que la verdad siempre se revela
constituida, y emerge a través de la interaccion
conflictiva entre multiplicidades en conflicto que
estan perpetuamente en proceso de devenir, cada
una de las cuales afirma una verdad diferente e
histéricamente cambiante.

Es, en este horizonte de dispersion y multiplicidad
inaugurado por Nietzsche, donde la filosofia sera
el “retorno” de lo Mismo. Pero este retorno no nos
exige dirigir nuestro pensamiento como “una curva
hacia un punto original”, sino, por el contrario, abrirlo
ala constatacion de que “cada instante comienza de
nuevo, y que no hay un solo fragmento de tiempo que
no sea en si mismo un retorno”. Si, para Nietzsche,
la filosofia es retorno, es porque vuelve sin cesar a
la dispersion de sus multiples reinicios, siendo este
retorno “a la vez la fragmentacion de este retorno
y su manifestacion”. O, como dice Foucault en el
capitulo 11, titulado “La nueva mutacion”:

[La filosofia] esta ella misma presa en
este retorno; no hay necesidad alguna de
reflexionar sobre como el discurso puede
tener una relacion originaria e inquebrantable
con la verdad: sera este retorno en su pura
dispersion. Asi, el discurso filosofico estara
tan lejos y tan cerca como sea posible del
lenguaje de la ficcion: sera poesia (la poesia es
el modo de discurso que no se inventa a cada
instante un sujeto hablante y que tampoco
reflexiona sobre su derecho a hablar, sino que
lo deja hablar en su irrupcion)™.

En el espacio disgregado y fragmentario de esta
irrupciondediscursos diferentes, es donde lafilosofia
comenzara a existir en un modo de funcionamiento
totalmente nuevo, en el que tendra la “impresion
de hablar en el modo de la no-filosofia”, de manera
que el discurso filosofico se articulara de ahora en
adelante en el interior de discursos que antes le eran
ajenos. Por eso, después de Nietzsche:

La filosofia tampoco se diferencia de la ficcion
[...]: el fildsofo es poeta, es dramaturgo, y su
pensamiento se da como canto, aforismo
o ditirambo; y si parece asi recuperar el
centelleo enigmatico de los presocraticos,
no es que la filosofia, replegandose sobre
si misma, retome todo su destino como en
otro comienzo; es que la palabra del filosofo
recupera el derecho que tiene toda ficcion a
inventar el lugar desde donde habla, como
si el discurso surgiera espontaneamente por
la fuerza de una voz que hace nacer, aloja y
desplaza, “inspira” al sujeto hablante®°.

A Heidegger, que, segun Foucault, concebia el
retorno a los Presocraticos aun bajo el signo de
un repliegue hacia lo originario, pretendiendo
arrancar a la filosofia la unidad perdida y su vocacion

" Ibidem, p.189.
20 Ibidem, p.191. Cursiva anadida por el autor.

Irrera, O. Res Publica 28(3), 2025: 471-479

arcaica para restituirle un destino que la metafisica
occidental habia olvidado, Foucault opone una
perspectiva completamente diferente en el capitulo
siguiente (“Pensar después de Nietzsche”). Pues lo
que Heidegger propone no es, en el fondo, mas que

un gran mito [...] el de un lenguaje sin fecha,
mas profundo y mas arcaico que la historia y
donde las formas del discurso no estén aun
separadas unas de otras. Para alcanzar esa
luz primigenia del lenguaje, ningun ascenso
es demasiado lejano y ninguna impugnacion
demasiado radical?.

Por esta razon, segun Foucault, el pensamiento
heideggeriano, y su interpretacion de Nietzsche
como “el ultimo metafisico”, acaba por volver a
situar bajo el signo de un sentido originario “un
pensamiento en el que la division (le partage) no
es entre discurso poético y discurso filosdfico,
entre “fingir” y filosofar”?2. El terreno de juego de la
reflexion filosofica anterior a Nietzsche —delimitado
por las cuatro grandes funciones (justificacion,
interpretacion, critica y comentario) y por los cuatro
grandes dominios (sujeto, fundamento, practica
y Logos del mundo)—, cuya unidad habia sido
destrozada por los martillazos de su pensamiento,
seria, segun Foucault, restablecido por Heidegger en
una operacion que reduce la filosofia a la invencion
ficticia de un sentido originario, 0 mas exactamente,
a la invencion de la poesia, de la Dichtung. Esto es
asi en la medida en que la filosofia es situada por
Heidegger

en un discurso en que el pensamiento esté lo
mas cerca posible del "fingir" de este dichten
enelque los alemanes reconocen con claridad
la esencia de la poesia, la filosofia no podria
ser sino contencion voluntaria frente a esos
dominios tradicionales, y desvio que permite
liberarse de ellos?,

Lo que Foucault impugna con Heidegger concierne
al gesto de clasificar la filosofia desde Platon —y a
fortiori la de Descartes a Nietzsche que esta en el
corazon de El discurso filoséfico— en el destino de
la metafisica (de la que Nietzsche seria el ultimo
representante) que manifiesta el olvido del ser.
Con ello, segun Foucault, Heidegger reduciria la
reflexion filosofica a una actividad del pensamiento
que se inventa a si misma (e inventa su relacion
con su ahora, con su actualidad) como un ascenso
de ficcidon hacia su vocacion arcaica y su sentido
originario y presocratico, por debajo y por encima
de su devenir metafisica de la presencia. Pero
esto, objeta Foucault, correria el riesgo de autorizar
un discurso fuera de toda historia que, al modo
del dichten ficticio y poético, constituiria “por si
mismo, en su soberania, el lugar y el momento en
que habla, asi como el sujeto que lo pronuncia.
Este discurso envolveria Occidente entero (como
lugar unico de la filosofia), todo su destino (como
historia de la filosofia) y a todos los filésofos (como

21 Ibidem, p. 209.
22 Ibidem, p. 207.
23 Ibidem, p. 210.



Irrera, O. Res Publica 28(3), 2025: 471-479

sujetos hablantes del discurso filosofico)”?*. Cabe
recordar que en Francia esta misma perspectiva, y
en la misma época, marco también el planteamiento
de Derrida. En su célebre ensayo de 1963 “Fuerza y
significacion”, retomado finalmente en La escritura
y la diferencia (1967), Derrida, siguiendo las huellas
de Heidegger, afirmaba que la filosofia “ha estado
determinada en su historia como reflexion de la
inauguracion poética”?®.

De este modo, al ser devuelta a su origen
presocratico, por debajo de toda historia de la
metafisica donde la verdad y el sentido del ser
serian casi indescriptibles u olvidados, tendria la
pretension de restablecerlos por si misma a través
de la ficcion y la poesia —pretension que Nietzsche
habia precisamente criticado mediante un gesto que
Foucault quiere mantener, a pesar de Heidegger, en
toda suradicalidad. Esta referencia al fingir (feindre), y
al dichten en Heidegger, asi como a su interpretacion
del “retorno de lo Mismo” en Nietzsche, permite a
Foucault contraponer el retorno de Heidegger a lo
originario con el eterno retorno de Nietzsche. Se
trata de mostrar que alli donde para este ultimo se
juega la no-distincion entre el discurso filosofico y
el de la ficcion, el retorno de lo Mismo sera siempre
un reinicio de un juego que en realidad ficcionaliza
perpetuamente lo Mismo, no para inventar un
origen inicial donde el sentido se mostraria en su
verdad (antes de ser recubierto por la metafisica),
sino para someter a este Mismo a lo que mas se
acerca al “juego de la experiencia” klossowskiano
que hace “parpadear” a los simulacros mientras los
hace “girar en su sitio”, del que hablaba Foucault
en “La prosa de Acteodn”. El retorno de lo Mismo
nietzscheano se inscribe asi en la logica de los
simulacros de Klossowski, para dar una idea de la
relacion entre la filosofia y la ficcion muy diferente de
la heideggeriana.

El retorno de lo Mismo, “le surgissement du
Méme”, abre un espacio donde todos sus simulacros
se alojan lo mas cerca posible de él para, al mismo
tiempo, alejarselo maximo posible del mismo. En este
espacio intersticial y otro, situado en la multiplicidad
de relaciones que remiten vertiginosamente un
discurso a otro, es donde Nietzsche fue el primero en
alojar la nueva modalidad de la reflexion filoséfica 'y
Sus nuevos objetos. Este retorno a lo Mismo no seria
entonces mas que el poder de alteracion de lo falso
y lo ficticio (y el rechazo a volver a un sentido o una
verdad originales) que se ejerceria sobre la especie
hablante que es el filésofo, hasta ahora congelado
en la exigencia de hablar esta “verdad sin rostro
que envuelve todos los espacios y domina todos
los tiempos”. Es el fildsofo y su relacion vertical con
la verdad lo que el retorno de lo mismo introduciria
astutamente en este juego de simulacros para
mostrar su estallido. Es, entonces, este poder de
alteracion del retorno el que actua bajo la semejanza
de lo Mismo para transfigurar y multiplicar los rostros
del fildsofo en una pluralidad de papeles y mascaras
que antes le eran ajenos y que, de ahora en adelante,

24 Ibidem, p. 207.

25 . Derrida, “Fuerza y significacion”, en La escritura y la dife-
rencia, Patricio Pefalver (trad.), Barcelona, Anthropos, 1989,
p. 44.

arr

se comunican entre si en la unidad paraddjica y
ficticia del Ecce Homo de Nietzsche. En este sentido,
el fildsofo que es Nietzsche se convierte, como nos
recuerda Foucault, a la vez en “filélogo, historiador,
genealogista, «psicologo» analista de la vida y de la
fuerza®®”, en un espacio vertiginoso de circulacion e
intercambio entre varias mascaras y varios rostros
que se solapa con la logica klossowskiana del
simulacro.

En efecto, esto no resuelve del todo las
dificultadesylos problemas mencionados al principio
de esta contribucion. Si el proyecto general de una
arqueologia del pensamiento daba la espalda a lo
que podria haber sido una arqueologia de la ficcion
y de la literatura, dejandola suspendida entre la
historizacion arqueoldgica de las ciencias humanas
y la de la reflexion filosdfica, podriamos entonces,
con razon, seguir planteandonos toda una serie de
preguntas: ¢ hasta qué punto y como podria Foucault
haber abordado la escritura y la ficcién haciéndolas
objeto de una historizacion arqueoldgica? O, incluso
si esta arqueologia de la ficcion hubiera podido
apoyarse en la légica klossowskiana del simulacro,
Jpodria esta ldgica, tal y como se manifiesta en
los procesos literarios, haber constituido una
herramienta de historizacion capaz de restituir
las reglas y las transformaciones a las que estaba
sometida la literatura o cualquier otro tipo de ficcion?
O, como decia Foucault en su articulo de 1964
sobre Klossowski, con esta légica del simulacro
“del orden de la apariencia en la explosion del
tiempo”, ¢podriamos concluir que también estaria
asociada a una explosion de la historia, o incluso de
la posibilidad misma de historizacion, con todos los
peligros de esencializacion ya mencionados? ¢Seria
posible historizar arqueoldgicamente los poderes
de falsificacion y alteracion, asi como sus técnicas
y practicas de invencion, en una contra-historia
de la verdad, cuando la ficcion nunca plantea la
cuestion de la verdad salvo en el infinito reflejo de
sus simulacros y alteraciones? Responder a estas
preguntas sigue siendo una tarea dificil.

Por otro lado, podriamos preguntarnos qué
consecuencias podria haber tenido para Foucault,
incluso a largo plazo, el hecho de que después de
Nietzsche el discurso filoséfico asumiera la logica
de la ficcion, fundiéndose con ella, “tan lejos y tan
cerca como sea posible”. Para responder a esto,
y dejando la cuestion completamente abierta,
probablemente no podriamos decir simplemente
que la ficcion, la literatura o, mejor aun en el caso de
Nietzsche, la tragedia griega, podrian haber dicho
“por adelantado [lo que ocurre en] el derecho, la
jurisprudencia, [la filosofia o] la moral de la ciudad
ateniense”, como dijo Foucault en el curso que dio
en la Universidad de Tunez poco después de escribir
El discurso filosofico®®. Quiza también debamos
preguntarnos: ;laficciony su légica de simulacro han
influido de algun modo incluso en la forma en que la

26 M. Foucault, El discurso filoséfico, op. cit., p. 190.

27 Ibidem, p. 189.

28 M. Foucault, “La place de ’'homme dans la pensée occiden-
tale moderne. Cours de Tunis, 1966-1968” (inédito), Biblio-
théque nationale de France (ref. NAF 28730, caja 58, carpe-
ta 2).



478

filosofia se relaciona con su ahora, como logica de
diagnostico de la actualidad?

IV. Laficcion y el diagnéstico de la
actualidad

El diagnéstico, en efecto, una vez liberado de su
antigua funcion cultural que hacia de él todavia
“una alegoria de la profundidad” bajo el signo del
doble imperativo de “interpretar y curar”, recibio
de la nueva mutacion nietzscheana del discurso
filosofico una tarea muy especial: la tarea de una
filosofia dedicada a cuestionar, cuando todavia sélo
hay movilidad y vacio (ausencia de fundamento),
“el espacio en el que se despliega el pensamiento,
asi como las condiciones de este pensamiento, su
modo de constitucion”, como dice Foucault en una
entrevista de la misma época, y ello para decir lo
que somos hoy y lo que significa, hoy, decir lo que
decimos?®.

El diagndstico, en su sentido etimoldgico, es un
acto que atraviesa y distingue. Pero precisamente
después de Nietzsche, cuando el discurso filosoéfico
se haconvertidoenunretornoy esta al mismotiempo
lo mas cercay lo mas lejos posible de la ficcion, esto
significa que este diagnostico de la actualidad ya no
tiene que restituir una verdad original, al margen y
valida desde siempre. El diagndstico de la actualidad,
después de Nietzsche, tendra que atravesar los
bordes de los discursos y, al mismo tiempo, situar la
filosofia en los intersticios entre un discurso y otro,
es decir, en el espacio histérico de correlacion entre
un discurso y otro. Es precisamente en este espacio
donde el diagndstico distingue lo que sucede (su
actualidad), distinguiendo nuevos objetos, pero
ya no aquellos en los que la filosofia anterior a
Nietzsche encontraba una verdad originaria. Por
el contrario, este espacio intersticial a través del
cual la filosofia ve comunicarse varios discursos no
filosoficos es un espacio en el que los objetos que
aparecen (la locura, la enfermedad, la delincuencia,
la sexualidad, etc.) poseen multiples comienzos.
Sus apariciones, producidas por la actividad de
diagnosticar la actualidad, son el resultado de
multiples temporalidades que la co-determinan.
Es ficcionalizando y fabricando los objetos que
vinculan estas multiples temporalidades, estos
multiples origenes, que la reflexion filosofica puede
seguir ejerciéndose al modo del diagndstico de
la actualidad en un horizonte postnietzscheano.
Asimismo, es a través de estos nuevos objetos que
el diagnodstico de la actualidad ficcionaliza por lo que
la filosofia se ve abocada de nuevo a pensar en su
propio presente, que siempre esta en desacuerdo,
en discordancia y en contradiccion con ella.

Y, sin embargo, en este diagndstico de actualidad
todavia parece haber algo de la I6gica del simulacro:
la filosofia se pierde y se encuentra a la vez en
la multiplicidad de objetos no filosoficos que el
diagnodstico de actualidad ficcionaliza, ascendiendo
y rastreando sus multiples origenes, sus multiples
inicios, sus referencias en el espacio historico de

29 M. Foucault, “Quest-ce qu’un philosophe?”, en D. Deferty F.
Ewald (eds.), Dits et écrits, 1954-1988. Tome I: 1954-1969,
Paris, Gallimard, 1994, p. 553.

Irrera, O. Res Publica 28(3), 2025: 471-479

comunicacion y correlacion entre un discurso y
otro. Es, desde este angulo, que el diagnoéstico de
actualidad conserva algo de laficciony del simulacro,
y es en cierto sentido un alternador de la experiencia:
hace aparecer la filosofia en su redoblamiento en
el elemento no filosofico, es decir, en un espacio
de remisiones multiples a otros discursos y a otros
objetos que antes de Nietzsche le eran ajenos. Al
mismo tiempo, la reflexion filosofica sobre estos
objetos reasigna a la filosofia no la tarea de restituir
una verdad original, sino de explicarla a través de la
pluralidad de referencias que la multiplican en un
centelleo practicamente infinito, como se ficcionalizo
histéricamente la afirmacion de que la filosofia era,
desde el inicio de la época griega hasta antes de
Nietzsche, un discurso de la verdad.

Ficcionalizada o fabricada en la pluralidad
de remisiones a otros discursos al frente de la
actualidad, la reflexion filosofica que tiene lugar en
y a través del diagnéstico de la actualidad, por un
lado, altera la experiencia del discurso presente que
constituye los limites de lo que podemos pensar,
decir o hacer en el hoy en el que estamos situados.
Por otro lado, alli donde parece establecerse la
dispersion perturbadora de los discursos, la reflexion
filosofica se vuelve capaz de abordar su propia
historia y mostrar en qué sentido su relacion vertical
con laverdad, lavieja funcion cultural del diagnéstico
al modo de “interpretar y curar”, o de la “alegoria
de la profundidad”, no ha sido mas que una ficcion
arraigada en formas histéricamente determinadas
de abordar una actualidad que amenaza el orden
del discurso desde una exterioridad extra-discursiva
que lafilosofia nunca llega a resolver definitivamente.
Es en este doble sentido propio de la Iogica del
simulacro, que desdobla constantemente la
reflexion filoséfica en un discurso que la remite
a otros discursos y al espacio de dispersion que
éstos delimitan, donde quiza podamos comprender
mejor por qué, hablando del retorno de lo mismo
en Nietzsche, Foucault puede afirmar, de forma
oximoronica y aparentemente enigmatica, que tras
la mutacion de Nietzsche, “el discurso filosofico
estara tan lejos y tan cerca como sea posible del
lenguaje de ficcion™o,

Sin embargo, seria un error pensar que esta
relacion con la ficcion y la I6égica del simulacro se
limita en el pensamiento de Foucault alas cuestiones
propias de la arqueologia, ya sea la del discurso
filosofico o la de la ficcion, que nunca ha llegado a
elaborar de forma completa. En realidad, la relacion
de Foucault con la ficcion acompana la inscripcion
del método arqueoldgico en el de la genealogia, y
al mismo tiempo profundiza y radicaliza el gesto de
diagnosticar el presente.

30 M. Foucault, El discurso filosdfico, op. cit., p. 189.



Irrera, O. Res Publica 28(3), 2025: 471-479

V. Laficcion entre la genealogia y su
necesidad de historia

Hacia el final de esa misma década, en el curso
sobre Nietzsche® de 1969-1970 que Foucault
pronuncié en el Centre universitaire expérimental
de Vincennes, el diagndstico de nosotros mismos y
de nuestra actualidad se redefinid y a la vez se hizo
mas complejo: de la descripcion de los vinculos que
mantienen unido el espacio historico de correlacion
entre varios tipos de discurso en el seno del archivo
y de la cultura, el diagndstico se transforma en el
andlisis de las “fuerzas [que] han jugado y siguen
jugando para que estemos aqui [...], de las fuerzas
de las que podemos disponer”®2. El diagndstico, de
este modo, se redefine como un gesto “que se ocupa
del cuerpo mismo del presente”®, haciendo del
presente el “teatro de las fuerzas [...] en el cuerpo de
la historia, [...] de lo que hay en nosotros en nuestro
cuerpo”*. Para Nietzsche, como para Foucault, el
diagnostico consiste ahora en captar los “origenes
multiples” en nuestra fisiologia que se despliegan
como instintos, valores y elementos contradictorios
en lucha los unos con los otros. Un poco mas tarde,
en 1971, el diagndstico indica la “necesidad de
historia” (le besoin d’histoire) del genealogista, donde
se supone que la misma filosofia debe instalarse si
quiere “diagnosticar las enfermedades del cuerpo,
los estados de debilidad y de energia, sus fisuras y
sus resistencias, para juzgar lo que es un discurso
filoséfico™®.

La necesidad de la historiay del discurso filosoéfico:
esta articulacion constituye el horizonte —ahora mas
asociado a la genealogia— en el que se inscriben
el estatuto y el papel de la ficcion. Siguiendo este
hilo, en un gran salto cronolégico, en 1978, con
ocasion de la famosa mesa redonda sobre Vigilar y
castigar, en la que Foucault participa acompanado
por historiadores, afirmé que sus libros “no son
tratados de filosofia ni estudios historicos; a lo sumo,
fragmentos filoséficos en proyectos histéricos”e.
Pero para apreciar el significado de esta afirmacion,
hay que tener en cuenta que el aio anterior, en 1977,
al final de su entrevista con Lucette Finas, Foucault
volvio sobre el “problema” de la ficcion, la forma en
que muestra la fabricacion ficticia de nuestra relacion
con la verdad frente a la actualidad:

La ficcion es para mi un problema muy
importante. Soy consciente de que nunca
he escrito nada que no sea ficcion. Pero eso
no significa que no se trate de la verdad. Me
parece que es posible hacer que la ficcion
funcione dentro de la verdad, inducir los
efectos delaverdad conundiscursodeficcion,

3! Todas las traducciones del curso de Nietzsche son de Rubén

Almendros.

M. Foucault, Nietzsche: cours, conférences et travaux, Ber-
nard Harcourt (ed.), Paris, Seuil, 2024, p. 67.

33 Ibidem, p. 72.
34 Ibidem, pp. 72-73.

35 M. Foucault, Nietzsche, la genealogia, la historia, José Vaz-
quez Pérez (trad.), Valencia, Pre-Textos, 1988, p. 24.
36 M. Foucault, “Table ronde du 20 mai 1978”, en D. Defert y F.

Ewald (eds.), Dits et écrits, 1954-1988. Tome IV : 1980, 1988,
Paris, Gallimard, 1994, p. 21.

32

479

y conseguir que el discurso de la verdad dé
lugar y produzca algo que aun no existe y que,
por tanto, “ficcionaliza”. Se “ficcionaliza” la
historia sobre la base de una realidad politica
que la hace verdadera, se “ficcionaliza” una
politica que aun no existe sobre la base de una
verdad historica®.

No se trata s6lo de hacer funcionar la ficcion en el
espacio genealdégico de las multiples remisiones
entre la historia y la filosofia. Para mostrar que la
necesidad de fundamentar un discurso en la verdad
debe remontarse genealdgicamente a las luchas y
relaciones de poder dentro de nuestra cultura, que
nos constituyen. Esto se hace también a través
del poder de disociacion y de alteracion critica y
transformadora que pertenece a la ficcion, que
recuerda a los alternadores de la experiencia de los
que hablaba Klossowski, donde se trata de “hacer
funcionar la ficcion en la verdad” para que muestre
la posibilidad de alterar y transformar la relacion que
tenemos con nuestro presente cuando se presenta
como necesaria, obvia o inevitable. Es, por tanto,
en este espacio perturbador de circulacion entre
verdad, politica y ficcion, donde el diagndstico del
presente redefine no solo la tarea de la filosofia como
estrictamente asociada a su necesidad de historia,
sino también de qué manera, dentro de un horizonte
genealdgico, el discurso filosoéfico sigue estando, en
un sentido mas complejo, en lo mas lejano y cercano
al lenguaje de la ficcion.

Bibliografia

Derrida, J., “Fuerza y significacion”, en La escritura y
la diferencia, Patricio Penalver (trad.), Barcelona,
Anthropos, 1989, pp. 9-46.

Favreau, J. F, Vertige de I'écriture. Michel Foucault
et la littérature (1954-1970), Lyon, ENS Editions,
2011.

Foucault, M., “La place de 'homme dans la pensée
occidentale moderne. Cours de Tunis, 1966-
1968” (inédito), Bibliothéque nationale de France
(ref. NAF 28730, caja 58, carpeta 2).

—, “La prosa de Actedn”, en Entre filosofia y literatura.
Obras esenciales, Volumen [, Miguel Morey
(trad.), Barcelona, Paidds, 1999, pp. 201-213.

—, “Les rapports de pouvoir passent a I'intérieur des
corps”, en D. Deferty F. Ewald (eds.), Dits et écrits,
1954-1988. Tome lll, 1976- 1979, Paris, Gallimard,
1994, pp. 228-236.

—, “Los espacios otros”, Luis Gayo Pérez Buenos
(trad.), Astragalo: Cultura de la Arquitectura y la
Ciudad 7, 1997, pp. 83-91.

—, “Qu'est-ce qu’un philosophe?”, en D. Defert y F.
Ewald (eds.), Dits et écrits, 1954-1988. Tome I:
1954-1969, Paris, Gallimard, 1994, pp. 552-553.

—, “Table ronde du 20 mai 1978", en D. Defert y F.
Ewald (eds.), Dits et écrits, 1954-1988. Tome IV:
1980-1988, Paris, Gallimard, 1994, pp. 20-34.

—, Eldiscurso filoséfico, Edgardo Castro (ed.), Horacio
Pons (trad.), Madrid, Siglo XXI Editores, 2025.

—, El pensamiento del afuera, D. Defert y F. Ewald
(eds.), Valencia, Pre-textos, 1997.

37 Ibidem, p. 236.



—, Las palabras y las cosas. Una arqueologia de las
ciencias humanas, Elsa Cecilia Frost (trad.),
Buenos Aires, Siglo XXI Editores, 1968.

—, Nietzsche: cours, conférences et travaux, Bernard
Harcourt (ed.), Paris, Seuil, 2024.

—, Nietzsche, la genealogia, la historia, José Vazquez
Pérez (trad.), Valencia, Pre-textos, 1988.



