
29Res Publica 28(1), 2025: 29-39

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Políticas
ISSN: 1131-558X

A RT Í C U LOS

Recibido: 24 de octubre de 2024  •  Aceptado: 5 de marzo de 2025https://dx.doi.org/10.5209/rpub.98689

Andrea Soto Calderón
UAB

Imaginación e invención: contra la 
hostilidad de las imágenes

EN Resumen. El presente artículo pretende delinear una argumentación que afirma el dinamismo genético 
de la imaginación y su respectiva capacidad de desintegración de un esquema corporal, para sostener que 
la imaginación no solo es parte de la anticipación que inclina el comportamiento de los diferentes actores de 
una comunidad, sino que constituye las condiciones de posibilidad para que esas actuaciones se efectúen. 
Dicha argumentación se sostiene en afirmar que existe un vínculo íntimo entre imaginación e intuición para 
operar esta amplificación creadora, recualificando así el potencial de las imágenes para articular la consis-
tencia de dicho proceso de invención. 
Palabras claves: imaginación; invención; intuición; imágenes; creación. 

EN Imagination and invention: against the hostility of images
EN Abstract. This article aims to outline an argument that affirms the genetic dynamism of imagination and 
its respective capacity to disintegrate a bodily schema, to argue that imagination is not only part of the anti-
cipation that inclines the behaviour of the different actors in a community but also constitutes the conditions 
of possibility for these actions to take place. This argument is sustained by affirming that there is an intimate 
link between imagination and intuition to operate this creative amplification, thus re-qualifying the potential 
of images to articulate the consistency of this process of invention. 
Keywords: Imagination; Invention; Intuition; Images; Creation.

Sumario: Introducción. 1. Imaginación e intuición. 2. Imaginación e invención. 3. Imágenes e imaginación. 4. 
Del fantasma a la fantasía. 5. Imaginación material. A modo de conclusiones. Bibliografía.

Cómo citar: Soto Calderón, A. (2025). Imaginación e invención: contra la hostilidad de las imágenes. Res 
Publica. Revista de Historia de las Ideas Políticas, 28(1), 29-39.

Introducción
Bernd Huppauf y Christoph Wulf, en Dynamics and 
Performativity of Imagination. The Image between 
the Visible and the Invisible (2013), afirman que la 
imaginación a menudo se describe como la capa-
cidad mental del sujeto de formarse imágenes de la 
realidad. De esta manera, a través de ellas el sujeto 
puede desarrollar una comprensión o anticipar una 
acción; e incluso puede fantasear con aquello que 
nunca llegará a ocurrir. En este sentido, Huppauf y 
Wulf sostienen que la imaginación va ligada a las 
creaciones que ella introduce, “va más allá de en-
samblar fragmentos de la percepción y la memoria 
en una imagen integrada”1. 

1	 B. Huppauf and Ch. Wulf (eds.), Dynamics and Performativity 
of Imagination. The Image between the Visible and the Invisi-
ble, New York, Routledge, 2013, p. 27. 

Ya Kant, en su primera Crítica, introdujo el térmi-
no “imaginación productiva” que, a diferencia de la 
“imaginación reproductiva”, se define por ser una 
condición previa para la formación de imágenes de 
lo real2. Se trata de una facultad humana que es en 
sí misma suprasensible y permite desarrollar una 
imagen de lo sensible. También en sus tratados an-
tropológicos3 se refirió a la “productividad de la ima-
ginación”, que luego fue adoptada como concepto 
2	 Cf. J. Rundell, “Creativity and judgment: Kant on reason and 

imagination”, in Robinson, G. and Rundell, J. (eds.), Rethink-
ing Imagination: Culture and Creativity, London, Routledge, 
1994, pp.87-117; J.P. Arnason, “Reason, imagination, inter-
pretation”, in Robinson, G. and Rundell, J. (eds.), Rethink-
ing Imagination: Culture and Creativity, London, Routledge, 
1994, pp.155-170. Cf. I. Kant, Crítica de la razón pura, Madrid, 
Taurus, 2013. 

3	 Cf. I. Kant, Antropología en sentido pragmático, Madrid, 
Alianza, 1991.

TERCERAS_ResPublica28(1).indd   29TERCERAS_ResPublica28(1).indd   29 10/5/25   13:5410/5/25   13:54

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.98689
mailto:andrea.soto%40uab.cat?subject=


30 Soto Calderón, A. Res Publica 28(1), 2025: 29-39

clave en las teorías románticas de la creatividad y 
elevada a la categoría de ideal universal. La ima-
ginación se consideraba, pues, la facultad de pro-
yectar lo que no se puede ver, tenía el potencial de 
crear nuevos mundos nacidos de imágenes menta-
les. Partiendo de estos análisis, y contrariando los 
planteamientos que han acusado a la imaginación 
de ser un poder ilegítimo, a la que no pocas veces 
se le han asociado inquietantes implicaciones4, nos 
proponemos afirmar, tal es el objetivo de este artí-
culo, que la imaginación no sólo introduce un po-
tencial diferencial, sino que constituye una relación 
dinámica que forma las condiciones de posibilidad 
para introducir este potencial en cuyo proceso la in-
tuición juega un papel fundamental.  

No han sido pocos los intentos por argumentar 
la relación entre imaginación e invención. En este 
sentido, una de las principales aportaciones es la 
que realiza Cornelius Castoriadis, en La institución 
imaginaria de la sociedad (1975), donde sostiene que 
“la sociedad no es el resultado de unos procesos 
irrevocables, sino una permanente invención de sí 
misma”5.Con ello buscaba intervenir en la extensa 
tradición determinista del pensamiento, en la que al 
menos desde Platón el Ser ha sido sinónimo de Ser 
determinado. Le interesaba pensar en una génesis 
ontológica contraria a las concepciones dominan-
tes que subyacen y que a su entender son fruto de 
una “historia de ocultamiento: el olvido de la imagi-
nación”6. Para él el mundo no es una imagen de algo 
previo, “lo imaginario no es imagen de”7, es crea-
ción incesante e indeterminada de figuras, formas 
e imágenes. Cuestión que es fundamental en sus 
reflexiones para situar que: el hacer, el pensar y el 
imaginar se instituyen históricamente. Desde luego 
no es el único, pero le damos preeminencia porque 
consideramos que su trabajo articula una genealo-
gía que da otro destino a la imaginación. Sin embar-
go, la inquietud que persiste, sobre todo si conside-
ramos los diversos diagnósticos actuales de cierta 
tendencia oclusiva de la imaginación8, es cómo es 
posible mantener en movimiento esta permanen-
te invención que la imaginación garantizaría, cómo 
transformar la persistencia de patrones simbólicos 
que obturan su campo y se inclinan a fijar ciertos es-
quemas perceptivos. Es en este contexto en donde 
proponemos que la intuición puede contribuir a ge-
nerar otra tendencia de incremento, la cual requiere, 
al mismo tiempo, proveerse de otras imágenes que 
no agoten su actividad y den consistencia a la posi-
bilidad de ese desarrollo. 

El artículo se estructura en cinco apartados. En 
el primero, “imaginación e intuición”, nos propone-
mos argumentar que la imaginación no solo es parte 
de la anticipación que inclina el comportamiento de 
los diferentes actores de una comunidad, sino que 

4	 Poderes oscuros y destructivos, como se asocia con E. T. A. 
Hoffmann, William Blake, Charles Baudelaire o Edgar A. Poe, 
Cf. Robinson, G. and Rundell, J. (eds.), Rethinking Imagina-
tion: Culture and Creativity, op.cit., p. 3. 

5	 C. Castoriadis, La institución imaginaria de la sociedad, Tus-
quets, Barcelona, 2013, p. 12.

6	 C. Castoriadis, Hecho y por hacer. Pensar la imaginación, 
Madrid, Enclave, 2018, p. 16. 

7	 Ibidem, p. 16.
8	 F. Jameson, Las semillas del tiempo, Madrid, Trotta, 2000; 

F. Jameson, “Postmodernism, or The Cultural Logic of Late 
Capitalism”, New Left Review 146, 1981, s/p. 

constituye las condiciones de posibilidad para que 
esas actuaciones se efectúen. A tal fin, considera-
mos necesario preguntarnos por cómo se abre la 
imaginación. Y en torno a ese gesto sostenemos 
que la imaginación se abre sobre la base de la intui-
ción. En este primer apartado nos apoyamos en los 
análisis de Schwarte, en el segundo, “Imaginación 
e invención”, ponemos aquellas reflexiones en rela-
ción con los planteamientos simondonianos sobre 
la intuición de cara a comprender cómo se puede 
transformar la persistencia de los patrones simbó-
licos que ocluyen el campo de la imaginación. En el 
tercero, “Imágenes e imaginación”, nos centramos 
en los análisis de Henri Bergson sobre la intuición 
y el modo en que se vincula conciencia y duración. 
Nos interesa su concepción de la intuición como 
un conocimiento por contacto que siempre se pro-
longa y que tiende hacia algo que no es sí mismo 
o una recursividad que se pliega hacia lo idéntico, 
sino que hace posible el cambio, apremia un borde 
que se resiste hasta que cede por medio de alter-
nancias, afectando la organización de su medio. El 
cuarto apartado, “Del fantasma a la fantasía”, toma 
como base los planteamientos de Catherine Mala-
bou, elaborando su posible contribución en torno 
a la noción de intuición que estamos desplegando, 
en tanto contribuye a formar una capacidad distin-
ta de la tendencia que indica la fuerza del hábito e 
introduce otro régimen afectivo, para así condensar 
una imagen diferente de la que ha saturado un de-
terminado sentido. En el último y quinto, “Imagina-
ción material”, sostenemos que, si consideramos la 
imaginación desde el dinamismo genético ya seña-
lado, y desde su capacidad de desintegración de un 
esquema corporal, entonces podemos afirmar que 
la imaginación no solo forma parte de la capacidad 
de anticipación que inclina el comportamiento ante 
una elección privilegiada, por lo que ya no puede ser 
considerada solo desde su dimensión formal. A este 
gesto lo llamamos imaginación material y atende-
mos a sus implicaciones teóricas.

1. Imaginación e intuición 
La imaginación a menudo se describe como una ca-
pacidad mental del sujeto. Sirva como paradigma de 
esta comprensión el marco propuesto por las cien-
cias cognitivas, donde la imaginación es entendida 
como una parte de un proceso epistémico que con-
figura y ordena información objetiva. Consideramos 
ésta es una comprensión demasiado restrictiva de 
la imaginación, pues no solo en los procesos cere-
brales podemos entender cómo opera la imagina-
ción. Al respecto, Ludger Schwarte sostiene que de 
la misma manera que no recurrimos a la fisiología de 
la mano para explicar la escritura, o a la laringe para 
que nos informe de lo que hace el habla, no pode-
mos reducir el complejo proceso de la imaginación 
a una mera operación mental9. Para Schwarte esto 
no quiere decir que la cognición sea irrelevante en la 
formación de una imagen, pero la estimulación de la 
retina o de ciertas áreas del cerebro durante el pro-
ceso de ver no nos dice qué es una imagen ni cómo 

9	 L. Schwarte, “Intuition and imagination”, in B. Huppauf and 
Ch. Wulf (eds.), Dynamics and Performativity of Imagination. 
The Image between the Visible and the Invisible, New York, 
Routledge, 2013, p. 65. 

TERCERAS_ResPublica28(1).indd   30TERCERAS_ResPublica28(1).indd   30 10/5/25   13:5410/5/25   13:54



31Soto Calderón, A. Res Publica 28(1), 2025: 29-39

se genera. Las imágenes, al igual que las expresio-
nes lingüísticas, son productos de la imaginación, 
componentes básicos de nuestro mundo común. 
La capacidad de ver imágenes se ha construido cul-
tural e históricamente de manera variable. Claro que 
esta capacidad está relacionada con la dependen-
cia respecto de los artefactos y técnicas de visuali-
zación; pero, al igual que la capacidad de hablar, la 
capacidad de ver imágenes se aprende y se forma 
de acuerdo con los contextos sociales, culturales e 
históricos. Así pues, si la realidad de la imaginación 
es múltiple y en su configuración intervienen dimen-
siones bien heterogéneas, necesitamos un enfoque 
diferente del que ha detentado el protagonismo 
analítico en las últimas décadas, este es, la centrali-
dad adquirida tanto por la especialización científica 
como por las teorías de la percepción. 

En lo que sigue, nos proponemos argumentar 
que la imaginación no solo es parte de la anticipa-
ción que inclina el comportamiento de los diferentes 
actores de una comunidad, sino que constituye las 
condiciones de posibilidad para que esas actuacio-
nes se efectúen. “La imaginación estructura nuestro 
hacer y, sin embargo, no es simplemente una capa-
cidad o un orden dado, sino que se pone en juego 
en cada momento, en el que un hacer debe contar 
como una acción. Debido a que la acción siempre 
tiene un rasgo de imprevisto, una cualidad de acon-
tecimiento, cada movimiento, cada actuación modi-
fica el marco imaginativo en el que debe tener lugar 
y del que se distingue”10. La imagen que vemos in-
corpora las condiciones de visualización y crea po-
sibilidades para que algo sea visto. De ahí que las 
estructuras que la imagen adopta pueden limitar la 
apertura a una situación perceptiva. “La imagen no 
es, pues, sólo una configuración de aspectos, ni una 
agregación de cualidades materiales sobre una su-
perficie”11, es lo que acontece fruto de un proceso 
imaginativo que configura una arquitectura espe-
cífica, que da forma y modifica la apariencia de la 
realidad. 

Las prácticas imaginativas no solo involucran a 
los humanos, sino que son afectadas por una ecolo-
gía de relaciones materiales que componen nuestro 
mundo. Y con ello no solo me refiero a elementos 
considerados naturales, o las así llamadas cosas, 
también a los dispositivos que permiten una ima-
ginación determinada. Vilém Flusser llega a acuñar 
el término “tecnoimaginación”12 para dar cuenta de 
una transformación cultural de pensamiento que 
acaece con la introducción de las nuevas tecnolo-
gías de creación de imágenes técnicas, la cual re-
quiere necesariamente pensar los cambios que se 
han producido en la imaginación como capacidad 
organizadora y creadora en los diversos ámbitos 
que son vitales para la sociedad. Desde esta pers-
pectiva, imaginar un filme, pongamos por caso, no 
depende solo de una interioridad reflexiva sino de 
un dispositivo tecno-estético que, en el decir de 
Jean-Louis Déotte, permite esa imaginación13. De 

10	 Ibidem, p. 66. 
11	 Ibidem, p. 68. 
12	 V. Flusser, “Una nueva facultad imaginativa”, en B. Onetto 

(ed.), Vilém Flusser y la Cultura de la Imagen. Valdivia, Edicio-
nesUACh, 2016, p. 108. 

13	 Cf. J.L. Déotte, La época de los aparatos, Buenos Aires, 
Adriana Hidalgo, 2014. 

modo que la imaginación no puede ser ya solo con-
siderada como la coordinación intersubjetiva, cual 
mediación sensible, puesto que la metamorfosis de 
nuestros procesos de comprensión y de creación 
es epigenética14. 

Gastón Bachelard afirmaba que “la imaginación 
no es, como sugiere la etimología, la facultad de 
formar imágenes de la realidad, es la facultad de 
formar imágenes que sobrepasan la realidad, que 
cantan la realidad”15.  Esto implica que los modos 
en que opera la imaginación inventiva no son solo 
una combinación de elementos previos que aporta 
la experiencia, sino que introducen una apertura a la 
relación que se forma en el contacto con un material 
o una realidad, de modo tal que puede integrar una 
modificación. Así, la imaginación tendría una poten-
cia de organización creativa, consistente en la capa-
cidad de “dar una forma específica a cualquier cosa 
que, «en sí», no tiene ninguna relación con esta for-
ma”16; la capacidad de ver una cosa en otra que no 
tiene un vínculo aparente con lo que presenta o re-
presenta, que no está determinada por las percep-
ciones ni tampoco por una referencia específica, 
aunque es afectada por ellas17. La imaginación in-
troduciría entonces una variación que nos integra en 
un ritmo, una repetición, un movimiento que piensa 
con las cosas en una relación generativa. 

En este sentido, la imaginación no consistiría en 
la confirmación de diagramas de expectativas que 
están inscritos esquemáticamente en nuestro ob-
jeto de percepción, “sino más bien una experiencia 
de no-identidad, una experiencia heterogénea una 
percepción que se desarrolla entre los sentidos y 
lo que se presenta”18. Pero esa reorganización no 
afecta solo a quien imagina. Sobre lo que queremos 
poner atención es acerca de cómo esa reorgani-
zación altera el campo que es imaginado, creando 
condiciones de posibilidad que hasta entonces eran 
inexistentes. Hay un acto creativo en el modo en que 
se organizan las impresiones de nuestra relación 
con el mundo, no solo porque cada quien organi-
za a partir de su propia singularidad, sino porque a 
menudo tenemos que ir más allá de lo que se nos 
ofrece para poder darle sentido, pero también hay 
acto de invención en la impronta que afecta la vibra-
ción de la materia con la que entramos en relación. 
Como ha desarrollado ampliamente Maurice Mer-
leau-Ponty, la imaginación no se da solo gracias a 
un reconocimiento, pues siempre agregamos nue-
vas dimensiones. Esta elaboración no es solo una 
competencia mental en tanto que el cuerpo entero 
está implicado19. 

Si la imaginación solo fuera el desarrollo de pa-
trones simbólicos que estructuran nuestra expe-

14	 Cf. C. Malabou, Metamorfosis de la inteligencia. Del coefi-
ciente intelectual a la inteligencia artificial, Santiago de Chile, 
Adrogué, La Cebra, Editorial Palinodia, 2024.

15	 G. Bachelard, El agua y los sueños. Ensayos sobre la imagi-
nación de la materia, México, Fondo de Cultura Económica, 
2012, p. 31.

16	 C. Castoriadis, Hecho y por hacer. Pensar la imaginación, 
Madrid, Enclave, 2018, p. 284.

17	 Véase un desarrollo más amplio de esta cuestión en A. Soto 
Calderón, Imaginación material, Santiago de Chile, Metales 
Pesados, 2022. 

18	 L. Schwarte, op.cit., p. 70. 
19	 M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Paris, 

Gallinard, 1945, p. 391.

TERCERAS_ResPublica28(1).indd   31TERCERAS_ResPublica28(1).indd   31 10/5/25   13:5410/5/25   13:54



32 Soto Calderón, A. Res Publica 28(1), 2025: 29-39

riencia, entonces, ¿cómo logramos cambiar estos 
símbolos? La tesis de Schwarte es que podemos 
entender estos procesos si analizamos cómo se 
abre la imaginación. Lo que él sostiene es que la 
imaginación se abre sobre la base de la intuición. 
“La intuición niega un patrón simbólico dado. Es una 
sensación negativa que abre la puerta a percepcio-
nes de algo de lo que todavía no tenemos un esque-
ma y que todavía no sabemos narrar-clasificar”20. 
La intuición, en este sentido, surge cuando hay una 
suspensión de la distinción entre ver y ser visto, lo 
que, en palabras de Merleau-Ponty, es una desinte-
gración del esquema corporal. La intuición va más 
allá de los sistemas simbólicos porque transmite la 
sensación del cuerpo en su alteridad, así como de 
las múltiples capas de la situación en la que se en-
cuentra el cuerpo. A este “acontecimiento, en el que 
el perceptor se da cuenta de las posibilidades que 
implica la disposición de las cosas, es lo que debe-
ríamos llamar, más precisamente, una intuición”21. 
En donde, “el confuso ensamblaje de las cosas, su 
mera apariencia, cuestiona el modo de existencia 
impuesto habitualmente por el sistema de percep-
ción”22. Es decir, la intuición abre un agujero en la re-
presentación del mundo y es en esa apertura donde 
emerge una brecha para la imaginación.

Para Schwarte, entre imaginación e intuición hay 
una diferencia decisiva. Para que la imaginación de-
sarrolle una manera de ver, la intuición tiene que es-
tablecer las bases para este acto de percepción. Él 
afirma:

La imaginación produce apariencias y ve imá-
genes. La imaginación transforma las cosas 
en símbolos, descascara aspectos a partir 
de estructuras, las recombina y las objetiva y, 
con ello, crea mundos posibles a partir de ele-
mentos existentes. La imaginación fabrica los 
parámetros de la realidad. La intuición, por el 
contrario, establece el alcance de lo posible. 
Complementa a la imaginación, la intuición 
es lo que hace posible este mundo en el que 
una cosa puede existir. Nuevamente, esta in-
tuición no es, en principio, una capacidad del 
sujeto. No es una bendición personal ni un ta-
lento genial, sino que se basa en la organiza-
ción arquitectónica de un proceso perceptivo. 
Esta organización implica que las cosas ima-
ginativas surgen como duración, movimiento 
e inmensidad. Provoca una superposición de 
cualidades y potencialidades. Pero el desa-
rrollo se realiza por intuición23.

La intuición opera introduciendo una fisura en 
el medio para dar lugar a otra percepción, permite 
entrar en contacto con esta organización y crear a 
partir de ella el modo de existencia de una cosa o 
situación. Por lo tanto, abre y habilita un proceso de 
formación, fuerza a existir situaciones que antes es-
taban excluidas de la estructura de la realidad. Esta 
desintegración intuitiva es la que, para Schwarte, se 
diferencia de la proyección imaginativa. No se trata 
simplemente de la transferencia de un esquema a 
un objeto, ni de que algo que antes estaba suprimi-
20	 L. Schwarte, op.cit., p. 73. 
21	 Ibidem, p. 72. 
22	 Ibidem, p. 72.
23	 Ibidem, pp. 73-74. 

do pase a primer plano. En consecuencia, la intui-
ción no sería una construcción, sino la sensación 
negativa (Erspüren) de las condiciones de existencia 
que sostienen y despliegan un espacio de aparien-
cia. Dando ocasión a un tiempo y campo de acción 
que produce una fisura, una abertura en la textura 
de la percepción24. De este modo traza la posibili-
dad de un camino para la imaginación. 

2. Imaginación e invención 
En los desarrollos de Gilbert Simondon, y en particu-
lar en Imaginación e invención (1970), la intuición es 
de otro orden, distinto al expuesto hasta aquí, pero 
su elaboración nos permite comprender un aspecto 
fundamental para la hipótesis que venimos desarro-
llando, a saber, cómo transformar la persistencia de 
los patrones simbólicos que ocluyen el campo de 
la imaginación para elaborar otra tendencia ampli-
ficante y así no agotar toda la realidad de esa activi-
dad local que es la imagen25. En este caso, se trata 
de pensar la participación de la imaginación en sí 
misma, esto es, los modos en que de manera diná-
mica genera las condiciones que componen su po-
sibilidad.

Con el objetivo de desarrollar lo que entiende por 
intuición, Simondon se refiere al caso de una madre 
que “capta antes que el médico que su hijo está en-
fermo”26. Esta anticipación puede ser atribuida a

La riqueza de la imagen de la composibili-
dad de los estados del niño que solo la ma-
dre posee; el médico solo puede comprar a 
ese niño con otros niños de la misma edad, 
y la imagen extraída de manera inductiva de 
la experiencia de los otros niños de la misma 
edad no puede estar tan bien adaptada a la 
percepción diferencial como la que proviene 
de los diferentes estados del propio niño, or-
ganizada como sistema de ‘máscaras’, de cli-
chés a los cuales es comparada la manera de 
ser actual27. 

Es gracias a la percepción diferencial que la 
madre ha podido formar un esquema interno que 
le permite percibir el estado actual de su hijo. Esta 
percepción diferencial a la que alude Simondon no 
está relacionada solamente con la capacidad de 
percibir los estados de un ser humano, también nos 
posibilitaría incluso llegar a conocer los estados de 
cualquier realidad organizada. En este sentido, la 
intuición daría cuenta de una sensibilidad del esta-
do actual de las composibilidades. Dicha intuición 
“exige un conocimiento singular de todos los deta-
lles; es preciso que el lugar se haya vuelto un territo-
rio, y no solamente un campo de actividad; por eso 
los animales que habitan un territorio definido son 
los primeros en predecir un cambio irreversible”28. 
La intuición activa la percepción de un estado que 
implica tener en cuenta un gran número de datos a 
la vez, sin poder entregarse a ninguna exploración 
y operación discursiva. Un número muy grande de 
principios muy sutiles que piden una atención pre-
24	 Ibidem, p. 74. 
25	 G. Simondon, Imaginación e invención, Buenos Aires, Cac-

tus, 2013, p. 10. 
26	 Ibidem, p. 89. 
27	 Ibidem, p. 89.
28	 Ibidem, p. 90. 

TERCERAS_ResPublica28(1).indd   32TERCERAS_ResPublica28(1).indd   32 10/5/25   13:5410/5/25   13:54



33Soto Calderón, A. Res Publica 28(1), 2025: 29-39

cisa al contexto en el que esa forma y se organiza 
ese campo.  

Así, la imagen no es una simple metáfora, “la 
imagen es un haz de tendencias motrices”29; por 
su parte, la intuición no es pura subjetividad, pues 
“el sujeto, descubriendo la manera en que participa, 
prolonga y continúa su participación”30. Sin embar-
go, gracias a la percepción diferencial que la posibi-
lita, la intuición puede conmover el hábito. El hábito 
es una forma de adaptación que disminuye la vigi-
lancia y con ello contribuye a neutralizar las ocurren-
cias perceptivas, “uno se adapta al paso regular de 
los trenes en la noche, al ruido de las máquinas, en 
cambio una irregularidad en el régimen de las seña-
les incidentes desencadena una verdadera recep-
ción psíquica”31. La intuición detecta así una señal 
de incidentes donde se puede abrir un umbral de 
variación en la interacción entre el organismo y el 
medio organizado, permite ser sensible a las singu-
laridades. 

En relación a lo expuesto hasta aquí, nos inte-
resa señalar que la intuición aporta una tendencia 
amplificante para introducir otra actividad en una 
realidad; y que esta percepción diferencial hace po-
sible una imagen no prevista o no incorporada en los 
esquemas previos, 

Lo que hace imagen y se desprende, no es 
la regularidad, el carácter geométrico puro y 
constante. Sobre la ruta bien plana y recta, lo 
que salta a los ojos, es el bache, la irregula-
ridad, el comienzo de viraje luego de la larga 
monotonía de los trayectos sin detalle; lo que 
es pregnante, en medio de un rostro liso y re-
gular, es la cicatriz o la mancha. Y, de manera 
general, la información aporta el conocimien-
to de la novedad, por tanto de lo imprevisible, 
de lo accidental, de lo singular. Una persona 
se diferencia de otra porque las regularida-
des y las simetrías del organismo se ordenan 
según cierta forma singular que caracteriza a 
una persona tomando en cuenta ciertos as-
pectos accidentales32. 

En ocasiones esas irregularidades son evidentes 
y no constituyen la necesidad de una disposición 
particular para acoger sus procesos de diferen-
ciación, pero en la mayoría de los casos el hábito 
reduce la capacidad para apreciar la irregularidad 
del medio. Por ello es necesario que esa intuición 
sea formada para alterar las marcas determinantes 
de aprendizajes precoces considerados irreversi-
bles. Si bien Simondon no desarrolla directamente 
la ejercitación de la intuición. Sin embargo, cuando 
analiza el caso de Maria Montessori, sostiene que 
es posible crear la tendencia a escoger un medio 
preferentemente a otros33, es más, afirma que “los 
aprendizajes no son solamente representativos o 
motores; implican asociación de cierta modalidad 
del comportamiento a un conjunto característico 
de estímulos que han formado parte del medio, y 
que han adquirido una valencia determinada”34. Aun 

29	 Ibidem, p. 9. 
30	 Ibidem, p. 72. 
31	 Ibidem, p. 93.
32	 Ibidem, p. 99.
33	 Ibidem, p. 108. 
34	 Ibidem, p. 109.

cuando las reacciones de elección frente a confi-
guraciones del medio pueden ser no solo objeto de 
aprendizajes individuales sino también de condi-
cionamientos hereditarios, él argumenta que “la va-
lencia de las diversas configuraciones de estímulos 
puede ser modificada por el aprendizaje individual 
precoz”35. Podríamos decir, entonces, que según el 
desarrollo del medio puede haber cierta inhibición 
adaptativa de la intuición ante la persistencia o re-
petición de un dato ya estructurado, pero que esa 
tendencia puede ser modificada por un aprendizaje 
que dispone al sujeto de otro modo en relación a su 
medio. 

El contexto en el que Simondon introduce la re-
flexión del caso de Maria Montessori es para cues-
tionar el privilegio que tiene para el psicoanálisis y 
la etología la dependencia de la relación primitiva 
con los padres en los fenómenos de aprendizaje 
irreversible, dejando prácticamente inatendida en 
este aspecto la relación con los objetos, a no ser 
que sea como anexión simbólica. Le interesa afir-
mar que la relación con los objetos es tan primitiva 
como la relación social o la relación paterno filiar. Si-
mondon dirá que “Maria Montessori, comprendió la 
importancia de la relación directa entre el niño y los 
objetos; pretendió hacer un «medio revelador» de 
objetos en torno al niño, porque pensó que el niño 
tenía necesidad de encontrar objetos manipulables, 
prehensibles, estables, tanto como tiene necesidad 
de encontrar presencias humanas cariñosas y ge-
nerosas”36. 

En la argumentación que venimos desarrollado, 
esta observación es importante porque da cuenta 
de un análisis que atiende a las funciones percepti-
vo-motrices que alientan un modo de organización 
diferente y un tipo de observación que reduce poder 
a una didáctica autoritaria para favorecer una aper-
tura del habitus incorporado por condicionamientos 
hereditarios o contextuales. Por lo que indicaría una 
disposición diferente para acrecentar el potencial 
de percepción diferencial, como formas de prolon-
gación afectiva que no se limitan a un modo especí-
fico de lo viviente humano, y sí considera otros pro-
totipos de relación con el medio. 

Cuando se ha efectuado una introyección, una 
incorporación imaginaria o precorporación, ésta 
constituye “una base muy durable de reacciones 
afectivo-emotivas ante situaciones determina-
das”37. Si dilatamos esta reflexión simondoniana y 
la ponemos en relación con el análisis de Schwar-
te, entonces podemos pensar que “la falta de es-
tructura previa deja a la conducta cierto margen de 
indeterminación”38, de modo tal que, si las formas 
de imaginación traducen las tradiciones y los gus-
tos de una población definida, habría que hacer un 
esfuerzo de intuición para elaborar una percepción 
diferencial que nos permita atender a formaciones 
sin estructura previa, por mínimas que éstas sean. 

3. Imágenes e imaginación
Henri Bergson, en El pensamiento y lo moviente 
(1936), afirma que para seguir las ondulaciones de 

35	 Ibidem, p. 109.  
36	 Ibidem, p. 112. 
37	 Ibidem, p. 110. 
38	 Ibidem, p. 110. 

TERCERAS_ResPublica28(1).indd   33TERCERAS_ResPublica28(1).indd   33 10/5/25   13:5410/5/25   13:54



34 Soto Calderón, A. Res Publica 28(1), 2025: 29-39

lo real cada problema exige un esfuerzo nuevo, “nin-
guna verdad importante se obtendrá por la prolon-
gación de una verdad ya adquirida”39. La manera 
que tiene el espíritu de prestar atención a sí mismo 
para prolongar la invención es a través de la intui-
ción: “la intuición es la atención que el espíritu se 
presta a sí mismo, por añadidura, en tanto se fija en 
la materia, que es su objeto”40. Para Bergson la intui-
ción es un método filosófico que designa un modo 
de conocimiento; y esta atención suplementaria 
puede ser cultivada y desarrollada. Si bien sus aná-
lisis en relación a la intuición se vinculan con la con-
ciencia y la duración, lo que nos interesaría enfatizar 
en este contexto es su proposición de la intuición 
como un conocimiento por contacto que siempre se 
prolonga, que tiende hacia algo que no es sí mismo 
o una recursividad que se pliega hacia lo idéntico, 
sino que hace posible el cambio, apremia un borde 
que se resiste hasta que cede por medio de alter-
nancias, afectando la organización de su medio. No 
opera como un principio de unificación, aunque sin 
ser unidad pura tampoco es multiplicidad distinta, 
“la intuición, unida a la duración que es crecimiento, 
percibe en ella una continuidad ininterrumpida de 
imprevisible novedad”41, dando ser “a aquello que 
no existe, y puede no ocurrir jamás”42. 

Es necesario superar las dificultades teóricas y 
materiales que el dualismo ha planteado para no re-
ducir la materia a la representación que tenemos de 
ella. En este sentido, las aportaciones que ha hecho 
Henri Bergson son muy significativas para no ceder 
a la tentación de establecer una relación conocida 
con las imágenes, para poder desarrollar una com-
prensión del grado de singularidad concreta que 
ellas aportan y valorar el movimiento que en este 
caso introducen. Bergson sostenía que “la mate-
ria es un conjunto de imágenes”43, si por imágenes 
entendemos una “cierta existencia que es más de 
lo que el idealismo llama una representación, pero 
menos que lo que el realismo llama una cosa, una 
existencia situada a medio camino entre la «cosa» 
y la «representación»”44. Quisiéramos llamar la 
atención sobre este a medio camino entre la cosa 
y la representación, porque no sólo es la forma de 
un emplazamiento sino un modo de ser en relación. 
Lo que no quiere decir que el mundo sea una pura 
construcción subjetiva, al contrario, que el objeto no 
exista de manera independiente de quien lo percibe 
no implica que no tenga su propio modo de exis-
tencia. Que el objeto no tenga el color que el ojo le 
atribuye, ni la resistencia que la mano encuentra en 
él, no quiere decir que sus elementos constitutivos 
tengan una independencia de nuestra existencia. 
Antes bien, el posicionamiento que Bergson intro-
duce es que la materia no está disociada de nuestra 
existencia y que no hay verdadera separación entre 
realidad y apariencia. Esto es crucial para entender 
que la operatoria de las imágenes no es la de en-
cubrir o descubrir la realidad, las imágenes son un 

39	 H. Bergson, El pensamiento y lo moviente, Buenos Aires, La 
pléyade, 1972, pp. 30-31. 

40	 Ibidem, p. 77. 
41	 Ibidem, p. 33.
42	 Ibidem, p. 51.
43	 H. Bergson, Materia y memoria. Ensayos sobre la relación 

del cuerpo con el espíritu. Cactus, Buenos Aires, 2006, p. 25.
44	 Ibidem, p. 26.

despliegue relacional que forman las condiciones 
materiales para la creación de una realidad. Las 
imágenes “no están representadas en la conciencia 
sin que se tracen, en estado de esbozo o de ten-
dencia, los movimientos a través de los cuales esas 
imágenes tendrían lugar en el espacio -quiero decir, 
imprimirían al cuerpo tales o cuales actitudes, libe-
rarían todo el movimiento espacial que implícita-
mente contienen”45. 

Así, podemos decir que las imágenes operan en 
tanto dispositivos espacio-temporales para habilitar 
una percepción que requiere ser formada. Un pen-
samiento complejo que se desarrolla a través de las 
imágenes y que no ocurre solo en nuestra visión, 
sino que opera en un mundo imaginal más amplio 
que hace todos sus esfuerzos para liberar condicio-
nes de la acción, de modo que ésta pueda recobrar 
su energía creadora. Desde luego, si seguimos la 
propuesta de Bergson, no podemos dejar de asumir 
que hay tonos diferentes en la vida imaginal, ésta 
se amplía o se contrae según el grado de nuestra 
atención a la vida que puede propiciar una mayor o 
menor dilatación. Dilatación que, como hemos se-
ñalado anteriormente, normalmente está constreñi-
da por la acción cotidiana, “se extiende tanto más 
cuanto más se distiende el entorno en la que ella se 
deja comprimir y, siempre indivisa, se expande so-
bre una superficie tanto más considerable”46. Los 
hábitos contraídos en la acción crean modos de ver 
la realidad, he aquí el delicado trabajo de las imáge-
nes, comenzar a disipar o, al menos, intentar formar 
otras consistencias imaginarias. Aquí es donde exis-
te una co-implicación entre un esfuerzo de intuición 
que puede introducir una variación significativa en 
la imaginación, la que a su vez se dota de imágenes 
para elaborar su amplificación. 

De esta manera, podemos vislumbrar un des-
tino diferente a la larga historia de recusaciones 
contra las imágenes, para considerar la apertura 
de un espacio crítico en el que puedan generar una 
organización que permite adherir una estructura no 
integrada previamente. Y desde un desajuste arti-
cular una conexión que haga posible acoplar una 
irregularidad que modifique la estructura prece-
dente. Desde luego no todas las imágenes portan 
el mismo potencial diferencial, pues hay imágenes 
que colaboran en ocluir la vida imaginal y fortalecer 
los hábitos contraídos. Es muy interesante que, en 
el análisis de Bergson, cuando refiere al ejercicio 
de percibir imágenes, no afirma que haya que abrir 
los ojos, sino que “imágenes percibidas cuando 
abro mis sentidos”47. Así, no reduce las imágenes 
a una situación de la mirada, sino a la obertura de 
un campo. Las imágenes obran y reaccionan unas 
sobre otras, no es sólo un ejercicio de percepción, 
también de afección. Forman la disponibilidad para 
movimientos que pueden ser comenzados, aunque 
no por ello ejecutados, disposición que se eclipsa y 
desaparece cuando la actividad se vuelve automá-
tica, lo que lleva a Bergson a afirmar que “todo pasa 
como si, en ese conjunto de imágenes que llamo 
universo, nada realmente nuevo se pudiera producir 
más que por la intermediación de ciertas imágenes 

45	 Ibidem, p. 29.
46	 Ibidem, p. 30.
47	 Ibidem, p. 33.

TERCERAS_ResPublica28(1).indd   34TERCERAS_ResPublica28(1).indd   34 10/5/25   13:5410/5/25   13:54



35Soto Calderón, A. Res Publica 28(1), 2025: 29-39

particulares”48. Para que esas imágenes puedan en-
gendrar otras imágenes es necesario que sean con-
tenidas de un modo u otro. Las imágenes operan re-
cibiendo y devolviendo movimiento. De ahí también 
su fragilidad, ya que la cuestión es cómo abrir este 
movimiento al máximo de vías motrices para que 
esboce allí el mayor número de relaciones posibles. 

La percepción se amplía y se produce no solo en 
una reacción necesaria sino también en cierta ocio-
sidad, cuando no hay una finalidad definida sino en 
la propia búsqueda que no tiene destino. La percep-
ción se produce cuando una “conmoción recibida a 
través de la materia no se prolonga en reacción ne-
cesaria”49. Los órganos de percepción son, al mis-
mo tiempo, instrumentos receptivos y mecanismos 
de defensa, “el tacto es pasivo y activo a la vez; sirve 
para reconocer una presa y para tomarla, para sentir 
el peligro y hacer el esfuerzo para evitarlo”50, pero 
a medida que la reacción se vuelve más incierta y 
no está tan influida por la inmediatez que procede 
como un impulso mecánico, se incrementa, se pone 
en relación con un número mayor de cosas que 
amplifican la zona de indeterminación que rodea 
su actividad, abriendo y disponiendo el espacio así 
como la acción dispone el tiempo. Abriendo tam-
bién la posibilidad a acciones nacientes. La percep-
ción entendida no solo como una sensación interior 
que resulta de una impresión material producida 
por los sentidos, sino como una relación variable 
entre el ser viviente y las influencias de los objetos 
que le interesan. Ciertamente, “no hay percepción 
que no esté impregnada de recuerdos. A los datos 
inmediatos y presentes de nuestros sentidos les 
mezclamos miles de detalles de nuestra experien-
cia pasada”51, pero de allí también nace todo tipo 
de ilusiones. Nuestra percepción está penetrada 
completamente de nuestro pasado y está a la base 
de nuestro conocimiento de las cosas, no podemos 
distinguir lo que la memoria añade o resta, pero ella 
ocupa también un espesor de duración y exige un 
esfuerzo de la memoria para prolongar momentos 
generando también otro contacto posible. 

Es por ello por lo que, siguiendo a Bergson, Anne 
Sauvagnargues sostiene que “la imagen no es una 
copia, ni un duplicado mental; es más bien un modo 
de la materia, un complejo de fuerzas reales en mo-
vimiento”52. Sin duda, “una imagen puede ser sin ser 
percibida; puede estar presente sin estar represen-
tada; y la distancia entre estos dos términos, pre-
sencia y representación, parece medir precisamen-
te el intervalo entre la materia misma y la percepción 
consciente que tenemos de ella”53. En tal sentido, la 
imagen no se resuelve y tampoco siempre adviene 
en lo que se reconoce como visible. Hay imágenes 
que ellas mismas generan cierto retardo, como si 
estuvieran a la espera de que se forme su percep-
ción.

El surgimiento de un nuevo tipo de imágenes 
creadas por los medios tecnológicos tanto en me-

48	 Ibidem, p. 34.
49	 Ibidem, p. 47.
50	 Ibidem, p. 47.
51	 Ibidem, p. 48.
52	 A. Sauvagnargues, Una ecología de los signos. A partir de 

Deleuze, Santiago de Chile, Editorial Pólvora, 2022, pp. 21-
22.

53	 H. Bergson, Materia y memoria, op.cit., p. 50.

dicina, astronomía, física y otras ciencias de imáge-
nes que operan en el umbral de lo representable y 
sugieren nuevas formas de pensar nos pone en el 
desafío de volver a preguntarnos por cómo se for-
man las imágenes y los lugares que ocupan más allá 
de una reducción a un análisis de procedimientos 
ópticos o algorítmicos. 

4. Del fantasma a la fantasía 
Podríamos pensar el lugar que ocupan las imáge-
nes en este proceso co-originario de formación si 
consideramos los desarrollos que hace Catherine 
Malabou en relación a la transformación, cuando 
ella afirma que “[t]odo entra en el cambio mostrán-
dose, haciéndose imagen”54, que ser presente es 
entrar en la fantasía, es decir, “en la movilidad que 
[se] muestra”55, desde luego aquí el carácter de 
imagen no consiste en un estado elaborado, como 
sería el caso de un retrato. El sentido de imagen 
aquí es lo que viene al aparecer produciendo las 
condiciones formativas de ese aparecer. Imago 
es entendida como esa especie de “secreción es-
pecular que posibilita la proyección de un pensa-
miento”56, en donde la propia comprensión de la 
proyección es conmovida. Por tanto, las imágenes 
abandonan el lugar de objetos que podrían tener 
desde el paradigma representacional para dar 
consistencia a un movimiento que se forma en 
su propio devenir introduciendo una dislocación. 
Es preciso matizar que no por ello renuncian del 
todo a sus funciones representacionales. Este én-
fasis marca la estrecha relación que mantienen la 
imagen, el cambio y la fantasía, como aquello que 
necesita dotarse de modos de envoltura para dar 
consistencia a una percepción diferencial que per-
miten otro despliegue en el espacio de apariencia. 
Por supuesto, cuando decimos “espacio de apa-
riencia” no la entendemos como algo que se opone 
a la realidad. Apariencia y realidad no se separan, 
aunque sí se diferencian, cada modo de existen-
cia necesita configurar sus modos de aparecer y 
desde ellos instituir su realidad específica. En este 
marco, la intuición contribuiría a formar una capa-
cidad distinta de la tendencia que indica la fuerza 
del hábito e introduciría otro régimen afectivo, para 
así condensar una imagen diferente de la que ha 
saturado un determinado sentido. 

El análisis de Malabou se dirige a esbozar los 
términos para un pensamiento del esquematismo 
más allá del pensamiento kantiano, en especial, re-
cuperar las remodulaciones que hace Heidegger en 
relación al esquema para formular su propio análi-
sis en torno a la plasticidad. Concepto que toma de 
La fenomenología del espíritu (1807) de Hegel, que 
refiere a la capacidad deformante y formativa que 
tiene todo lo que existe. Los desarrollos del concep-
to de plasticidad que ella introduce pretenden, por 
una parte, cuestionar el desasimiento escénico de 
la filosofía contemporánea; y, por otra, pensar otro 
destino para la forma, la materia y al accidente que 
no sea la necesidad ética que privilegia lo informe, 
lo impensable, la desfiguración. Al mismo tiempo, 

54	 C. Malabou, La plasticidad en el atardecer de la escritura, 
Castellón, Ellago, 2008, p. 75.

55	 Ibidem, p. 75. 
56	 Ibidem, p. 76.

TERCERAS_ResPublica28(1).indd   35TERCERAS_ResPublica28(1).indd   35 10/5/25   13:5410/5/25   13:54



36 Soto Calderón, A. Res Publica 28(1), 2025: 29-39

podríamos decir que en su trabajo hay una fecunda 
comprensión de la materia como aquello que “se 
forma a sí misma produciendo las condiciones de 
su formación”57. En este sentido, sus aportaciones 
son muy significativas para pensar en otros térmi-
nos los estatutos de las imágenes, para poder de-
sarrollar una comprensión del grado de singularidad 
concreta que ellas aportan y valorar el movimiento 
que en este sentido introducen. Esto es crucial para 
entender que la operatoria de las imágenes no es 
la de encubrir o descubrir la realidad, pues las imá-
genes son un despliegue relacional que forman las 
condiciones materiales creando realidades especí-
ficas. 

Catherine Malabou, en su libro Ontología del ac-
cidente (2009), plantea que en la tradición filosófi-
ca de pensamiento occidental la metamorfosis no 
es nunca presentada como una real desviación del 
Ser58. El presupuesto que no cede es que lo que es 
tiene una forma exterior que cambia, la forma se 
transforma, pero la sustancia permanece. En sus 
reflexiones, en cambio, la plasticidad destructiva 
nos revela un accidente que no es solo contingente, 
toca una estructura y da cuenta de un lapso formati-
vo. Su alcance ontológico es precisamente mostrar 
que la identidad –subjetiva, sustancial, formal– es, 
en su principio mismo, mutable. Esta noción le per-
mite contravenir la comprensión según la cual exis-
te una gama de lo posible, pero cuyos límites están 
definidos de antemano. Ella recupera el caso de 
Metis, la deidad que se puede transformar en león, 
toro, pez, pájaro, llama o una gota de agua que fluye. 
Lo que el mito nos muestra es que, si bien su paleta 
de identidad es amplia, es limitada. Como si las me-
tamorfosis tuvieran un ciclo que se detiene, como 
si la verdadera naturaleza del Ser nunca pudiera ser 
aportada por las formas. Pienso que este desplaza-
miento es decisivo para comprender lo que propone 
en uno de sus últimos libros Metamorfosis de la in-
teligencia, Del coeficiente intelectual a la inteligencia 
artificial (2021), en donde afirma que “la IA no es una 
tecnología neutra, sino, en verdad, una tecnología 
de transformación que, al poner en entredicho la ar-
quitectura de los sistemas tradicionales de informa-
ción, provoca una disrupción total en la definición 
misma de la vida”59. No se trata entonces de una de 
las tantas formas en que se expresa la inteligencia, 
sino que esta nueva metamorfosis introduce una 
transformación radical de nuestra inteligencia don-
de las imágenes y las formas juegan un papel es-
tructurante. 

Ampliando las reflexiones de Catherine Mala-
bou, nos proponemos extenderlas hacia un campo 
que no es el de su propio desarrollo. Más en concre-
to, nos preguntamos si este recurso fantasmal –ese 
fondo metabólico claroscuro– desde el que opera el 
esquema motor de la plasticidad, podríamos pen-
sarlo también en relación a la imaginación. Ello a fin 
de poder afirmar que, desde su inagotable recurso 

57	 C. Malabou, “Whither Materialism? Althusser/Darwin”, en B. 
Brenna and J.G.H. Durham (eds.), Plastic Materialities. Pol-
itics, Legality, and Metamorphosis in the Work of Catherine 
Malabou, Duke University Press, 2015, p. 48. 

58	 Cf. C. Malabou, Ontología del accidente. Ensayo sobre la 
plasticidad destructiva, Santiago de Chile, Pólvora, 2018.

59	 C. Malabou, Metamorfosis de la inteligencia, op.cit., p. 10.

fantasmal, la imaginación a través de la fantasía, con 
sus variaciones migratorias y metamórficas, va am-
pliando su estructura diferenciada. En su produc-
ción especular, es decir, en la capacidad de producir 
su propia imagen, es cuando una realidad puede ser 
formada. 

Evidentemente, esta relación no es antojadiza. El 
concepto de imaginación reenvía al término griego 
de phantasia, asociado con la producción de imá-
genes (phantasmata) y juega ya desde la antigüe-
dad un lugar decisivo en la cognición y la acción. 
Como bien señala Chiara Botticci, Aristóteles define 
la phantasia como “un movimiento (kynesis) produ-
cido por una sensación que opera activamente”60. 
La phantasia es reconocida entonces como un ele-
mento fundamental en la formación de la unidad 
imaginaria del objeto, no solo por su facultad para 
reunir formas, colores y movimiento que hacen per-
cibir a algo como tal, por ejemplo, una mesa, sino 
porque para Aristóteles “no es posible la acción sin 
phantasia, porque la phantasia es la base del apeti-
to, que es una forma de movimiento”61. 

El tratamiento que Malabou da a lo ‘fantástico’ 
corresponde al trabajo hegeliano de la imaginación 
trascendental que ella analiza con detenimiento en 
El porvenir de Hegel. Plasticidad, temporalidad, dia-
léctica (1997); y también al destino de la palabra en 
el pensamiento de Lévinas, para quien lo fantásti-
co designa “la realidad específica de la diferencia 
ontológica”62. Si bien nuestro interés no es signar 
la reflexión en términos ontológicos sino performa-
tivos, desde las relaciones materiales que en cada 
caso configuran el campo de posibilidades, consi-
deramos enriquecedor pensarlo en estos términos, 
ya que permite afirmar que es la propia plasticidad, 
la pulsión formadora y deformante, la que lleva a la 
existencia a abandonarse a sí misma, en esa ca-
pacidad deformante y formadora, al mismo tiem-
po, reside su potencial transformador. “Esa trans-
formación producida por el movimiento mismo”63, 
la transformación opera liberándose de un tipo de 
apego particular. Dicho trabajo es inseparable de la 
imaginación productora, la capacidad de «ver venir 
de sí»”64, de desplegarse como proceso autopoié-
tico de aparición, a través de la producción de su 
imagen, estaría en el corazón de todo proceso de 
cambio. Lo fantástico sería así “la superación espe-
culativa de la figuración y de la representación”65, 
una forma flexible que puede acoger lo que viene. 
Lo fantástico filosófico concerniría pues, a la vez, al 
surgimiento y agotamiento de un cambio, a una me-
tamorfosis que se cambia en el movimiento por su 
imagen. Designando al mismo tiempo a la realidad 
y al modo de aprehensión de lo que se está elabo-
rando, rebasando su propia imagen. Puesto que no 
basta una interrupción de un orden dado para se in-
troduzca un cambio, es precisamente la simultanei-
dad de la sutura y la ruptura lo que forma una articu-
60	 Aristóteles, De Anima, 429a, in Ch. Bottici, “From imagina-

tion to the imaginary and beyond: towards a theory of imagi-
nal politics” in Ch. Bottici and B. Challand (eds.), The politics 
of Imagination, Oxon, Birkbeck Law Press, 2011, pp. 16-37. 

61	 Aristóteles, op. cit., 433b 29.
62	 C. Malabou, La plasticidad en el atardecer de la escritura, op. 

cit., p.78.
63	 Ibidem, p.78.
64	 Ibidem, p.79.
65	 Ibidem, p.79.

TERCERAS_ResPublica28(1).indd   36TERCERAS_ResPublica28(1).indd   36 10/5/25   13:5410/5/25   13:54



37Soto Calderón, A. Res Publica 28(1), 2025: 29-39

lación, un modo de balanceo, una relación dinámica 
y porosa que hace lugar a lo que está por venir. 

5. Imaginación material 
Si consideramos la imaginación desde este dina-
mismo genético, y desde su capacidad de desinte-
gración de un esquema corporal, podemos afirmar 
que la imaginación no solo forma parte de la capa-
cidad de anticipación que inclina el comportamien-
to ante una elección privilegiada, por lo que ya no 
puede ser considerada solo desde su dimensión 
formal. Lo cual implica desestabilizar la valencia je-
rarquizada de algunos principios básicos de nues-
tros modos de organización de la vida, como ha sido 
el de la proyección. Posicionamiento que pide ceder 
a esos esquemas imaginarios que bajo la presión 
de coherencia interna quieren que la práctica sea 
lo que acontece como forma aplicada de un orden 
anterior. Al alterar esta direccionalidad de la acción 
se abre paso una imaginación que opera a la inversa 
del hábito. Gaston Bachelard, en el libro El agua y los 
sueños. Ensayos sobre la imaginación de la materia 
(1942), introduce la noción de imaginación material. 
Contra la imagen completa y estable de la imagina-
ción formal, que se configuraría en una intimidad re-
flexiva del sujeto, Bachelard argumenta que existen 
otras fuerzas para atender al poder individualizante 
de la materia que ha sido soterrado por el pensa-
miento. 

Los modos en que opera la imaginación inven-
tiva no son solo desde los elementos previos que 
aporta la experiencia, sino desde una apertura a 
una relación no producida que activa el contacto 
con un material. Los materiales no son una serie de 
partículas que esperan de forma pasiva que un su-
jeto les dé forma. Tienen sus propios recorridos, sus 
agencias, engranajes y relaciones. Como diría Jane 
Bennett, una “materialidad vibrante”66 que pide una 
consideración de una agencia más distribuida que 
no solo la que se centra en los humanos. Cuando 
Bennett desarrolla su comprensión de la actancia 
o agencialidad de la materia, lo hace siguiendo el 
término introducido por Bruno Latour, según el cual 
“un actante es una fuente de acción que puede ser 
o bien humana o bien no-humana; es aquello que 
posee eficacia, que es capaz de hacer cosas, que 
tiene la suficiente coherencia como para introducir 
una diferencia, producir efectos y alterar el curso de 
los acontecimientos”67, como podría ser el caso de 
la comida, de una tormenta o de un metal, que pue-
den obstaculizar una voluntad pero también crear 
sus propias trayectorias. 

Bennett considera que habríamos de observar 
los poderes efectivos de determinadas configura-
ciones materiales, eludir el plano vertical, en los tér-
minos en que lo formula la primacía del sujeto. No 
se trata de eliminar al sujeto, sino de problematizar 
sus capacidades y límites. Aún más, no solo se tra-
ta de introducir un descentramiento del sujeto, sino 
que ese movimiento permite abrir un debate acer-
ca de lo que constituye lo “dado”. Si lo que existe 

66	 J. Bennett, Materia vibrante. Una ecología política de las 
cosas, Buenos Aires, Caja Negra, 2022, p.10. Cf. B. Latour, 
Reensamblar lo social. Una introducción de la teoría del actor 
en red, Buenos Aires, Manantial, 2008. 

67	 Ibidem, p.11.  

no se supone como dado, entonces incluso la ten-
dencia a la persistencia necesita ser cuidada, pues-
to que, si se quiere persistir o conservar un orden, 
para que esa estabilidad se mantenga es necesario 
procurar cierta novedad que no agote esa realidad. 
Es imprescindible procurar nuevos encuentros a 
fin de compensar creativamente las alteraciones o 
afecciones que padece una determinada existen-
cia, “[…] ser un «modo» significa formar alianzas y 
entrar en ensamblajes: mod(o)ificar y ser modifica-
do por otros modos”68. Por lo tanto, incluso desde la 
perspectiva más conservadora, es ineludible pensar 
cómo garantizar nuestra receptividad con el medio. 
Continuando la tradición de Spinoza, Bennett sos-
tiene que los cuerpos aumentarían su potencia en 
directa proporción a su capacidad de ser afectados, 
desde luego, sin estresar el tiempo de organización 
que ese organismo requiere para incorporar la infor-
mación por la que está siendo transformado. 

Siguiendo estos desplazamientos podríamos 
decir entonces que imaginar sería una práctica per-
formativa, que en la propia participación de sí, da 
consistencia a un umbral que puede introducir una 
variación decisiva. Posición que solicita revisar la 
centralidad del sujeto imaginante desde otro mo-
delo actancial, modulado por una perspectiva re-
lacional. Así, pensar modos de reorganización del 
medio tendría más que ver con una disponibilidad 
para atender a los acontecimientos que ocurren en 
las fronteras, los pasajes y vínculos que pueden ser 
considerados menores pero que pueden constituir 
una orientación diferente. De modo tal que los po-
sibles no están definidos de antemano, pues es la 
relación la que produce las situaciones. No es de 
extrañar que nos acomodemos en el hábito, porque, 
como hemos dicho, nos permite disminuir la vigilan-
cia, pero ello implica el riesgo del cierre en una de-
terminación de los modos de existencia. 

Al proponer la categoría crítica de imaginación 
material69 hay una intensificación que quisiéramos 
introducir por el interés hacia los procesos forma-
dores y, al mismo tiempo, nos permite enfatizar la 
importancia de que toda invención se efectúa y se 
expresa en un sistema organizado. De ahí la re-
levancia de la atención al contexto, al conjunto de 
materialidades e infraestructuras que constituyen 
nuestros sistemas. Contrario a la idea de la imagi-
nación como suceso genial, la imaginación material 
se entiende como una capacidad que se trabaja, se 
ejercita para ampliar su campo y desde él engendrar 
realidades, superficies y adherencias. Una imagen 
en el sentido fuerte no es una idea previa que se 
materializa. Por su origen y su función constituye un 
sistema de nexo entre quien la configura y su medio, 
es una vía de relación entre individuos y formas indi-
viduantes. En ese sentido, la actividad de invención 
es un punto de reorganización de una relación exis-
tente con un resto no elaborado en ese medio. 

Si bien tenemos la tendencia a ser absortos por 
actividades organizadas, como caminar, comer o 
sentarnos, existe más de un nivel donde podemos 
investigar cómo reorganizar esas actividades70. 
Conminar al hábito a ceder para figurar una posible 
68	 Ibidem, p.72. 
69	 A. Soto Calderón, Imaginación material, op.cit., pp. 53-75. 
70	 Cf. A. Noë, Strange Tools: Art and Human Nature, Nueva 

York, Farrar Straus Giroux, 2015.

TERCERAS_ResPublica28(1).indd   37TERCERAS_ResPublica28(1).indd   37 10/5/25   13:5410/5/25   13:54



38 Soto Calderón, A. Res Publica 28(1), 2025: 29-39

experiencia a partir de la recolección de señales in-
cidentes que se enriquece con aportes cognitivos 
y resonancias afectivas. Como desarrollaba Simon-
don, es posible ejercitar otra anticipación motriz 
que se vincule de otras maneras con el medio en el 
que se desenvuelve. Lo cual, desplaza la excesiva 
importancia que se da a la conciencia en los proce-
sos de transformación y reorganización del medio, 
ya que, aunque la conciencia y el conocimiento son 
importantes, la realidad de esta actividad local no se 
agota en la consciencia.

A modo de conclusiones
La preeminencia de lo determinado que ha signado 
las valencias de la imaginación se basa en la idea 
de que “la esencia de una cosa es lo que [ella] tenía 
que ser”71. La cosa adviene y pasa de la potencia al 
acto adquiriendo una forma a la que estaba natu-
ralmente destinada, por lo tanto, en la concepción 
esencialista, los entes, lo que existe, tiene la capa-
cidad para asumir esa forma que está establecida 
y disponible con anterioridad a su existencia. Este 
desarrollo ha tenido importantes consecuencias, 
una de ellas, de alta relevancia para pensar los pro-
cesos de transformación, es la idea de movimiento 
que le subyace, a saber, que el principio del movi-
miento está fuera de las cosas que se mueven, in-
cluso fuera de la totalidad de lo movible. El supuesto 
es que el principio que hace posible el movimiento 
transciende al mundo de los móviles. Sin embargo, 
hay múltiples sedimentos de esta no determinación 
que persisten, y es en esos excedentes donde resi-
de un margen de indeterminación que puede abrir 
otra posibilidad. Pero habitar ese margen exige, al 
mismo tiempo, trabajar contra las inclinaciones que 
nos orientan hacia las actividades organizadas en 
las que hemos sido absortos. De ahí que la propues-
ta de este artículo sea la de pensar las condiciones 
de esa composibilidad, pensar las modalidades que 
abrirían el hábito hacia una disponibilidad diferente 
a fin de formar las condiciones materiales de esa 
posibilidad. 

Es por ello por lo que la articulación propuesta no 
ha tenido por objetivo trazar una construcción histó-
rica ni genealógica de la relación entre imaginación 
e invención, sino pensar el vínculo entre imagina-
ción e intuición, para sostener que la intuición opera 
una fisura en la imaginación, en los sedimentos de 
sus esquemas perceptivos dando lugar a otra orga-
nización del medio. Lo cual no pretende argumentar 
una anterioridad o fundamento de la imaginación, 
sino una relación dinámica co-originaria que confi-
gura la posibilidad de otro proceso de elaboración 
en el que las imágenes juegan un papel preponde-
rante, ya que no basta la desintegración intuitiva que 
abre una percepción diferencial, es también nece-
sario que, al mismo tiempo, sea posible crear una 
posibilidad para que la imaginación opere a nivel in-
ventivo. En este sentido, este artículo pretende con-
tribuir en el trabajo de proponer una diferenciación 
de la proyección imaginativa que procede a partir de 
modelados de relaciones determinadas e introducir 
la afirmación que las imágenes pueden tener una 
función distinta a la proyectiva. Capacidad en la que 
participan de modo instituyente, intuición, imagina-
71	 C. Castoriadis, Hecho y por hacer, op. cit., p.248.

ción e imágenes. Desde este desplazamiento, las 
imágenes aportarían entonces la necesaria consis-
tencia para que dicha elaboración pueda darse, no 
ya proyectando formas previas sino formando mo-
dos de existencia desde un resto no absorbible por 
las lógicas de la identidad en su propio proceso de 
relación. Comprensión que traza nuevos desafíos 
para pensar el potencial de la producción72 y crea-
ción de imágenes en la actualidad. 

Bibliografía 
Arnason, J.P., “Reason, imagination, interpretation”, 

in Robinson, G. and Rundell, J. (eds.), Rethinking 
Imagination: Culture and Creativity, London, 
Routledge, 1994. 

Bachelard, G., El agua y los sueños. Ensayos sobre la 
imaginación de la materia, México, Fondo de 	
Cultura Económica, 2012.

Bennett, J., Materia vibrante. Una ecología política 
de las cosas, Buenos Aires, Caja Negra, 2022.

Bergson, H.,  Materia y memoria. Ensayos sobre la 
relación del cuerpo con el espíritu. Buenos Ai-
res, Cactus, 2006.

—, El pensamiento y lo moviente, Buenos Aires, La 
pléyade, 1972. 

Bottici, Ch. “From imagination to the imaginary and 
beyond: towards a theory of imaginal politics” 
in Ch. Bottici and B. Challand (eds.), The politics 
of Imagination, Oxon, Birkbeck Law Press, 2011, 
pp. 16-37. 

Bottici, Ch. Challand B.  (eds.), The politics of Imagi-
nation, Oxon, Birkbeck Law Press, 2011. 

Buck-Morss, S., “Visual studies and global imagina-
tion”, in Ch. Bottici and B. Challand (eds.), The 
politics of Imagination, Oxon, Birkbeck Law 
Press, 2011.

Castoriadis, C., Hecho y por hacer. Pensar la imagi-
nación, Madrid, Enclave, 2018. 

—, La institución imaginaria de la sociedad, Barcelo-
na, Tusquets, 2013.

Déotte, J. L., La época de los aparatos, Buenos Aires, 
Adriana Hidalgo, 2014. 

Flusser, V., “Una nueva facultad imaginativa”, en B. 
Onetto (ed.), Vilém Flusser y la Cultura de la Ima-
gen. Valdivia, EdicionesUACh, 2016. 

Huppauf and Ch. Wulf (eds.), Dynamics and Perfor-
mativity of Imagination. The Image between the 
Visible and the Invisible, New York, Routledge, 
2013.

Jameson, F., “Postmodernism, or The Cultural Logic 
of Late Capitalism”, New Left Review 146, 1981.

—, Las semillas del tiempo, Madrid, Trotta, 2000.
Kant, I., Antropología en sentido pragmático, Madrid, 

Alianza, 1991.
—, Crítica de la razón pura, Madrid, Taurus, 2013. 
Latour, B., Reensamblar lo social. Una introducción 

de la teoría del actor en red, Buenos Aires, Ma-
nantial, 2008. 

Malabou, C., “Whither Materialism? Althusser/
Darwin”, in B. Brenna and J.G.H. Durham (eds.), 
Plastic Materialities. Politics, Legality, and Me-
tamorphosis in the Work of Catherine Malabou, 
Duke University Press, 2015, p.48. 

72	 S. Buck-Morss, “Visual studies and global imagination” in 
Ch. Bottici and B. Challand (eds.), The politics of Imagination, 
Oxon, Birkbeck Law Press, 2011, p. 215. 

TERCERAS_ResPublica28(1).indd   38TERCERAS_ResPublica28(1).indd   38 10/5/25   13:5410/5/25   13:54



39Soto Calderón, A. Res Publica 28(1), 2025: 29-39

—, El porvenir de Hegel: plasticidad, temporalidad, 
dialéctica, Buenos Aires, Palinodia, 2013. 

—, La plasticidad en el atardecer de la escritura, Cas-
tellón, Ellago, 2008.

—, Metamorfosis de la inteligencia. Del coeficiente 
intelectual a la inteligencia artificial, Santiago 
de Chile, Adrogué, La Cebra, Editorial Palinodia, 
2024.

—, Ontología del accidente. Ensayo sobre la plasti-
cidad destructiva, Santiago de Chile, Pólvora, 
2018.

Merleau-Ponty, M., Phénoménologie de la percep-
tion, Paris, Gallinard, 1945. 

Noë, A., Strange Tools: Art and Human Nature, Nueva 
York, Farrar Straus Giroux, 2015.

Rundell, J., “Creativity and judgment: Kant on reason 
and imagination”, in Robinson, G. and Runde-
ll, J. (eds.), Rethinking Imagination: Culture and 
Creativity, London, Routledge, 1994. 

Sauvagnargues, A., Una ecología de los signos. A 
partir de Deleuze, Santiago de Chile, Editorial 
Pólvora, 2022.

Schwarte, L., “Intuition and imagination”, in B. Hu-
ppauf and Ch. Wulf (eds.), Dynamics and Perfor-
mativity of Imagination. The Image between the 
Visible and the Invisible, New York, Routledge, 
2013. 

Simondon, G., Imaginación e invención, Buenos Ai-
res, Cactus, 2013.

Soto Calderón, A., Imaginación material, Santiago de 
Chile, Metales Pesados, 2022.

TERCERAS_ResPublica28(1).indd   39TERCERAS_ResPublica28(1).indd   39 10/5/25   13:5410/5/25   13:54


