EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Politicas DOSSIER
ISSN: 1131-558X

Politicas del eros, nihilismo y el tiempo del cuidado.
Un diagnodstico del presente*

Azucena G. Blanco
Universidad de Granada =

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.98524 Recibido: 15/10/2024 e« Aceptado: 05/12/2024

Resumen. El trabajo que proponemos quiere realizar un diagnostico del presente, en la estela del proyecto
foucaultiano para la “comprension critica del presente”, atendiendo particularmente a lo que Wendy Brown
ha llamado recientemente nuestros “tiempos nihilistas”. La narrativa de nuestra historia ya no es un relato
estructurado por un tiempo teleolégico de progreso; sino que mantiene una relacion especifica con el
pesimismo.

Proponemos para ello una analitica del concepto del “eros” que permita reactivar lecturas criticas de un
presente dominado por narrativas tanatoldgicas, y promover narrativas en las que el sujeto, como sujeto de
deseo, se relacione con la ética del cuidado, es decir, que haga al sujeto participe ontolégico de lo comun.
Para ello se analizan las relaciones del concepto de eros con el nihilismo, con el cuidado-riesgo, con la
imaginacion politica de la literatura, con el tiempo del cuidado y con la resistencia o voluntad de no ser
gobernado.

Palabras clave: Foucault; eros; cuidado; biopolitica; nihilismo; pesimismo.

len] Politics of Eros, Nihilism and the Time of Care.
A Diagnosis of the Present

Abstract. This article aims to make a diagnosis of the present, in the wake of the Foucauldian project of the
“critical understanding of the present”, paying particular attention to what Wendy Brown has recently called
our “nihilistic times”. The narrative of our history is no longer a narrative structured by a teleological time of
progress; rather, it maintains a specific relationship with pessimism.

The paper proposes an analysis of the concept of “eros” that allows us to reactivate critical readings of a
present dominated by thanatological narratives, and to promote narratives in which the subject as a subject
of desire is related to the ethics of care, that is to say, that makes the subject an ontological participant in
the common. To this end, the relations of the concept of eros with nihilism, with care-risk, with the political
imagination of literature, with the time of care and with resistance or the will not to be governed are analyzed.
Keywords: Foucault; Eros; Care, Biopolitics; Nihilism; Pessimism.

Sumario. Introduccién. 1. Eros y nihilismo. 2. Eros, cuidado y riesgo. 3. Eros, imaginacion, literatura y politica.
4. Eros y temporalidad ética como tiempo del cuidado. 5. Eros escindido del sujeto de deseoy la voluntad de
no ser gobernado. Conclusiones. Bibliografia.

Como citar: Blanco, A. G. (2025). Politicas del eros, nihilismo y el tiempo del cuidado. Un diagndstico del
presente. Res Publica. Revista de Historia de las Ideas Politicas, 28(3), 439-446.

* Financiacion: Este trabajo es resultado del proyecto de investigacion "Politicas de la literatura: Eros, resistencia y biopolitica del
cuidado. Lecturas a partir de Michel Foucault (BIOPOL Ill)* (PP2025PP-24).

Res Publica 28(3), 2025: 439-446 439


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:almugali%40ucm.es?subject=
mailto:azucena%40ugr.es?subject=

440

Introduccion

En la estela del proyecto foucaultiano de
la “comprension critica del presente”, este
trabajo quiere abordar el analisis del nuestro; v,
particularmente, quiere atender y proponer algunas
respuestas a lo que Wendy Brown ha llamado
recientemente nuestros “tiempos nihilistas”, que
podria leerse como una actualizacion del “malestar
de la cultura”, parafraseando a Freud'. Para ello,
considero necesario volver sobre el concepto de
eros, no como simple opuesto dialéctico freudiano
(eros/thanatos), sino que el objetivo de este trabajo
es reactivar los diversos sentidos del concepto de
€eros, como via para encontrar nuevas tecnologias
y formas de existencia basadas en el cuidado de lo
comun. Es decir, el eros actuaria aqui como matriz
conceptual o caja de resonancia de un cierto numero
de tecnologias del cuidado. Este trabajo, por lo tanto,
sienta las bases de una investigacion que comienzo
y quiere revisar el concepto de eros y su capacidad
performativa en la actualidad.

Porque el pesimismo actual esta conectado, a su
vez,conunacrisis delacategoriatemporal de nuestra
ontologia histodrica. Esto es,como consecuenciadela
alienacion temporaly la crisis del tiempo teleoldgico,
el tiempo de nuestra historia, el tiempo que nos
constituye, ha sido desprendido no solo de su telos
temporal (futuro), sino que es también un tiempo sin
telos ético, que subraya la relacion entre ideologia y
temporalidad. Pero, entonces, ¢qué sucede cuando
este impulso se escinde en la estructura dialéctico-
teleoldgica? Lo que sucede es que, sin esta fuerza
o impulso del eros, “la maquina teleoldgica del
deseo” ofrece una concepcion de fuerzas opuestas,
un “eros escindido”. Es, por este motivo, por el que
el eros habria quedado desvinculado de su fuerza
social. Sin embargo, consideramos aqui, como
argumenta Christoph Menke en Fuerza. Un concepto
fundamental de la antropologia estética’? que esta
fuerza es de naturaleza estética, esto es, la fuerza no
determina al sujeto, sino que establece relaciones
con los agentes que no son sujetos, sino seres
inventivos sin finalidad. Esta consideracion del eros
no subjetivo nos permite pensar el eros vinculado a
un concepto de sujeto en proceso y a la estética de
la existencia foucaultianos.

De manera que este trabajo es una analitica
del presente que, con el fin de proponer lecturas
criticas y analiticas, vertebra el concepto de sujeto
como proceso (“procesos de subjetivacion”) y el
concepto de eros, en torno a los siguientes gjes: 1)
las relaciones del par eros-nihilismo; 2) la biopolitica
del cuidado; 3) la estética de la (r)existencia
literaria en la actualidad. Para ello vamos a partir
del pensamiento foucaultiano, porque estos tres
ejes estan entretejidos y se implican mutuamente
en el presente, y el pensamiento de Foucault ya se
ha detenido previamente sobre ellos. Por lo tanto,
la pregunta que guiara este trabajo no sera aqui
exclusivamente de critica y recepcion de la obra de
Foucault, sino sobre todo de herencia de su obra para

T s, Freud,. El malestar en la cultura y otros ensayos, Madrid,

Alianza, 2002.

C. Menke, Fuerza. Un concepto fundamental de la antro-
pologia estética, Granada, Comares, 2020.

2

Blanco, A. G. Res Publica 28(3), 2025: 439-446

una analitica del presente desde la relacion critica
entre eros y nihilismo en el espacio literario como
un lugar de emergencia -en tanto que consideramos
la literatura como acontecimiento- para hacer una
propuesta de una biopolitica desde el cuidado capaz
de generar practicas para una vida buena -es decir,
tecnologias del yo que conformen una estética de
la existencia-, que nos permita detectar y analizar
la literatura como un discurso para el cuidado
-entendido como participacion en el gobierno de si
y de los otros-. Para ello, ademas de la tarea critica
de la genealogia, la propuesta metodoldgica y
epistemoldgica sera la de una politica de la literatura.

Por lo tanto, el objetivo es realizar un diagnoéstico
de nuestro presente con el fin de proponer lecturas
criticas y analiticas del sujeto de deseo como sujeto-
en-comunidad y sujeto de cuidado. Para ello, opto
por el término eros, que englobaria los conceptos
de sexualidad, deseo, voluntad, libido y el de amor.
Todos estos usos del eros aparecen tanto en
Foucault -quien en su Historia de la sexualidad® usa
estos términos para trazar su genealogia-, como en
otros de sus contemporaneos como R. Barthes* o J.
Kristeva® . Asimismo, el concepto de eros recoge la
tradicion de la critica freudiana desde H. Marcuse®
a G. Deleuze y F. Guattari’ o Jean-Francois Lyotard®
, Y los trabajos sobre erdtica de Bataille®. Por este
motivo, es determinante considerar la relectura del
concepto de sujeto que hace Foucault de Bataille -ya
alejado de su aproximacion al concepto de literatura
como transgresion.

El concepto de eros, ademas, nos permitiria,
como observa Anne Carson®, una analitica del
concepto clasico, que incluye el impulso por el
conocimiento, que en términos de Foucault se
refiere a las relaciones entre poder-saber, al
tiempo que recoge una acepcion del eros como
acto de la imaginacion y de tecnologia (tecnologias
de produccién, tecnologias de significacion y
tecnologias de dominacién). Porque, como sehala
Foucault en La voluntad de saber:

Jy si fuera el sexo lo que sostiene y justifica
la confesion en Occidente? Es decir, lo que
se esconde para deber ser confesado, como
parte de un mismo movimiento. El sexo servia,
en la Antigua Grecia, como soporte de la
iniciacion del conocimiento (...) ¢y si fuera
el sexo soporte de la voluntad de saber al

M. Foucault, Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber,
Madrid, Siglo XXI, 1977. Historia de la sexualidad Il. El uso de
los placeres, Madrid, Siglo XXI, 1986. Historia de la sexuali-
dad lll. La inquietud de si, Madrid, Siglo XXI, 1987. Historia de
la sexualidad IV, Madrid, Siglo XXI, 2019.

R. Barthes, Fragmentos de un discurso amoroso, Madrid, Sig-
lo XXI, 2007.

SN} Kristeva, Historias de amor, Madrid, Siglo XXI, 1987. Al
comienzo era el amor. Psicoandlisis y fe, Barcelona, Gedisa,
2002.

H. Marcuse, Eros y civilizacion, Barcelona, Seix Barral, 1968.

G. Deleuze y F. Guattari, E/ Anti Edipo. Capitalismo y esquizof-
renia, Barcelona, Paidds, 2004.

J.-F. Lyotard, Economia libidinal, México, Fondo de Cultura
Econdmico, 1999.

G. Bataille, El erotismo, Barcelona, Tusquets, 2010.
10 A Carson, Eros dulce y amargo, Barcelona, Lumen, 2020.

9



Blanco, A. G. Res Publica 28(3), 2025: 439-446

tiempo que superficie de despliegue de las
tecnologias de la subjetividad?"

Por lo tanto, nuestra analitica del presente nos
permite establecer una relacion entre la cuestion de
los fines del mundo, como crisis de temporalidad de
la ontologia del presente, y la respuesta que el sujeto
de deseo puede proporcionar desde las tecnhologias
del eros. Pues consideramos que el eros se introduce
en la conformacion de la identidad en su relacion
con la muerte, pero de otro modo a como lo piensa
Heidegger: si el Dasein se definia como ser para la
muerte, la muerte del Dasein mismo, como cierre de
sentido; el sujeto de deseo se define como ser en la
muerte del otro que, frente a la clausura de sentido,
supone una diseminacion del sentido, una apertura;
del mismo modo que la Sorge heideggeriana no es
el cuidado de si foucaultiano, porque el primero se
sostiene sobre la angustia y la pre-ocupacion, y el
cuidado de siy de los otros foucaultiano en el eros. El
sujeto foucaultiano resulta, asi, ser predicativo y no
atributivo'?, porque es un sujeto de deseo, esto es,
un ser cuya existencia se funda en el otro, su estar
ahies su estar enla otredad. La mistica, como senala
Bataille en La experiencia del interior, €s quizas uno
de los ambitos donde mejor podamos observar,
como precedente, esta conformacion del ser en el
otro. Por lo tanto, si nuestra propuesta es buscar
nuevas tecnologias del eros que nos permitan dar
respuesta a la crisis de narrativas tanatoldgicas, es
necesario revisar el concepto de eros, activando las
siguientes relaciones y facetas del concepto.

1. Eros y nihilismo

La crisis del nihilismo contemporaneo tiene
su repercusion y relacion con la crisis del eros
actual. Es decir, que eros y nihilismo se presentan
entrelazados. Esta tesis que asegura que el “tiempo
del nihilismo” seria propio de la modernidad, la ha
desarrollado recientemente Wendy Brown en la
obra del mismo titulo Tiempos nihilistas (2023). La
autora responde alli que, ante el diagndéstico de un
presente nihilista, Nietzsche y Weber reivindican
la necesidad de la revalorizacién “para establecer
genealogias de nuestros propios principios morales,
y para descubrir gracias a dichas genealogias como
podriamos recuperarnos del nihilismo”3. De modo
que, para la revalorizacion del presente, es necesario
releer el pasado para superar la decadencia de los
llamados “valores supremos”. Generando, de ese
modo, nuevas narrativas.

La autora revisa el concepto de nihilismo de
Weber y de Nietzsche, para quienes el nihilismo
seria consecuencia de la misma modernidad.
Para Nietzsche, en particular, el nihilismo es
consecuencia de los habitos por los que “se queria
eludir, para anular totalmente a la voluntad, al deseo
de un fin, al riesgo, a si mismo; querriamos librarnos

oM. Foucault, Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber,

Madrid, Siglo XXI, 1977, p. 61.

Este argumento es desarrollado por Foucault en las “Con-
férencias sur Sade” de 1970, en la Universidad de Buffalo.
Publicadas en: M. Foucault, La grande étrangére. A propos de
littérature, Paris, EHESS, 2013, pp. 145-218.

W. Brown, Tiempos nihilistas, Madrid, Lengua de trapo, 2023,
p. 33.

12

441

de la responsabilidad. En fin: la felicidad y, con cierta
tartuferia, lafelicidad de la mayor parte”. Por su parte,
para el diagnéstico de la crisis del presente, Byung-
Chul Han retoma el concepto de Freud de “pulsion
de muerte”. Considera Han que la pulsion de muerte
en la actualidad ha llevado a una mercantilizacion de
los cuerpos, debido a la eliminacion de la alteridad
del otro®. Por lo que encontrariamos como clave
fundamental en la crisis de la temporalidad dos
elementos que se complementan: nihilismoy pulsion
de muerte. Es decir, el abandono y alienacion del si
mismo (pulsidon de muerte) y del otro (nihilismo) estan
en la base de esta crisis. Podemos argumentar que
el nihilismo es consecuencia de una imposibilidad
de desarrollo de las practicas del cuidado de si, y
en particular, de la parresia, como tecnologia verbal
y arte de la experiencia de la verdad comprometida
con la ética de una comunidad, en términos de
Foucault.

2. Eros, cuidado y riesgo

Partimos de la interpretacion historica del eros,
siguiendo el modelo genealdgico de la Historia de
la sexualidad. En estos trabajos, el eros no es un
trascendental ahistorico, sino que se articula en la
historia con la muerte y el riesgo. Es esta naturaleza
histdrica, mortal, la que hace posible que el eros se
desarrolle histéricamente comounaéticadel cuidado
del otro, es decir, en la que el eros se despliega en su
dimension ético-politica comunitaria. Es desde esta
dimension histérica que el eros, como sexualidad,
se vincula al concepto de veridiccion, como explica
Foucault: se configura asi el sujeto de deseo
como sujeto de veridiccion. Es lo que nos permite
analizar la parresia como un dispositivo para una
politica del eros. En la parresia hay un componente
fuertemente erdtico, en términos batailleanos. Pues
recordemos que Georges Bataille comienza su libro
sobre El erotismo con una definicion sobre el eros
en estos términos: “el eros es la aprobacion de la
vida hasta en la muerte”®. Para Blanchot, en La
comunidad inconfesable", lo que rige esta relacion
de la comunidad de los amantes es el principio
de incompletitud, es decir, el ser es siempre
inacabado, y esta por ello ontoldgicamente abierto
al otro. En sus trabajos sobre la parresia, Foucault
consigue historizar este concepto de eros vinculado
al concepto mas amplio de bios y sexualidad.
Recordemos que la parresia es un concepto politico
que se nombra por primera vez en las tragedias de
Euripides'®. El concepto de parresia, como decir
franco desde los origenes de la democracia, asumia
un poner en riesgo la propia vida para el cuidado del
otro.

“ F Nietzsche, Escritos postumos IV. Madrid, Tecnos, 2008, p.
45. Véase también: La gaya ciencia, en F. Nietzsche, Obras
completas, vol. 3, Madrid, Tecnos, 2014.

B.-Ch. Han, La agonia del Eros, Barcelona, Herder, 2014, p.
93.

G. Bataille, El erotismo, Barcelona, Tusquets, p. 15.

M. Blanchot, La comunidad inconfesable, Madrid, Arena Li-
bros, 2016.

M. Foucault, Discurso y verdad en la antigua Grecia. Barcelo-
na, Paidds, 2004.



442

3. Eros, imaginacion, literatura y politica

En “La trasfabula”™ (1966), Foucault ya habia
analizado las diferencias entre fabula y ficcion.
Foucault recuerda la definicion aristotélica de la
fabula como configuracion de la obra a partir de
elementos situados en cierto orden y de la ficcion
como la trama de las relaciones establecidas, a
través del propio discurso, entre quien hablay aquello
de lo que habla. Pero su objetivo principal era sefalar
que, si bien la ficcion es un “aspecto” de la fabula,
no obstante, y ello es crucial, la I6gica causal es un
modo de ficcidny no una estructura basica del relato,
como lo habia sido desde Aristoteles. La ficcion, por
lo tanto, afecta a los modos de articulacion de todo
discurso. Ademas, senala que los modos de ficcion
serian también histéricos cuando afirma que la
relacion entre fabula y ficcion esta determinada por
las posibilidades miticas de la cultura: su escritura
o trama depende de las posibilidades de la lengua
(langue), mientras que su ficcion esta determinada
por las posibilidades del acto de habla (parole).

Por lo tanto, la crisis de la imaginacion politica
es la crisis de nuestros grandes relatos. Pero la
pregunta es ;por qué la crisis de nuestros relatos
es también la crisis del eros? Porque la crisis de
nuestros relatos es subsidiaria, a su vez, de un
modelo de imaginacion del eros que esta igualmente
en crisis: el eros revolucionario. Como afirma G.
Agamben en Intelecto de amor?°, el amor, como
motor del intelecto, es deseo de la potencia, es decir,
es imaginacion. La literatura, heredera del discurso
parresiastico, a partir de la satira menipea, es capaz
de decir una verdad irregular, como ya hemos
afirmado?'. Al tiempo que es receptora y desarrolla
también la capacidad parresiastica de un eros parala
comunidad de cuidado, que asuma su propio devenir
abierto. La vida que se concibe, pues, como habitus?
(Agamben, La locura de Hélderlin), es la vida que se
transforma a partir de las tecnologias, de acuerdo
con una estética de la existencia, segun la describe
Foucault. Entendemos por tecnologias del yo la
definicion histérica foucaultiana a la que anadimos
la que Pierre Hadot formula como: “Se trata de actos
del intelecto, o de la imaginacion, o de la voluntad,
caracterizados por su finalidad: gracias a ellos, el
individuo se esfuerza en transformar su manera de
ver el mundo, con el fin de transformarse a si mismo”
y que reafirma su existencia bajo el lema spinozista
del Memento vivere, que se oponia al Memento mori
de los platonicos y cristianos, que, segun Hadot,
implica asimismo una esperanza basada en “un
consentimiento a la existenciay al ser en el mundo”2.
El trabajo historico-filoséfico sobre los textos
antiguos -que parte de Foucault y es recepcion en
los autores aqui citados- se correlaciona asi con una

9 M. Foucault, “La trasfabula”, en De lenguaje y literatura, Bar-

celona, Paidos, 1996, pp. 213-221.
G. Agamben y J.-B. Brenet, Intelecto de amor, Buenos Aires,
Adriana Hidalgo, 2021.

Véase: A. G. Blanco, “Sujetos irregulares: ficcion y politica en
el Sade de Michel Foucault”, Badebec 7, n° 13, 2017, pp. 279-
300.

G. Agamben, La locura de Hélderlin, Buenos Aires, Adriana
Hidalgo, 2022.

P. Hadot, No te olvides de vivir. Goethe y la tradicion de los
ejercicios espirituales, Madrid, Siruela, 2010, p. 127.

20

21

22

23

Blanco, A. G. Res Publica 28(3), 2025: 439-446

tarea ético-politica actual: poner constantemente en
cuestion lo que somos y concebir no solo el sexo,
sino también nuestra relacion con nosotros mismos,
no como una fatalidad, sino como una posibilidad de
acceso a una vida creadora.

Para el desarrollo de esta tercera hipotesis,
partimos del concepto de politica de Foucault,
para quien la literatura actualiza lo imposible
histérico como virtualidad del presente. De esta
manera responde Foucault a la tirania de la ficcion
como verosimilitud que aproximaba la verdad
a la coherencia y dejaba fuera aquello posible y
verdadero pero inverosimil, desde Aristoteles.
Foucault redefine, entonces, el concepto de mimesis
literaria como un efectivo dar a ver. Una mimesis que,
por lo tanto, ya no es constatativa ni dependeria de
la verdad clasica como veritas, sino de un decir-
verdad (parresia) como resistencia, como fuerza
emergente y como problematizacion del presente.
La funcion politica de la literatura consistiria, pues,
en la introduccion de modos inverosimiles de ser
como virtualidad del presente. Esto es, la funcion de
la literatura como lugar de acontecimientos, visibles
para todos pero que somos incapaces de ver si
no es por el discurso de la literatura. La literatura
constituye, asimismo, un orden del discurso que
difiere constantemente de la identidad y es, a su
vez, un discurso de resistencia, en tanto que capaz
de convertir agenciamientos (Deleuze) en un poder
performativo que, mas alla del sentido (concepto),
afecta al mundo (en el doble sentido: genera afectos
y actua sobre el mundo). Por lo tanto, se realizara
una critica de la crisis de nihilismo contemporaneo a
partir del analisis de textos literarios que propongan
modelos imaginativos desde una imaginacion del
€eros y una enunciacion de verdad (veridiccion).

4. Eros y temporalidad ética como tiempo
del cuidado

Consideramos que, en el diagnéstico del nihilismo
contemporaneo, es necesario atender ala alienacion
temporal. Solo desde esta perspectiva sera posible
afrontar la crisis de la temporalidad desde una
perspectivaética.Lostrabajossobreaceleracionismo
de H. Rosa?*, asicomo F. Jessi en Spartakus® (2000),
sefialan la relacidon entre ideologia y temporalidad.
H. Rosa ha estudiado ampliamente la relacion
entre temporalidad y alienacion, pone también
el acento en esta relacion entre nihilismo, como
alienacion, y cuidado de uno mismo y del otro, como
estructura ética. Rosa considera que “una manera
de examinar la estructura y la calidad de nuestras
vidas es enfocando los patrones temporales (...) Las
estructuras temporales conectan los niveles microy
macro de la sociedad”?®. Como Rosa expone, lo que
denotan estos andlisis de la calidad de nuestras vidas
es que las sociedades actuales estan dominadas
por un régimen temporal “que no esta articulado en

24 yéase Rosa, Hartmut, Alienacion y aceleracion. Hacia una te-
oria critica de la temporalidad en la modernidad tardia, Bue-
nos Aires, Katz, 2013; y Resonancias. Una sociologia de la
relacion con el mundo, Buenos Aires: Katz, 2020.

F. Jessi, Spartakus. Simbologia de la revuelta, Buenos Aires,
Adriana Hidalgo, 2000.

6y Rosa, Alienacion y aceleracion, op. cit., p. 9.

25



Blanco, A. G. Res Publica 28(3), 2025: 439-446

términos éticos” (la légica de la aceleracion social).
En consecuencia, los sujetos modernos pueden ser
descritos, dice el autor, coincidiendo conlapropuesta
de sujeto-sujeto que hemos visto en Foucault “como
minimamente constrefidos por reglas y sanciones
éticas, siendo por consiguiente ‘libres’, aun cuando
se encuentran férreamente regulados, dominados
y reprimidos por un régimen temporal en gran parte
invisible, despolitizado, no discutido, subteorizado y
no articulado”?’.

Por lo tanto, la incapacidad de imaginar nuevos
futuros y esta crisis de la ontologia temporal se
implican mutuamente. Un presente clausurado, en
términos de Mark Fischer?8, o lo que F. Berardi ha
caracterizado como una fenomenologia del fin?®
apuntan en la misma direccion: nos enfrentamos a
una crisis del futuro. Si bien, como Marina Garcés ha
considerado en su reciente E/ tiempo de la promesa
(2023), eltiempo delfuturose encuentraexcluidoenla
experiencia nostalgica de un presente desilusionado
con un futuro que no se ha cumplido: “si nos duele
el futuro es porque nos aferramos al vago recuerdo
de una promesa incumplida”®. Ese fin del futuro es
el “tiempo del después”, como lo califica Jacques
Ranciere en su lectura de Béla Tarr, el después de las
ilusiones®, el del después de la crisis de los grandes
relatos o de laincapacidad de imaginar futuros otros.
De hecho, Ranciére ha expuesto que su concepto
de particion de lo sensible esta fundado sobre una
particion temporal: los que tienen o no tiempo, como
fundamento de la desigualdad moderna. Si bien, el
tiempo del después de Ranciére, mas proximo al
devenir bergsoniano-deleuziano, no es “el tiempo
uniforme y sombrio de los que ya no creen en nada,
sino que, afirma, “es eltiempo de los acontecimientos
materiales puros contra los que se mide la creencia,
durante tanto tiempo como la sostenga la vida™.

5. Eros escindido del sujeto de deseoyla
voluntad de no ser gobernado

Esta relacion entre sujeto y deseo como voluntad de
resistencia es clave en el pensamiento de Foucault.
En un trabajo de 1978, “Metodologia para conocer el
mundo: como librarse del marxismo” (“Méthodologie
pour la connaissance du monde : comment se
débarrasser du marxisme”3), Foucault sefiala que el
problema de la voluntad occidental ha sido tratado
desde dos perspectivas, por una parte, segun el
modelo leibniziano de una filosofia de la naturaleza
(es decir, basada en las relaciones fundamentales
entre naturalezay fuerza), y, por otra, segun el modelo

27 Ibidem.
28 M. Fisher, Realismo capitalista. ;No hay alternativa?, Buenos
Aires, Caja Negra, 2016.

Véase: F. Berardi, Fenomenologia del fin. Sensibilidad y
mutacion conectiva, Buenos Aires, Caja Negra, 2016.
Después del futuro. Desde el futurismo al cyberpunk. El agot-
amiento de la modernidad, Buenos Aires, Caja Negra, 2014.

M. Garcés, El tiempo de la promesa, Barcelona, Anagrama,
2023, p. 15.

J.Ranciére, Bela Tarr. El tiempo del después, Madrid, Shangri-
la, 2013, p. 12.

32 Ibidem, p.17.

33 En Dits et écrits Il, 1976-1988, D. Defert y F. Ewald (eds.) Paris,
Gallimard, 2001, pp. 595-618.

29

30

31

443

de pensamiento de la filosofia del derecho (es decir,
las relaciones entre el derecho y la oposicion bien/
mal). Estos dos modelos habrian impedido una
reflexion adecuada sobre la cuestion de la voluntad,
a pesar de ciertas posiciones rupturistas como la
de Schopenhauer y Nietzsche. La pregunta que
Foucault se formulaba entonces en los cursos del
College, asi como en las conferencias de Berkeley
y NYU de 1980, es: ¢por qué estamos obligados a
desear la verdad sobre nosotros mismos? ;Qué
verdad? ;De qué manera? El autor sefiala entonces
que el sujeto occidental esta marcado por el “deseo
o voluntad de verdad”34.

Como ha subrayado Orazio Irrera, Foucault trata
asi, en la estela de Nietzsche, de conceptualizar la
voluntad “como una lucha, es decir, desde un punto
devista estratégico, para analizar un conflicto cuando
sedesarrollandiversos antagonismos”*®y que estaria
en la base de la definicion de la critica foucaultiana
como “una voluntad de no ser gobernado™®. Y situa
la categoria del sujeto de la modernidad en relacion
intrinseca con la produccion de verdad, el deseo, la
resistenciay la voluntad.

En la época clasica, en la que, de acuerdo con
los dos primeros volumenes de la Historia de la
sexualidad y en el curso Subjtetividad y verdad,
en el régimen de los Aphrodisia se establece una
continuidad entre accion sexual, ética personal y
jerarquia de las relaciones sociales. El placer del
hombre activo es la “justa contrapartida” de su
actividad, un placer medido que permanecerainserto
dentro de una actividad igualmente medida (91). Sin
embargo, el sujeto de deseo cristiano se relaciona
con la moral cristiana que transforma el régimen de
los Aphrodisia, del mismo modo que hara con otras
tecnologias del yo.

Seria en torno a la contencidon de la
concupiscencia que habria emergido el concepto
de sujeto como sujecion y autoexamen (hipotesis
del sujeto como sujeto de deseo). De ahi que
Foucault afirme que las tecnologias monasticas
cristianas del yo no se desarrollaron en torno a la
nocion de pecado, sino en torno a la de tentacion.
Encontramos asi definido un concepto de sujeto,
proximo al concepto althusseriano como sujeto de
interpelacion, que describe en términos de sujecion
del individuo (assujettissement) y de “objetivacion
de su interioridad”®". Este giro se habria producido,
siguiendo a Foucault, en el cristianismo, en la lectura
que S. Agustin hace de la libido, que desemboca
en un perpetuo autoexamen, y no en el andlisis de
las relaciones con los otros. De este modo, en De
civitate Dei, S. Agustin marca una diferencia en lo
que Daniele Lorenzini denomina una historia politica
de la voluntad y el deseo, y es que alli el castigo
de Dios consiste en la revuelta del hombre contra
si mismo, en la creacion de una escision en su
voluntad, que se vuelve contra si misma y se aleja

34 M. Foucault, “Conférences Berkeley et NYU". Inéditas, BnF

(NAF 28730, Caja 40), 1980.

O. Irrera, “L’empire de l'involontaire et la volonté de n'étre pas
gouverné”, Revista de Filosofia Aurora 31, n° 52, 2019, p. 226.
36 Ibidem, p. 227.

37 M. Foucault, Historia de la sexualidad IV, Madrid, Siglo XXI,
2019, p. 215.

35



444

inevitablemente de lo que quiere®. De modo que S.
Agustin se presentaria como un precedente singular
de la formulacion del sujeto freudiano. Si bien, este
giro que conforma la subjetividad moderna, en S.
Agustin toma una direccion diferente, que permite
a Foucault ensayar otra deriva: La libido se define
precisamente como la rebeldia del hombre contra
Dios. Por este motivo, el sujeto de la caida, como
sujeto de rebeldia, es ya desde siempre un sujeto
libidinal, su constitucion como ser caido esta
marcada por la inevitable inscripcion de la libido en
la estructura misma de su subjetividad (hipdtesis del
sujeto de deseo como sujeto de resistencia). Por lo
tanto, de acuerdo con Lorenzini, Foucault sostiene
que la funcion de esta nocion de libido es hacerlos
involuntarios, inscribiendo explicitamente este
elemento involuntario en la propia voluntad. Todo lo
cual aproximaria la definiciéon de la libido de Foucault
ala fuerza de Menke.

Como expone Lorenzini, siguiendo a P. Brown®®,
en la caida, del mismo modo que Adan y Eva dejan
de estar disponibles a la voluntad de Dios, partes de
Sus propios cuerpos y de sus propios sentimientos
dejaron de estar igualmente disponibles. De ese
modo, la libido representa la emancipacion del
sujeto como sujeto carnal. La libido anuda, por lo
tanto, deseo y emancipacion a la carne. Y como
afirma Brown, “Agustin tuvo un cuidado excepcional
en senalar... que la carne no era simplemente el
cuerpo: era todo lo que llevaba al yo a preferir su
propia voluntad a la de Dios™°. Aparece aqui la
critica de Foucault a la figura edipica del sujeto
freudiano y lacaniano que ponia en el centro un
sujeto que debia superar el complejo edipico para
sanar, porque del modo en que se superase o no el
complejo, dependia la identidad sexual, asi como
las “desviaciones”. Sin embargo, en la lectura que
hace Foucault de S. Agustin, la desviacion se vuelve
inseparable de su propia naturaleza. Esta es la critica
que Foucault dirige al sujeto freudiano, proponiendo
aqui un sujeto de deseo, mas proximo a la lectura
que realizara Deleuze-Guattari en El Anti Edipo.

Por lo tanto, una vez vinculada la libido al sujeto
como ejercicio de rebeldia (o resistencia), es
entonces cuando comienza una economia individual
del deseo, el deseo en la relacion con uno mismo,
no como enfermedad o desvio, sino como parte
de la subjetividad*. Si bien, la consecuencia mas
inmediata de esta vinculacion es que se produce
una division dentro del deseo, que seria anterior a las
practicas amatorias. Es decir, la escision se produce
antes del exceso, lo que, en palabras de Lorenzini,
“indica que el mal es inherente a todo acto sexual
0, mejor, que la libido es un elemento estructural del
mismo, manteniendo al mismo tiempo que fue la
Caida la que figurd la libido por primera vez dentro

38 p, Lorenzini, “The Emergence of Desire: Notes Toward a Po-
litical History of the Will”. En: Critical Inquiry, 45, Winter, 2019,
p. 464.

P. Brown, The Body and Society. Men, Women, and Sexual re-
nunciation in Early Christianity, New York, Columbia UP, 1988.

40 Ipidem, p. 418.

41 Esta lectura es la que encontramos desarrollada en la re-
ciente obra de Paul B. Preciado, Dysphoria Mundi, Barcelona,
Anagrama, 2023.

39

Blanco, A. G. Res Publica 28(3), 2025: 439-446

de la naturaleza del acto sexual™?. De hecho, segun
la lectura de Foucault, S. Agustin concibe la libido
como la vuelta de la voluntad humana contra si
misma, esto es, la libido es el aspecto involuntario
de la voluntad misma, forma parte de ella, y seria
el elemento con el que la voluntad quiere, desea.
De hecho, como afirma Lorenzini, “la division entre
lo voluntario y lo involuntario ya no corresponde
a la que existe entre el alma y el cuerpo, sino que
consiste en una escision de la propia voluntad
del sujeto que define un modo de subjetivacion
completamente nueva, en la que voluntad y deseo no
se pueden separar®. Y es por ello, explica Foucault,
que una autoridad externa (la gracia divina) se habria
hecho necesaria y, a la vez, seria justificacion de
la necesidad del gobierno. El eros en S. Agustin
seria, pues, una facultad pre-cognitiva, pre-
emocional -mas proxima al inconsciente- y por ello
no se puede dominar “humanamente”. Sobre esta
argumentacion, afirma Lorenzini, Foucault sostiene
que el poder pastoral se ha justificado sobre la base
de la supuesta necesidad de los seres humanos
de ser gobernados porque no tienen, o han dejado
de tener, la posibilidad de gobernarse a si mismos
de forma autonoma y, consecuentemente, el sujeto
de deseo se erige simultaneamente como sujeto
de derecho y ciudadano. Asi, el sujeto se toma a s/’
mismo como objeto de su examen, preguntandose
asi si debe o no querer la forma concupiscible de su
propia voluntad. El consentimiento, entonces, seria
el modo en que la voluntad se vuelve sobre si misma
y su modo de accion. Es asi como el sujeto se vuelve
responsable de sus actos y se constituye como
sujeto de derecho. Pues los usos buenos o malos
de los deseos permiten a Agustin mantener que
el pecado es imputable al sujeto. La definicion de
Agustin de la libido como el elemento involuntario de
la propia voluntad del sujeto del que, sin embargo, es
responsable,ysuoriginal elaboraciondelas nociones
de consentimiento y uso, preparan el terreno para la
codificacion detallada del comportamiento sexual
que se desarrollara en la Edad Media*. Esta analitica
delsujetodeldeseo constituye lacondicion (historica)
de posibilidad del surgimiento del aparato moderno
de la sexualidad, de nuestro yo juridico-sexual,
asi como del desarrollo de las artes pastorales de
gobierno. Heredera de esta definicion del sujeto de
deseo, Foucault afirmaba en sus trabajos de la época
(Microfisica del poder, Obrar mal, decir verdad) ya en
los afios setenta la imposibilidad de “salir del poder”,
y, en particular, en el primer volumen de la Historia de
la sexualidad, con su contundente “no hay afuera del
poder™s,

De manera que para Foucault ya no se tratara de
transgredir (Bataille) nide buscar un afuera(Blanchot),
sino que introduce una categoria alternativa propia
de sus trabajos de los afios sesenta: la resistencia.
Pues, para Foucault el sujeto que es gobernado
de este modo sigue siendo libre, en tanto que es
libre de elegir un buen o mal uso de sus deseos Y,

42 p, Lorenzini, op. cit., p. 463.

43 Ibidem, p. 465.

4. Foucault, Historia de la sexualidad IV. Las confesiones de
la carne, Madrid, Siglo XXI, 2019, pp. 359-60.

45 Derrida confirmaba con “no hay afuera del texto”.



Blanco, A. G. Res Publica 28(3), 2025: 439-446

por tanto, porque es responsable de esta parte
involuntaria de su propia voluntad, pueden ejercerse
sobre él operaciones gubernamentales (Judith
Butler, Sentidos del sujeto*). El sujeto, que tiene su
voluntad escindida, debe someter su voluntad al
otro (el gobierno pastoral, tutores espirituales, etc).
Por tanto, es la libido, que escinde nuestra voluntad,
elemento involuntario de nuestra propia voluntad,
la que nos transforma en sujefos gobernables al
tiempo que en sujetos de deseo. El eros dividido
es la condicion de posibilidad del gobierno del otro
sobre mi, porque hay una parte de mi voluntad que
esta alienada, ajena a la voluntad. Es entonces
cuando, siguiendo a S. Agustin, se elabora el sujeto
como sujeto simultaneo del deseo y de la ley, que
dara lugar a la configuracion de un poder pastoral
como un conjunto de tecnologias gubernamentales
productivas destinadas a conducir al sujeto como
sujeto de verdad interna, secreta y oculta de sus
deseos?. Por ello, como afirma Lorenzini, Las
confesiones de la carne constituyen la premisa
genealdgica del estudio de Foucault no sélo de la
gubernamentalidad pastoral sino también de los
mecanismos disciplinarios y biopoliticos del poder,
especialmente si en el centro de su emergencia y
conjuncion se encuentra el paso de una direccion
de la conducta sexual de los individuos segun el
“régimen de la carne” a un gobierno de la misma
segun el “régimen de la sexualidad” como Historia
politica del cuerpo (La volonté de savoir), que es una
historia de agenciamientos concretos (agencements
concrets) por la que el sujeto se vuelve un “animal
confesante”: la historia politica del cuerpo quedaba
asi vinculada a la “historia politica de la verdad”. La
historia del deseo, asi como la de la verdad y la del
cuerpoestanpues,conectadasenlaobradeFoucault.
El andlisis de estas relaciones nos permite observar
como el gobierno de los vivos es, todavia hoy, el
gobierno de los sujetos de deseo. Pero no ya sujetos
a un deseo edipico puesto que, como dice Asensi “lo
que Edipo hace es ofrecernos una version deforme,
sometida al principio de identidad, gobernada por la
represion y la castracion del inconsciente™8. Porque
Foucault parte, precisamente, de la deconstruccion
de la hipoétesis represiva.

Finalmente, volviendo sobre este sujeto de deseo
que tiene que hacerse cargo de su propia voluntad,
una voluntad escindida entre el deseo involuntario y
la contencion voluntaria. Para hacerse cargo, solo se
puede hacer desde una logica de comparecencia de
ambas, a la vez: deseo y contencion, vida y muerte,
se acompafan en este ritual de la veridiccion
que Foucault estudia desde la emergencia de
la democracia ateniense. Yo me entrego con mi
voluntad de decir a la comunidad y, de ese modo, la
voluntad del exceso se entrega a la vida del otro. En
la base de la ética de la comunidad, encontramos
entonces una libido amorosa, como voluntaria
involutad de si. Este eros comunitario, que es un
deseo de comunidad, no es solo una justificacion

46 Este mismo argumento lo desarrolla J. Butler en Los sentidos
del sujeto (2015) en relacion con la literatura contemporanea.

47 M. Foucault, Historia de la sexualidad IV. Las confesiones de
la carne, Madrid, Siglo XXI, 2019, p. 338.

48 M. Asensi, “Estructuras descentradas (para una critica de la
historiografia de la teoria literaria)”, Signa 13, 2004, p. 22.

445

del gobierno (sujeto de derecho), sino que se funda
también sobre la entrega al otro (sujeto de deseo). En
una definicion temprana en los seminarios inéditos
de NYU (1980), Foucault afirma:

La parresia era la apertura del corazoén, el
candor que debia pasar no soélo entre la
disciplina y su maestro, sino en las relaciones
de los miembros del grupo entre si. Sin
embargo, no debe pensarse que esto implica
la necesidad de decir todo al otro. Se trata
mas bien de unaregla éticay técnicarelativa a
las relaciones verbales entre los miembros de
los grupos*® (9).

Esta conceptualizacion diferiria de aquella de
Blanchot (La comunidad inconfesable) y de Nancy
(La comunidad desobrada), en tanto que aquellos
entienden la libido como un exceso, un excedente,
que no deja de desplazarse al exterior. En Foucault,
la libido conforma al sujeto. Bien, ¢;y esto qué
significa, que el deseo conforme al sujeto? Significa
que el eros es lo que hace que el ser sea discontinuo
(digamoslo con Bataille), porque su deseo lo proyecta
en la busqueda de su objeto de deseo, lo pone
constantemente fuera de si. Pero en estos autores,
el deseo es el suplemento que no se puede eliminar,
porgque es motor inagotable de resistencia.

Conclusiones

En conclusion, podemos afirmar que al igual que en
Foucault, en Nancy®®y Blanchot habria una fundacion
de la comunidad, como comunidad de los amantes,
que en términos de Rodriguez Marciel es esa misma
voluntad de decir: “la que se dice con un hacery se
hace con un decir que, precisamente, lo unico que
dice es «si» y repite el «si» de su acto. Inconfesable
«si» que solo se calla para no callarse, para volver a
empezar y decir de nuevo «si»”®'. Para Nancy, seria
asi como el amor declara lo imposible mismo, que
“la desmesura sea su unica mediday que la violencia
y la muerte nocturna no puedan ser excluidas
de la exigencia de amar”®?. La comunidad de los
amantes de Nancy se funda sobre un exponerse
“a la dispersion de la muerte”. En Foucault, esta
comunidad de deseo es una comunidad del coraje,
de la voluntad que lo impulsa. En esa fundacion
amorosa de la comunidad, la parresia es tecnologia
a la vez creativa o de produccion, semidtica o de
signos, tecnologia del yo, y tecnologia del poder.
Capaz de ejercer una relacion plural entre los sujetos
de la comunidad.

49 “parresia was the opening of the heart, the candour which
should pass not only between the discipline and his master,
but in the relationships of the members of the group amongst
themselves. However it must not be thought that this implies
the necessity of saying everything to the other. It is rather a
question of an ethical and technical rule concerning verbal
relationships between members of the groups”. Mi traduc-
cion.

J. L. Nancy, La comunidad desobrada, Madrid, Arena Libros,
2001.

C. Rodriguez Marciel,"Jean Luc Nancy y Maurice Blanchot”,
Escritura e imagen 8, 2012, p. 273.

52 gL Nancy, La comunidad desobrada, op. cit. 76.

50

51



446

Bibliografia

Agamben, G., La locura de Hélderlin, Buenos Aires,
Adriana Hidalgo, 2022.

Agamben, G. y J.-B. Brenet, Intelecto de amor,
Buenos Aires, Adriana Hidalgo, 2021.

Asensi, M., “Estructuras descentradas (para una
critica de la historiografia de la teoria literaria)”,
Signa, 13, 2004, pp. 13-37.

Barthes, R., Fragmentos de un discurso amoroso,
Madrid, Siglo XXI, 2007.

Bataille, G., El erotismo, Barcelona, Tusquets, 2010.

Berardi, F., Fenomenologia del fin. Sensibilidad y
mutacién conectiva, Buenos Aires, Caja Negra,
2016.

—, Después del futuro. Desde el futurismo al
cyberpunk. El agotamiento de la modernidad,
Buenos Aires, Caja Negra, 2014.

Blanchot, M., La comunidad inconfesable, Madrid,
Arena Libros, 2016.

Blanco, A. G., “Sujetos irregulares: ficcion y politica
en el Sade de Michel Foucault”, Badebec 7, n° 13,
2017, pp. 279-300.

Brown, P., The Body and Society. Men, Women, and
Sexual renunciation in Early Christianity, New
York, Columbia UP, 1988.

Brown, W., Tiempos nihilistas, Madrid, Lengua de
trapo, 2023.

Butler, J., Los sentidos del sujeto, Barcelona, Herder
2015.

Carson, A., Eros dulce y amargo, Barcelona, Lumen,
2020.

Deleuze, G. y F. Guattari., El Anti Edipo. Capitalismo y
esquizofrenia, Barcelona, Paidds, 2004.

Fisher, M., Realismo capitalista. ;No hay alternativa?,
Buenos Aires, Caja Negra, 2016.

Foucault, M., Historia de la sexualidad I. La voluntad
de saber, Madrid, Siglo XXI, 1977.

—, Historia de la sexualidad Il. El uso de los placeres,
Madrid, Siglo XXI, 1986.

—, Historia de la sexualidad lll. La inquietud de si,
Madrid, Siglo XXI, 1987.

—, Historia de la sexualidad IV, Madrid, Siglo XXI,
2019.

—, “Conférencias sur Sade”. En: M. Foucault, La
grande étrangére. A propos de littérature, Paris,
EHESS, 2013, pp. 145-218.

—, Discurso y verdad en la antigua Grecia, Barcelona,
Paidds, 2004.

—, “La trasfabula”, en De lenguaje y literatura,
Barcelona, Paidods, 1996, pp. 213-221.

Blanco, A. G. Res Publica 28(3), 2025: 439-446

—, “Méthodologie pour la connaissance du monde:
comment se débarrasser du marxisme”, en D.
Defert y F. Ewald (eds.), Dits et écrits Il, 1976-
1988, Paris, Gallimard, 2001, pp. 595-618.

—, “Conférences Berkeley et NYU”. Inéditas, BnF
(NAF 28730, Caja 40), 1980.

Freud, S., El malestar en la cultura y otros ensayos,
Madrid: Alianza, 2002.

Garcés, M., El tiempo de la promesa, Barcelona,
Anagrama, 2023.

Hadot, P.,, No te olvides de vivir. Goethe y la tradicion
de los ejercicios espirituales, Madrid, Siruela,
2010.

Han, B.-Ch., La agonia del Eros, Barcelona, Herder,
2014.

Irrera, O., “Lempire de l'involontaire et la volonté de
n'étre pas gouverné”. Revista de Filosofia Aurora
317, n° 52,2019, pp. 224-256.

Jessi, F. Spartakus. Simbologia de la revuelta, Buenos
Aires, Adriana Hidalgo, 2000.

Kristeva, J., Historias de amor, Madrid, Siglo XXI,
1987.

—, Al comienzo era el amor. Psicoanalisis y fe,
Barcelona, Gedisa, 2002.

Lorenzini, D. “The Emergence of Desire: Notes
Toward a Political History of the Will”, Critical
Inquiry 45, 2019.

Lyotard, J.-F., Economia libidinal, México, Fondo de
Cultura Econémico, 1999.

Marcuse, H., Eros y civilizacion, Barcelona, Seix
Barral, 1968.

Menke, C., Fuerza. Un concepto fundamental de la
antropologia estética, Granada, Comares, 2020.

Nancy, J-L., La comunidad desobrada, Madrid, Arena
Libros, 2001.

Nietzsche, F., Escritos postumos IV. Madrid, Techos,
2008.

—, La gaya ciencia. en F. Nietzsche, Obras completas,
vol. 3, Madrid, Tecnos, 2014.

—, Ecce homo, Tecnos, Madrid, 2017.

Preciado, P. B., Dysphoria Mundi,
Anagrama, 2023.

Ranciere, J., Bela Tarr. El tiempo del después, Madrid,
SHANGRILA, 2013.

Rodriguez Marciel, C., “Jean Luc Nancy y Maurice
Blanchot”, Escritura e imagen 8, 2012, pp. 259-
276.

Rosa, H., Alienacion y aceleracion. Hacia una teoria
critica de la temporalidad en la modernidad
tardia, Buenos Aires, Katz, 2013.

—, Resonancias. Una sociologia de la relacion con el
mundo, Buenos Aires, Katz, 2020.

Barcelona,



