
233De la inconmensurabilidad al mito de la escritura: Rancière y las…

Res publica, 26, 2011, pp. 233-242

De la inconmensurabilidad al mito de la escritura: 
Rancière y las retóricas del disenso

Antonio de Murcia Conesa

El odio resuelto del antidemocrático Platón ve más justamen-
te en los fundamentos de la política y la democracia que los 
tibios amores de esos apologistas cansados que nos aseguran 
que conviene amar «razonablemente», vale decir «modera-
damente», a la democracia. Aquél ve, en efecto, lo que éstos 
han olvidado…1

Lo que, a juicio de Rancière, han olvidado los tibios defensores de la 
democracia es que se trata de un error. O dicho de otro modo: que la demo-
cracia no tiene razón. De ahí las dificultades para legitimarla. Y de ahí que las 
pretensiones de institucionalizarla hayan terminado por revelarse à tort, no 
à droit, equívocas contra todo pensamiento derecho, y, por tanto, razonable-
mente odiosas, desde la Constitución ateniense hasta nuestros días. El intento 
por comprender de manera cabal ese odio a la democracia de cuño platónico 
ha llevado a Rancière a indagar las posibilidades conciliadoras que se escon-
den tras las retóricas del disenso y que habrían culminado en el moderno pro-
tagonismo político de un pensamiento estético que imagina formas comunes 
desde las múltiples configuraciones de lo sensible. Una interpretación de este 
tema dominante en su obra puede ejecutarse, con algunas variaciones des-
acordes, en dos movimientos. Primero: frente a la imposible conmensurabi-
lidad aritmética entre las partes del demos, la pedagogía geométrica proyectó 
el orden noético de los incomensurables sobre el plano de la ciudad, al precio 
de dejar fuera de ella no sólo a la mala poesía, sino también a la política. 
Segundo: frente a la imposible existencia de una polis despolitizada, la edu-
cación estética y las transformaciones de la literatura revelaron las potencias 
mediadoras del arte, confirmando que la política sólo podría volver a entrar 
en la polis del mismo modo que salió: de la mano de la poesía. Interpretamos 
que tal es una –no la única– de las formas modernas en que la retórica –a 
despecho incluso de las doctrinas estéticas– le ha venido ganando la partida 
política a la ontología.

1	 J. Rancière, El desacuerdo. Política y filosofía, Nueva Visión, Buenos Aires, 2007.



234 Antonio de Murcia Conesa

Res publica, 26, 2011, pp. 233-242

1. Inconmensurabilidad y retórica 

Rancière suele asociar el concepto de inconmensurabilidad al de mésen-
tente, disenso o desacuerdo. Sostiene Rancière que el nacimiento de la polí-
tica se gesta en una tensión entre dos modelos de distribución de la polis: por 
un lado, el de la reciprocidad aritmética de fuerzas, bienes y trabajos; por otro, 
el de la proporcionalidad geométrica, que, ajena a ese cómputo, concibe la 
tripartición social, homóloga a la división de las almas, en términos de armo-
nía y bien común. Esta proporcionalidad es, sin embargo, ajena a la medida 
compartida que preside la lógica del intercambio. Por eso, la divina geometría 
de Platón que, contra toda doxa y toda aisthesis, concilia las magnitudes de 
los inconmensurables, sería la misma que excluye lo sensible del orden de la 
polis y sus repartos. La ciencia asiste parcialmente al filósofo. Como se sabe, 
es imposible percibir con los ojos la inconmensurabilidad sobre una figura, 
pues sólo se evidencia a través de un acto intelectual puro. Es, pues, un fenó-
meno que sólo tiene lugar entre entes matemáticos ideales; por el contrario, 
teoremas como el de Pitágoras se prestan a diferentes pruebas visuales, con-
gruentes con la medida exacta de los números. Por eso, desde el legendario 
escándalo de su descubrimiento, desde el momento en que las magnitudes 
geométricas –con su carácter continuo, alogos– ofrecen su resistencia a los 
números y a los ojos, la geometría se construye al margen de la aritmética. En 
el libro VII de Las Leyes, Platón –en boca de un ateniense que dialoga con el 
extranjero Clinias– censura a quienes ocultaron o se avergonzaron del logro 
matemático determinando su esencial función educativa: 

Se me ha revelado muy tardíamente nuestra habitual deficien-
cia en este campo de cosas; me quedé enormemente sorprendido 
y, viendo en ello menos una debilidad humana que una necedad 
propia de puercos de cría, sentí vergüenza no sólo de mí mismo, 
sino de toda la raza helena […] Son temas en los que la ignorancia 
es una deshonra, mientras que su conocimiento, como verdades 
elementales que son, no es ninguna proeza […] son ciencias en las 
que deben aprender los jóvenes, porque ellas no ofrecen ni incon-
venientes ni dificultades […] Será bueno que, por el momento, se 
incluyan como estudios obligatorios en nuestras leyes, a fin de que 
no haya en ellas lagunas.2

Como cuenta Euclides, Eudoxo superó la inexpresabilidad de la razón, 
provocada por el descubrimiento de los inconmensurables, desplazando el 

2	 Platón, Las Leyes VII 819e – 821a.



235De la inconmensurabilidad al mito de la escritura: Rancière y las…

Res publica, 26, 2011, pp. 233-242

objeto de su atención geométrica desde las razones mismas a las relaciones 
entre ellas, esto es, a las proporciones. La repugnancia hacia los números 
irracionales condujo a la Academia a pensar la igualdad desde la evidencia 
de la desigualdad, y esa victoria sobre el número permitió hacer de la prime-
ra un principio jerárquico, un arché. Pues su exacta intelección sólo estaba 
al alcance de los jóvenes helenos bien educados, criados a una insalvable 
distancia de los puercos, con el fin de hacerlos dignos del poder. Años antes, 
en el Menón, Platón había formulado este argumento de manera menos de-
sabrida y más socrática, haciendo llamar a un esclavo que hablara griego. 
Que el esclavo comprendiese la demostración de la inconmensurabilidad de 
la diagonal del cuadrado con su lado fue el argumento dialéctico para justifi-
car la universalidad del (re)conocimiento en términos de una paradójica re-
versibilidad entre el saber de lo ignorado y la ignorancia de lo ya conocido. 
Pero el éxito de esa comprensión y, por lo tanto, del argumento platónico se 
juega sobre una comunidad de lengua y de sensibilidad, que permite que el 
logos del esclavo sea tenido en cuenta, sea considerado parlante, por encima 
del gruñido del puerco o incluso del ocioso joven de raza helena. Ese logos 
griego del esclavo le permite, en efecto, tomar parte en los mecanismos de 
la demostración. Ahora bien, y aquí está la moraleja política –y ontológica– 
de la historia, eso no le capacita para entender las estrategias dialécticas 
de la argumentación pedagógica del filósofo a la que, sin saberlo, sirve de 
ejemplo. Que se le tome en cuenta no significa que pueda tomar parte en 
una discusión que no podría comprender, a saber: la que atañe al logos que 
discierne la naturaleza del hombre y reparte sus lugares en la polis. Por sí 
sola, entonces, la percepción intelectual de la inconmensurabilidad geomé-
trica no supone la comprensión intelectual de la igualdad política. El logos 
dianoético no basta para acceder al logos eidético que funda la ontología de 
la ciudad. Dicho de otro modo: la comprensión del logos geométrico no en-
traña el conocimiento del logos político, aunque éste se diseñe bajo el mo-
delo de aquél. Como Sócrates le recuerda a Glaucón en su exposición de las 
ciencias, entender la analogía entre la igualdad aritmética y el intercambio 
comercial de los ciudadanos no requiere más sabiduría que los cálculos de 
un tendero. No ocurre lo mismo cuando se trata de concebir los asuntos de 
la polis bajo el modelo de la igualdad y la desigualdad geométricas. Los mo-
mentos del error, del reconocimiento y, finalmente, la demostración exigen 
al esclavo, además de un lenguaje común, esa forma de ser sujeto y objeto 
de visibilidad que se condensa en la pericia para dibujar un cuadrado. Este 
acto del dibujo revela, en efecto, la suficiente capacidad de mimesis como 
para representar una figura ideal mediante una techne rudimentaria; ahora 
bien, también ilustra, de modo ejemplar, la presteza para entender una orden 
y cumplirla. La reminiscencia geométrica del esclavo es, a fin de cuentas, el 



236 Antonio de Murcia Conesa

Res publica, 26, 2011, pp. 233-242

resultado de un mandato, de un mantenerse en el lugar –más bien el fuera de 
lugar– que le corresponde. 

Las órdenes, la mimesis, la techne constituyen las condiciones de la de-
mostración. Pero es la educación sistematizada, gradual, ascendente -donde, 
como entre los egipcios, el juego ameno sustituye a la orden violenta- la que 
instruye al joven heleno no sólo en el pensamiento demostrativo sino también 
en la dialéctica que lo elevará al arcano desde el que verse parte esencial y 
rectora de la polis. La racionalidad de los inconmensurables puede, así, erigir-
se en modelo para distribuir las diferentes medidas del Estado.

Pero en este Estado hay partes que se resisten a toda medida, tanto del 
número, como de las razones. Junto al ignorante que aprende y el ignorante 
que obedece emerge la figura del ignorante que reclama los poderes de un 
logos que, ajeno a la demostración, la educación y la obediencia, pretende 
legitimarse en su misma expresión. Es la figura de quien reclama ser parte de 
la comunidad por el hecho de ser sujeto entre las otras partes; partes cuya rela-
ción genuina no es la (in)conmensurabilidad de las razones sino el conflicto o 
el malentendido entre opiniones. Mientras lo inconmensurable puede salvarse 
mediante el pensamiento geométrico, el malentendido es de suyo ininteligi-
ble. Lo escandaloso para el orden del poder es la pretensión de redistribuir la 
polis desde ese desacuerdo entre logoi subjetivos, de suyo irreductibles a toda 
jerarquía. Si el escándalo aritmético de una comunidad de inconmensurables 
justificaba la arquipolítica geométrica de Platón, el escándalo geométrico de 
un orden entre partes subjetivizadas de la polis amenazaba con desplazar a 
aquélla al terreno de la utopía. Y en este contexto el espectro de la retórica 
comparece bajo distintas formas, sancionando la mésentente como la stasis 
fundadora de comunidad.

Más que ninguna otra formulación de la disputa entre Retórica y Filosofía 
(erística contra dialéctica, apariencia frente a verdad, poesía frente a geome-
tría), la obra platónica nos acostumbró a imaginar la arquitectura ideal de la 
polis sobre el fondo opaco de una doxa cuya expresión pública bastaba para 
tener y tomar parte en la administración de la polis. Pero la desconfianza 
hacia esa democracia no sólo concierne a la confusión de jerarquías, a la 
ausencia de títulos de poder subrayada por Rancière, sino también y sobre 
todo a la pretensión de institucionalizar los mecanismos del disenso: de admi-
nistrarlos policialmente hasta el punto de convertirlos en fundamento de una 
pedagogía de Estado. Podemos añadir a las observaciones de Rancière sobre 
la raíz griega del par política/policía, que la odiosa democracia sería la culmi-
nación más visible no sólo de las retóricas del conflicto sino también de aque-
lla retórica institucional que, como en Isócrates, aspiraba a convertirse en el 
fundamento de una genuina koiné. Por encima de la acomodada pedagogía de 
los sofistas, la retórica podía presentarse también como una facultad y, sobre 



237De la inconmensurabilidad al mito de la escritura: Rancière y las…

Res publica, 26, 2011, pp. 233-242

todo, una institución capaz de generar un proyecto común más eficiente que 
la geometría a la hora de garantizar la independencia de la polis y combatir a 
los persas. Más que su idoneidad para el disenso político, lo escandaloso de 
esa retórica era su pretensión de fundar el consenso, de sostener el proyecto 
panhelénico sobre una techne cuya aplicación, con independencia de las sim-
patías pro o antidemocráticas de sus defensores, suponía, en efecto, sancionar 
un alogos, un tort cosustancial al ordenamiento de la polis. Al controlar con 
las técnicas del discurso persuasivo ese trasfondo opaco de doxa, ese sustrato 
peligrosamente disponible de imágenes y palabras, la retórica clásica pudo 
administrar durante mucho tiempo una pedagogía al servicio del Estado y fijar 
los límites del desacuerdo.

En la obra de Rancière la idea y la institución clásicas de la Retórica no 
tiene apenas presencia, y por tanto no emprende, como hizo Hans Blumenberg, 
una aproximación antropológica que la rescate de la maquinaria elocutiva. 
Pero sí que están muy presentes sus modernas modulaciones estéticas. Si 
durante siglos la potencia de la retórica se había canalizado en una poética de 
la literatura, el drama y las bellas artes, desempeñando las funciones de una 
policía del espíritu, la emergencia de la educación estética se hizo a costa del 
imperio educativo de la elocuencia clásica y del régimen ético-representativo 
de sus poéticas.

2. Estética y espíritu

Desde Le philosophe et ses pauvres hasta La haine de la démocratie Ran-
cière ha reconstruido la trama que une la solución platónica de los inconmen-
surables a un orden policial sostenido sobre los intentos de fijar la medida 
común de los cuerpos, su lugar, su actividad y su visibilidad, en un reparto, 
un partage, ontológico de la polis. No es ésta, nos advierte, una historia de 
prácticas biopolíticas, sino de regímenes de sensibilidad. Nuestro philosophe 
rastrea en el republicanismo pedagógico moderno y sus distintos herederos 
las huellas de la repugnancia platónica hacia la indiferenciada redistribución 
del poder entre el demos. Sus principales argumentos histórico-filosóficos 
tienden, así, un puente imaginario entre el pensamiento sobre la democracia 
en Atenas y las distintas formas que, desde el contractualismo hasta Althusser, 
han intentado reconducir las políticas estéticas gestadas en la Europa de las 
revoluciones.

Su definición del «régimen estético» del arte atribuye a éste un papel deci-
sivo en la organización de una comunidad paradójica que ha institucionaliza-
do la subjetivación de lo político a través de la subjetivación de la experiencia 
artística. El diagnóstico que centra su discusión con una parte sustantiva de la 
filosofía moderna se resume en la incapacidad de ésta para pensar la radicali-



238 Antonio de Murcia Conesa

Res publica, 26, 2011, pp. 233-242

dad política de la estética. Por eso en sus textos fustiga las diferentes batallas 
emprendidas por el pensamiento crítico contra la imagen, contra el especta-
dor, contra la cultura de las masas, contra el educando adolescente, etc., seña-
lando sus afinidades con los principios de la Politeia platónica3. A diferencia 
de ésta, que habría entendido perfectamente los mecanismos que rigen el des-
orden político de lo sensible, ni las teorías contractualistas ni las sociologistas 
habrían sabido o querido dar cuenta de la tensión, el disenso entre las formas 
bajo las que el sujeto tiene parte tanto en el Estado burocrático como en la 
comunidad nacional. Frente a esas limitaciones teóricas, el arte y la literatura 
(criaturas ambas, como la Estética, del siglo XVIII) habrían propiciado, con 
su constante redefinición y reidentificación de lo visible, nuevas formas de 
repensar el sujeto y sus políticas.

La ampliación de espectadores e intérpretes somete los límites de lo visi-
ble a su cuestionamiento permanente, desafiando todo principio de autoridad 
hermenéutica. Rancière reitera que, en este contexto de disolución del arché, 
el verdadero «retorno de lo político» –lejos de su identificación reciente con 
la muy reivindicada sustitución de la policía económica por la administrativa 
del Estado– consiste en la democratización del conjunto de los que tienen 
parte. El régimen estético, frente a la pedagogía de las poéticas clasicistas, 
habría propiciado la repolitización de la intersubjetividad y, en general de 
las relaciones espaciales. Pues en ningún otro ámbito como el del arte puede 
darse una experiencia tan escurridiza a la idea de un espacio homogéneo, 
luego geométrico, y, por tanto, tan irreductible a un principio de consenso.

Pero tampoco hay otro ámbito de experiencia subjetiva que propicie tan 
eficazmente lugares de reconocimiento. Y esta virtus –a pesar de que Ran-
cière no muestre ningún interés por una antropología del animal simbólico– 
tiene mucho que ver con los procesos modernos de simbolización. Sobre todo 
cuando se trata de reconocer proyectos comunes, no a pesar, sino a través de 
la mésentente, como los que pueden apreciarse bajo el concepto de Espíritu.

Rancière vincula directamente la irrupción moderna del Espíritu al de-
sarrollo de las nuevas «políticas literarias» que se resumen en el término de 
«poeticidad» y en cuyos inicios fue decisiva la literatura francesa. Sin embar-
go no señala su vinculación a un fenómeno igualmente decisivo: la decaden-
cia escolar y política de la maquinaria pedagógica que regulaba los conflictos 
dentro de la comunidad retórica. En este contexto, la incapacidad para repro-
ducir técnicamente lugares de consenso o estructuras comunes, será compen-
sada con promesas de totalidad, que parecen cumplirse, efectivamente, en ese 
Espíritu al que Rancière define como «el nombre mismo de la convertibilidad 

3	 J. Rancière, El espectador emancipado, Ellago Ediciones, 2010; El odio a la democra-
cia, Amorrortu, Buenos Aires, 2006.



239De la inconmensurabilidad al mito de la escritura: Rancière y las…

Res publica, 26, 2011, pp. 233-242

entre la potencia de la expresión que se manifiesta en la obra de arte y la po-
tencia colectiva que la obra manifiesta»4. Su estrecha relación con la moderna 
idea organicista de Cultura (la Kultur que desplaza o fagocita a la Bildung) 
se expresa en la convertibilidad infinita de la fórmula: «Un pueblo crea un 
poema, un poema crea un pueblo», síntesis de una totalidad a un tiempo mor-
fológica e histórica.

3. Poeticidad

Esa idea de espíritu-cultura es una derivación, ciertamente esencialista, de 
las capacidades integradoras de una retórica que sale de la schola para intro-
ducirse, más anárquicamente, en las propias prácticas artísticas redefiniendo 
los límites de las experiencias sociales e individuales. Ahora la retórica no se 
instituye como una tecnología de la verosimilitud, sino como un juego des-
reglado por el que la sensibilidad hace virtud formativa de los desajustes de-
formadores entre la verdad y el lenguaje: una retórica, que, como aconsejaba 
Joseph Jacotot en sus estudios sobre la lengua materna, es concebida esencial-
mente como una poética5. Rancière examina con precisión las consecuencias 
para la subjetivación política de esa nueva poetización de la retórica, que 
coincide con la transformación de la poética clásica, normativa, representati-
va, en otra «expresiva e histórica»: una poética, en fin, de la poeticidad. Con 
este término designa la forma moderna en que lo literario cobra una presencia 
que rompe definitivamente con el principio de mimesis. El protagonismo de 
la materialidad poética culminaría literariamente los modos estéticos de recu-
brir, no concebir, ese fantasma de la inconmensurabilidad entre los individuos 
(y del individuo consigo mismo), sustituyendo la solución geométrica por 
la revelación de un espacio histórico y político común, inaccesible a toda 
proporción de razones. Esa revelación no es la del objeto representado, sino 
la de la propia materia representadora que es percibida como metonimia de 
la fuerza misma del acto de la representación, o más bien de la expresión. Al 
presentar ya en su propio cuerpo la fisonomía de lo que dice, la obra de arte 
y en particular la obra poética no designa sino una particular entrepertenen-
cia del pensamiento y el lenguaje (sea de las palabras o de las imágenes). La 
clave para pensar en la materialidad de la poesía es su consideración como 
vestigio (no sólo como signo) de otra cosa. La poeticidad es, así, atributo de 
las cosas poéticas en la medida en que recae sobre el material (antes que sobre 
el significado) de la poesía. Pero lo que convierte en «testigo» y enmudece a 
la palabra es su traducibilidad a una forma de presencia que Rancière identi-

4	 J. Rancière, La palabra muda. Ensayo sobre las contradicciones de la literatura, Eterna 
Cadencia Ed., Buenos Aires, 2009, p. 72.

5	 J. Rancière, El maestro ignorante, Laertes, Barcelona, 2003, pp. 109 ss.



240 Antonio de Murcia Conesa

Res publica, 26, 2011, pp. 233-242

fica con la arquitectura y en particular con la piedra. Valga como ilustración 
ejemplar la presencia muda, al tiempo que infinitamente elocuente, de esa pie-
dra en el mundo de Nôtre Dame de Víctor Hugo, homóloga a la arquitectura 
de la novela que la describe:

La nueva poesía, la poesía expresiva, está hecha de frases y de 
imágenes que valen por sí mismas como manifestaciones de poe-
ticidad, que reivindican para la poesía una relación inmediata de 
expresión, semejante a la que se plantea entre la imagen esculpida 
en un capitel, la unidad arquitectural de la catedral y el principio 
unificador de la fe divina y colectiva6.

4. El mito democrático de la escritura

Rancière sitúa en esa traducción mutua entre la palabra y la piedra la raíz 
común de la poesía comprometida y la poesía por la poesía, cuya polaridad 
sólo puede sostenerse si se niega la raíz común de los conceptos de Literatura 
y Civilización. Durante un tiempo, al menos en Francia, la construcción de la 
idea de Civilización sobre la base de una memoria literaria fue una empresa 
liberal, una tercera vía –dice Rancière– que afirmando la analogía entre espí-
ritu, lenguaje y comunidad mediaba entre, por un lado, el organicismo social, 
moral y cultural de los contrarrevolucionarios y, por otro, el antitradicionalis-
mo y la fe en el movimiento del tiempo de los revolucionarios. El desplaza-
miento de sus virtudes miméticas y éticas por los poderes de su poeticidad, 
de su misma materialidad, convirtió a la literatura en el medio privilegiado 
para imaginar una común experiencia del tiempo histórico y, con ella, nuevas 
formas estético-políticas de consenso. La búsqueda literaria de morfologías o 
estructuras transhistóricas fue también una vía transitada por muchos neohu-
manistas hasta bien entrado el siglo XX. Pero el examen minucioso de las 
políticas de la escritura que nos ofrece Rancière enseña que la misma poetici-
dad que genera esas analogías termina por rebasarlas y que la emancipación 
del lector también afecta al nuevo régimen normativo que se esconde detrás 
de las fábulas historiográficas y de las modernas hipóstasis de lo literario. 
La libertad de la literatura concierne a las contradicciones insalvables de ese 
«arte escéptico», que cifra sus capacidades de simbolización en la mudez de 
los rasgos escritos y funda su autonomía en el juego de la ficción.

Volviendo a nuestro argumento inicial, podemos interpretar que la para-
doja platónica del conocimiento de lo ya conocido, confirmada por el esclavo 
que entiende obediente la evidencia de los inconmensurables, es reformulada 

6	 J. Rancière, La palabra muda, cit., p. 39.



241De la inconmensurabilidad al mito de la escritura: Rancière y las…

Res publica, 26, 2011, pp. 233-242

por la paradoja de la literatura en términos de un extraño equilibrio, un juego, 
entre la primacía de la fábula y la del signo, entre lo que se dice y lo que se 
muestra. Un juego por el que el artista –de manera afín, aunque no análoga, al 
maestro ignorante– genera un saber, sensibiliza un conocimiento, hace posi-
ble unas formas de experiencia que desbordan la suya propia y, por tanto, su 
propia conciencia de lo que sabe. Así como en el magisterio entre ignorantes 
iguales no hay una técnica pedagógica, tampoco hay una poética normativa 
que pueda ordenar las formas de producción o de recepción de esa experien-
cia. Lo que une las poéticas de la producción y de la recepción y, por tanto lo 
que fragmenta y recompone el espacio común entre los sujetos estéticos es esa 
poeticidad, que se revela en el lenguaje de las cosas antes que en el del signo, 
en la materialidad misma de la obra antes que en el pensamiento. Pero que, 
sin embargo, no puede limitarse a la musicalidad de la frase o al simbolismo 
mudo de la palabra-piedra. Por el contrario, el ars de la literatura oscila, sin 
dramatismo, entre la liberación con respecto a la norma de representación y 
la invención constante de metáforas desde las que someter la literariedad a 
la ficción. Las tensiones y distensiones que generan semejantes lecturas y 
escrituras no han sido, sin embargo, catastróficas. Lejos de disolver al arte 
literario, parecen haberle librado de las recurrentes crisis modernas del he-
gemónico «arte visible», ese ars capaz de convertir cualquier cosa en objeto 
estético. La idea totalizadora de una Literatura, ante cuyo horizonte escriben 
autores como Proust, Valèry y Joyce, parece trascender a la obra de arte con-
creta, y orientar su sentido hacia el lugar o principio extraliteral de su misma 
posibilidad. Es extraliteral porque se trata de un principio «inscrito en la carne 
de las cosas», irreductible a las palabras, que apenas pueden aspirar a tocarlo. 
Pero justamente ahí, para Rancière, reside la principal virtud de la escritura: 
en la limitación de tales aspiraciones; en la finitud de esas palabras, que pali-
decen ante las posibilidades infinitas de las artes visibles. Pero también en la 
precisa conciencia que tiene este arte de su propia precariedad. Las palabras 
de la literatura están, en efecto, obligadas al juego con lo inefable, a fingir 
que la «gran escritura del espíritu vivo», la que aún no ha sido escrita, se 
vislumbra a través de ellas, como metáforas. Frente al paradigma musical de 
la poesía simbolista (que aspira a poseer una libertad superior de expresión, a 
supeditar la obra poética a la revelación de las condiciones de posibilidad de 
la literatura, como un principio unificado), el paradigma político de la poética 
contradictoria juega con la metáfora para desplazarse críticamente, en reco-
rridos de ida y vuelta, de la palabra literal al mito, de la escritura desnuda al 
libro de símbolos, del universo retórico al universo representativo, y a la in-
versa. Cubre, así, la distancia, y hace virtud del malentendido, la mésentente, 
entre la voluntad de expresión y la arbitrariedad de la regla; entre la potencia 
representativa de la escritura y la intransitividad de sus palabras mudas.



242 Antonio de Murcia Conesa

Res publica, 26, 2011, pp. 233-242

Puede que la consecuencia política más relevante de estas contradicciones 
sea el habernos ayudado a comprender que, en definitiva, la cultura, ese es-
pacio en el que los sujetos estéticos pueden reconocer un horizonte común de 
experiencia, está a merced de «los azares de la circulación de la letra». Pues, 
antes que el mito de una Literatura inexpresable, son esas palabras esparcidas 
por todos lados –cuyo malentendido amenazador dio lugar en el Fedro al mito 
de la Literatura intolerable– quienes hacen posible no sólo el arte literario, 
sino también la ampliación desproporcionada de sus intérpretes y la multipli-
cación de sus conflictos. Rancière ha argumentado, exhaustiva y creemos que 
convincentemente, cómo la consistencia de este arte se cifra en esa amplia-
ción azarosa e ingobernable, y ha hecho, así, de su democratización el mito 
por excelencia de la escritura. Sospechamos que sus intentos, no siempre tan 
convincentes, por pensar la democracia desde las retóricas del disenso impli-
can repensar el demos de acuerdo con este mito: a escala de una comunidad 
de lectores/espectadores inconmensurables, capaces de convertir los juegos 
con la ficción y sus malentendidos en metáforas reconocibles del consenso.

Recibido: 31 abril de 2011
Aceptado: 12 junio de 2011


