
527Res Publica 28(3), 2025: 527-528.

Cuando Amia Srinivasan, estrella ascendente de 
la filosofía anglosajona, publicó un libro titulado 
El derecho al sexo no faltó quien comentara 
irónicamente que la obra podría convertirse en 
bestseller entre una comunidad incel confundida 
por el título. El contenido, sin embargo, los hubiera 
decepcionado inevitablemente: no, argumenta 
Srinivasan, no puede hablarse de derecho al sexo. 
Por el camino, de paso, realiza un importante tour de 
force por algunos de los temas más controvertidos 
del feminismo contemporáneo.

Mujer, de origen indio, y confesamente radical, 
la figura de Srinivasan –quien hace unos años 
comenzara a ocupar la silla Chichele de Teoría Política 
en el muy elitista colegio All Souls de la Universidad 
de Oxford– encarna los intentos de modernizarse 
por parte de una institución para que el término 
“rancio abolengo” parecería haberse inventado. 
Instruida en la tradición analítica, Srinivasan preserva 
su insistencia en la claridad y el rigor lógico a la vez 
que deja de lado su desesperada tendencia a la 
abstracción. El resultado es un libro inteligente y 
bien construido, que no rehúye la polémica ni busca 
el aplauso fácil.

Srinivasan parte de la definición del feminismo 
como “un movimiento político orientado a 
transformar el mundo hasta dejarlo irreconocible”. 
Tomando este axioma como punto de partida, 
pasa a realizar críticas de calado a las formas de 
feminismo hegemónicas en las últimas décadas. 
En primer lugar, Srinivasan castiga lo que considera 
como una autoimagen complaciente y fútil: la del 
feminismo como algo ajeno al poder, entregado al 
trabajo de Sísifo de escupir verdades a la cara de 
unas instancias de gobierno que le estarían vedadas 
por principio. Su argumento toma aquí un interesante 
giro dialéctico: esa posición de presunta exterioridad 
con respecto al poder habría servido como cobertura 
ideológica para la complicidad con ese mismo 
poder. Creyéndose eternas outsiders, las feministas 
se habrían cegado al creciente entrelazamiento de 
su mensaje y propuestas con, en pocas palabras, 
el Estado capitalista y su aparato burocrático-
coercitivo. El resultado es un feminismo carcelario, 
punitivo y legalista, cuyos proyectos acaban teniendo 
como ejecutores inevitables a la policía, la judicatura 

y unos medios más que felices de extender los 
mensajes de pánico sexual y criminalización de un 
“agresor” ubicuo. Y lo que es peor: todo mientras se 
preserva una ilusión de radicalidad que sirve para 
ocultar la propia connivencia con los mecanismos 
del poder.

Prueba de ello sería también, a ojos de la autora, 
la internalización del discurso jurídico por parte de 
un feminismo cada vez más obsesionado con las 
nociones de “decisión” y “consentimiento”. Srinivasan 
no niega la importancia de estas categorías en el 
plano legal. Sin embargo, argumenta, el feminismo 
debería hacerse cargo del carácter formal y 
abstracto que es intrínseco a las categorías jurídicas. 
Un análisis social crítico demuestra fácilmente que 
las “decisiones” no se validan mágicamente a sí 
mismas, pues están entrelazadas con relaciones 
de dominación. Puede que carezcamos de mejor 
medida judicial para categorizar qué es una violación 
que el consentimiento subjetivo. Pero día tras día 
millones de mujeres “consienten” tener relaciones 
por motivos que oscilan entre la inseguridad 
económica, el aislamiento, el miedo… Cualquier 
proyecto cuyo objetivo vaya más allá de una pulsión 
moralista y unilateral por “encarcelar a los agresores” 
debería tener en cuenta esta realidad.

Srinivasan, en suma, quiere un feminismo que 
sea capaz de romper el nexo que le ata al Estado 
capitalista, retornando a unos (presuntos) orígenes 
que residirían en la protesta callejera, la construcción 
comunitaria y la acción directa. También quiere un 
feminismo que se tome en serio tanto la cuestión de 
su poder real como el objetivo de llegar al poder.

El problema, sin embargo, es que no traza ningún 
vínculo convincente entre ambos puntos, ni aclara 
qué significaría exactamente eso de llegar al poder. 
La cuestión de fondo en este sentido es que en El 
derecho al sexo que el feminismo es un “movimiento 
político orientado a transformar el mundo hasta 
dejarlo irreconocible” es un axioma, no una hipótesis 
que deba ser expuesta y demostrada. Sin embargo, 
“cambiar el mundo” es un término notablemente 
vago. ¿Cambiarlo cómo y en qué sentido? ¿Estamos 
hablando de destruir el capitalismo o de construir 
un “capitalismo con rostro humano”? Lo mismo se 
aplica a “llegar al poder”, un término aplicable tanto a 

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Políticas
ISSN: 1131-558X

R E S E Ñ AS

Srinivasan, Amia. El derecho al sexo. Feminismo en 
el siglo XXI. Anagrama, Barcelona, 2022, 364 pp. 

Mario Aguiriano
Universidad de Oxford

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.105648

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:mario.aguiriano%40some.ox.ac.uk?subject=
mailto:agustinrodriguezu%40gmail.com?subject=


528 Aguiriano, M. Res Publica 28(3), 2025: 527-528

Felipe González en 1982 como a los bolcheviques en 
1917. Por otro lado: ¿Puede privarse a los gobiernos 
del PSOE-Podemos y PSOE-Sumar de la etiqueta 
de feministas? Dudosamente, a no ser que quiera 
forzarse el sentido del término. ¿Están embarcados 
en algo calificable como “transformar el mundo 
hasta dejarlo irreconocible”? Creo que la respuesta 
es obviamente negativa.

A finales del siglo XIX, marxistas como Clara 
Zetkin enfocaron lo que entonces se conocía como 
“la cuestión de la mujer” en un sentido diferente. Al 
contrario que Srinivasan, Zetkin majaba un concepto 
claro del significado de “cambiar el mundo”: la 
conquista proletaria del poder y la construcción del 
socialismo. Aquí residiría la única vía para romper las 
cadenas de las mujeres proletarias y la dominación 
machista como un todo. Lo que se conocía como 
“feminismo”, por el contrario, era visto como un 
movimiento interclasista que se agotaba en pedir 
mayor igualdad dentro de los propios límites del 
capitalismo y su Estado. El punto de Zetkin era que 
este proyecto era perfectamente comprensible para 
las mujeres de las clases propietarias, pero que sin 
embargo no resolvía los problemas de la gran masa 
de mujeres desposeídas. Así, la unidad interclasista 
propugnada por el feminismo debía ser sustituida 
por una “separación tajante”, donde las mujeres 
obreras participaran de la construcción de grandes 
partidos revolucionarios de los trabajadores –una 
vía para su emancipación en la que sus contrapartes 
burguesas difícilmente las acompañarían.

Lo que Srinivasan parece explicar como un simple 
error de juicio, Zetkin lo vería, de forma más realista, 

como la expresión de una cierta posición de clase. 
Es la misma lógica que llevó a muchas sufragistas 
a rechazar el voto obrero, apoyar la Primera Guerra 
Mundial y condenar con fuerza el socialismo. A partir 
de los 60, muchas mujeres en Occidente han podido 
acceder tanto a la clase media como a los puestos 
de mando de la oligarquía. Desde esta posición, el 
entrelazamiento con el Estado capitalista no es solo 
comprensible, sino del todo natural. También lo es 
la persistente adscripción al feminismo, en vista 
de las ostensibles desigualdades no solo jurídicas 
sino generalmente sociales que siguen existiendo 
entre hombres y mujeres. Sin embargo, la idea de 
que estos sectores pertenecen a un “un movimiento 
político orientado a transformar el mundo hasta 
dejarlo irreconocible” reduce al ridículo el concepto 
de revolución; al mismo tiempo que se muestra 
incapaz de distinguir entre tomar el poder al estilo 
bolchevique o ganar unas elecciones en un régimen 
constitucional liberal. Del mismo modo, no hay dosis 
de sororidad que vaya a lograr que las ejecutivas del 
Banco Santander luchen descarnadamente por la 
plena liberación de sus empleadas.

Así, la sutileza con la que Srinivasan analiza 
cuestiones como el fenómeno incel o el feminismo 
carcelario acaba estrellándose contra la crudeza 
de sus premisas de fondo, donde un inocente 
voluntarismo sustituye a la clase de análisis 
materialista presentado por Zetkin. La acusación de 
falta de reflexividad que lanza contra el feminismo 
acaba inevitablemente volviéndose contra ella.


