EDICIONES

=] COMPLUTENSE

(GO

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Politicas

ISSN: 1131-558X

RESENAS

Srinivasan, Amia. El derecho al sexo. Feminismo en
el siglo XXI. Anagrama, Barcelona, 2022, 364 pp.

Mario Aguiriano
Universidad de Oxford =

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.105648

Cuando Amia Srinivasan, estrella ascendente de
la filosofia anglosajona, publicé un libro titulado
El derecho al sexo no faltd quien comentara
ironicamente que la obra podria convertirse en
bestseller entre una comunidad incel confundida
por el titulo. El contenido, sin embargo, los hubiera
decepcionado inevitablemente: no, argumenta
Srinivasan, no puede hablarse de derecho al sexo.
Por el camino, de paso, realiza un importante tour de
force por algunos de los temas mas controvertidos
del feminismo contemporaneo.

Mujer, de origen indio, y confesamente radical,
la figura de Srinivasan -quien hace unos afos
comenzaraaocuparlasillaChichele de Teoria Politica
en el muy elitista colegio All Souls de la Universidad
de Oxford- encarna los intentos de modernizarse
por parte de una institucion para que el término
“rancio abolengo” pareceria haberse inventado.
Instruida en la tradicion analitica, Srinivasan preserva
su insistencia en la claridad y el rigor l6gico a la vez
que deja de lado su desesperada tendencia a la
abstraccion. El resultado es un libro inteligente y
bien construido, que no rehuye la polémica ni busca
el aplauso facil.

Srinivasan parte de la definicion del feminismo
como “un movimiento politico orientado a
transformar el mundo hasta dejarlo irreconocible”.
Tomando este axioma como punto de partida,
pasa a realizar criticas de calado a las formas de
feminismo hegemonicas en las ultimas décadas.
En primer lugar, Srinivasan castiga lo que considera
como una autoimagen complaciente y futil: la del
feminismo como algo ajeno al poder, entregado al
trabajo de Sisifo de escupir verdades a la cara de
unas instancias de gobierno que le estarian vedadas
por principio. Su argumento toma aqui un interesante
giro dialéctico: esa posicion de presunta exterioridad
conrespecto al poder habria servido como cobertura
ideologica para la complicidad con ese mismo
poder. Creyéndose eternas outsiders, las feministas
se habrian cegado al creciente entrelazamiento de
SU mensaje y propuestas con, en pocas palabras,
el Estado capitalista y su aparato burocratico-
coercitivo. El resultado es un feminismo carcelario,
punitivoy legalista, cuyos proyectos acaban teniendo
como ejecutores inevitables a la policia, la judicatura

Res Publica 28(3), 2025: 527-528.

y unos medios mas que felices de extender los
mensajes de panico sexual y criminalizacion de un
“agresor” ubicuo. Y lo que es peor: todo mientras se
preserva una ilusion de radicalidad que sirve para
ocultar la propia connivencia con los mecanismos
del poder.

Prueba de ello seria también, a ojos de la autora,
la internalizacion del discurso juridico por parte de
un feminismo cada vez mas obsesionado con las
nocionesde “decision”y “consentimiento”. Srinivasan
no niega la importancia de estas categorias en el
plano legal. Sin embargo, argumenta, el feminismo
deberia hacerse cargo del caracter formal y
abstracto que es intrinseco a las categorias juridicas.
Un analisis social critico demuestra facilmente que
las “decisiones” no se validan magicamente a si
mismas, pues estan entrelazadas con relaciones
de dominacion. Puede que carezcamos de mejor
medida judicial para categorizar qué es una violacion
que el consentimiento subjetivo. Pero dia tras dia
millones de mujeres “consienten” tener relaciones
por motivos que oscilan entre la inseguridad
economica, el aislamiento, el miedo... Cualquier
proyecto cuyo objetivo vaya mas alla de una pulsion
moralistay unilateral por “encarcelar a los agresores”
deberia tener en cuenta esta realidad.

Srinivasan, en suma, quiere un feminismo que
sea capaz de romper el nexo que le ata al Estado
capitalista, retornando a unos (presuntos) origenes
que residirian en la protesta callejera, la construccion
comunitaria y la accion directa. También quiere un
feminismo que se tome en serio tanto la cuestion de
su poder real como el objetivo de llegar al poder.

El problema, sin embargo, es que no traza ningun
vinculo convincente entre ambos puntos, ni aclara
qué significaria exactamente eso de llegar al poder.
La cuestion de fondo en este sentido es que en E/
derecho al sexo que el feminismo es un “movimiento
politico orientado a transformar el mundo hasta
dejarlo irreconocible” es un axioma, no una hipotesis
que deba ser expuesta y demostrada. Sin embargo,
“cambiar el mundo” es un término notablemente
vago. ¢Cambiarlo como y en qué sentido? ;Estamos
hablando de destruir el capitalismo o de construir
un “capitalismo con rostro humano”? Lo mismo se
aplica a “llegar al poder”, un término aplicable tanto a

527


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:mario.aguiriano%40some.ox.ac.uk?subject=
mailto:agustinrodriguezu%40gmail.com?subject=

528

Felipe Gonzalez en 1982 como a los bolcheviques en
1917. Por otro lado: ¢Puede privarse a los gobiernos
del PSOE-Podemos y PSOE-Sumar de la etiqueta
de feministas? Dudosamente, a no ser que quiera
forzarse el sentido del término. ;Estan embarcados
en algo calificable como “transformar el mundo
hasta dejarlo irreconocible”? Creo que la respuesta
es obviamente negativa.

A finales del siglo XIX, marxistas como Clara
Zetkin enfocaron lo que entonces se conocia como
“la cuestion de la mujer” en un sentido diferente. Al
contrario que Srinivasan, Zetkin majaba un concepto
claro del significado de “cambiar el mundo”: la
conquista proletaria del poder y la construccion del
socialismo. Aqui residiria la Unica via para romper las
cadenas de las mujeres proletarias y la dominacion
machista como un todo. Lo que se conocia como
“feminismo”, por el contrario, era visto como un
movimiento interclasista que se agotaba en pedir
mayor igualdad dentro de los propios limites del
capitalismo y su Estado. El punto de Zetkin era que
este proyecto era perfectamente comprensible para
las mujeres de las clases propietarias, pero que sin
embargo no resolvia los problemas de la gran masa
de mujeres desposeidas. Asi, la unidad interclasista
propugnada por el feminismo debia ser sustituida
por una “separacion tajante”, donde las mujeres
obreras participaran de la construccion de grandes
partidos revolucionarios de los trabajadores -una
via para su emancipacion en la que sus contrapartes
burguesas dificilmente las acompanarian.

Lo que Srinivasan parece explicar como un simple
error de juicio, Zetkin lo veria, de forma mas realista,

Aguiriano, M. Res Publica 28(3), 2025: 527-528

como la expresion de una cierta posicion de clase.
Es la misma logica que llevd a muchas sufragistas
a rechazar el voto obrero, apoyar la Primera Guerra
Mundial y condenar con fuerza el socialismo. A partir
de los 60, muchas mujeres en Occidente han podido
acceder tanto a la clase media como a los puestos
de mando de la oligarquia. Desde esta posicion, el
entrelazamiento con el Estado capitalista no es solo
comprensible, sino del todo natural. También lo es
la persistente adscripcion al feminismo, en vista
de las ostensibles desigualdades no solo juridicas
sino generalmente sociales que siguen existiendo
entre hombres y mujeres. Sin embargo, la idea de
que estos sectores pertenecen a un “un movimiento
politico orientado a transformar el mundo hasta
dejarlo irreconocible” reduce al ridiculo el concepto
de revolucion; al mismo tiempo que se muestra
incapaz de distinguir entre tomar el poder al estilo
bolchevique o ganar unas elecciones en un régimen
constitucional liberal. Del mismo modo, no hay dosis
de sororidad que vaya a lograr que las ejecutivas del
Banco Santander luchen descarnadamente por la
plena liberacion de sus empleadas.

Asi, la sutileza con la que Srinivasan analiza
cuestiones como el fendmeno incel o el feminismo
carcelario acaba estrellandose contra la crudeza
de sus premisas de fondo, donde un inocente
voluntarismo sustituye a la clase de analisis
materialista presentado por Zetkin. La acusacion de
falta de reflexividad que lanza contra el feminismo
acaba inevitablemente volviéndose contra ella.



