EDICIONES

=] COMPLUTENSE

(GO

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Politicas

ISSN: 1131-558X

RESENAS

R. Laleff llieff, El secreto de Edipo: politica y ontologia
lacaniana Il, Buenos Aires, Mino y Davila, 2024, 107 pp.

Agustin Rodriguez Uria

Instituto de Investigaciones Gino Germani de la Facultad de Ciencias Sociales

de la Universidad de Buenos Aires (FSOC- UBA) =

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.105647

Hace ya algunos afos, Laleff llieff cerraba su primer
libro, Lo politico y la derrota (2020), sefialando que
la senda analitica alli desarrollada se encuadraba
en “una empresa mayor ligada a pensar una
ontologia contemporanea de lo politico, empresa
en la que es necesario persistir”'. La publicacion
posterior de Poderes de la abyeccion (2023)? y, mas
recientemente, de El secreto de Edipo (2024)%, obra
que atiende la presente resefa, sugieren que el
autor no ha cedido frente a aquel deseo tedrico, mas
si ha encontrado una nueva superficie de inscripcion
desde donde desplegarlo, a saber: el corpus
psicoanalitico lacaniano y, en particular, la teoria
de los tres registros de la experiencia (Imaginario,
Simbodlico y Real) esbozada por el psicoanalista
francés. En tal sentido, Laleff llieff continua la estela
de reflexiones recientes que promueven el vinculo
entre teoria politica y ensefianza lacaniana en
funcion de complejizar diversas aristas constitutivas
de lo politico.

Ahora bien, si en Poderes de la abyeccion el
esquema ontologico lacaniano fue movilizado en
funcion de reconsiderar una serie de asuntos que
atraviesan al pensamiento contemporaneo (tales
como el sacrificio y la guerra), en este caso, el
arsenal de categorias psicoanaliticas se movilizara
en funcion de una relectura teodrico-politica de la
pieza clasica de Sofocles, Edipo Rey. En este gesto,
se habilitara una novedosa interpretacion de la obra
tragica orientada a recuperar la historia de Edipo
para ilustrar las brechas que resultan inherentes a
todo entramado simbodlico y, a partir de alli, arribar
a una definicion de lo politico asociada a la idea de
secreto. Asi, Laleff llieff argumentara que Edipo Rey
permite vislumbrar que la relacion entre el secreto y
lo politico no es de corte instrumental ni maquiavélica
sino estructural, pues todo orden para constituirse
como tal exige que algo permanezca oculto. Debe

T R. Laleff llieff, Lo politico y la derrota. Un contrapunto entre

Antonio Gramsci y Carl Schmitt. Espafia, Guillermo Escolar,
2020, p. 196.

R. Laleff llieff, Poderes de la abyeccion: politica y ontologia
lacaniana I, Buenos Aires, Mifio y Davila, 2023.

R. Laleff llieff, El secreto de Edipo: politica y ontologia lacania-
na Il, Buenos Aires, Mifio y Davila, 2024.

Res Publica 28(3), 2025: 523-525

advertirse, no obstante, que en El secreto de Edipo
(2024) el lector no encontrara una mera continuacion
de Poderes de la abyeccion (2023), tampoco un
preludio ni mucho menos un complemento, sino
mas bien podra aventurarse en un nuevo pliegue
0 via de ingreso alternativa al proyecto ontoldgico-
politico emprendido por el autor®. De modo que las
reflexiones vertidas en El secreto... se presentan
tan enlazadas como auténomas y autosuficientes
respecto al libro que las precede. Recorreremos a
partir de aqui los aspectos mas relevantes de la obra.

La introduccion y los primeros capitulos de E/
secreto... estan destinados a reconstruir ciertas
lecturas de la pieza tragica que han enfatizado la
centralidad que, en la misma, tendria el problema
de la construccidon de conocimiento y la elaboracion
de saber. Entre varios enfoques, se realza la
perspectiva de Goux, quien sefiala a Edipo como el
punto de partida individualista de la filosofia, dado
que el héroe tragico aspiraria a la construccion
de un conocimiento autébnomo que no exige ni
validacion externa ni ayuda divina®, como también
el enfoque de Orsi, quien advierte que las tragedias
y el teatro griego se enmarcan en una democracia
que evaluaba criticamente el pasado mitico y
cuestionaba a los héroes clasicos en nombre de
los nuevos ideales civicos®. Por ello, Orsi interpreta
a Edipo como un hombre de saber que promueve
la busqueda de la verdad a través de procesos de
validacion contrastables.

No obstante, el interlocutor mas nitido de la
propuesta de Laleff llieff sera Foucault. El fildsofo
francés revisita la tragedia y considera que la
misma debe leerse como un testimonio del origen

4 También resulta pertinente sefalar que El secreto de Edipo

(2024) tiene como antecedente el articulo “La politica en el
secreto. Reflexiones a partir de lecturas contemporaneas
de Edipo Rey” publicado por el autor en 2018 en Araucaria.
Revista Iberoamericana de Filosofia, Politica y Humanidades,
ano 20, n. 39. Respecto de aquel trabajo se prolongan
algunas tesis, se afiladen otras complementarias y se
modifican algunas sustanciales.

J. Goux, Edipo fildsofo, Buenos Aires, Biblos, 1999.
R. Orsi, El saber del error. Filosofia y tragedia en Séfocles, Ma-
drid, Plaza y Valdés, 2008.

523


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:racerro%40ucm.es?subject=
mailto:agustinrodriguezu%40gmail.com?subject=

524

de las nuevas practicas judiciales griegas’. Esto
es, la historia de Edipo daria cuenta de una serie
de procedimientos de produccion de la verdad en
donde el eje ya no esta puesto en el sometimiento
de los involucrados a pruebas divinas, sino en
técnicas indagatorias basadas en la declaracion
de testigos. Por ello, Foucault entiende que en la
obra de Sofocles la verdad se descubre a través
de la “ley de las dos mitades”, a saber: la verdad
emerge a partir de la complementacion de distintos
testimonios que permiten la reproduccion completa
de la historia. Asi, la obra presentaria, al menos
tres pares de testimonios (Tiresias-Oraculo, Edipo-
Yocasta, mensajero-pastor), que constituyen tres
unidades complementarias (verdad divina, verdad
de los reyes, verdad del pueblo). El punto central de
lalectura foucaultiana —en donde Laleff llieff afincara
una discrepancia irreconciliable— es que la “verdad
divina”, revelada al comienzo de la obra por Tiresias
y el Oraculo bajo el registro de la profecia, seria
confirmada plenamente por la “verdad popular” de
los pastores hacia el final de la obra bajo un registro
cotidiano. Asi, para Foucault se trataria de una
Unica verdad enunciada desde registros diferentes:
la profecia divina y el relato de los pastores se
complementan y corresponden mutuamente.
Finalmente, cabe destacar que tal interpretacion se
edifica en oposicion a la canodnica lectura freudiana,
la cual habria modelado a Edipo —segun el fildsofo
francés— como la metafora del inconsciente,
esto es, como simbolo de un sujeto ignorante que
desconoce sus determinaciones. En contrapartida,
Foucault centra su analisis en demostrar que Edipo
sabe, que busca y alcanza la verdad, motivado por
cierto afan tiranico de conservacion de poder. El
resultado global, nos dice Laleff llieff, es una lectura
orientada hacia la problematica del poder-saber que
pondera al entramado simbdlico como un dispositivo
compacto y sin fisuras.

Por ello, a partir del capitulo tres, Laleff llieff
se empena en demostrar que esta lectura —junto
a todas aquellas que centran su analisis en la
cuestion del conocimiento— resulta valiosa, pero
insuficiente para dar cuenta de las aristas politicas
mas profundas de la obra de Soéfocles. Para el autor,
dicha tarea exige complejizar la relacion entre saber
y verdad de un modo que la gramatica lacaniana es
especialmente capaz de proveer. En esta senda, se
sugiere leer a Edipo no ya como un sujeto ignorante
sino como el “arquetipo de un analizante” (p. 57),
esto es, como quien busca respuestas frente a un
malestar y asume la ardua empresa de hundirse
en las marcas de su historia. Y en esta busqueda,
Edipo encontrara que su historia como individuo lo
condena al ostracismo en tanto gobernante o, dicho
de otro modo, encontrara tragicamente su propia
division subjetiva. En este sentido, Laleff llieff sefala
que la ilustracion de Edipo como analizante permite
enmarcar el modo en que Lacan ubica el saber
inconsciente en tension respecto a la verdad. Esto
es: Edipo ostenta saber, pero no conoce la verdad,
pues para Lacan la verdad siempre se encuentra
a “medio decir”. Recordemos, por caso, que en el

7M. Foucault, La verdad y las formas juridicas, Espaia, Gedisa,

2003.

Rodriguez Uria, A. Res Publica 28(3), 2025: 523-525

universo lacaniano la verdad nunca es plena porque
no hay Otro del Otro, es decir, porque el gran Otro, que
constituye al sujeto, no tiene palabras ni garantias
definitivas para este. O, en otros términos, la verdad
nunca es total porque la dimension simbdlica “esta
atravesada por un real que la (im)posibilita” (p. 58).
Laleff llieff encuentra en el hiato entre sabery verdad
sefalado por Lacan la posibilidad de releer a Edipo
atendiendo al vinculo del secreto conlo politico, pues
este enfoque permitiria comprender al secreto no
como instrumento técnico de lo politico sino como
respuesta o “forma productiva de la imposibilidad”
(p. 59). Para comprender las implicancias de este
horizonte que organiza el texto, el autor se desplaza,
en los capitulos cuatro y cinco, hacia otras dos
figuras centrales de la obra: Tiresias y Creonte.

En el primero de dichos capitulos, entonces,
se analiza la figura de Tiresias, enigmatico adivino
convocado por Edipo al comienzo de la obra para
develar los acontecimientos sobre el asesinato de
Layo y salvar a Tebas. Dada su peculiar vinculacion
con los dioses, Tiresias sabe y enuncia lo que habia
ocurrido (como es conocido: Edipo habia sido quien,
sin saberlo, asesind a Layo, su padre, y luego se
caso con Yocasta, su madre; cumpliendo a su pesar
con la maldicion del oraculo). La reaccion inicial
de Edipo tiene un talante defensivo: desestima las
palabras de Tiresias y considera que el adivino es
parte de una conspiracion —junto a Creonte— para
mermar su autoridad como soberano. Por ello, Laleff
llieff enfatiza que la obra de Soéfocles hace notar la
devaluacion de un poder divino que, en el contexto
democratico, aparece en repliegue e incapaz de
ordenar los asuntos humanos, pues la palabra del
adivino es desacreditada y solo adquirira cierto
valor retroactivamente, esto es, una vez que los
testimonios e investigaciones humanas verifiquen lo
dicho.

Ahora bien, la lectura ontoldgico-politica
propuesta por Laleff llieff permite alumbrar que
en el enfrentamiento entre Edipo y Tiresias hay
algo mas que un conflicto entre autoridades por
la conservacion de sus respectivos dominios de
poder y sobre todo que, si bien la profecia divina y
los testimonios finalmente coinciden, lejos esta
de evidenciarse una relacion de correspondencia
entre ambos. Por el contrario, lo que motoriza toda
la tragedia es, precisamente, una tension entre la
verdad divina y el saber humano que no pueden
complementarse, pues los dioses —a través de
Tiresias y el oraculo— solo pueden enunciar una
verdad sin efectos practicos, esto es, una verdad
que no puede administrar ni legislar sobre los
asuntos humanos, mientras que los hombres,
pueden elaborar diversos saberes, pero nunca dar
con una verdad toda. Por ello, Laleff llieff nos sefiala
con agudeza que Edipo Rey ilustra la equivocidad
de toda traduccion de la palabra divina, pues en
la medida que aquella s6lo puede transmitirse
por la imperfecta via del lenguaje humano, su
sentido originario esta siempre-ya perdido; la
verdad se encuentra condenada a disolverse en
el malentendido de los saberes humanos. Desde
estas refinadas coordenadas tedricas, la tragedia
de Sofocles, lejos de constituir una “historia de la
busqueda de la verdad” como pretende Foucault,
ilustraria el abismo, la oquedad, que surca la relacion



Rodriguez Uria, A. Res Publica 28(3), 2025: 523-525

entre la verdad (divina) y el saber (humano) o, mejor
aun, daria cuenta del “desacople insalvable que hay
entre lo politico y lo teoldgico” (p. 76).

Si el personaje de Tiresias es quien permite
problematizar las implicancias del impasse entre
verdad y saber en la obra de Sofocles, la figura
de Creonte alude al problema correlativo de la
dominacion politica, nos dice Laleff llieff al inicio del
ultimo, y posiblemente mas sugerente, capitulo del
libro. El autor encuentra que la figura de Creonte es
quien mejor representa a la politica definida como
una praxis orientada a construir contingentemente
los “muros que aislan el vacio” y hacen posible las
condiciones minimas para la vida en comun (p. 100).
Bajo esta perspectiva, el autor realza la figura de
Creonte frente a la figura de Edipo. Si Edipo destaca
por su imprudencia y pretension de un saber
absoluto que, finalmente, lo condena al ostracismo
y deja a la ciudad al borde del caos, Creonte, “que
no es un héroe sino un politico” (p. 85), es quien se
ocupara de suturar las heridas y tejer los vinculos
necesarios para sostener la vida comunitaria. La
praxis desplegada por Creonte, quien ocupa el cargo
de rey regente en dos ocasiones (tras el asesinato de
Layo y tras la caida de Edipo), es la de quien sabe
que la autoridad comun debe sostenerse mas alla
de los avatares de los gobernantes particulares.
Su racionalidad no es, sin embargo, la de quien
administra la realidad bajo un apego a las normas
que redunda en una veneracion de lo dado, sino la de
un politico que asume a la hiancia como la materia
misma con la que debe trabajar para suturar un
campo de representacion comunitario. Por ello, para
el autor, la figura de Creonte es quien mejor ilustra la
relacion entre secreto y politica, pues —a diferencia
de Edipo— procura que lo politico mantenga un
margen de inaccesibilidad, comprendiendo que
la dominacion se basa en el peso de la prudencia
para sostener la comunidad ante los tambaleos de
los hechos excepcionales. Laleff llieff identifica este
rasgo de Creonte en sus permanentes reclamos de
repliegue sobre el palacio y en su invitacion a dirimir
los conflictos familiares en la esfera doméstica;
insistencia que excede una vocacion autocratica
de un gobernante que quiere ocultar los hilos del

525

poder frente a los ojos del demos y mas bien daria
cuenta de que Creonte es quien mejor reconoce
que el secreto de lo politico es, finalmente, que no
hay secreto: que lo politico carece de fundamento
y, por ello, se trata de un saber-hacer, de un arte,
encargado de lidiar con un Otro que no existe, pero
que es indispensable hacer existir para albergar la
vida, incluida su pluralidad y resistencias.

Para finalizar, y alejandonos levemente del
texto, entendemos que aqui la politica se define
en estrecha relacion con la produccion de
representaciones de corte imaginario capaces
de taponar el vacio constitutivo de lo social.
Coincidimos con este enfoque en un sentido
general, pero nos preguntamos sobre las distintas
formas politicas de operar dicho cierre, pues
cabe recordar que el psicoanalisis advierte que la
constitucion imaginaria del orden psiquico conlleva
multiples riesgos a sopesar. De hecho, la busqueda
clinica lacaniana se relaciona con la posibilidad de
que el analizante advierta la falta en el Otro, es decir,
que debilite sus identificaciones, produciendo una
reconstitucion subjetiva cuyo resultado no es sin
nuevas identificaciones, pero si con una posicion
menos imaginarizada y mas advertida respecto a las
ataduras fantasmaticas causantes de malestar. Nos
preguntamos, pues, si aquella orientacion admite
alguna traduccidon tedrico-politica, deslizando
la reflexion sobre la constitucion del orden en
tanto tal hacia la interrogacion normativa por los
distintos 6rdenes posibles. ¢ No existe, por caso, una
diferencia sustantiva entre un orden que se instituye
desde la asuncion relativa de la inexistencia del Otro
(como puede ser entendida la democracia en tanto
politica sin Verdad) respecto a otras modalidades de
institucion de lo social? Por lo demas, estamos aqui
frente a un texto estimulante, que logra revitalizar
una pieza clasica ensefiandonos el caracter abierto
y polisémico de toda obra, a su vez que brinda
numerosas pistas de sutil relevancia para indagar
nuestro presente. En E/ secreto de Edipo el lector
encontrara un valioso y singular aporte para el
pensamiento teodrico-politico de nuestra época.



