
523Res Publica 28(3), 2025: 523-525

Hace ya algunos años, Laleff Ilieff cerraba su primer 
libro, Lo político y la derrota (2020), señalando que 
la senda analítica allí desarrollada se encuadraba 
en “una empresa mayor ligada a pensar una 
ontología contemporánea de lo político, empresa 
en la que es necesario persistir”1. La publicación 
posterior de Poderes de la abyección (2023)2 y, más 
recientemente, de El secreto de Edipo (2024)3, obra 
que atiende la presente reseña, sugieren que el 
autor no ha cedido frente a aquel deseo teórico, mas 
sí ha encontrado una nueva superficie de inscripción 
desde donde desplegarlo, a saber: el corpus 
psicoanalítico lacaniano y, en particular, la teoría 
de los tres registros de la experiencia (Imaginario, 
Simbólico y Real) esbozada por el psicoanalista 
francés. En tal sentido, Laleff Ilieff continúa la estela 
de reflexiones recientes que promueven el vínculo 
entre teoría política y enseñanza lacaniana en 
función de complejizar diversas aristas constitutivas 
de lo político.

Ahora bien, si en Poderes de la abyección el 
esquema ontológico lacaniano fue movilizado en 
función de reconsiderar una serie de asuntos que 
atraviesan al pensamiento contemporáneo (tales 
como el sacrificio y la guerra), en este caso, el 
arsenal de categorías psicoanalíticas se movilizará 
en función de una relectura teórico-política de la 
pieza clásica de Sófocles, Edipo Rey. En este gesto, 
se habilitará una novedosa interpretación de la obra 
trágica orientada a recuperar la historia de Edipo 
para ilustrar las brechas que resultan inherentes a 
todo entramado simbólico y, a partir de allí, arribar 
a una definición de lo político asociada a la idea de 
secreto. Así, Laleff Ilieff argumentará que Edipo Rey 
permite vislumbrar que la relación entre el secreto y 
lo político no es de corte instrumental ni maquiavélica 
sino estructural, pues todo orden para constituirse 
como tal exige que algo permanezca oculto. Debe 

1	 R. Laleff Ilieff, Lo político y la derrota. Un contrapunto entre 
Antonio Gramsci y Carl Schmitt. España, Guillermo Escolar, 
2020, p. 196.

2	 R. Laleff Ilieff, Poderes de la abyección: política y ontología 
lacaniana I, Buenos Aires, Miño y Dávila, 2023.

3	 R. Laleff Ilieff, El secreto de Edipo: política y ontología lacania-
na II, Buenos Aires, Miño y Dávila, 2024.

advertirse, no obstante, que en El secreto de Edipo 
(2024) el lector no encontrará una mera continuación 
de Poderes de la abyección (2023), tampoco un 
preludio ni mucho menos un complemento, sino 
más bien podrá aventurarse en un nuevo pliegue 
o vía de ingreso alternativa al proyecto ontológico-
político emprendido por el autor4. De modo que las 
reflexiones vertidas en El secreto… se presentan 
tan enlazadas como autónomas y autosuficientes 
respecto al libro que las precede. Recorreremos a 
partir de aquí los aspectos más relevantes de la obra.

La introducción y los primeros capítulos de El 
secreto… están destinados a reconstruir ciertas 
lecturas de la pieza trágica que han enfatizado la 
centralidad que, en la misma, tendría el problema 
de la construcción de conocimiento y la elaboración 
de saber. Entre varios enfoques, se realza la 
perspectiva de Goux, quien señala a Edipo como el 
punto de partida individualista de la filosofía, dado 
que el héroe trágico aspiraría a la construcción 
de un conocimiento autónomo que no exige ni 
validación externa ni ayuda divina5; como también 
el enfoque de Orsi, quien advierte que las tragedias 
y el teatro griego se enmarcan en una democracia 
que evaluaba críticamente el pasado mítico y 
cuestionaba a los héroes clásicos en nombre de 
los nuevos ideales cívicos6. Por ello, Orsi interpreta 
a Edipo como un hombre de saber que promueve 
la búsqueda de la verdad a través de procesos de 
validación contrastables.

No obstante, el interlocutor más nítido de la 
propuesta de Laleff Ilieff será Foucault. El filósofo 
francés revisita la tragedia y considera que la 
misma debe leerse como un testimonio del origen 

4	 También resulta pertinente señalar que El secreto de Edipo 
(2024) tiene como antecedente el artículo “La política en el 
secreto. Reflexiones a partir de lecturas contemporáneas 
de Edipo Rey” publicado por el autor en 2018 en Araucaria. 
Revista Iberoamericana de Filosofía, Política y Humanidades, 
año 20, n. 39. Respecto de aquel trabajo se prolongan 
algunas tesis, se añaden otras complementarias y se 
modifican algunas sustanciales.

5	 J. Goux, Edipo filósofo, Buenos Aires, Biblos, 1999.
6	 R. Orsi, El saber del error. Filosofía y tragedia en Sófocles, Ma-

drid, Plaza y Valdés, 2008.

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Políticas
ISSN: 1131-558X

R E S E Ñ AS

R. Laleff Ilieff, El secreto de Edipo: política y ontología  
lacaniana II, Buenos Aires, Miño y Dávila, 2024, 107 pp.

Agustín Rodriguez Uría
Instituto de Investigaciones Gino Germani de la Facultad de Ciencias Sociales 
de la Universidad de Buenos Aires (FSOC- UBA)

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.105647

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:racerro%40ucm.es?subject=
mailto:agustinrodriguezu%40gmail.com?subject=


524 Rodríguez Uría, A. Res Publica 28(3), 2025: 523-525

de las nuevas prácticas judiciales griegas7. Esto 
es, la historia de Edipo daría cuenta de una serie 
de procedimientos de producción de la verdad en 
donde el eje ya no está puesto en el sometimiento 
de los involucrados a pruebas divinas, sino en 
técnicas indagatorias basadas en la declaración 
de testigos. Por ello, Foucault entiende que en la 
obra de Sófocles la verdad se descubre a través 
de la “ley de las dos mitades”, a saber: la verdad 
emerge a partir de la complementación de distintos 
testimonios que permiten la reproducción completa 
de la historia. Así, la obra presentaría, al menos 
tres pares de testimonios (Tiresias-Oráculo, Edipo-
Yocasta, mensajero-pastor), que constituyen tres 
unidades complementarias (verdad divina, verdad 
de los reyes, verdad del pueblo). El punto central de 
la lectura foucaultiana —en donde Laleff Ilieff afincará 
una discrepancia irreconciliable— es que la “verdad 
divina”, revelada al comienzo de la obra por Tiresias 
y el Oráculo bajo el registro de la profecía, sería 
confirmada plenamente por la “verdad popular” de 
los pastores hacia el final de la obra bajo un registro 
cotidiano. Así, para Foucault se trataría de una 
única verdad enunciada desde registros diferentes: 
la profecía divina y el relato de los pastores se 
complementan y corresponden mutuamente. 
Finalmente, cabe destacar que tal interpretación se 
edifica en oposición a la canónica lectura freudiana, 
la cual habría modelado a Edipo —según el filósofo 
francés— como la metáfora del inconsciente, 
esto es, como símbolo de un sujeto ignorante que 
desconoce sus determinaciones. En contrapartida, 
Foucault centra su análisis en demostrar que Edipo 
sabe, que busca y alcanza la verdad, motivado por 
cierto afán tiránico de conservación de poder. El 
resultado global, nos dice Laleff Ilieff, es una lectura 
orientada hacia la problemática del poder-saber que 
pondera al entramado simbólico como un dispositivo 
compacto y sin fisuras.

Por ello, a partir del capítulo tres, Laleff Ilieff 
se empeña en demostrar que esta lectura —junto 
a todas aquellas que centran su análisis en la 
cuestión del conocimiento— resulta valiosa, pero 
insuficiente para dar cuenta de las aristas políticas 
más profundas de la obra de Sófocles. Para el autor, 
dicha tarea exige complejizar la relación entre saber 
y verdad de un modo que la gramática lacaniana es 
especialmente capaz de proveer. En esta senda, se 
sugiere leer a Edipo no ya como un sujeto ignorante 
sino como el “arquetipo de un analizante” (p. 57), 
esto es, como quien busca respuestas frente a un 
malestar y asume la ardua empresa de hundirse 
en las marcas de su historia. Y en esta búsqueda, 
Edipo encontrará que su historia como individuo lo 
condena al ostracismo en tanto gobernante o, dicho 
de otro modo, encontrará trágicamente su propia 
división subjetiva. En este sentido, Laleff Ilieff señala 
que la ilustración de Edipo como analizante permite 
enmarcar el modo en que Lacan ubica el saber 
inconsciente en tensión respecto a la verdad. Esto 
es: Edipo ostenta saber, pero no conoce la verdad, 
pues para Lacan la verdad siempre se encuentra 
a “medio decir”. Recordemos, por caso, que en el 

7	 M. Foucault, La verdad y las formas jurídicas, España, Gedisa, 
2003.

universo lacaniano la verdad nunca es plena porque 
no hay Otro del Otro, es decir, porque el gran Otro, que 
constituye al sujeto, no tiene palabras ni garantías 
definitivas para este. O, en otros términos, la verdad 
nunca es total porque la dimensión simbólica “está 
atravesada por un real que la (im)posibilita” (p. 58). 
Laleff Ilieff encuentra en el hiato entre saber y verdad 
señalado por Lacan la posibilidad de releer a Edipo 
atendiendo al vínculo del secreto con lo político, pues 
este enfoque permitiría comprender al secreto no 
como instrumento técnico de lo político sino como 
respuesta o “forma productiva de la imposibilidad” 
(p. 59). Para comprender las implicancias de este 
horizonte que organiza el texto, el autor se desplaza, 
en los capítulos cuatro y cinco, hacia otras dos 
figuras centrales de la obra: Tiresias y Creonte.

En el primero de dichos capítulos, entonces, 
se analiza la figura de Tiresias, enigmático adivino 
convocado por Edipo al comienzo de la obra para 
develar los acontecimientos sobre el asesinato de 
Layo y salvar a Tebas. Dada su peculiar vinculación 
con los dioses, Tiresias sabe y enuncia lo que había 
ocurrido (como es conocido: Edipo había sido quien, 
sin saberlo, asesinó a Layo, su padre, y luego se 
casó con Yocasta, su madre; cumpliendo a su pesar 
con la maldición del oráculo). La reacción inicial 
de Edipo tiene un talante defensivo: desestima las 
palabras de Tiresias y considera que el adivino es 
parte de una conspiración —junto a Creonte— para 
mermar su autoridad como soberano. Por ello, Laleff 
Ilieff enfatiza que la obra de Sófocles hace notar la 
devaluación de un poder divino que, en el contexto 
democrático, aparece en repliegue e incapaz de 
ordenar los asuntos humanos, pues la palabra del 
adivino es desacreditada y solo adquirirá cierto 
valor retroactivamente, esto es, una vez que los 
testimonios e investigaciones humanas verifiquen lo 
dicho.

Ahora bien, la lectura ontológico-política 
propuesta por Laleff Ilieff permite alumbrar que 
en el enfrentamiento entre Edipo y Tiresias hay 
algo más que un conflicto entre autoridades por 
la conservación de sus respectivos dominios de 
poder y sobre todo que, si bien la profecía divina y 
los testimonios finalmente coinciden, lejos está 
de evidenciarse una relación de correspondencia 
entre ambos. Por el contrario, lo que motoriza toda 
la tragedia es, precisamente, una tensión entre la 
verdad divina y el saber humano que no pueden 
complementarse, pues los dioses —a través de 
Tiresias y el oráculo— solo pueden enunciar una 
verdad sin efectos prácticos, esto es, una verdad 
que no puede administrar ni legislar sobre los 
asuntos humanos, mientras que los hombres, 
pueden elaborar diversos saberes, pero nunca dar 
con una verdad toda. Por ello, Laleff Ilieff nos señala 
con agudeza que Edipo Rey ilustra la equivocidad 
de toda traducción de la palabra divina, pues en 
la medida que aquella sólo puede transmitirse 
por la imperfecta vía del lenguaje humano, su 
sentido originario está siempre-ya perdido; la 
verdad se encuentra condenada a disolverse en 
el malentendido de los saberes humanos. Desde 
estas refinadas coordenadas teóricas, la tragedia 
de Sófocles, lejos de constituir una “historia de la 
búsqueda de la verdad” como pretende Foucault, 
ilustraría el abismo, la oquedad, que surca la relación 



525Rodríguez Uría, A. Res Publica 28(3), 2025: 523-525

entre la verdad (divina) y el saber (humano) o, mejor 
aún, daría cuenta del “desacople insalvable que hay 
entre lo político y lo teológico” (p. 76).

Si el personaje de Tiresias es quien permite 
problematizar las implicancias del impasse entre 
verdad y saber en la obra de Sófocles, la figura 
de Creonte alude al problema correlativo de la 
dominación política, nos dice Laleff Ilieff al inicio del 
último, y posiblemente más sugerente, capítulo del 
libro. El autor encuentra que la figura de Creonte es 
quien mejor representa a la política definida como 
una praxis orientada a construir contingentemente 
los “muros que aíslan el vacío” y hacen posible las 
condiciones mínimas para la vida en común (p. 100). 
Bajo esta perspectiva, el autor realza la figura de 
Creonte frente a la figura de Edipo. Si Edipo destaca 
por su imprudencia y pretensión de un saber 
absoluto que, finalmente, lo condena al ostracismo 
y deja a la ciudad al borde del caos, Creonte, “que 
no es un héroe sino un político” (p. 85), es quien se 
ocupará de suturar las heridas y tejer los vínculos 
necesarios para sostener la vida comunitaria. La 
praxis desplegada por Creonte, quien ocupa el cargo 
de rey regente en dos ocasiones (tras el asesinato de 
Layo y tras la caída de Edipo), es la de quien sabe 
que la autoridad común debe sostenerse más allá 
de los avatares de los gobernantes particulares. 
Su racionalidad no es, sin embargo, la de quien 
administra la realidad bajo un apego a las normas 
que redunda en una veneración de lo dado, sino la de 
un político que asume a la hiancia como la materia 
misma con la que debe trabajar para suturar un 
campo de representación comunitario. Por ello, para 
el autor, la figura de Creonte es quien mejor ilustra la 
relación entre secreto y política, pues —a diferencia 
de Edipo— procura que lo político mantenga un 
margen de inaccesibilidad, comprendiendo que 
la dominación se basa en el peso de la prudencia 
para sostener la comunidad ante los tambaleos de 
los hechos excepcionales. Laleff Ilieff identifica este 
rasgo de Creonte en sus permanentes reclamos de 
repliegue sobre el palacio y en su invitación a dirimir 
los conflictos familiares en la esfera doméstica; 
insistencia que excede una vocación autocrática 
de un gobernante que quiere ocultar los hilos del 

poder frente a los ojos del demos y más bien daría 
cuenta de que Creonte es quien mejor reconoce 
que el secreto de lo político es, finalmente, que no 
hay secreto: que lo político carece de fundamento 
y, por ello, se trata de un saber-hacer, de un arte, 
encargado de lidiar con un Otro que no existe, pero 
que es indispensable hacer existir para albergar la 
vida, incluida su pluralidad y resistencias.

Para finalizar, y alejándonos levemente del 
texto, entendemos que aquí la política se define 
en estrecha relación con la producción de 
representaciones de corte imaginario capaces 
de taponar el vacío constitutivo de lo social. 
Coincidimos con este enfoque en un sentido 
general, pero nos preguntamos sobre las distintas 
formas políticas de operar dicho cierre, pues 
cabe recordar que el psicoanálisis advierte que la 
constitución imaginaria del orden psíquico conlleva 
múltiples riesgos a sopesar. De hecho, la búsqueda 
clínica lacaniana se relaciona con la posibilidad de 
que el analizante advierta la falta en el Otro, es decir, 
que debilite sus identificaciones, produciendo una 
reconstitución subjetiva cuyo resultado no es sin 
nuevas identificaciones, pero sí con una posición 
menos imaginarizada y más advertida respecto a las 
ataduras fantasmáticas causantes de malestar. Nos 
preguntamos, pues, si aquella orientación admite 
alguna traducción teórico-política, deslizando 
la reflexión sobre la constitución del orden en 
tanto tal hacia la interrogación normativa por los 
distintos órdenes posibles. ¿No existe, por caso, una 
diferencia sustantiva entre un orden que se instituye 
desde la asunción relativa de la inexistencia del Otro 
(como puede ser entendida la democracia en tanto 
política sin Verdad) respecto a otras modalidades de 
institución de lo social? Por lo demás, estamos aquí 
frente a un texto estimulante, que logra revitalizar 
una pieza clásica enseñándonos el carácter abierto 
y polisémico de toda obra, a su vez que brinda 
numerosas pistas de sutil relevancia para indagar 
nuestro presente. En El secreto de Edipo el lector 
encontrará un valioso y singular aporte para el 
pensamiento teórico-político de nuestra época.


