
517Res Publica 28(3), 2025: 517-519.

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Políticas
ISSN: 1131-558X

R E S E Ñ AS

J.E. Valls Boix, Suely Rolnik:  
Descolonizar el inconsciente, 

Barcelona, Herder Editorial, 2024, 216 pp. 

Lydia Calero Albarrán
Universidad Complutense de Madrid 

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.105645

Esta obra escrita por Juan Evaristo Vall Boix nos 
presenta el pensamiento de Suely Rolnik, filósofa 
brasileña cuya construcción teórica se encuentra 
permeada por figuras como Guattari, Deleuze, 
Foucault y la artista Lygia Clark. Teniendo en cuenta 
lo dicho, Rolnik ofrece un diagnóstico del estado 
del inconsciente en el marco occidental, el cual 
se encuentra atravesado y regido por elementos 
coloniales, racistas, cisheteropatriarcales y 
capitalistas. Pero este ensayo no se limita a localizar 
una problemática, sino que también ofrece la 
esperanza de poder reformular la subjetividad de 
mano de la sustitución del pensamiento hegemónico 
basado en formas limitantes; por el saber de los 
afectos y el reconocimiento de la interdependencia 
de los cuerpos. Es una invitación a crear un nuevo 
modo de desear y de existir, reconociendo nuestra 
potencia vital, creativa y afectiva.

Sin embargo, cabe recalcar que los afectos 
para Rolnik no son meramente una materialización 
lingüística o pictórica, sino que consisten en 
la presencia de «lo otro»; de aquello que se 
percibe como ajeno al «yo», permitiendo ir más 
allá de la condición de sujeto. Esto concede la 
posibilidad de que aflore lo que Rolnik denomina 
una «micropolítica», que opera sobre un sustrato 
corporal basado en las relaciones que establecemos 
con la alteridad, reconfigurando la subjetividad. 
Esta micropolítica que «consiste en hacer una 
política del deseo» (Valls Boix, 2024, pág. 29) es una 
propuesta basada en desear de otro modo que no 
sea el impuesto por las lógicas de la Modernidad. 
Las cuales construyen una subjetividad basada en 
la eliminación de la diferencia y en la sumisión del 
cuerpo a las identidades imperantes.

Esta nueva concepción del deseo se aparta de la 
tradición psicoanalista freudiana, para establecer un 
deseo que no sea de carácter esencial ni estático. El 
deseo para Rolnik pasa a ser algo positivo, una fuerza 
que es partera de nuevas formas de existencia y 
vínculos, «una pulsión de vida» (Valls Boix, 2024, pág. 
40). Esta fuerza vital será el motor de creación en la 
«micropolítica activa», la cual busca transformar el 
transcurso de la subjetividad abrazando la extrañeza 

y encarnando la expectativa de superación de las 
formas establecidas. Esta «micropolítica activa» 
constituye una respuesta al régimen del inconsciente 
en las sociedades neoliberales, que es el responsable 
de originar subjetividades de carácter colonial-racial-
cisheteropatriarcal-capitalístico. Es decir, cuando los 
sistemas y lógicas dominantes crean subjetividades, 
se da lugar también a una determinada «política de 
la sensibilidad» (Valls Boix, 2024, pág. 52), lo que 
implica una serie de parámetros de cómo se debe 
desear y cómo se debe estar en el mundo. Esto 
lleva a Rolnik a postular que el capitalismo propio 
del neoliberalismo es una «fábrica de mundos y 
sujetos» (Valls Boix, 2024, pp. 52-53), donde el 
inconsciente opera creando formas de realidad 
que se engendran en la correspondencia de este 
con una serie de elementos. Así, el inconsciente 
guía al deseo para salvaguardar la estabilidad vital y 
emocional cuando se le agencian representaciones 
extrañas o alternas, que pueden ser amenaza 
de ruptura de este equilibrio. De esta manera, 
el inconsciente en las sociedades occidentales 
neoliberales es guiado hacia una «micropolítica 
reactiva» que conlleva la perpetuación de las formas 
y la negación de la capacidad transformadora de la 
vida.

En este entramado reactivo, el sujeto es incitado 
al rechazo de los afectos, o sea, a la erradicación 
de la diferencia mediante el uso de los patrones 
imperantes. El deseo entonces es canalizado hacia 
relaciones que no exijan la presencia afectiva y 
las ideas dejan de remitir a lo alterno. Lo que se 
traduce en un rechazo del devenir de la vida y la 
vuelta a unas formas pétreas, creando sujetos que 
no pueden persistir en el transcurso existencial sin 
ejercer violencia o dominación sobre lo otro que les 
conforma. En definitiva, allí donde el sujeto pasa a 
ser su propia cárcel perdiendo las relaciones con 
el afuera y con lo alterno, predomina un régimen 
colonial-racial-cisheteropatriarcal-capitalístico.

Siguiendo esta línea, Juan Evaristo Valls se 
propone desglosar todas estas dimensiones del 
inconsciente que defiende Rolnik, comenzando 
por la capitalística. Cuando la filósofa afirma que 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:almugali%40ucm.es?subject=
mailto:lycalero%40ucm.es?subject=


518 Calero Albarrán, L., Res Publica 28(3), 2025: 517-519

el inconsciente es «capitalístico o cafisheístico» 
lo que pretende decir es que el capitalismo guía la 
subjetividad a la perpetuación de la forma sujeto, en 
vez de a su destino vital legítimo. Lo que implica que 
lo racional, en el marco neoliberal, no es atender a los 
afectos; sino sustraer la fuerza vital de la subjetividad 
para orientarla a la acumulación del capital. De 
esta manera, se evidencia que «los valores de 
rentabilidad, eficiencia y crecimiento diseñan la 
dinámica misma de nuestro deseo» (Valls Boix, 2024, 
pág. 57). La búsqueda de la identidad con uno mismo 
en el capitalismo se vuelve ley inquebrantable, lo que 
reproduce sujetos ensimismados y narcisistas que 
evalúan constantemente sus acciones para tornar 
sus recursos en capital.

Esto nos conduce a la segunda dimensión de 
este régimen del inconsciente: el racista y colonial. 
De este ámbito se extrae una relación jerárquica que 
impone una superioridad ontológica del ser humano 
con respecto al resto de especies, lo que le crea la 
falsa potestad para imponerse y dominar aquello que 
no le es semejante taxonómicamente. Sin embargo, 
no es cualquier tipo humano el que se encuentra en 
la cúspide de esta pirámide, sino que es el hombre 
blanco europeo el que representa este puesto. Esto, 
sumado a la legitimidad para imponerse sobre lo 
otro, da lugar a la noción de «raza»; lo que abre la 
vía para poder despenalizar la subordinación de las 
etnias consideradas inferiores al poder del hombre 
blanco. El resultado es una subjetividad bicéfala: la 
«subjetividad-lujo» y la «subjetividad-basura» (Valls 
Boix, 2024, pág. 61). El colonizado, encarnando la 
segunda, será relegado a una posición epistémica 
por debajo del colonizador, que representa la 
primera. Por lo que no será de extrañar, como señala 
Rolnik, que el oprimido quiera imitar las formas de 
violencia de su opresor para garantizar su propio 
éxito vital.

Sin embargo, no solo está presente una estructura 
de violencia y dominación sobre las poblaciones 
que no encajan en el estatuto blanco europeo, 
dicho de otro modo, sobre las «subjetividades-
basura». Sumado a ello, esta estructura también se 
despliega a través de una «naturalización binaria de 
la diferencia sexual» (Valls Boix, 2024, pág. 61) lo que 
conduce a la última dimensión del inconsciente, la 
cisheteropatriarcal. Rolnik señala que este ámbito 
del inconsciente tiene como objetivo establecer 
una jerarquía metafísica encabezada por los valores 
masculinos, lo que deriva en un ensañamiento con 
todo aquello que no pertenezca a este ámbito, 
es decir, lo femenino. De esta manera, la mujer 
es cosificada y despojada de su capacidad de 
desear: «ser mujer no significa otra cosa, es este 
régimen, que ser violable» (Valls Boix, 2024, pág. 
62). Esta imposición sobre el cuerpo femenino es 
de tal magnitud, que siempre crea en la mujer la 
necesidad involuntaria de cumplir con la dicotomía 
de sujeto-violento y objeto-violentado. Esto significa 
que siempre hay una voz masculina, que emana de 
la psique femenina, afirmando que el deseo se ve 
satisfecho y está correctamente orientado, si se 
somete a la dominación afectiva del hombre.

Estas tres dimensiones, capitalísitica, colonial 
y cisheteropatriarcal, en conjunto, dan lugar a una 
forma de conocer el mundo basada en la anulación 
total de los afectos, donde la existencia deja de 

concebirse como un puro devenir incesante. Esto 
desemboca en sujetos insensibilizados a su cuerpo 
y hacia los otros seres que lo conforman. pasan a 
ser, en individuos solitarios que necesitan anular la 
escucha de sus afectos para poder desplegar una 
subjetividad regida por las formas, que garantice 
su pertenencia al orden. «Como quien dibuja hasta 
romper el papel, una y otra vez la misma forma, el viejo 
recorrido, tan aburrido, tan seguro y confortable» 
(Valls Boix, 2024, pág. 67). Ante esta situación crítica, 
Rolnik postulará la «subjetividad antropófaga» que se 
apoya principalmente en un «saber-de-los-afectos» 
(Valls Boix, 2024, pág. 78).

Este «saber-de-los-afectos», cuya procedencia 
reside en la memoria, constituye una práctica ética-
estética-clínico-política basada en la escucha 
activa de todas aquellas simientes que no han 
llegado a florecer en nuestro cuerpo, pero que 
buscan sobresalir para generar un nuevo futuro. 
Así, en esta práctica, es indispensable el «pensar» 
como la creación de expresiones que ayuden a 
definir aquello que le es transversal e ininteligible al 
cuerpo. Es dotar de sentido a aquella alteridad que 
se encuentra ya latente en uno mismo. Pero también 
es estrictamente necesario concebir el «crear», 
como la asunción de que podemos dejarnos afectar 
por el otro, de la interdependencia de los cuerpos. 
Debemos reconocernos como vulnerables sin que 
eso suponga una amenaza, sino un «devenir otro» 
que cree un equilibrio afectivo entre las diversas 
formas de vida y fuerzas presentes.

Dicho saber que se apoya en la complicidad 
e interdependencia con lo disidente, va a ser una 
invariable epistémica dentro de la «subjetividad 
antropófaga». Esta subjetividad no es de carácter 
narcisista, sino que hace abrazar la singularidad 
ajena como una vía para abandonar los límites 
propios. Asimismo, encarna la disposición corporal 
de mezcolanza con el otro, lo que implica un modo de 
actuar transitorio, un viaje hacia formas novedosas 
de ser y estar. Se vuelve obvio, pues, que esta 
subjetividad no es unívoca, no encaja en una única 
forma rígida de identidad; sino que esta simboliza 
«la singularidad de un vínculo y no la autenticidad 
de un yo» (Valls Boix, 2024, pág. 89). Cabe recalcar, 
esta subjetividad antropofágica será redefinida años 
más tarde por la filósofa, para poder abordar con 
más exactitud la situación neoliberal y capitalista 
que asola a las sociedades occidentales. Este 
desplazamiento conceptual bautiza a la subjetividad 
como «subjetividad flexible» (Valls Boix, 2024, pág. 
90), que constituye una reacción y una resistencia a 
las dinámicas coactivas del capitalismo acelerado. 
«La subjetividad flexible se crece en los vínculos, 
aspira a la horizontalidad del encuentro y no a la 
verticalidad de la imposición» (Valls Boix, 2024, pág. 
94).

Pero Rolnik expone que el capitalismo se ha 
percatado del potencial creador de esta subjetividad, 
y en vez de inhibirlo y condenarlo, hiperestimula sus 
fuerzas para ponerlas al servicio de los intereses 
de su lógica. Es una estrategia que se traduce en 
una forma de control del deseo fundamentada 
en la necesidad de ser siempre auténtico, lo que 
desemboca en la adicción a la búsqueda incesante 
de placer. Por consiguiente, los vínculos mediados 
por estas lógicas se empobrecen y la creación 



519Calero Albarrán, L., Res Publica 28(3), 2025: 517-519

es apartada de la pregunta por la alteridad. Se 
«neoliberaliza» la subjetividad como afirma Valls 
Boix. Así que, de nuevo, se vuelve a un marco carente 
de referencia a un afuera del «yo», donde la potencia 
vital es desviada del que debería ser su auténtico 
destino. Sin embargo, lejos de conformarse con esta 
situación, Rolnik presentará finalmente una serie de 
recomendaciones para poder oponer una resistencia 
y redirigir las potencias de vida a la colectividad: en 
resumidas cuentas, presenta en qué consiste la 
tarea de «descolonizar el inconsciente».

Esta expectativa de trascendencia de las 
imposiciones del régimen colonial-racial-
cisheteropatriarcal-capitalístico comienza por 
concebir la forma sujeto como algo antinatural y 
limitante, lo que instala la expectativa de cambio 
en el modo de desear y vivir en el mundo. Esta 
expectativa traerá consigo la iniciativa de crear 
líneas de fuga dentro de la «fábrica de mundos y 
sujetos», y llevar a cabo una «revolución molecular» 
(Valls Boix, 2024, pág. 119), siendo estas un conjunto, 
prácticas microfísicas que permiten ir delineando 
nuevos modos de residir. Se debe actuar como 
arañas cuando tejen sus redes, lo que significa 
sentir y acoger en el cuerpo las vibraciones de todo 
aquello que nos rodea. Esto será motor para poder 
promocionar modos de vida que se ajusten a la 
brújula ética, lo que entraña un rechazo del modus-
operandi competitivo y poner el deseo al servicio del 
cuidado de los otros.

Por tanto, se extrae que hay que concebir las 
inquietudes y rupturas de nuestro equilibrio como un 
punto de partida para el cambio y la transformación. 
Tomar conciencia de que las formas imperantes no 
se ajustan a nuestras demandas vitales y afectivas, 
y que es necesaria una metamorfosis. Pero aceptar 
esto también supone abrazar la culpa que puede 
surgir por no poder llevar a cabo un cambio. No 
debemos concebirnos como responsables de esta 
ausencia transformatoria, sino señalar al culpable, 
que en este caso es la lógica del régimen del 
inconsciente. Cada caída constituye un nuevo inicio, 
no obstante, este no debe subyugarse a la promesa 
de un mundo libre de dominación y totalmente 
perfecto. Porque esto «de nuevo» conduciría a una 
negación de la vida, al sacrificio en nombre de una 
recompensa utópica. Por eso, para descolonizar 
el inconsciente, hay que «reforestar, reforestar 
y reforestar los campos subjetivos, sociales, 
ambientales y mentales» (Valls Boix, 2024, pág. 121); 
colocar el foco sobre la potencialidad, la capacidad 
de llegar a ser de todas estas semillas. Porque estas, 
aunque estén germinando y no hayan cristalizado, 
permitirán comenzar a dibujar un horizonte carente 
de violencia racial y heteropatriarcal. Y ya no solo 
eso, sino la idea del cultivo de una vida que no repela 
la extrañeza, sino que la arrope y se reafirme en ella.


