
515Res Publica 28(3), 2025: 515-516.

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Políticas
ISSN: 1131-558X

R E S E Ñ AS

G.  Fresu,  Questioni gramsciane.  
Dell’interpretazione alla trasformazione del mondo.  

Milano, Maltemi, 2024, 358 pp. 

Sebastián Gómez
Universidad de Buenos Aires 

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.105644

La reciente aparición del libro Questioni gramsciane. 
Dell’interpretazione alla trasformazione del mondo 
(Meltemi, Milano), consolida al italiano Gianni 
Fresu como un referente entre los estudios 
contemporáneos sobre la vida y escritos de Antonio 
Gramsci. La contribución dialoga con otros libros de 
su autoría1 y da cuenta de la colocación particular 
del autor en la geografía de las investigaciones 
gramscianas: oriundo de Cerdeña y actualmente 
profesor en la Universidad de Cagliari, su condición 
sarda le permite un acceso privilegiado a fuentes 
documentales como también modular una 
perspectiva singular sobre el comunista nacido en la 
isla; en Brasil, además de docente de la Universidad 
Federal de Uberlândia durante varios años, se 
desempeñó como presidente (2019-2022) de la 
Asociación gramsciana más importante del mundo; 
con especialistas del ámbito hispanoamericano o 
anglosajón realiza intercambios permanentes, como 
por ejemplo, con el prestigioso académico australiano 
Peter Thomas quien escribió el prefacio a su nuevo 
libro. Estas y otras redes intelectuales explican el 
alcance internacional de las contribuciones de Fresu: 
aparecido en Italia en 2024, Questioni gramsciane ya 
ha sido traducido al español (Intersaber, Caracas), 
al portugués (Boitempo, São Paulo) y al inglés (New 
York, Routledge).

El libro está dividido en tres partes: la cuestión 
colonial, la cuestión liberal y cuestiones de teoría 
política. Si bien es posible ingresar y salir por sus 
diferentes secciones con facilidad, comenzar por 
la primera parte permite advertir una hipótesis que 
recorre al libro: la relevancia epistemológica de la 
condición sarda en Gramsci, esto es, la manera 
de abordar los problemas teóricos por parte del 
comunista italiano es ininteligible sin atender a 
sus experiencias infantiles y juveniles. El sociólogo 
Karl Mannheim aduce en un texto clásico sobre las 
generaciones la importancia y persistencia de las 
“primeras impresiones” y las “vivencias de juventud” 

  1      G. Fresu.  Antonio Gramsci. An intelectual biography, Switzer-
land, Plagrave Macmillan, 2023, p. 404.

en la formación de la conciencia2; el libro de Fresu 
demuestra la relevancia de tales tesis. En varios 
pasajes del libro, pero sobre todo en la primera parte, 
el autor subraya que la condición sarda de Gramsci 
no fue una fugaz estación destinada a evaporarse 
debido a su creciente inserción cosmopolita (Turín, 
URSS, Viena); al contrario, las primeras vivencias 
familiares, educativas, laborales e incluso políticas 
sedimentaron una visión compleja sobre las 
profundidades del mundo popular y los perversos 
efectos del régimen colonial (al interior de Italia) 
destinado a expropiar de Cerdeña sus riquezas. 
Además, Fresu realiza un original rodeo: la condición 
sarda de Gramsci lejos de envolverlo en una asfixia 
provinciana se encuentra entre las razones de su 
repercusión internacional. La heterogeneidad de la 
condición subalterna en regímenes coloniales y una 
clase dirigente local más proclive a alianzas con la 
burguesía foránea que a conformar una voluntad 
nacional-popular, son algunas marcas que explican 
la amplia circulación del sardo en el sur global 
(América Latina, India, mundo árabe, etc.). En otras 
palabras, el Estado-nación italiano sometió a la 
clases subalternas e instrumentales del sur de Italia a 
condiciones similares a los regímenes coloniales en 
otras partes del globo, lo que le permitió a Gramsci 
captar la heterogeneidad de los estratos populares 
y las consecuencias de las alianzas de la burguesía 
con los resabios feudales y el imperialismo. En este 
sentido, intelectuales, políticos o académicos del 
denominado sur global encontraron en los escritos 
de Gramsci un suelo común de problemáticas 
teóricas.

La segunda parte del libro sobre la cuestión 
liberal se concentra en un debate añejo, pero no por 
ello menos actual: los vínculos entre comunismo 
y liberalismo. Cuando los Cuadernos de la cárcel 
comenzaron a circular en la Italia antifascista de 
posguerra, intelectuales vinculados al medio social-
liberal reconocieron no solo la dignidad humana del 

2      K. Mannheim, El problema de las generaciones. Revista Espa-
ñola de Investigaciones Sociológicas, 62, 1993 [1928], pp. 
193-242.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:almugali%40ucm.es?subject=
mailto:sjgomez%40uba.ar?subject=


516 Gómez, S. Res Publica 28(3), 2025: 515-516

mártir comunista sino también cierta renovación 
teórica por parte del marxismo propuesto por 
Gramsci. Sin embargo, la creatividad del otrora 
Secretario del Partido Comunista Italiano no alteró un 
límite insuperable para la tradición comunista según 
socialistas o liberales: la cuestión democrática. A 
pesar de sus innovaciones, Gramsci tenía un déficit de 
liberalismo. Fresu repone argumentos al respecto de 
intelectuales italianos, como del influyente Norberto 
Bobbio. En América Latina, donde Gramsci ya circuló 
en los años 50, existieron lecturas similares a través, 
por ejemplo, de Rodolfo Mondolfo quien había 
compartido con Gramsci los años turineses3; exiliado 
en Argentina desde los 30, el socialista coincidió con 
el sardo en la comprensión del marxismo como una 
filosofía de la praxis, pero le reprochó su adscripción 
al autoritarismo bolchevique - leninista.

Estas clásicas polémicas sobre el presunto déficit 
liberal del comunismo y, por caso, de Gramsci guardan 
una profunda actualidad: el 19 de septiembre de 2019, 
el Parlamento Europeo homologó el comunismo a 
los regímenes autoritarios. En esta escena, el libro 
de Fresu invierte las cargas de la prueba: no es el 
comunismo quien presenta un déficit de liberalismo 
sino la propia burguesía que ha renunciado a sus 
banderas revolucionarias propias de la modernidad. 
Gramsci es un autor de la crisis del proyecto 
revolucionario burgués, al mostrar el paralelo entre el 
carácter anti popular de la fundación de los Estado – 
nación en el siglo XIX y fenómenos del siglo XX como 
el fascismo. Amos procesos históricos comparten 
dinámicas propias de la revolución pasiva, esto 
es, de una descomposición y recomposición de la 
sociedad destinada a la pasivización de las energías 
jacobinas-revolucionarias y, por ende, a conservar-
restaurar un orden amenazado. Tal como repone en 
detalle Fresu, un defensor y teórico decisivo en Italia 
sobre el nuevo carácter conservador de la burguesía 
fue el liberal Benedetto Croce con quien Gramsci 
saldará cuentas en los Cuadernos.

Pero mostrar el déficit liberal de la burguesía 
no resuelve la objeción que como un fantasma 
acecha al comunismo prácticamente desde 
su concreción: la cuestión democrática. Con 
posterioridad a la crisis económica internacional 
del 2008, el marxismo retornó al debate público: 
Gramsci, junto a tantos y tantas referentes de la 
teoría emancipatoria, también regresó. En la tercera 
sección del libro, como en las conclusiones, Fresu 
se detiene en cuestiones de teoría política desde 
un prisma gramsciano donde explora nudos para 
la renovación del marxismo. Parte de una premisa 
gramsciana: la autosuficiencia teórica del marxismo, 
esto es, la capacidad filosófica propia del marxismo 
para abordar temáticas sin necesidad de recurrir 
a otras tradiciones (positivismo, liberalismo, etc.). 

  3   R. Mondolfo, El materialismo histórico en F. Engels y otros en-
sayos, Bs. As., Editorial Raigal, 1956, p. 413.

Esto no supone un aislamiento epistemológico de la 
tradición, como la capacidad de traducir a su interior 
otras tentativas teóricas, mostrando sus aciertos, 
sesgos e historicidad. Lejos de un instrumento 
de gobierno, el marxismo se presenta como una 
filosofía vinculada a la práctica política desde donde 
extrae sus objetos. En este sentido, Fresu invita a 
divisar los problemas históricos del comunismo, 
como la cuestión democrática, no como un límite 
absoluto sino como parte de un desafío aún abierto 
para la tradición comunista.

Si bien sería improcedente afirmar que Gramsci 
aborda en profundidad la cuestión democrática al 
interior del comunismo, es cierto que ofrece algunas 
coordenadas para el debate. Resulta anacrónico 
sugerir que el comunista italiano era anti stalinista; 
pero también es cierto que los vínculos de Gramsci 
con la URSS fueron complejos y plagados de 
tensiones; en los Cuadernos señaló no pocos límites 
político-teóricos de la URSS de los años 20/30. Tal 
como sugiere Fresu, este tipo de reflexiones son 
aprehensibles a través de advertir las profundas 
deudas teóricas de Gramsci con Lenin. Una lectura 
desprejuiciada del revolucionario ruso arroja luz sobre 
temáticas que el sardo ahondó en la prisión fascista: 
la teoría de hegemonía, el pasaje de guerra de 
movimiento a guerra de posiciones, la traducibilidad 
de los lenguajes y un largo etc. Siguiendo la estela 
de Lenin, aunque obviamente mediatizada por un 
sin número de referentes teóricos, en los Cuadernos 
Gramsci se constituyó como un verdadero teórico 
de la crisis, es decir, de un período (como aquel 
de entreguerras) donde distintas alternativas 
políticas pujaban por su predominio, pero ninguna 
era capaz aún de sortear sus límites corporativos: 
americanismo, fascismo o la URSS.

Como afirma Fresu, Gramsci no es el teórico 
de occidente; es más bien el teórico de una época 
signada por la revolución pasiva donde el desafío 
revolucionario soviético de 1917 había dado lugar, 
entrados los años 20, a un complejo escenario de 
guerra de posiciones en el plano internacional y 
nacional. Esta época de asedio constante esbozada 
por Gramsci en la cárcel, explica no sólo sus 
distancias frente a la estrategia de la III Internacional 
comunista “clase contra clase” (1928); también 
los enormes desafíos que el comunismo se veía 
compelido a sortear para tornarse hegemónico. 
Desde un agudo realismo político, este tipo de 
notas carcelarias contribuye a reflexionar sobre 
las innumerables dificultades que pesan sobre las 
alternativas emancipatorias. Sin recurrir a fórmulas 
mágicas, el libro de Fresu es una invitación para 
continuar explorando encrucijadas políticas desde 
una perspectiva gramsciana.


