
513Res Publica 28(3), 2025: 513-514

Un reto y un descubrimiento. Apreciar la filosofía 
política de Ortega requiere explorar las muchas y muy 
diversas contribuciones que la distinguen a lo largo 
de su trayectoria. Van desde sus intervenciones en la 
prensa como analista político hasta sus reflexiones 
de carácter académico sobre historia política 
y acontecimientos del presente, su indagación 
semántica de conceptos socio-políticos, su visión 
sobre la batalla de las ideologías en la primera mitad 
del siglo XX, y el análisis de la producción filosófico-
política o politológica de su tiempo.

I
Rastrear cada una de esas vías lleva a descubrir 
la riqueza de intereses que ilustran su perfil como 
intelectual al tiempo que revelan su interés por 
la política. A diferencia de otros casos, en el suyo 
ambas facetas resultaron ser indisociables, como 
muestran, por ejemplo, su implicación en los 
debates sobre la primera guerra mundial, el rasgo 
politizador de la generación de 1914 en toda Europa 
acentuado en España por las causas y efectos de 
su neutralidad; o su desempeño como diputado a 
Cortes Constituyentes elegido en los comicios de 
junio de 1931, durante un periodo breve pero de muy 
significativa relevancia constitucional.

Los más de cincuenta años que comprende 
su producción intelectual contienen las claves 
interpretativas de la biografía de una figura pública 
comprometida con intereses en dos mundos apenas 
conciliables entre sí, cada uno de los cuales exigía 
además una dedicación plena. Por eso, hablar de su 
filosofía política o, mejor, de su pensamiento político 
invita a ensayar un acercamiento puede que poco 
frecuente.

Para empezar, eso requiere sortear la repetida 
búsqueda de algún sistema, la extendida ‘mitología’ 
que señalara Quentin Skinner que inducía a clasificar 
la producción filosófica entre la que se juzgaba 
sistemática y el resto, sobre el supuesto, tantas veces 
indemostrado, de que lo segundo no alcanzaría la 
calidad intelectual de la primera. En el estudio de 
la obra de Ortega esa discusión ha sido un modo 

habitual de adentrarse en su pensamiento, aunque 
no es el único ni puede que sea el más prometedor.

Ahora bien, que Ortega no tuviera la pretensión de 
elaborar una filosofía política en sentido sistemático, 
o de responder a cuestiones obligadas en los 
manuales al uso y en cierto modo estandarizadas, 
no hace menos valiosas las muchas contribuciones 
de su pensamiento político. Como en pocas otras 
trayectorias coetáneas, se produjeron además en los 
registros que lograban entonces la mayor publicidad 
posible para el público más amplio imaginable: 
desde los artículos de prensa que empieza a publicar 
a primeros de siglo a trabajos académicos desde la 
década siguiente, desde sus clases en la universidad 
entre las décadas de 1910 y 1930 a sus cursos no 
universitarios a partir de los años 40, desde charlas 
o conferencias públicas desde la década de 1910 a 
los discursos parlamentarios de 1931.

Esas intervenciones públicas, que permiten 
reconstruir su itinerario como intelectual político, y 
como político intelectual, no dejan indiferente a nadie. 
Y no solo porque sus argumentos políticos cobraran 
plena virtualidad como propuestas de reforma y, de 
ahí, porque resulte necesario analizarlos de manera 
diacrónica para evitar interpretaciones al margen 
de los tiempos políticos y de la cadencia propia de 
los debates filosóficos. No pueden dejar indiferente 
porque cabe presumir que quien espere más materia 
filosófica en una parte de sus trabajos políticos 
se decepcionará, y quien espere mayor densidad 
política en una parte de sus trabajos filosóficos 
podrá considerarlos demasiado especulativos o de 
un valor político menor.

II
Desde ambas perspectivas se puede entrever la 
fuerza de su impronta periodística, más temprana 
que la filosófica, sobre el resto de su producción. La 
factura de intervención argumentativa, que identifica 
a buena parte de sus trabajos filosófico-políticos, es 
la propia de los debates públicos. En ellos participa 
con la doble aspiración de crear opinión y de 
cambiar las cosas. En lugar de textos desvinculados 

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Políticas
ISSN: 1131-558X

R E S E Ñ AS

Jorge Brioso y Jesús M. Díaz Álvarez, La lucidez  
confrontada. La filosofía política de Ortega en contrapunto. 

Madrid: Tecnos, 2024, 195 pp.

José María Rosales
Universidad de Málaga

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.105643

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:almugali%40ucm.es?subject=
mailto:jmrosales%40uma.es?subject=


514 Rosales, J. M.,Res Publica 28(3), 2025: 513-514 

del pulso político de su tiempo, es precisamente esa 
condición tanto teórica como performativa la que 
espera a quien explore su pensamiento político.

En La lucidez confrontada. La filosofía política de 
Ortega en contrapunto Jorge Brioso y Jesús Díaz 
Álvarez presentan esa condición y su complejidad 
al ponderar el alcance político de una parte de su 
producción filosófica. Lo hacen de un modo razonado 
e imaginativo. Para cada uno de los seis capítulos 
que componen el libro reconstruyen momentos o 
factores representativos de la conversación que 
Ortega mantuvo con sus interlocutores. Recuperar 
esas referencias de significado permite entender el 
sentido filosófico-político de sus obras, en concreto, 
a qué cuestiones teóricas, así como retos y 
acontecimientos políticos trataban de dar respuesta.

Pero ese ejercicio de exégesis contextual, 
necesario e insustituible, se amplía con 
conversaciones imaginadas con autores con 
quienes detectan afinidades intelectuales. En 
algún caso llegan a ser afinidades electivas, con la 
argumentación de Richard Rorty sobre el significado 
moral y político de la contingencia, mientras que en 
otro, por ejemplo Carl Schmitt sobre el horizonte de 
la guerra y de la paz en Europa, no lo son, sino que se 
refieren a intereses intelectuales bastante dispares 
pero defendidos en torno a problemáticas similares.

El estudio se inicia con una “lectura filosófico 
política” de Meditaciones del Quijote, el libro 
publicado en 1914 poco antes del estallido de la 
primera guerra mundial. Se trata de un difícil pero 
fructífero ejercicio arqueológico que rescata de 
las reflexiones orteguianas, sobre la cultura y la 
novela europeas, algunas implicaciones sobre 
las contribuciones culturales y la responsabilidad 
civilizatoria, y por tanto política, de España para 
que el proyecto cosmopolita de Europa pueda 
lograrse. Su ideal de una paz duradera, sustentado 
en parte por un legado cultural y político común, lo 
diferenciaría de Max Scheler por su defensa de la 
propia supervivencia de Alemania como razón justa 
para su papel en la guerra.

Ya en los primeros escritos de Ortega se 
encuentran rasgos de su liberalismo, coherente con 
su postura antinacionalista y con el alegato de la 
autoafirmación de España como participante en el 
necesario concierto europeo, del que llevaba años 
relegada a actriz secundaria. El capítulo segundo 
ahonda en las reflexiones de Ortega sobre filosofía, 
política y guerra. El contrapunto lo representa la obra 
de Carl Schmitt, razonablemente bien sintetizada en 
las páginas que la cubren. El liberalismo de Ortega 
cobra sentido como inspirador, una de sus fuentes, 
del estado constitucional y, en esa medida, de los 
valores que lo sustentan y las instituciones que crea. 
Como reconocen Brioso y Díaz Álvarez, reside ahí en 
parte el componente conservador, de protección de 
dicho legado, que caracteriza a su liberalismo.

La guerra sigue siendo el hilo conductor del 
tercer capítulo, que conduce hasta la guerra civil 
española. En concreto, analiza el contraste entre las 
posiciones de Ortega, Gaos y Marías. Del primero, 
su desencanto por las promesas no cumplidas de 
la Segunda República, tras el triunfo de opciones 
revolucionarias sobre las reformistas, que le llevaron 
a especular sobre su continuidad con la segunda 
guerra mundial. De Gaos, su militancia republicana 

que ejemplificaba la versión trágica de las dos 
Españas, sobre cuya prolongada agonía tendría 
que sobrevivir Marías en las décadas siguientes. La 
afinidad política de éste último con el liberalismo de 
Ortega se presentaba bajo la forma de la defensa de 
un orden internacional liberal.

III
Se cierra así la primera parte del libro, sobre filosofía 
y guerra, a la que sigue como enlace con la siguiente 
un “interludio” fenomenológico que no responde a 
las relaciones entre Husserl y Ortega, sino que trata 
de presentar un retrato selectivo de las posiciones de 
Ortega en el contexto de los debates filosóficos de 
su tiempo. La segunda parte, sobre lo que él llamaba 
“nuevo liberalismo”, el auge de los totalitarismos y el 
papel de la filosofía, se abre con un capítulo sobre la 
significación filosófica y política de la contingencia.

En un primer momento la atención se centra 
en la obra de Antonio Rodríguez Huéscar, en su 
visión filosófica de la contingencia y su continuidad 
semántica con la crítica orteguiana del racionalismo 
y la exploración de la finitud humana. En un segundo 
momento amplían su estudio al comparar “la idea 
de la contingencia en Huéscar-Ortega” con las 
interpretaciones de Richard Rorty y John Gray. Con el 
primero, la afinidad filosófica se revela por su crítica 
a la tradición metafísica occidental. La afinidad 
moral y política con ambos se muestra en su crítica 
del determinismo histórico, su defensa de la libertad 
y, junto a eso, la adopción de ideas o principios 
liberales.

Las afinidades no ocultan sus diferentes visiones 
del liberalismo, de su significación moral y política. 
Tampoco ocultan que el trasfondo intelectual y 
político de Ortega es la convulsa primera mitad 
del siglo XX, mientras que la producción de Rorty 
y de Gray, con intereses intelectuales diferentes, 
tienen como trasfondo el debate sobre la defensa 
de la democracia americana en el primer caso, y el 
análisis crítico del legado ilustrado en el segundo. 
En ninguno de los dos se encuentran las reflexiones 
sombrías de Ortega sobre el auge del comunismo y 
del fascismo.

En la introducción al libro defienden Jorge Brioso 
y Jesús Díaz Álvarez la legitimidad de su enfoque, 
que basan no solo en su novedad, sino, sobre 
todo, en la capacidad que demuestra para ampliar 
los debates orteguianos por derroteros poco o 
nada explorados. Es cierto que hay más contenido 
filosófico que político y puede que eso se deba a su 
interpretación de que la filosofía política de Ortega 
se justifica por sus posiciones filosóficas más que 
por sus posiciones e intereses políticos. Pero eso 
no agota ni refuta la opción alternativa que concede 
menos peso a esa vinculación.

Con todo, el libro, escrito “a cuatro manos”, 
mantiene una distancia crítica con el pensamiento 
político de Ortega al señalar sus claroscuros por 
su intento de fijar la renovación del liberalismo en 
un ideal casi antipluralista de la nación española, 
que haría muy difícil su conciliación con un proyecto 
europeo cosmopolita. Ahora bien, solo al reconocer 
estos claroscuros es posible valorar el pensamiento 
político de Ortega de una manera imparcial. La 
lucidez confrontada es una valiosa guía para ese 
viaje.


