EDICIONES

=] COMPLUTENSE

(GO

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Politicas

ISSN: 1131-558X

RESENAS

Jorge Brioso y Jesus M. Diaz Alvarez, La lucidez
confrontada. La filosofia politica de Ortega en contrapunto.
Madrid: Tecnos, 2024, 195 pp.

José Maria Rosales
Universidad de Malaga =

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.105643

Un reto y un descubrimiento. Apreciar la filosofia
politicade Ortegarequiere explorarlas muchasy muy
diversas contribuciones que la distinguen a lo largo
de su trayectoria. Van desde sus intervenciones en la
prensa como analista politico hasta sus reflexiones
de caracter académico sobre historia politica
y acontecimientos del presente, su indagacion
semantica de conceptos socio-politicos, su vision
sobre la batalla de las ideologias en la primera mitad
del siglo XX, y el andlisis de la produccion filosofico-
politica o politoldgica de su tiempo.

Rastrear cada una de esas vias lleva a descubrir
la riqueza de intereses que ilustran su perfil como
intelectual al tiempo que revelan su interés por
la politica. A diferencia de otros casos, en el suyo
ambas facetas resultaron ser indisociables, como
muestran, por ejemplo, su implicacion en los
debates sobre la primera guerra mundial, el rasgo
politizador de la generacion de 1914 en toda Europa
acentuado en Espafia por las causas y efectos de
su neutralidad; o su desempeio como diputado a
Cortes Constituyentes elegido en los comicios de
junio de 1931, durante un periodo breve pero de muy
significativa relevancia constitucional.

Los mas de cincuenta afos que comprende
su produccion intelectual contienen las claves
interpretativas de la biografia de una figura publica
comprometida con intereses en dos mundos apenas
conciliables entre si, cada uno de los cuales exigia
ademas una dedicacion plena. Por eso, hablar de su
filosofia politica o, mejor, de su pensamiento politico
invita a ensayar un acercamiento puede que poco
frecuente.

Para empezar, eso requiere sortear la repetida
busqueda de algun sistema, la extendida ‘mitologia’
que senalara Quentin Skinner que inducia a clasificar
la produccion filoséfica entre la que se juzgaba
sistematicay el resto, sobre el supuesto, tantas veces
indemostrado, de que lo segundo no alcanzaria la
calidad intelectual de la primera. En el estudio de
la obra de Ortega esa discusion ha sido un modo

Res Publica 28(3), 2025: 513-514

habitual de adentrarse en su pensamiento, aunque
no es el unico ni puede que sea el mas prometedor.

Ahorabien, que Ortega no tuviera la pretension de
elaborar una filosofia politica en sentido sistematico,
o de responder a cuestiones obligadas en los
manuales al uso y en cierto modo estandarizadas,
no hace menos valiosas las muchas contribuciones
de su pensamiento politico. Como en pocas otras
trayectorias coetaneas, se produjeron ademas en los
registros que lograban entonces la mayor publicidad
posible para el publico mas amplio imaginable:
desde los articulos de prensa que empieza a publicar
a primeros de siglo a trabajos académicos desde la
década siguiente, desde sus clases en la universidad
entre las décadas de 1910 y 1930 a sus cursos no
universitarios a partir de los anos 40, desde charlas
o conferencias publicas desde la década de 1910 a
los discursos parlamentarios de 1931.

Esas intervenciones publicas, que permiten
reconstruir su itinerario como intelectual politico, y
como politicointelectual, nodejanindiferente anadie.
Y no solo porque sus argumentos politicos cobraran
plena virtualidad como propuestas de reforma 'y, de
ahi, porque resulte necesario analizarlos de manera
diacrénica para evitar interpretaciones al margen
de los tiempos politicos y de la cadencia propia de
los debates filosoficos. No pueden dejar indiferente
porgue cabe presumir que quien espere mas materia
filosofica en una parte de sus trabajos politicos
se decepcionara, y quien espere mayor densidad
politica en una parte de sus trabajos filosoficos
podra considerarlos demasiado especulativos o de
un valor politico menor.

Desde ambas perspectivas se puede entrever la
fuerza de su impronta periodistica, mas temprana
que la filosofica, sobre el resto de su produccion. La
factura de intervencion argumentativa, que identifica
a buena parte de sus trabajos filosofico-politicos, es
la propia de los debates publicos. En ellos participa
con la doble aspiracion de crear opinion y de
cambiar las cosas. En lugar de textos desvinculados

513


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:almugali%40ucm.es?subject=
mailto:jmrosales%40uma.es?subject=

514

del pulso politico de su tiempo, es precisamente esa
condicion tanto tedrica como performativa la que
espera a quien explore su pensamiento politico.

En La lucidez confrontada. La filosofia politica de
Ortega en contrapunto Jorge Brioso y Jesus Diaz
Alvarez presentan esa condicion y su complejidad
al ponderar el alcance politico de una parte de su
producciénfilosoéfica. Lo hacen de un modo razonado
e imaginativo. Para cada uno de los seis capitulos
que componen el libro reconstruyen momentos o
factores representativos de la conversacion que
Ortega mantuvo con sus interlocutores. Recuperar
esas referencias de significado permite entender el
sentido filosofico-politico de sus obras, en concreto,
a qué cuestiones tedricas, asi como retos y
acontecimientos politicos trataban de dar respuesta.

Pero ese ejercicio de exégesis contextual,
necesario e insustituible, se amplia con
conversaciones imaginadas con autores con
quienes detectan afinidades intelectuales. En
algun caso llegan a ser afinidades electivas, con la
argumentacion de Richard Rorty sobre el significado
moral y politico de la contingencia, mientras que en
otro, por ejemplo Carl Schmitt sobre el horizonte de
la guerray de la paz en Europa, no lo son, sino que se
refieren a intereses intelectuales bastante dispares
pero defendidos en torno a problematicas similares.

El estudio se inicia con una “lectura filosoéfico
politica” de Meditaciones del Quijote, el libro
publicado en 1914 poco antes del estallido de la
primera guerra mundial. Se trata de un dificil pero
fructifero ejercicio arqueoldgico que rescata de
las reflexiones orteguianas, sobre la cultura y la
novela europeas, algunas implicaciones sobre
las contribuciones culturales y la responsabilidad
civilizatoria, y por tanto politica, de Espafa para
que el proyecto cosmopolita de Europa pueda
lograrse. Su ideal de una paz duradera, sustentado
en parte por un legado cultural y politico comun, lo
diferenciaria de Max Scheler por su defensa de la
propia supervivencia de Alemania como razon justa
para su papel en la guerra.

Ya en los primeros escritos de Ortega se
encuentran rasgos de su liberalismo, coherente con
su postura antinacionalista y con el alegato de la
autoafirmacion de Espafia como participante en el
necesario concierto europeo, del que llevaba anos
relegada a actriz secundaria. El capitulo segundo
ahonda en las reflexiones de Ortega sobre filosofia,
politicay guerra. El contrapunto lo representa la obra
de Carl Schmitt, razonablemente bien sintetizada en
las paginas que la cubren. El liberalismo de Ortega
cobra sentido como inspirador, una de sus fuentes,
del estado constitucional y, en esa medida, de los
valores que lo sustentany las instituciones que crea.
Como reconocen Brioso y Diaz Alvarez, reside ahi en
parte el componente conservador, de proteccion de
dicho legado, que caracteriza a su liberalismo.

La guerra sigue siendo el hilo conductor del
tercer capitulo, que conduce hasta la guerra civil
espanola. En concreto, analiza el contraste entre las
posiciones de Ortega, Gaos y Marias. Del primero,
su desencanto por las promesas no cumplidas de
la Segunda Republica, tras el triunfo de opciones
revolucionarias sobre las reformistas, que le llevaron
a especular sobre su continuidad con la segunda
guerra mundial. De Gaos, su militancia republicana

Rosales, J. M.,Res Publica 28(3), 2025: 513-514

que ejemplificaba la version tragica de las dos
Espafnas, sobre cuya prolongada agonia tendria
que sobrevivir Marias en las décadas siguientes. La
afinidad politica de éste ultimo con el liberalismo de
Ortega se presentaba bajo la forma de la defensa de
un orden internacional liberal.

Se cierra asi la primera parte del libro, sobre filosofia
y guerra, a la que sigue como enlace con la siguiente
un “interludio” fenomenolégico que no responde a
las relaciones entre Husserl y Ortega, sino que trata
de presentar unretrato selectivo de las posiciones de
Ortega en el contexto de los debates filosoficos de
su tiempo. La segunda parte, sobre lo que él llamaba
“nuevo liberalismo”, el auge de los totalitarismos y el
papel de la filosofia, se abre con un capitulo sobre la
significacion filosofica y politica de la contingencia.

En un primer momento la atencion se centra
en la obra de Antonio Rodriguez Huéscar, en su
vision filosofica de la contingencia y su continuidad
semantica con la critica orteguiana del racionalismo
y la exploracion de la finitud humana. En un segundo
momento amplian su estudio al comparar “la idea
de la contingencia en Huéscar-Ortega” con las
interpretaciones de Richard Rorty y John Gray. Con el
primero, la afinidad filosofica se revela por su critica
a la tradicion metafisica occidental. La afinidad
moral y politica con ambos se muestra en su critica
del determinismo historico, su defensa de la libertad
y, junto a eso, la adopcion de ideas o principios
liberales.

Las afinidades no ocultan sus diferentes visiones
del liberalismo, de su significacion moral y politica.
Tampoco ocultan que el trasfondo intelectual y
politico de Ortega es la convulsa primera mitad
del siglo XX, mientras que la produccion de Rorty
y de Gray, con intereses intelectuales diferentes,
tienen como trasfondo el debate sobre la defensa
de la democracia americana en el primer caso, y el
analisis critico del legado ilustrado en el segundo.
En ninguno de los dos se encuentran las reflexiones
sombrias de Ortega sobre el auge del comunismo y
del fascismo.

En la introduccion al libro defienden Jorge Brioso
y Jesus Diaz Alvarez la legitimidad de su enfoque,
que basan no solo en su novedad, sino, sobre
todo, en la capacidad que demuestra para ampliar
los debates orteguianos por derroteros poco o
nada explorados. Es cierto que hay mas contenido
filosofico que politico y puede que eso se deba a su
interpretacion de que la filosofia politica de Ortega
se justifica por sus posiciones filosoficas mas que
por sus posiciones e intereses politicos. Pero eso
no agota ni refuta la opcion alternativa que concede
menos peso a esa vinculacion.

Con todo, el libro, escrito “a cuatro manos”,
mantiene una distancia critica con el pensamiento
politico de Ortega al sefalar sus claroscuros por
su intento de fijar la renovacion del liberalismo en
un ideal casi antipluralista de la nacion espafola,
que haria muy dificil su conciliacidon con un proyecto
europeo cosmopolita. Ahora bien, solo al reconocer
estos claroscuros es posible valorar el pensamiento
politico de Ortega de una manera imparcial. La
lucidez confrontada es una valiosa guia para ese
viaje.



