EDICIONES

=] COMPLUTENSE

(GO

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Politicas
ISSN: 1131-558X

ENTREVISTA

El tiempo liminal en la politica del siglo XXI.
Estado, sentido comun, sociedad y comunidad*

Nicol A. Barria-Asenjo
Vicerrectoria Académica, Universidad de Los Lagos, Chile. =
Alvaro Garcia Linea

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.105642

Presentacion

El presente documento se construyo a partir de dos encuentros mantenidos con Alvaro Garcia Linera. Durante
estos encuentros se produjo un intercambio sobre diversas tematicas y perspectivas que ha trabajado,
investigado y construido el intelectual boliviano a lo largo de su trayectoria politica e intelectual. Desde el
amor, los afectos, la responsabilidad y el rol de los intelectuales, pasando por una mirada exploratoria y
critica hacia los conceptos fundamentales de sus postulados e ideas centrales desplegadas a lo largo de
su trayectoria. Un amplio abanico de informacion, contrastes y reflexiones se entregan al lector. Se tratan de
dialogos inéditos preparados inicialmente para el proyecto: Intellectuals in the 21st Century. Reconfiguring
Ideologies and Global Struggles Against the Elitization of Knowledge (Routledge, UK) un libro en el cual se
reunen cincuenta intelectuales de los cinco continentes pertenecientes a la “academia internacional”.
Buscando consolidar una nueva modalidad de acceso al saber y al conocimiento, la comunidad intelectual
se convoco para pensar criticamente en el estado de las Ciencias Sociales y las Humanidades hoy.

Como citar: Barria-Asenjo, N. A.; Garcia Linea A. (2025). El tiempo limina len la politica del siglo XXI. Estado,
sentido comun, sociedad y comunidad. Res Publica. Revista de Historia de las Ideas Politicas. 28(3), 503-511.

1- Nicol A. Barria-Asenjo: Inicio esta entrevista,
que nace en el marco del proyecto Intellectuals
in the 2i1st Century. Reconfiguring Ideologies and
Global Struggles Against the Elitization of Knowledge,
un proyecto que tiene como objetivo pensar
criticamente en los desafios y debates urgentes de
poner en el debate contemporaneo y se enfoca en
lo fundamental del trabajo de los intelectuales en
el siglo XXI. Quisiera comenzar por una pregunta
mas bien general pero importante de reflexionar:
Jcuales crees que son ahora los conceptos que se
han cristalizado con mayor potencia en los debates
politicos del siglo XXI?

Alvaro Garcia Linera: Lo primero es agradecerte
a ti por invitarme a este proyecto y la preocupacion
de tomar en cuenta y considerar algunas de mis
reflexiones. Creo que hay algunos conceptos
contenciosos que han adquirido universalidad en
los ultimos afnos debido a que han condensado las
tensiones del tiempo social. Pero, a la vez no hay
que olvidar que, por regiones y paises, en ciertos
momentos y debido a circunstancias especificas,

también han emergido otros conceptos que, local
y puntualmente, son mas relevantes a la hora de
anudar la conflictividad social. Entre los primeros
esta el que fusiona la dualidad igualdad-desigualdad.

Después de un largo reinado de las categorias de
“globalizacion” “libore comercio” y “desregulacion”,
el siglo XXI trajo consigo el agotamiento de esos
principios organizadores de las representaciones
dominantes del mundo. Esto permitié que otras
representaciones disputaran las maneras legitimas
de ver e interrogar el mundo. Una de ellas es la
articulacion conceptual de Igualdad/Desigualdad,
utilizada por los intelectuales —ya sea en sus
debates, documentos y/o en sus libros—, pero que
ademas ha trascendido ese ambito de elite y ha
tomado una dimension politica expansiva, una
irradiacion con pretensiones de sentido comun:
ya sea para reivindicar socialmente igualdad, para
denunciar desigualdad o, incluso, para demandar
mas desigualdad. Se puede decir que la actual
polarizacion global entre politicas progresistas-
izquierdistas y extremas derechas, cada cual con

* Financiacion: Esta entrevista es resultado de un programa de investigacion financiado por la Universidad de Los Lagos (Chile).
Forma parte del libro titulado: “Intellectuals in the 21st Century. Reconfiguring Ideologies and Global Struggles Against the Elitization
of Knowledge”. De publicacion en Routledge Studies in Social and Political Though, 2026. Dicho proyecto es una convocatoria
internacional que reunié a mas de 50 intelectuales contemporaneos de los 5 continentes, pertenecientes a diversas disciplinas,
areas de especializacion y enfoques tedricos-conceptuales. El proyecto fue liderado por Nicol A. Barria-Asenjo (Direccion de Inves-

tigacion, Universidad de Los Lagos, Chile)

Res Publica 28(3), 2025: 503-511

503


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:nicol.barriaasenjo99%40gmail.com?subject=

504

sus adherencias sociales, se articulan en torno a
esta disyuntiva. Se trata de una dualidad conceptual
moralmente ordenadora del sentido del mundo. Y
en muchos casos, socialmente movilizadora, tanto
en su polo igualitario, bajo la forma de ampliacion
de derechos y redistribucion de la riqueza; como
también en su polo opuesto, bajo la forma de furia
contra la igualdad y vehemente reafirmacion de los
antiguos desequilibrios de oportunidades y status.

Un segundo concepto universalizante en torno
al que se juega las actuales legitimaciones de las
formas de gobierno, es el de democracia.

Durante todo el periodo de predominio ideoldgico
del globalismo, la democracia vino asociada al libre
mercado y, con ello, su identificacion absoluta con
la democracia liberal. Con el declive creciente del
globalismosehainiciadoundesacopledelaidentidad
democracia/democracia liberal abriéndose una
pugna en torno a multiples resignificaciones de lo
democratico: democracia deliberativa; democracia
asambleistita; democracia como igualdad;
democracia compuesta; democracia iliberal, etc.

Si bien estos debates se dieron antes en el
ambito académico, en el siglo XXI son disputas
que atraviesan el campo politico y forman porte de
los conceptos contenciosos con los que se esta
dirimiendo las luchas sociales por la representacion
de los porvenires que habran de reemplazar el ocaso
del ciclo neoliberal.

Por otro lado, en la ultima década, el concepto
de crisis, bajo el denominativo de policrisis o crisis
multiple, también ha adquirido un uso generalizado
para referirse a las visibles fracturas de las
certidumbres del orden global que se impuso en
las ultimas cuatro décadas. De la crisis entendida
como un recodo circunstancial de un destino
imaginado previsible, inevitable y al alcance (la
famosa “oportunidad” de la ideologia de negocios
mainstream), hemos pasado a un uso de la crisis
como sinénimo de un derrumbe general de todo lo
conocido; de una ruptura ontoldgica del mundo; casi
como un abismo carente de promesa o salida alguna.
Las certezas imaginadas con la que las sociedades,
las empresas y las personas organizaban su
horizonte predictivo de vida, hoy son fragiles o han
desaparecido, dejando en el camino un sentimiento
de abatimiento y desilusion generalizada.

Estos son los tres conceptos de mayor relevancia
actual que se estan apoderando del espacio
cognitivo tanto en el debate intelectual, en el debate
politico como en la disputa del sentido comun de las
sociedades.

2- Nicol A. Barria-Asenjo: ;Crees que es posible
hoy hablar de una nueva forma de intervencion
politica desde la responsabilidad y el deber histoérico
que han tenido y tienen los intelectuales?

Alvaro GarciaLinera: Yo no hablariade unanueva
forma de intervencion, simplemente hablaria de una
complejizacion de las intervenciones intelectuales.
Es parte del proceso de especializacion creciente
del trabajo social.

En el plano de los mecanismos que permiten
irradiar ideas susceptibles de influir en la sociedad,
lo que vemos es una constante ampliacion de los
soportes tecnoloégicos que logran cumplir ese
propdsito. Antes podian usar una plaza o asamblea
para expresar sus puntos de vista o escribir un texto

Barria-Asenjo, N. A. Res Publica 28(3), 2025: 503-511

para comunicar sus opiniones. Luego, ademas de
la plaza y de un texto escrito, fue necesario la radio,
un nuevo soporte tecnoldgico de la comunicaciony,
luego, la television. Ahora, ademas de todo ello, es
imprescindible el soporte de las redes para llegar
a la sociedad. Y junto con las redes, acontece algo
que no habia sucedido antes. Se amplia al sujeto
intelectual capaz de produccion y comunicacion
de ideas. Antes unos escribian y hablaban, en tanto
que la mayoria recibia y seleccionaba la eficacia
de esas producciones intelectuales. Hoy, con los
smartphones todos han devenido en productores
e irradiadores de ideas, en intelectuales. Que la
calidad, veracidad y seriedad de esta produccion
intelectual sea discutible, es otro problema. Lo cierto
es que la produccidn intelectual, de cierta manera
se ha democratizado, aunque sus mecanismos de
contraste y validacion se hayan diluido.

En lo que se refiere a la relacion entre produccion
de conocimientos y compromiso publico esta no ha
variado sustancialmente en los ultimos siglos. Siguen
vigentes los tres modelos clasicos de intelectual. A)
los que producen conocimientos en su torre de marfil
sin preocuparse por su aplicabilidad o compromiso
con el presente. B) Los que se esfuerzan por validar
sus reflexiones en el presente acompanando a la
reflexion con el continuo compromiso politico. C)
Los que hacen de sus juicios de valor y prejuicios
rutinarios su modo de accidn intelectual. Lo nuevo
es que los primeros se han ampliado enormemente
debido a la profesionalizacion remunerada del
pensamiento de las universidades y fundaciones.
Igualmente, los ultimos, que antes irradiaban a un
entorno reducido de la familia o el circulo de amigos,
ahora con las redes, pueden expandir su radio de
llegada a miles o millones de personas.

Ahora bien, independientemente de todo ello, las
producciones intelectuales capaces de contribuir
efectivamente en la transformacion de las injusticias
del presente, requieren un modo de producciéon
de ideas afincado en tres principios cognitivos
que va mas alla de los soportes comunicaciones.
Comprension exhaustiva del presente para hallar
sus grietas, sus contradicciones reales y sus limites.
Buscar en esos limites las condiciones contenciosas
que habilitan las fuerzas y las condiciones de
posibilidad real de transformacion radical de
esos limites. Utilizar la potencia liberadora de ese
conocimiento, y el poder simbdlico de quien produce
ese conocimiento para irradiarlo socialmente.

3- Nicol A. Barria-Asenjo: El libro Forma Valor
y Forma Comunidad inicia con lo siguiente: “Era
de noche y parecia que todo estaba acabado”,
posteriormente sefalas “utilizaria cada atomo de la
llama de la vida salvada para reconstruir y alcanzar
nuestros suenos colectivos de un poder indigena”.

Esto, las experiencias vitales, las experiencias
biograficas, el compromiso politico, dialoga con
nuestros procesos de intelectualizacion y posterior
compromiso intelectual hacia el afuera. ;Coémo
piensas que ha devenido el didlogo entre tus
experiencias vitales y la produccion y construccion
de tus contribuciones intelectuales?

Alvaro Garcia Linera: Ese texto es como un
poema a la vida, es una reivindicacion de la llama
pura de la vida, como la unica potencia infinita capaz
de cambiar el mundo. La vida siempre esta acotada



Barria-Asenjo, N. A. Res Publica 28(3), 2025: 503-511

y toda vida carga en sus espaldas la herencia de las
condiciones de la vida que le han precedido y de
las condiciones de la vida que la rodean. Todo ello
se presenta como torretas, cercos, pozos, Cursos
de accion condicionantes de la potencia de la vida.
Toda vida siempre es un producto del mundo que
le antecede. Pero ella no es su continuidad. Si lo
fuera seria algo inerte, y ya no vida. La vida es por
sobre todo una gramatica potencial del por-venir;
unas posibilidades de articulacion infinitas, muchas
de ellas mas probables, mas alentadas y mas
condicionadas por esas torretas, esos cercos, esas
limitaciones previas que la condicionan; pero nunca
la agotan. Siempre hay una posibilidad de algo
distinto, siempre. La vida es la contingente huida de
lo inerte.

El orden gramatical de la vida le permite afrontar
contextos cambiantes del mundo heredado a partir
de la combinatoria de un numero finito de pautas
basicas. Y por lo general hay un acople entre
determinaciones externas y respuestas probables.
Hay un predominio conservador de las habilidades
gramaticales. Pero, para que esto se reactualice
continuamente en contextos externos cambiantes,
la gramatica de la vida esta obligada a disponer
de un espacio infinito, aunque acotado, de otros
probables cursos de accion. Y es ahi donde se
anidan los potenciales de otros mundos posibles
mas alla del acople conservador a lo existente.
Es el punto de fuga para la transformacion de las
propias condiciones existes heredadas. Esto es lo
que ha permitido a la vida su diversidad de formas;
a las personas, su individualidad singular y a las
sociedades su transformacion historica desde hace
mas de 200.000 anos atras. La “llama pura de la
vida” es la posibilidad realista de algo distinto a
lo existente. Puede haber un conglomerado de
determinaciones heredadas que conducen a las
personas a su adecuacion y reproduccion de esas
determinaciones; pero siempre en medio de todo
ello hay una, o muchas posibilidades, de otros
cursos de accion de lavida y de las sociedades. Solo
la muerte pone fin a esos otros infinitos probables.
Mientras no llegue la muerte, el infinito disruptivo es
una promesa, es una posibilidad.

El texto que tu recuerdas ahora, es una reflexion
sobre ese infinito probable que escapa de la
determinacion de las circunstancias hostiles. Es una
reflexion sobre la adversidad absoluta de un hombre
o de una persona encerrada, privada de todo vinculo
politico, controlado y vigilado meticulosamente en
sus acciones diarias; asediado en su comida, en su
lectura, en sus contactos, en sus relaciones, en sus
escritos, en lo que oye, en lo que habla, en lo que
escribe, en lo que camina, en lo que respira y, por lo
tanto, casi condenado materialmente a una muerte
lenta en las siguientes décadas. Casi condenado.
Pero que, pese a todos esos condicionamientos, se
aferra a la llama de la vida refulgente, a ese infinito
probable, capaz de reinventar todo desde la nada.
La posterior libertad, la reanudacion de las luchas,
la participacion en una revolucion y en parte de su
conduccion, seran, con el tiempo, la realizacion de
ese infinito potencial anidado en la “llama pura de
vida”.

La vida es una de esas fuerzas del universo que
tiene la capacidad de producir todo desde la nada,

505

de autotransformarse en lo opuesto a lo que las
circunstancias lo determinan. Y en la vida personal,
fue eso lo que pude atravesar en momentos en que
todo estaba perdido, en que todo estaba encerrado,
en que todo estaba expropiado, usurpado. En
cierta medida la condicionalidad de la carcel es la
metafora de la condicionalidad de los pueblos; por
lo general siempre condenados al adormecimiento,
a la dominacion, al marginamiento, al maltrato, al
ninguneo. Pero, en tanto son portadores de vida,
en algun momento especifico, en algun afo, en
algun siglo, hay un punto de escape y de quiebre,
hay un momento de reinvencion de su ser, de sus
posibilidades, por sobre todos los condicionamientos
que previamente lo habian condicionado.

Creo que la trayectoria de mi vida ha estado
marcada, de manera humilde, en pequena escala, de
esa vitalidad de la vida. Me ha tocado caerme varias
veces, literalmente casi ser arrojado a la nada, a la
insignificancia y, nuevamente, poder abrir y habilitar
posibilidades para crear un nuevo todo a partir de
la nada, con el unico apoyo de la vida, gracias a
no haber perdido la vida. Entonces, soy una de las
personas que reivindica la potencia infinita de la vida.
Solo la vida es potencia pura de lo distinto. Claro
que no es inmediato, requiere contextos, tiempo,
espacio lo que tu quieras; pero solo la vida tiene ese
poder generativo de infinitos cursos de accion si es
capaz de perseverar y hallar condiciones materiales
y asociativas que gatillen su potencialidad.

Las cosas por si mismas, inertes no son potencia
de nada. Podran oprimir, encerrar, bloquear, asfixiar,
pero solo reproducen lo que ya existe. No crean
algo nuevo. Solo la vida tiene la capacidad de
sobreponerse a lo inerte, por donde menos creemos
posible; la vida puede remontar y volver a introducir
nuevas posibilidades de accion radicalmente
diferentes del mundo de las cosas. Esa frase vista en
perspectiva histérica es una reivindicacion heroica
y, si tu quieres, ética, de la diminuta y sencilla gota
de la vida que es capaz de crear nuevos universos
colectivos. Unay otra vez.

4- Nicol A. Barria-Asenjo: Te agradezco
profundamente tu apertura a hablar y compartir
experiencias vitales y enlazarlas con construcciones
conceptuales 'y perspectivas filosoficas vy
existenciales, compartir esto en ese proyecto es
invaluable. Ahora, continuaremos con la siguiente
pregunta, y me gustaria indagar sobre lo que es
para ti la experiencia intelectual; es un concepto
que me parece interesante y que se repite en
diversas intervenciones que has realizado, en
diversas oportunidades has sefialado algunas
modalidades diversas en relacion con la experiencia
y la produccién de aquellos conocimientos que se
entienden por “intelectuales”, ¢ podrias contarme un
poco de que significa para ti y cuales piensas que
son las experiencias intelectuales mas necesarias
en nuestro tiempo?

Alvaro Garcia Linera: Lo intelectual para mi,
nunca ha significado un deseo de acumular titulos,
reconocimientos, grados, estatus, obsequios o
estabilidad laboral. Entiendo que para otros pueda
ser asiy no los critico. Lo respeto. Pero en mi caso, la
experiencia intelectual tiene otro sentido, ni superior
ni mejor que los anteriores, simplemente diferente.
Para mi la experiencia intelectual se presenta como



506

una desesperada obsesion por entender el presente
en sus limites, en sus desgarramientos, en sus
fisuras. Lamentablemente la realidad no se presenta
de manera transparente, tal como es, y, por ello, tiene
que ser objeto de conocimiento, de un proceso de
produccion de conocimiento de la realidad, de sus
limites y potencias reales anidadas en su interior que
permiten cambiar esa realidad. Entonces el trabajo
intelectual es una herramienta de conocimiento con
arreglo a fines, a objetivos claros.

Todo el esfuerzo pequefio, que he hecho a lo
largo de los cuarentay cinco anos que me preceden,
en lectura, investigacion y escribir, esta marcada por
esaobsesion. ;Qué caracteriza alarealidad? /Cuales
son sus limites, sus contradicciones y que sujetos
contingentes las condensan? ;Qué tendencias
reales estan abiertas en el presente para poder
revolucionarlo? ;Qué hay de fisurado o contencioso
en el presente para poder impulsar otro porvenir?
Porque solo conociendo profunda y objetivamente
esas contradicciones, esas imitaciones y los sujetos
contenciosos de esas contradicciones del presente,
se podra incidir en ellos para poder transformar lo
existente.

Y Ciertamente, responder acuciosamente a esas
preguntas no puede ser un ejercicio de retorica
sobresaltada, ni mucho menos una exegesis de
ortodoxia o exhibicion de deseos. Si la fuerza de
transformacion del presente esta en el presente
y en su historia, entonces tienes que esforzarte
con todas las herramientas del pensamiento
humano para develar la cualidad y los limites de ese
presente, tal como son, no tal como quisieras que
fueran. La realidad no es un ejemplo del concepto
ya preestablecido. Si lo fuera, la teoria habriamos
llegado al fin del conocimiento y la realidad ya no
tendria vida pues careceria de aleatoriedad. Y eso
no es pensamiento critico sino mera ideologia liberal
de fines del siglo XX.

Las teorias que heredamos, a lo sumo, brindan
elementos basicos primarios que luego la realidad
constantemente los amplia, los descarta o modifica.
En ello, la teoria se enriquece, pero, sobre todo,
emergen con toda su vitalidad los elementos
concretos que pueden apalancarse para transformar
la realidad.

La posibilidad material de transformacion de
las injusticias del presente, siempre emergen de
la realidad del presente. Y la comprension activa
de ello ha de apuntalar y ayudar a expandirse
esas tendencias. Solo en esas circunstancias, el
conocimiento critico del presente es un momento
mas del propio automovimiento de las tendencias
de la realidad.

Entonces, una parte de lafuerza del conocimiento,
siempre temporal, siempre circunstancial, siempre
provisional, va a radicar en la capacidad de incidir
efectivamente en las transformaciones de lo que
esta conociendo. Por ello es un conocimiento critico.
Evidentemente también se requieren mecanismos
de irradiacion de la *“verdad” producida. Los
conocimientos criticos requieren de mecanismos
de difusion que permitan la irradiacion y puesta
en practica de lo investigado; pero lo central ha
de depender de la propia naturaleza interna del
conocimiento, en cuanto comprension real de los
limites de lo existente.

Barria-Asenjo, N. A. Res Publica 28(3), 2025: 503-511

5- Nicol A. Barria-Asenjo: ;COomo pensar en
una modalidad de la comunidad indigena como
intelectual colectivo, pero enlazado a una comunidad
en didlogo con las diferentes colectividades
intelectuales de Latinoamérica?

Alvaro Garcia Linera: Lo que le sucede a la
comunidad indigena en general, es lo que le sucede
a cualquier clase subalterna en la modernidad, con
la diferencia que en el caso de las comunidades
indigenas la dominacion, los abusos, la explotacion
y la exclusion son muchisimo mas intensos, mas
brutales, abiertamente racializadas y arrastran un
sedimento de siglos de opresion. Se puede decir
que las clases populares indigenas del mundo,
condensan de manera amplificada todas las
opresiones y expropiaciones que las otras clases
y sectores sociales experimentan de manera
segmentada y desdoblada.

Por su profundidad histérica, la fuerza
emancipativa de la comunidad indigena, emerge de
una recuperacion, del recuerdo y de la proyeccion
universalizante, de una comunitarizacion expansiva
de la vida social. Aun en los fragmentos en los
que se presenta hoy la comunidad, las ansias
de transformacion social que recurrentemente
estallan bajo la forma de rebeliones, levantamientos
e insurrecciones, son actos propositivos de
comunalizacion irradiante de la organizacion de la
vida colectiva de todos, de indigenas y no indigenas,
del campo y la ciudad, que es también donde se
ha reconstruido formas comunales de ocupacion
espacial.

La comunidad indigena actual, mutilada y
oprimida, en su rutina diaria es una articulacion
defensiva en medio de un mar ascendente de
mercantilizacion de las relaciones sociales que la
rodean y la atraviesan. Pero la comunidad indigena,
urbanayrural,en estado colectivamente contencioso
continuamente reta a la sociedad a unificarse bajo
nuevas y expansivas formas comunales. En ese
sentido, la comunidad indigena rebelde es un tipo
de gramatica emancipativa de porvenir.

Lo relevante de esta su ubicacion historica es que,
alla donde ha participado en momentos de rebelion,
ha podido alcanzar logros colectivos en la medida
en que ha dialogado, entendido e incorporado
los saberes, las exceptivas, las necesidades y
las esperanzas de otro sector plebeyos de las
sociedades, es decir, en la medida en que se havisto
a si misma como universal. Su fuerza revolucionaria
no esta en su localismo defensivo, cada vez mas
reducido. Esta en su capacidad de interpelar y
movilizar a otros sectores sociales tras objetivos
comunes compartidos. Esto hace de la comunidad
indigena, alli donde tiene un peso demografico
importante, una fuerza imprescindible de la
emancipacion social.

Unaexperiencia exitosa de lacomunidad indigena
como un universal articulador de lo social es la que
se ha dado en Bolivia en las ultimas dos décadas.
Ha sido exitosa no porque se ha encerrado y se ha
autoflagelado en los dolores de la secular opresion,
sino porque ha sido capaz de sublevarse dialogando
y unificando en torno a si a las expectativas de lo
no-indigena, de lo urbano popular, de los obreros,
de los vecinos, y los intelectuales. Y cuando ha
hecho eso, lo indigena se ha vuelto un contencioso



Barria-Asenjo, N. A. Res Publica 28(3), 2025: 503-511

universal y, en ese momento, su subalternidad ha
sido revocada por un empoderamiento que le ha
llevado a transformar las estructuras sociales y
estatales. Cuando el indigena se ve a simismo como
minoria, como objeto de cuidado, como mero retrato
de reconocimiento cultural folclérico, se mutila a
si mismo y, en ello, solo satisface los sentimientos
caritativos de organismos no-gubernamentales.
Pero cuando lo indigena indigeniza el mundo,
cuando indigeniza la sociedad, entonces deviene
en clase universal. Indeginizar no es imponer a los
demas su modo de vida; es ser capaz de organizar
satisfactoriamente el mundo del resto de la sociedad
en torno a la organizacion indigena comunal del
mundo. Y al hacerlo, la propia comunidad indigena
revoluciona su localismo y se proyecta como una
comunidad superior, universalizable.

La emancipacion indigena en cualquier parte del
mundo, y de América latina, solo es posible con esa
voluntad universalista. Pero en general eso es lo que
sucede con cualquier sector subalterno con fuerza
historica para liderizar al resto de los subalternos.
Puede ser el movimiento obrero, el movimiento de
mujeres, de los barrios populares, de los migrantes,
etc. El poder ser clase universal ha de significa
para el sector que pretende liderizar a la sociedad,
no solo luchar y acompahfar las luchas de las otras
clases subalternas sino, a la vez, diluir parte de
sus intereses corporativos para tomar en cuenta a
los otros sectores populares, pero articulandolos
en torno a un nucleo duro del sector que asume el
liderazgo.

Ahora, el liderazgo indigena esto es mas facil
en sociedades de una alta densidad demografica
indigena. Sin embargo, existen ejemplos que no
basta una mayoria demografica para hacer de
un sector socialmente dirigente. Hay minorias
demograficas que pueden devenir universales
mediante procesos de articulacion politica. La clase
obrera asalariad en en el siglo XX es un ejemplo de
minoria demografica devenida circunstancialmente
en mayoria politica de los subalternos, lo que dio
lugar a que sectores populares que no eran obreros,
se vieron a si mismos como parte de la clase obrera.
La demografia es también un producto politico.

6- Nicol A. Barria-Asenjo: En entrevistas
realizadas durante el 2000, te refieres a ti mismo
como “unacriaturadeesaépoca”, refiriendoteaquetu
deseo politicoy compromiso con las luchas sociales,
precisamente surge en un contexto politizado y con
ascenso de luchas sociales. ;Como piensas ahora
que tu trayectoria politica y tu inclinacion hacia las
luchas sociales se ha sostenido?

Es evidente que detras de tu trayectoria hay una
contribucion a la historia de las ideas del siglo XXI, en
tanto constructor de diversas aristas fundamentales
para pensar los dilemas socio-politicos del hoy: ¢ hay
elementos diferentes que podrias reflexionar ahora,
en una mirada en retrospectiva, desde tus inicios
hasta la actualidad?

Alvaro Garcia Linera: Yo creo que todas las
personas somos criaturas de una época, de la
fuerza y los limites de un tiempo historico: de sus
determinaciones, de sus potencialidades, de sus
problemas y angustias que se imprimen en la piel
de las personas desde que nacen. Solo que algunas
personas deciden olvidar las circunstancias fortuitas

507

que les dieron nacimiento, asumiéndolas como
naturales ante las cuales solo hay que rendirse. Son
los que viven la vida como un canto a la impotencia
humana. Hay otras personas que asumen su
existencia como compromiso con su tiempo, ya
sea para consagrar deliberadamente los limites de
la época (los conservadores), o0 ya sea para asumir
sus potencialidades latentes como punto de apoyo
de un porvenir diferente (los revolucionarios). Yo me
inscribo en este ultimo grupo.

Soy hijo de un tiempo de transicion entre el
coletazo final de las grandes luchas sociales a escala
global y su derrota histérica que abrira el largo ciclo
neoliberal de los siguientes 20 afos. De adolescente
pude presenciar el cierre de las luchas de liberacion
nacional en el mundo, de las luchas revolucionaras
en el continente y las épicas movilizaciones obreras
en mi pais. Pero también presencié la caida del
muro de Berlin, la derrota del movimiento obrero y
como es que la izquierda perdio la iniciativa frente al
ascenso liberal. Vivir muy joven este tiempo liminal
me permitid no quedar anclado en la nostalgia del
“socialismo real” ni envolverme en un luto perpetuo
por la desaparicion del viejo movimiento obrero. Pero
alavez, tampoco quedar obnubilado por las victorias
conservadoras como si trataran del fin de la historia.
Haber sido arropado por el transito histérico, por la
liminalidad del tiempo, me permitio ver la fragilidad
de cualquier mundo, me otorgo la capacidad de
navegar en la incertidumbre y de saber hallar alli, los
principios generativos del porvenir.

El haber sido una persona que madura en pleno
transito de una fase histérica del capitalismo a otra
me permitié recoger, a mi modo, la herencia de
las luchas pasadas, los limites que las orillaron a
la derrota, asi como las miserias y los limites de lo
que estaba comenzando a construirse del lado del
globalismoy el libre mercado.

Esto me facilitdé tener una mirada con mas
perspectiva historica, menos fatalista, atento a
la excepcionalidad histérica por encima de la
regularidad. Cuando uno nace en tiempos en los
que ya existe un orden social regular consolidado, le
parece que eso que hoy existe, siempre ha existido
y va a existir hasta el infinito. Por su parte, quienes
viven su madurez en los momentos mas densos de
las luchas fracasadas, van a arrastrar la angustia
de la derrota como una especie de encarnacion
del espiritu tragico, desdichado, de la historia. En
cambio, la persona que vio en su juventud el tiempo
liminal en el que todos los horizontes predictivos
se derrumban, y puede sobrevivir politicamente
a ello, puede ver la realidad de la derrota con mas
desapego vy la realidad del mundo que triunfa en su
fragilidad.

Todo esto alimento en mi personalidad una
certeza en el cambio social, en la evidencia de
la transitoriedad de las creencias dominantes
pues, habia visto con mis 0jos, que asi sucedia,
aunque, eventualmente en ese momento, la fuerza
reaccionaria haya sido la que haya triunfado.
También, alimento un apasionamiento por la légica
de lo que podemos denominar el “punto de apoyo
de Arquimedes” al cual ejercer presion para mover
el resto de la estructura social. Y, por supuesto, una
sensibilidad para desplazarme por los aleatorios



508

flujos sociales moleculares que poseen potencial
para articular sujetos sociales contenciosos.

Creo que todo ello me permitid, por ejemplo,
comprender las pulsiones subterraneas del
emergente movimiento indigena y su fuerza
revolucionaria, anteriormente invisibilizadas por las
izquierdas politicas e intelectuales tradicionales. El
reencuentro con toda la obra tardia de Marx centrada
en la comunidad, alenté y reforzd esta mi ruta
intelectual y politica. Igualmente, la experiencia de la
finitud de los sistemas de creencias prevalecientes,
me ayudo a percibir de manera adelantada el declive
de la ideologia neoliberal como modo eficiente de
garantizar la cohesion social. La importancia de
entenderelmomentoliminal deltiempo histérico para
disputar ahi, con frenéticos esfuerzos, la formacion
de un nuevo horizonte predictivo unificador, etc.,
fueron mis maneras de asumirme como una criatura
activa del mi tiempo.

Lo curioso es que hoy, la que generacion que
tiene de 15, 20 o 30 afos, esta en un momento
histérico parecido, pues vivimos otro tiempo liminal,
o la prolongacion accidentada del que fue abierto
en la primera década del siglo XXI. Y eso tiene
una virtud que podria ser explotada en su vitalidad
transformadora. Ciertamente hay que vencer la
desazoén inicial, el desasosiego que provoca el
derrumbe de las certidumbres que nos precedieron.
Pero solo en momentos como estos, la sociedad se
muestra al fin en su cualidad inmediata de autentico
producto humano.

7- Nicol A. Barria-Asenjo: Algunos pensadores
proponen que es el amor una de las modalidades
de acceder a una verdad revolucionaria, ¢cual crees
que es la relacion entre el amor y la revolucion?

Alvaro Garcia Linera: No soy un estudioso
de las motivaciones subjetivas del compromiso
revolucionario. De manera intuitiva, creo que los
factores son muy diversos. Por lo que me ha tocado
ver en el caso de las luchas sociales y la trama
emotiva que la impulsa, he identificado varios
motivos gatilladores. Uno de esos elementos ha
sido el quiebre moral a las tolerancias regulares con
los que los subalternos se vinculan con las clases
dominantes.

Por lo general, estas tolerancias morales son
muy elasticas, y siempre tienen como contraparte
apaciguadora un calculo colectivo del tiempo y
esfuerzo que la gente habra de desplegar para
obtener el resultado deseado. Pero hay un momento,
siempre excepcional en la vida de cada sociedad,
en que esas tolerancias se quiebran, en que las
personas dicen “no, esto ya se paso de laraya”, “esto
es intolerable”. Es el tiempo en que en el sistema
cognitivo de las personas las injusticias recurrentes
se vuelven insoportables, se presentan como un
agravio moralmente movilizador. Y a partir de ese
momento por encima del calculo de la eficacia del
tiempo entregado en la movilizacion, lo que importa
es la recomposicion del sustrato mas profundo del
orden moral del mundo con el que las personas
estan dispuestas a prever su vida individual, familiar
y colectiva. Son los momentos de catarsis social, de
un despliegue de generosidad colectiva, de entrega
dispendiosa de esfuerzo hacia los demas que se han
hermanado en el agravio.

Barria-Asenjo, N. A. Res Publica 28(3), 2025: 503-511

Lo relevante de estos momentos de epifania
colectiva es que cuando viene de los sectores
populares mas oprimidos, siempre viene envuelto en
el ropaje de la igualdad, en la creencia irreductible
de la igualdad humana. Tengo en mente la frase
de uno de los lideres indigenas en Bolivia que, a la
hora de explicar la causa de su rebelion, le dice a la
periodista que le entrevista que él lucha “para que
mi hija no sea tu empleada”. En esa potente frase
se resume una época histdrica y un sujeto social
que interpela a toda la sociedad desde la igualdad
absoluta: “Soy tu igual”, “hablemos y actuemos como
iguales™. Y por ello, cuando las calles se desbordan
de pueblo, cuando miles o millones de personas
plebeyas ocupan plazas y asambleas para hacerse
oir y organizar de otra manera la vida en comun,
llevan dentro una carga jubilosa y festiva. No hay
venganza ni odio en sudemanda, Hay la apabulladora
simpleza de gozosa igualdad. Es como si un amor
filial extendido se apoderara del alma social.

Perotambién hay otras formas de accion colectiva
diametralmente diferentes. La de los igualados, la
de los que pierden sus privilegios y para quienes
el orden naturalizado del mundo que consagraba
ese privilegio se ha desquiciado. Se trata, segun
los casos, de clases medias tradicionales, o clases
altas afectadas por las politicas de igualdad. Cuando
se movilizan, lo hacen contra la igualdad. Y en ello,
destilan resentimiento, odio visceral en contra los
que han osado poner en duda sus prerrogativas
exclusivas. Buscan venganza, apelaran a castigos
ejemplarizadores para que los igualados nunca
mas intenten repetir la osadia de igualarse con
ellos. La furia y el castigo es lo que se apodera de
sus pensamiento y acciones. Es lo que sucedid en
Bolivia con el golpe de estado del 2019 contra el
empoderamiento indigena, y que los llevo a quemar
sedes sindicales, flagelar a dirigentes indigenas,
saquear casas de lideres populares, expulsar a
mujeres campesinas de las ciudades. Es lo que
sucede hoy con Bolsonaro, Trump, Milei y toda esta
oleada conservadora global contra los pobres, los
migrantes, las mujeres, los sindicalistas, los jovenes,
etc.

En lo que se refiere a los compromisos de la
militancia politica, igualmente creo que hay varios
factores que entran en juego en las fuerzas subjetivas
que impulsan y mantienen a un militante a lo largo
del tiempo. La mas comun, es la del calculo racional
en la que la militancia es asumida como la apuesta
racional por un cargo laboral, una carrera profesional
y reconocimientos. La mayor parte de lalucha politica
se mueve en este ambiente y es un dato insoslayable
de la realidad. Pero la militancia que me interesa es
la que esta fundada en compromisos morales o
histéricos y que, en el caso de la izquierda, lleva a
que sus militantes vivan la mayor parte de su tiempo
enladerrotay marginalidad. Ellos son los verdaderos
constructores de las plataformas sobre las que
luego, tras triunfos politicos o acuerdos, se podra
desplegar la otra militancia para los advenedizos.

Y ciertamente en esos militantes fundadores,
uno de esos elementos aglutinantes es el amor. Sin
animo de romantizar la militancia, hay una dimension
amorosa en esa militancia fundada en causas.
Un amor entendido como la realizacion de uno en
otros que van mas alla de la pareja amada o de la



Barria-Asenjo, N. A. Res Publica 28(3), 2025: 503-511

hija querida. El ser amado en el cual realizar el gasto
de vida es un otro extendido a toda la sociedad. Si
el amor es la capacidad de ser uno en el otro, el
militante realiza su naturaleza individual existiendo
en los demas, con los demas, por los demas. Y
el rostro hermoso de ese otro es el rostro de una
marcha popular, de una asamblea obrera, de una
insurreccion festiva.

8- Nicol A. Barria-Asenjo: “Nadie puede estar
fuera de la revolucion,” postulas como uno de
tus acercamientos para anudar la revolucion y la
importancia de la reivindicacion del movimiento
indigena y de la produccion tedrica desde una
posicion indigena. Como pensar hoy, en un momento
profundamente marcado de crisis politicas y de
ascenso de los discursos de extrema derecha, en la
continuacion

Alvaro Garcia Linera: Los procesos
revolucionarios son una excepcionalidad en la
historia de la sociedad. El 98% de la historia de los
paises son tiempos de estabilidad y de dominacion
legitima atravesada de episodios de malestar
y protesta encausables. En esos periodos de
conflictividad regulada, florecen todos los prejuicios
sobre la desaparicion de los “barbaros tiempos de
revolucion”, ahora eclipsados por la racionalidad de
la modernidad.

Pero las acciones humanas no pueden ser
representados por algoritmos que predicen todos
sus comportamientos. Siempre existen espacios
de cursos aleatorios de la accion en los que la
regularidad de la dominacion es débil, colapsa y
brotan otras potencialidades no prescritas. Es la
cualidad gramatical de la vida social. Y es alli, desde
los intersticios de la dominacién, que brotan otros
cursos de accion colectiva, solidaridades que se
sobreponen al calculo personal y se irradian como
virus al resto de la sociedad subalterna. En toda
sociedad, siempre hay una fisura en el aparato de
la dominacion absoluta y del control social. Y eso
es lo que hemos visto emerger en todo el mundo en
las ultimas dos décadas, primero con el declive del
globalismo neoliberal, la crisis econdémica del 2008,
el neoproteccionismo de grandes potencias y, en
medio de ello, sublevaciones, estallidos, gigantescas
movilizaciones, tanto en paises del norte como
del sur. Cuando uno ve la sociedad en perspectiva
historica se encuentran recurrentemente con estas
fisuras, con estos desgastes de los sistemas de
dominacion y, con ello, de malestar, protestas y
levantamientos populares. Ninguna sociedad del
mundo es inmune al agotamiento de su régimen
economico y sistema de creencias. Pueden tardar
una, dos o tres generaciones en darse, pero es
inevitable que llegue.

Si a ello, se suma un previo trabajo molecular
de organizacion politica capaz de detectar
fehacientemente las pulsiones intimas de lo
populary, llegado el momento liminal, de articularlas
como horizonte movilizador factible, creible, etc.,
entonces estamos ante momentos potencialmente
revolucionarios que abren la historia.

De hecho, los militantes revolucionarios trabajan
toda suvida ala esperade ese momentoy aveces, la
vida no les alcanzay le toca a la generacion siguiente
llegar y afrontar ese momento con la seguridad de

509

que el capitalismo no es el absoluto y el “fin de la
historia”, tiene un fin.

Pero también, el tiempo del derrumbe de las
grandes narrativas sociales que adhierenlatolerancia
moral de los gobernados a los gobernantes,
pueden dar lugar a grandes retrocesos sociales
que reconstruyen de manera reaccionaria el orden
social. Es la contracara inevitable de todo momento
de transicion histérica liminal: potencialmente
revolucionario; potencialmente reaccionario. Solo
la lucha abierta, por oleadas y expansiva de grupos
sociales, de ideas y liderazgos que sintiesen el
espiritu del tiempo, dirima cual de esas dos opciones
se impondra.

Es lo que viene pasando en los ultimos tiempos
en el mundo entero y bajo distintas maneras. Es
parte de ello el surgimiento de los progresismos
latinoamericanos y europeos de los ultimos 10 afios,
en algunos casos marcados por sublevamientos e
insurrecciones, en otros por temblores sociales que
han re-acomodado a la sociedad. El despuntar de
las extremas derechas autoritarias movilizadas es
también la comprobacion de este tiempo historico
de transicion y de que las caracteristicas del nuevo
ciclo de regularidad, que habra de durar otros 30
0 40 anos, aun esta en disputa, no esta definido y
revolucion y contra revolucion seguiran danzando
vertiginosamente. Por tanto, aun atravesaremos un
largo periodo de oleadas de victorias progresistas
O reaccionarias, pero temporales. Igualmente, de
derrotas temporales de todas ellas. El actual tiempo
liminal no se cerrara pronto y aun presenciaremos
epopeyas sublimes de generosidad plebeya y
monstruosidades aun mas aterradoras que las que
ya hemos visto hasta ahora.

En estas circunstancias de incertidumbre
estructural del mundo, el campo de posibles
porvenires se amplia para todos los lados porque,
a la par del envejecimiento de los viejos horizontes
predictivos, la gente intermitentemente se siente
dispuesta a revocar sus creencias de organizacion
de la vida en comun. Y si en esos momentos, las
izquierdas no se atreven a tomar acciones que
resuelvan de fondo los problemas fundamentales
que le angustia a la gente, ya sea en economia, en
educacion, en inseguridad, etc., esta renunciando a
liderizar esa voluntad excepcional de los sectores
populares a adoptar un nuevo sistema de creencias
movilizadoras. Y, al abdicar de su lugar en la historia,
alimentando una frustracion colectiva y desafeccion
hacia los horizontes de mayor igualdad. Luego no
hay que sorprenderse de que esos mismos sectores
populares frustrados se inclinen hacia propuestas
reaccionariasyautoritarias. La presencia ascendente
de proyectos de igualdad en el escenario politico, son
una expresion del agotamiento de los mecanismos
regulares de dominacion.

El surgimiento de las extremas derechas son
la expresion de un fracaso de las izquierdas para
responder a las expectativas de transformacion
social. Nuevas izquierdas y derechas autoritarias
son la comprobacion de una falla estructural en la
arquitectura tradicional de la dominacion de una
sociedad.

Es lo que vengo trabajando bajo el concepto de
“Tiempo Liminal”. El tiempo liminal es un tiempo
de transicion entre un ciclo de acumulacion



510

economica y otro con su correlato de transicion
de una forma de legitimacion a otra. Y en ese
intermedio, se desatan las potencialidades de
todas las posibilidades imaginables. Desde
revoluciones a contrarrevoluciones; desde revueltas
hasta colapsos; desde crisis econdmicas hasta
implosiones estatales.

Este desgarramiento del tiempo social toma
muchas formas, desde el estupor, el vacio, la carencia
de sentido de la sociedad, la pérdida del horizonte
predictivo, el desanimo, el agobio, la desafeccion,
la frustracion generalizada, los arrebatos de odio
colectivo, las experiencias de sublimes catarsis
sociales, etc. Son maneras intersubjetivas de asumir
la pardlisis de tiempo historico; de algo que se
acaba sin sustituto, arrojando a las personas a la
experiencia de un presente sin fin ni promesa. Todo
ello intermitentemente interrumpido por feroces
adhesiones a soluciones temporales que, de no
prosperar, dan lugar a desanimos y desapegos que
vuelven a ser sacudidos por nuevos entusiasmos
hacia propuestas totalmente contrarias a las que
abrazaron antes, e igualmente evanescentes.

Pero esa incertidumbre no puede ser duradera;
agotan emocionalmente a las sociedades que,
después de un tiempo, reclaman una certidumbre
de época a la que asirse con todas sus fuerzas. La
que sea. Pero certidumbre al fin.

El tiempo liminal es un fascinante laboratorio de
crispacion social, pero en el que uno tiene que tener
el suficiente aplomo histérico como para atravesar
sus valles, sus profundos valles y precipicios luego
interrumpidos por cumbres fracturadas que no
parecen tener fin. Si la estabilidad social, el 98 % del
tiempo historico, se puede marcar como una linea
confluctuacionesdiscretas, laépocaliminal seriauna
linea de abruptas oscilaciones que van desde altas
cumbres a precipicios insondables en los estados
de animo y afecciones colectivas. Los abatimientos
son propios de los tiempos liminales. Un tiempo
heroico, siempre ascendente, con una bandera roja
mirando hacia el porvenir, no existe. Lo que aqui
importa es si uno tiene la fuerza y perseverancia para
atravesar cada uno de esos precipicios con el mismo
entusiasmo que cuando rozo la cumbre, hasta llegar
a un punto estable y sélido.

¢;Como se desenvolveran las luchas ahi dentro?
;Como actuaran los sujetos sociales? ;Como
se desarrollara la actividad intelectual? Esos son
temas contingentes que no estan predefinidos
y pueden tomar cursos de los mas asombrosos.
Gramsci se referia a esto como el interregno en el
que surgen monstruos de todo tipo y siempre puede
existir una cosa mas monstruosa que la anterior.
Gramsci imaginaba el interregno como el transito
al socialismo. Hoy, sabemos que el interregno no
tiene un transito establecido hacia ninguna parte
en especial. Lo mas probable, una nueva forma
de acumulacion y legitimacion en el capitalismo.
Pero también estan abiertas las posibilidades de
una restauracion rabiosa del viejo orden. O de una
revolucion. O quien sabe que otras cosas mas.

Este tiempo liminal es el momento en que todo
lo pensado, todo lo dicho y escrito, puede tener
efecto social practico, dependiendo de como se
haga, desde donde se lo haga y la habilidad que se
tenga para empalmar con los marcos de resonancia

Barria-Asenjo, N. A. Res Publica 28(3), 2025: 503-511

contenciosos y activos de las clases populares, con
sus angustias vitales y propensiones colectivas. Si
hay un ensamble exitoso, la predisposicion socialy la
aperturacognitiva podranreforzarlastendenciasmas
emancipativas, igualitarias y solidarias despertadas
por la crisis de dominacion. Pero también puede dar
lugar a degradaciones sociales insospechadas. Solo
en estos momentos excepcionales las ides pueden
devenir fuerza social transformadora, aunque el éxito
también dependera de toda la paciente labor previa
de irradiacion y convencimiento molecular que se
haya podido realizar durante décadas previas.

Eltiempoliminal,esuntiempoenelcualno puedes
mirar mucho mas que dos pasos. Todo esta por
hacerse, nada es seguro, ni lo que se esta haciendo
ese momento. Todo es provisional. Es necesario
estar preparado para tiempos de victorias y tiempos
de derrotas simultaneamente comprimidas en un
espacio pequeno de tiempo. La clave es intentar
convertir cada victoria en una nueva victoria para que
sea duradera. Detenerse es ya retroceder.

Después de atravesar estos momentos creativos
de porvenir y que llegue el tiempo de estabilizacion,
uno podra escribir los papers mas sofisticados,
hermosos y perfectos del planeta y otros podran
redactar veinte tomos de reflexion politica, pero
ninguno sera influyente como para convertirse en
fuerza social movilizadora, tal como pudo haber
sido en el tiempo liminal. Pasado ese tiempo, los
esquemas cognitivos en disputa nuevamente ya
van a estar solidificados por los siguientes veinte
o treinta afnos. Parafraseando a Fanon, hay vivir el
tiempo liminal con el mismo apremio que tiene el
condenado a muerte por la llama pura de la vida.
Es la unica manera de reforzar sus potencialidades
revolucionarias.

9- Nicol A. Barria-Asenjo: podrias hablarme de
los limites que hay en la violencia al intentar pensarla
en la violencia revolucionaria.

Alvaro Garcia Linera: La experiencia que tengo
de lo popular, o, de la experiencia popular de la
violencia, es que ella siempre ha sido defensiva.
No tengo en mente un ejercicio de la violencia
popular, real, como acto premeditadamente de
ofensiva para dafar o imponerse a otro. En Bolivia,
en los afios 2000-2008, se dieron varios momentos
insurreccionales y el ejercicio colectivo de la
violencia, tuvo tres caracteristicas. La primera es que
fue defensiva ante la creencia cierta de un riesgo
de muerte por la presencia de tropas armadas
del ejército, que comenzaron a ocupar barrios
populares y comunidades disparando a la gente.
Su objetivo, protegerse de una agresion, defender
su derecho a luchas por un derecho, amparar la
vida en riesgo inminente. La segunda, que es una
violencia colectivamente asumida como una tarea
mas de su vida en comun; una actividad ejercida
por todos los miembros de la comunidad, del barrio,
de la familia. Mayores, jovenes, mujeres, nifos. No
hay una especializacion de la violencia, sino una
comunitarizacion de la misma, con una debatida
division del trabajo: los jovenes, hombres y mujeres,
en la parte mas riesgosa; los mayores en la obtencion
de insumos para las barricadas, los alimentos
compartidos, etc. Los nifos como mensajeros o a
buen resguardo. En momentos todos participes a la
vez.Y elliderazgo, es una eventualidad circunstancial



Barria-Asenjo, N. A. Res Publica 28(3), 2025: 503-511

y temporal, dependiendo las habilidades requeridas
para tal o cual tarea colectiva.

Las “armas” son los insumos cotidianos que cada
familia posee a la mano: un palo, piedras, cuchillos,
dinamita del trabajo minero, armas viejas, etc. Lo mas
importante, la asociatividad para tomar decisiones,
para levantar barricadas, para bloquear carreteras,
para cavar zanjas, para cuidar a los agredidos, para
juntar comida, etc.

Esta es la forma plebeya y revolucionaria de la
violencia popular: defensiva, expansiva, comunitaria.
Aun en los momentos de iniciativa histérica de los
sectores populares en torno a un derecho asumido o
aunainiciativasocial, laviolencia es para preservar su
derecho a luchar, proponer, actuar o vivir. Y siempre
como respuesta a una agresion previa, que es como
el gatillador moral de la asociatividad belicosa. La
violencia popular, aparte de defensiva, siempre es
desmonopolizadora del ejercicio de la violencia. Es
una forma de comunidad en accion.

En el curso de los acontecimientos, eso puede
dar lugar a formas mas ofensivas, como ocupar
instalaciones, desconocer la autoridad gubernativa,
paraliza el transporte, etc. Pero depende de la
torpeza de las fuerzas estatales lanzadas a ampliar
la agresion. Lo revolucionario de todo ello no es
una declaracion de intenciones, la adhesion a un
programa partidario o la cualidad retorica de los
lideres. Es la desmonopolizacion de un bien comun,
a saber, la defensa de la vida colectiva. Y eso es un
hecho practico y colectivo.

La violencia asumida solamente por elites
politicas, por muy heroicas y nobles que estas
puedan ser, no tienen la fuerza de transformar
revolucionariamente las sociedades. Podran
desplazar a las elites gubernamentales por unas mas
sensibles a los sectores populares, pero no tiene la
capacidad de revocar ni el monopolio de la violencia,
ni el monopolio de la defensa de la sociedad, ni la
pasividad social que alimenta esos monopolios. Si
hemos de tomar el protagonismo de la sociedad
como medida de la democratizacion del mundo,
esta no puede ser mas que una experiencia ejercida
por el mayor niumero de personas que componen
esa region, esa localidad, esa sociedad.

No es posible decir que el camino de la violencia
revolucionaria es un camino inevitable de la
transformacion social. Ha de depender del curso
de la accion colectiva, de las agresiones ejercidas
por los sectores dominantes, de la disponibilidad
social a defender lo que consideran imprescindible

511

para vivir en comun, etc. Por ello no puede haber
una toma de posicion previa, principista, del uso de
la violencia. Esa es una actitud doctrinaria que se
coloca por encima del curso de la realidad y que, por
tanto, considera a las clases populares como meros
artefactos pasivos de la historia. Por el contrario,
si asumimos a la sociedad como los sujetos de su
propia historia, entonces ahi ya las cosas cambian
radicalmente en cuanto a la postura en torno a la
necesidad de la violencia revolucionaria. En términos
estrictos es una eventualidad de la historia.

10- Nicol A. Barria-Asenjo: Para concluir, me
gustaria pedirte que dejes algunas palabras a los
lectores de este libro, un libro que se ha gestado
desde un deseo genuino de colaboracion intelectual
multidisciplinaria e internacional, ¢cual seria el
mensaje a las generaciones posteriores que llegaran
a este documento?

Alvaro Garcia Linera: Mi Unica recomendacion a
los jovenes lectores y militantes es comprometerse
irreductiblemente con su tiempo y con su
transformacion democratizadora. No hay nada
mas profundamente vital que comprometerse con
el tiempo, esto es asumir su transitoriedad hacia
algo mejor que lo que les tocando vivir. Y no hay
nada mas profundamente humano que eso mejor
que esta anidado en los intersticios del presente,
sea la cualidad comunal expansiva, universal que
precisamente caracteriza a la especie humana como
humilde miembro de la naturaleza.

Creo que estostiempos, estadécadaen particular
es absolutamente propicia para ir al encuentro con
la reverberacion ignea de la historia. Hoy, cuando
todas las certezas se reblandeceny el horizonte esta
extraviado, es cuando es posible producir uno nuevo.
Una vez que se cierre este tiempo historico liminal
cargado de incertidumbre, lo que uno va a encontrar
es una realidad relativamente impermeable,
absolutamente resiliente a procesos de cambios y
de transformacion radical. Hoy todo es poroso, hasta
nuestras propias creencias estan atravesadas por
huecos. La central es perseverar en estos tiempos
tan dificiles, sobreponerse al estupor que amenaza
con asfixiarnos en la desesperanza. Pero quienes
logren sobreponerse a estas anclas, podran disputar
el reforzamiento y expansion universalizante de las
multiples potencialidades comunitarias contenidas
en la sociedad laboriosa. Y si no lo logran ahora, lo
podran hacer la siguiente vez. Para eso esta la vida.



