
427Res Publica 28(3), 2025: 427-430

A principios de los años cincuenta, Foucault estuvo 
enseñando en la École Normale Supérieure de París 
y en la Universidad de Lille, y luego ocupó puestos 
académicos y/o culturales en Uppsala, Varsovia y 
Hamburgo. Regresó a Francia en 1960 y desarrolló su 
labor docente durante algunos años en la Universidad 
de Clermont-Ferrand, más tarde en la Universidad 
de Túnez y en la recién fundada Universidad de 
Vincennes. Durante este tiempo, escribió, entre 
otros textos, cinco de sus principales libros: Historia
de la locura en la época clásica, El nacimiento de
la clínica, Raymond Roussel, Las palabras y las
cosas y La arqueología del saber. Sin embargo, sus 
cursos de lectura y manuscritos inéditos de este 
período muestran que estaba interesado también 
en otros temas, desde la antropología filosófica a la 
fenomenología husserliana, desde la psicología y el 
análisis del Dasein a Descartes, Nietzsche y otros. 
Asimismo, el manuscrito de la tesis de Foucault 
sobre Hegel, que data de 1949, La constitution d’un
trascendantal historique dans la Phenoménologie 
de l’Esprit de Hegel1, también ha sido redescubierto 
y publicado por la editorial Vrin (2024). El interés 
por la literatura y el arte, presente en sus libros 
y publicaciones ocasionales de este período, se 
desarrolló de manera importante en conferencias 
y textos inéditos, como ha quedado patente 
en la reciente publicación de las denominadas 

1	 M. Foucault, La constitution d’un trascendantal historique
dans la Phenoménologie de l’Esprit de Hegel, Christophe 
Bouton (ed.), París, Vrin, 2024.

conferencias de Darmouth2 y Lovaina3, publicadas 
en la editorial Vrin, o en los trabajos, clases y 
conferencias recogidas en La gran extranjera (2013) 
o en Folie, langage, littérature (Vrin, 2019).

Sabemos, asimismo, por la cronología de Daniel
Defert en los Dits et écrits, tal y como la recogen los 
editores de La gran extranjera, que Foucault lee a 
“a Saint-John Perse en 1950, lee a Kafka en 1951 y a 
Bataille y Blanchot desde 1953, sigue la aventura del 
Nouveau Roman (con los libros, entre otros, de Alain 
Robbe-Grillet), descubre a Roussel en el verano de 
1957, lee a los autores de Tel Quel (Sollers, Ollier) en 
1963, relee a Beckett en enero de 1968…”4.

Todas estas publicaciones recientes, y 
particularmente aquellas que dedica a la literatura, 
nos obligan a replantear la pregunta por el lugar que 
ocupa la literatura en la obra de Michel Foucault y por 
la herencia que su obra representa para los estudios 
literarios materialistas. Hipótesis corroborada y, al 
mismo tiempo, expandida hasta la primera época de 
su producción (años 50 y 60), con la publicación de 
Folie, Langage, Littérature (2019).

El presente monográfico propone una revisión 
del pensamiento literario de Michel Foucault a la 
luz de los trabajos inéditos citados, así como una 
reflexión sobre el pensamiento del presente desde 

2	 M. Foucault, El origen de la hermenéutica de sí: Conferencias 
de Dartmouth 1980, Edgardo Castro (ed.), Horacio Pons 
(trad.), Buenos Aires, Siglo XXI, 2016.

3	 M. Foucault, Obrar mal, decir verdad. La función de la confe-
sión en la justicia. Curso de Lovaina 1981, Edgardo Castro 
(ed.), Horacio Pons (trad.), Buenos Aires, Siglo XXI, 2014.

4	 M. Foucault, La gran extranjera, op. cit., p. 9.

Res Publica Revista de Historia de las Ideas Políticas
ISSN: 1131-558X

D OS S I E R

Presentación del dossier
“Michel Foucault y la literatura: 

(re)lecturas del primer Foucault”*

Azucena G. Blanco
Universidad de Granada
Álvaro Luque Amo 
Universidad Complutense de Madrid
Rubén Almendros 
Inalco/Universidad de Granada

https://dx.doi.org/10.5209/rpub.105641

Cómo citar: Blanco, A. G.; Luque Amo, A.; Almendros, R. (2025). Michel Foucault y la literatura: (re)lecturas 
del primer Foucault. Res Publica. Revista de Historia de las Ideas Políticas, 28(3), 427-430.

* Este monográfico presenta resultados del proyecto de investigación I+D "Políticas de la literatura: eros, resistencia y biopolítica 
del cuidado. Lecturas a partir de Foucault" (BIOPOL III), dirigido por Azucena G. Blanco, Profesora Titular de la Universidad de Gra-
nada, y financiado por la Universidad de Granada. Es continuación a su vez del proyecto "Procesos de subjetivación: Biopolítica 
y política de la literatura. La herencia del primer M. Foucault” (PID2019-107240GB-100), financiado por el Ministerio de Economía 
y de Competitividad de España.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:almugali%40ucm.es?subject=
mailto:azucena%40ugr.es?subject=
mailto:almugali%40ucm.es?subject=
mailto:alvaro.luque%40ucm.es?subject=
mailto:almugali%40ucm.es?subject=
mailto:ruben.almendros%40inalco.fr%20?subject=


428 Blanco, A. G.; Luque Amo, A.; Almendros, R. Res Publica 28(3), 2025: 427-430 

una política de la literatura, a la vez que invita a una 
apertura de nuevas líneas de investigación que el 
legado de su pensamiento estaría propiciando para 
el ámbito de la teoría literaria del siglo XXI. Para estas 
tres líneas, se presentan trabajos que analizan el 
impacto de la literatura a lo largo de sus diferentes 
etapas de producción.

Dentro de esta primera línea, encontramos los 
trabajos de Miguel Morey, Tomás Espino, Philippe 
Sabot y Orazio Irrera. El primero revisa el impacto 
de la obra de Sade en la trayectoria foucaultiana, 
mientras que el segundo hace lo propio con El 
Quijote, pues la obra cervantista, como la de Sade, 
se intercalan en diferentes etapas de la producción 
del francés, dejando ver la transformación de su 
pensamiento literario en su historicidad. Por su parte, 
los trabajos de Sabot e Irrera analizan el impacto de 
una obra fundamental de reciente publicación, El 
discurso filosófico5, cuya traducción se publicó en 
mayo de 2025. Especial interés tiene esta obra para 
conocer el desplazamiento del primer al segundo 
pensamiento de Foucault sobre la literatura. Pues, si 
bien, en el origen de las relaciones entre filosofía y 
literatura, como observamos en esta obra, la literatura 
era considerada un afuera o una transgresión del 
orden de los discursos, a finales de los años sesenta 
se produce un cambio de estatuto y la literatura ya no 
es un afuera (de la historia).

En este segundo desplazamiento en las 
relaciones del pensamiento literario en el conjunto 
del pensamiento de Foucault, Judith Revel y Azucena 
G. Blanco atienden a la propuesta de una política de 
la literatura. La primera observa cómo los estudios de 
la literatura son un precedente de sus trabajos sobre 
el poder. Mientras que la segunda atiende al impacto 
que la recepción de las publicaciones de Foucault 
tienen para un diagnóstico de nuestro presente.

Finalmente, en la línea de aplicación de la 
producción foucaultiana para el análisis literario 
se encuadran los trabajos de Álvaro Luque Amo y 
Rubén Almendros. En el primer caso, Álvaro Luque 
parte de la teoría de la escritura autobiográfica 
para vincular algunas ideas de Foucault, en las 
coordenadas de una biopolítica de la literatura, con 
la literatura hispánica reciente. El trabajo de Rubén 
Almendros, por su parte, propone una introducción 
del pensamiento de Foucault en el análisis de la 
literatura china.

De esta forma, en relación con el legado de 
Foucault en el siglo XXI, hemos desarrollado dos 
ejes que estructuran el monográfico: 1) La recepción 
y análisis de los inéditos de Foucault sobre la 
literatura, la revisión de estas nuevas publicaciones y 
el impacto sobre el estatuto de la literatura en la obra 
del francés. 2) A la luz de las publicaciones recientes, 
se realiza una revisión del conjunto del pensamiento 
de Foucault en relación con la literatura. Un viaje 
de doble dirección, por tanto, que apela al enfoque 
teórico-literario, las relaciones entre filosofía y 
literatura, y a la política de la literatura.

Aquí se implementan las lecturas realizadas 
en trabajos anteriores con nuevas reflexiones que 
sitúan el pensamiento de Michel Foucault en la 

5	 M. Foucault, El discurso filosófico, Daniele Lorenzini y Orazio 
Irrera (eds.), Madrid, Siglo XXI, 2025.

vanguardia de la teoría literaria, haciendo a dialogar 
el legado foucaultiano con problemáticas tales 
como la crítica del sujeto o la crisis de las narrativas 
contemporáneas. Este trabajo dialógico nos permite, 
pues, presentar un panorama amplio y rico de la 
actualidad del pensamiento foucaultiano y la teoría 
literaria.

Miguel Morey, catedrático emérito en la 
Universidad de Barcelona, aborda el conocido 
análisis llevado a cabo por Foucault a propósito de 
Sade. Desde que este apareciera por primera vez 
en Historia de la locura6, el interés que le despierta 
obedece a los dos sentidos que le da a la palabra 
infame: por un lado, es un hombre perseguido por 
la moral de su tiempo; por otro, y fruto de lo anterior, 
es un escritor relativamente marginado hasta bien 
entrado el siglo XX. Sade es igualmente importante 
en la obra magna de Foucault en los años sesenta, Las 
palabras y las cosas7, en donde ejemplifica el trayecto 
que va de la figura del nombre (con los preciosismos 
y la búsqueda de nuevas figuras) al nombre mismo. 
De este lenguaje emergente nacerá “un discurso no 
discursivo cuyo papel será manifestar el lenguaje 
en su ser bruto”: la literatura. Foucault justifica su 
apego hacia Sade debido a la posición histórica 
que ocupa, como intermediario entre dos formas de 
pensamiento. Algo que además le permite a Morey 
concluir con una triangulación entre Nietzsche, Kant 
y el pensamiento foucaultiano sobre la que arroja luz 
la utilización de la obra sadesca.

Tomás Espino Barrera, investigador posdoctoral 
en la Université de Luxembourg, discute en su 
artículo, a partir del interés por Cervantes en la obra 
de Foucault, las ideas de Philippe Jousset cuando 
acusa a este de obviar el análisis concreto de las 
obras en sus aproximaciones a lo literario. Espino 
lleva a cabo un largo y profundo recorrido por la 
presencia de la obra cervantina en las principales 
publicaciones de Foucault desde comienzos de los 
años sesenta, en el contexto de sus investigaciones 
sobre la locura. Aquí su lectura de Don Quijote le 
servirá para constatar los vínculos entre el loco y el 
escritor, perspectiva que Foucault irá abandonando 
progresivamente en las siguientes obras en favor 
de una definición y datación arqueológica de la 
“literatura” o del “discurso de ficción”. Esta nueva 
línea de análisis puede leerse de manera autónoma 
como un intento de responder a la pregunta “¿qué 
es la literatura?”; pregunta que, en cierto modo, lo 
llevará hacia su última investigación en la siguiente 
década, protagonizada por los procesos de 
subjetivación. Todo ello ayuda a entender cómo, en 
suma, el pensamiento de Foucault y su formación 
arraiga profundamente en obras literarias canónicas 
como el Quijote.

Philippe Sabot, catedrático de filosofía en 
la Université de Lille, se preocupa por la última 
publicación de relevancia en la obra foucaultiana: 
El discurso filosófico, un ensayo escrito en 1966, 
justo después de la aparición de Las palabras y las 
cosas, y publicado recientemente, en mayo de 2023 
en original, y por Siglo XXI en mayo de 2025 en 

6	 M. Foucault, Histoire de la folie à l’âge classique, 1961, París, 
Gallimard, 1972.

7	 M. Foucault, Les Mots et les choses, París, Gallimard, 1966.



429Blanco, A. G.; Luque Amo, A.; Almendros, R. Res Publica 28(3), 2025: 427-430 

traducción de Horario Pons y al cuidado de Edgardo 
Castro8. Su objetivo principal es aquí comprender 
cómo cambia el estatuto de la literatura entre Las 
palabras y las cosas y El discurso filosófico. En el 
primer libro, la experiencia literaria gira en torno a dos 
grandes acontecimientos: la disolución del lenguaje-
cosa en el discurso representativo y la metamorfosis 
de este lenguaje en lenguaje literario. En el segundo, 
sin embargo, lo que se plantea es cómo la literatura 
está llamada a desempeñar un papel —y de qué 
tipo sería este— en el nuevo marco problemático 
propuesto por el manuscrito de 1966. Así, Foucault 
parece avanzar en una dirección determinada 
cuando argumenta la persistencia de un régimen de 
ficcionalización propio al ejercicio del pensamiento, 
que no remite tanto a la autorreflexividad del 
lenguaje literario, del orden del simulacro, como a 
una experiencia propiamente crítica de los poderes 
de este pensamiento cuando toma la forma de una 
escritura (política) de la historia.

Como en el caso de Sabot, Orazio Irrera, 
profesor titular en la Université Paris 8, analiza en su 
contribución el modo en que Michel Foucault aborda 
la cuestión de la ficción y la literatura en El discurso 
filosófico. Este tema destaca por su relevancia, entre 
otras cosas, porque permite entender la postura de 
Foucault a propósito de uno de los grandes rasgos 
que, desde Aristóteles, singularizan lo literario: el 
estatuto ficcional. En el capítulo cuarto de El discurso 
filosófico, titulado “Ficción y filosofía”, Foucault 
se propone mostrar cómo el discurso literario y 
el filosófico no se superponen, ya que, según su 
posicionamiento, la literatura es un discurso que 
establece por sí mismo, como pura invención, el 
aquí, el presente, el sujeto desde el que habla. 
Ayudado por el pensamiento de Nietzsche, que 
problematiza el aislamiento del discurso filosófico 
habido hasta entonces, Foucault redefine no sólo 
la tarea de la filosofía como estrictamente asociada 
a su necesidad de historia, sino también de qué 
manera, dentro de un horizonte genealógico, el 
discurso filosófico se encuentra, en un sentido más 
complejo, en lo más lejano y cercano al lenguaje de 
la ficción.

Judith Revel, catedrática de filosofía en la 
Universidad de Paris 1, Sorbona, indaga en las 
relaciones entre la obra de Foucault y la literatura a 
través de las posibilidades de análisis político que 
ofrecen la continua utilización de obras literarias en 
su trabajo. Revel demuestra, en suma, que puede 
encontrarse en la investigación de Foucault una 
fuente para comprender cómo un determinado 
trabajo sobre la materialidad del lenguaje 
prefiguraba otro trabajo, que vendría después, sobre 
la materialidad de las relaciones de poder y de los 
modos de subjetivación. Es otra forma de anticipar 
el concepto de biopolítica a través de sus intereses 
literarios. En estas páginas, Revel escoge los 
trabajos de Foucault sobre el célebre grupo Oulipo 
para ilustrar cómo existe una teoría política potencial 
—y por tanto una aplicación de lo teórico-literario en 
lo político— en muchas de estas interpretaciones.

En las coordenadas del proyecto foucaultiano 
para la comprensión crítica del presente, Azucena 

8	 M. Foucault, El discurso filosófico, op. cit.

G. Blanco, profesora titular en la Universidad de 
Granada, aborda el análisis de nuestro propio 
tiempo para ofrecer algunas respuestas a lo que 
Wendy Brown ha llamado “tiempos nihilistas”9 
como una suerte de actualización del malestar de 
la cultura freudiano. La herramienta principal que 
emplea Blanco es el concepto de eros entendido 
no como simple opuesto dialéctico freudiano eros/
thanatos, sino en sus posibilidades de reactivación 
como matriz conceptual o caja de resonancia de un 
cierto número de tecnologías del cuidado. A partir 
de esta base, estudia el espacio literario como un 
lugar de emergencia para hacer una propuesta de 
una biopolítica desde el cuidado capaz de generar 
prácticas para una vida buena —una estética de 
la existencia— que nos permita detectar y analizar 
la literatura como un discurso para el cuidado 
entendido como participación en el gobierno de sí 
y de los otros—. Para ello, además de la tarea crítica 
de la genealogía, la propuesta metodológica y 
epistemológica que ofrece es la de una política de 
la literatura. Esto permite a Blanco no solo conectar 
con la obra de Foucault sino también, y desde los 
estudios literarios, con la de Barthes y de Kristeva.

Álvaro Luque Amo, profesor ayudante doctor 
en la Universidad Complutense de Madrid, se 
inscribe en una línea cada vez más visitada en las 
aproximaciones a la obra de Foucault desde los 
estudios literarios: la reinterpretación de muchas de 
las ideas foucaultianas como conceptos aplicables a 
la literatura autobiográfica. A partir de su interés por 
el sujeto en relación con la moral, uno de los últimos 
objetivos de su obra a partir de 1976, Foucault pone en 
juego los conceptos de autoformación, cuidado de sí 
y relación con la verdad de un sujeto, y derivados de 
ellos las nociones de aleturgia, etopoiesis o parresía, 
que recoge del contexto griego10. Estas categorías 
desarrolladas a lo largo de esta última línea permiten 
entender muchos rasgos de la nueva ola de literatura 
autobiográfica acontecida en el contexto hispánico 
durante las últimas décadas. Luque analiza así las 
obras de cinco autores: el uruguayo Mario Levrero, 
la argentina María Moreno y los españoles Carlos 
Pardo, Andrés Trapiello e Iñaki Uriarte. A partir del 
concepto de parresiasta, puede comprobarse cómo 
estos autores proponen en sus obras una relación 
de valentía con los hechos narrados que enriquece 
literariamente, en la apuesta por un decir verdad a 
pesar de las consecuencias, su propia obra. A su 
vez, permite entender la configuración de un nuevo 
tipo de autor en la literatura hispánica.

Rubén Almendros, doctor por el INALCO/UGR, 
propone un análisis del contexto chino a través de la 
figura de Foucault, concretamente a partir de Historia 
de la sexualidad y de la biopolítica sexual desplegada 
en esta obra. A partir de una redefinición de la noción 
de ars erotica, Almendros demuestra cómo la Historia 
de la sexualidad foucaultiana puede emplearse 
como un adecuado método de análisis de la 
literatura china. La capacidad de estas herramientas 
foucaultianas viene garantizada, además, por la 

9	 W. Brown, Tiempos nihilistas, Madrid, Lengua de trapo, 2023.
10	 M. Foucault, M., “L´écriture de soi”, 1983, en Estética, ética y 

hermenéutica, 1994, Barcelona, Paidós, 1999; M. Foucault, El 
coraje de la verdad, 2009, Buenos Aires, Fondo de Cultura 
Económica, 2010.



430 Blanco, A. G.; Luque Amo, A.; Almendros, R. Res Publica 28(3), 2025: 427-430 

diferencia cronológica existente entre las dos obras 
literarias que se eligen como objeto de estudio: Jin 
Ping Mei11 (c. 1610) y Ciudad difunta12 (1993). En última 
instancia, Almendros demuestra cómo, pese a los 
intentos de declarar caduca la obra foucaultiana en 
China, esta aún tiene mucho que aportar a nuestra 
comprensión de la sociedad contemporánea e 
incluso premoderna, enriqueciendo, de paso, la 
teoría literaria oriental del siglo XXI.

En conclusión, este monográfico nos permite 
comprender la literatura en el pensamiento de Michel 
Foucault como una categoría móvil e histórica, cuyos 
desplazamientos epistemológicos y ontológicos 
marcan y acompañan los propios desplazamientos 
de la misma categoría de pensamiento crítico. 
Esto permite afirmar, además, que el estudio del 
lugar ocupado por la literatura en el pensamiento 
de Foucault no es un mero suplemento del que sea 
posible prescindir para comprender con rigor su obra. 

Bibliografía
Brown, W., Tiempos nihilistas, Madrid, Lengua de 

trapo, 2023.
Foucault, M., Histoire de la folie à l’âge classique, 

1961, París, Gallimard, 1972.

11	 Lanling Xiaoxiaosheng 蘭陵笑笑生, Jin Ping Mei cihua: Meijie 
zhong jiaoben 金瓶梅詞話: 梅節重校本 [Jin Ping Mei cihua: 
edición crítica de Mei Jie], Hong Kong, Meng mei guan 夢梅
館, 1993, 4 vol.

12	 Jia Pingwa 贾平凹, Ciudad difunta, Blas Piñero (trad.), Madrid, 
Kailas, 2018.

— Les Mots et les choses, París, Gallimard, 1966.
—, “L´écriture de soi”, 1983, en Estética, ética y 

hermenéutica, 1994, Barcelona, Paidós, 1999.
—, El coraje de la verdad, 2009, Buenos Aires, Fondo 

de Cultura Económica, 2010.
—, La gran extranjera, Edgardo Castro (ed.), Horacio 

Pons (trad.), Buenos Aires, Siglo XXI, 2013.
—, Obrar mal, decir verdad. La función de la confesión 

en la justicia. Curso de Lovaina 1981, Edgardo 
Castro (ed.), Horacio Pons (trad.), Buenos Aires, 
Siglo XXI, 2014.

—, El origen de la hermenéutica de sí. Conferencias de 
Dartmouth 1980, Edgardo Castro (ed.), Horacio 
Pons (trad.), Buenos Aires, Siglo XXI, 2016

—, La constitution d’un trascendantal historique 
dans la Phenoménologie de l’Esprit de Hegel, 
Christophe Bouton (ed.), París, Vrin, 2024.

—, El discurso filosófico, Daniele Lorenzini y Orazio 
Irrera (eds.), Madrid, Siglo XXI, 2025.

Lanling Xiaoxiaosheng 蘭陵笑笑生. Jin Ping Mei 
cihua: Meijie zhong jiaoben 金瓶梅詞話: 梅節重校
本 [Jin Ping Mei cihua: edición crítica de Mei Jie], 
Hong Kong, Meng mei guan 夢梅館, 1993, 4 vol.

Jia Pingwa 贾平凹, Ciudad difunta, Blas Piñero (trad.), 
Madrid, Kailas, 2018.


