
155Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

Los lectores románticos del Wilhelm Meisters Lehrjahre  
de Goethe: Novalis y Friedrich Schlegel 

Naim Garnica  
CONICET-IRES, Argentina   

https://dx.doi.org/10.5209/resf.99971 � Recibido: 13/01/2025 • Aceptado: 24/05/2025

Resumen: El presente trabajo pretende presentar y comparar las lecturas breves, pero intensas que dos pensadores 
de la Frühromantik como Novalis y Friedrich Schlegel hicieron sobre la primera parte de la obra Wilhelm Meister de 
Goethe, nos referimos a Wilhelm Meisters Lehrjahre. El trabajo tiene un doble propósito. Por un lado busca evidenciar 
cómo la idea de infinito les permite acercarse y alejarse de la obra de Goethe y, por otro, identificar la herencia 
goetheana en las reflexiones románticas. Para dicha tarea nos centramos en las breves reseñas y notas que los 
jóvenes románticos escribieron, pero también tomaremos otros textos que nos permitan precisar los conceptos que 
trabajaremos. 
Palabras claves: entendimiento; modernidad; novela; reflexión.

EN The romantic readers of Gothe's Wolhelm Meisters Lehrjahre:  
Novalis and Friedrich Schlegel

Abstract: The work aims to present and compare the brief but intense readings that two Frühromantik thinkers, Novalis 
and Friedrich Schlegel, made of Goethe’s Wilhelm Meister’s Apprenticeship. The work has a double purpose. On the 
one hand, it seeks to show how the idea of ​​infinity allows them to approach and distance themselves from Goethe’s 
work and, on the other, to identify the Goethean legacy in the Romantic reflections. For this task, we focus on the 
brief reviews and notes that the young Romantics wrote, but we will also take other texts that allow us to specify the 
concepts that we will work on.
Keywords: understanding; modernity; novel; reflection. 

Sumario: 1. La recepción temprana del Wilhelm Meister Lehrjahre (WM); 2. Novalis lector de Goethe; 3. Fr. Schlegel 
lector de Goethe; 4. Consideraciones finales; 5. Referencias bibliográficas.

Cómo citar: Garnica, N. “Los lectores románticos del Wilhelm Meister Lehrjahre de Goethe: Novalis y Fr. Schlegel”, 
Revista de Filosofía, 51 (1), 155-169.

Revista de Filosofía
 ISSN: 0034-8244  •  e-ISSN: 1988-284X

A RT Í C U LOS

mailto:naimgarnica11@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2436-4987
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


156 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

1. La recepción temprana del Wilhelm Meister Lehrjahre (WM)1  

Antes de la recepción romántica, los comentarios de Schiller en su correspondencia con Goethe y la re-
censión de Über Wilhelm Meisters Lehrjahre de Christian Gottfried Körner2 publicada en el número 12 de 
la revista Die Horen durante el año 1796, fueron las consideraciones más tempranas que Goethe recibió 
tanto en privado como en público. Señalaremos algunos aspectos de tales consideraciones a los efectos 
de aportar más elementos de la recepción del WM a fines del siglo XVIII. 

En sus cartas con Goethe, Schiller (2014) enfatiza el protagonismo de Meister, destacando el fundamento 
que permea “la totalidad de la obra” y la trama que los envuelve. Schiller cree que lo más destacado en WM 
es de qué modo el protagonista logra las determinaciones vitales a través de la experiencia, en el sentido de 
Erfahrung, y en relación a la comunidad de los hechos relatados en la narración con los demás personajes. 
No obstante, sostiene que el personaje principal no pierde la “determinabilidad” (Bestimmbarkeit), es decir, 
la infinidad de determinaciones que aún queda abierta en el proceso de formación, tanto en su desilusión 
como en sus logros. De ese modo, Meister cumple con sus propósitos, es decir, el ideal, en el curso de 
toda la novela. Pero, un elemento decisivo es advertir cómo ese cumplimiento de lo ideal no se agota en lo 
real, sino que se mantiene como tal, esto es, lo infinito como infinito. 

En el caso de la reseña de Körner, sobre la cual nos detendremos, su trabajo pretende destacar el 
lugar y la tendencia hacia lo infinito que los personajes encarnan. Si bien la centralidad del Meister es 
preponderante, el autor subraya que la característica de lo infinito se puede identificar en las relaciones 
entre los personajes. A juicio de Körner, el impulso infinito de la novela no implica la desaparición de 
rasgos humanos como: la humillación, la desilusión, la desgracia, entre otras. El autor señala al respecto 
lo siguiente: „Eben so wenig erscheint ein übermenschliches Ideal. Überall findet man Spuren von 
Gebrechlichkeit und Beschränkung der menschlichen Natur, aber was dabey den Hauptfiguren das höhere 
Interesse giebt, ist das Streben nach einem Unendlichen“ (Körner 2022, p. 115). Precisamente, son esas 
luchas las que le otorgan a la novela la variedad de personajes que no hacen perder la unidad de la obra. 

En esta temprana recepción de WM, Körner ve en los personajes goetheanos un ensamblaje que 
resulta del arte de desarrollar y formar a los mismos a partir de la idea de un germen independiente que 
cada uno lleva. Así, los personajes no se enfrentan a un destino trágico que inevitablemente acaecerá, 
sino más bien, al conjunto de experiencias que acumulativamente permiten cierto tipo de crecimiento. Por 
tanto, el autor indica: 

Besondre Kunst finde ich in der Verflechtung zwischen den Schicksalen und den Charakteren. Beide wirken ge-
genseitig in einander. Der Charakter ist weder bloß das Resultat einer Reihe von Begebenheiten, wie die Summe 
eines Rechnungsexempels, noch das Schicksal bloß Wirkung des gegebnen Charakters. Das Persönliche ent-
wickelt sich aus einem selbstständigen unerklärbaren Keime, und diese Entwicklung wird durch die äussere 
Umstände bloß begünstigt (Körner 2022, p. 117). 

En su reseña, el autor alemán intenta destacar esa oscilación entre libertad y condiciones externas a 
las cuales el individuo, en este caso Meister, se ve expuesto. El desarrollo de sus habilidades artísticas y 
teatrales se va dando a medida que puede ejercer su libertad, de ahí lo significativo que es la muerte del 
viejo Meister en la decisión de Wilhelm respecto de volcar su vida a la vida en las artes escénicas. La novela, 
a juicio de esta reseña, logra progresar de manera gradual entre las tensiones de relaciones internas 
del individuo y las relaciones externas que lo condicionan: el matrimonio, las instituciones burguesas, su 
padre o sus posibles obligaciones en la familia burguesa. Körner indica:

Die Einheit des Ganzen denke ich mir als die Darstellung einer schönen menschlichen Natur, die sich durch 
die Zusammenwirkung ihrer innern Anlagen und äussern Verhältnisse allmählich ausbildet. Das Ziel dieser 
Ausbildung ist ein vollendetes Gleichgewicht – Harmonie mit Freyheit. (Körner 2022, p. 119)

El foco de la reseña está puesto en advertir de qué modo esta novela permite pensar en la infinitud 
de la formación o Bildung que Meister lleva a cabo. Tanto a nivel del personaje central como en el nivel 
de la lectura, el WM abre un camino hacia la formación espiritual que aspira a la perfección infinita. 
Meister evidencia una manera de educarse que siempre desplaza la meta de formación, mientras que el 
lector puede imaginar infinitas formas de las escenas, en ambos casos, la tendencia hacia la infinitud de 
posibilidades es subrayada. Körner afirma que Meister tiene propósitos que „sind unendlich“ (2022, p. 119) 
en la medida en que los ejecuta „was er mit Geist gedacht hat, zeigt er Ernst, Liebe und Beharrlichkeit“ 
(Körner 2022, p. 119). Y, justamente, esa actividad „bleibt immer in einem gewissen Helldunkle, und dadurch 
wird der Einbildungskraft des Lesers freyer Spielraum gelassen“ (Körner 2022, p. 119). 

1	 En lo siguiente, usamos la abreviatura WM para referirnos a Wilhelm Meisters Lehrjahre. Para referir a la obra usamos la edición 
de 1982 de la editorial Reclam Verlag. 

2	 Hemos empleado dos versiones de la reseña de Körner. Por un lado, hemos recuperado la versión original de la web del Friedrich 
Schiller Archiv. Por otro lado, tomamos la versión bilingüe publicada por la revista brasilera Cadernos de Filosofia Alemã en 2022. 
Preferimos citar la última versión debido a la edición con número de páginas y no la versión del sitio web donde no se puede 
identificar con tanta precisión las páginas. 



157Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

Luego de esta revisión, podemos observar de qué modo la interpretación temprana de WM de Körner 
parece enfocarse en la idea de totalidad e infinitud de la obra. Körner lee la obra y, fundamentalmente, le 
exige a la obra una visión de totalidad que aspira al infinito mediante la formación, el desarrollo y crecimiento 
espiritual. Tal como resume Körner hacia el final de su recensión, la obra de arte que conforma el WM es 
tan insondable y profunda como el éter, por más claro que puedan ser ambos. La lectura de la obra nos 
conduce hacia la infinitud en la imaginación y los sentimientos que despierta, pero también conduce a 
entender el infinito proceso creativo del artista. Körner cierra sus consideraciones del siguiente modo:

Bey Betrachtung eines Kunstwerks, wie dieses, giebt es einen gewissen Punkt, bis wie weit man dem Künstler 
nachspüren und sich von seinem Verfahren Rechenschaft geben kann – aber weiter hinaus entzieht er sich un-
sern Blicken, so gern wir ihm auch ins innere Heiligthum folgen möchten. (Körner 2022, p. 130). 

Así, la mirada de esta reseña está puesta en cómo la formación del carácter puede alcanzar un aspecto 
armónico en el cual la unidad, la totalidad y la reconciliación sean sus objetivos primordiales. 

Pese a estas consideraciones, si se quiere “positivas” del proceso formativo e infinito presente en 
Wilhelm Meisters Lehrjahre, WM no tuvo una recepción fácil y fluida. En el camino, luego de su publicación, 
se tuvo que enfrentar a duras críticas, rechazos y agudos análisis que intentaron entender qué estaba 
emergiendo a partir de una obra de esa naturaleza. Como explica Verónica Galfione: “a diferencia de lo 
que había sucedido con Las penas del joven Werther, la acogida de la historia de WM no fue precisamente 
positiva. A la obra se le reprochaba su falta de unidad y articulación interna” (2018, p. 38). Justamente, la 
recepción romántica de la primera parte de WM que pretendemos explorar aquí, seguirá ese ambiente 
crítico, de revisión y de reconsideración de la obra3. A diferencia de la mirada equilibrada, armónica y 
unitaria que Körner veía o pretendía extraer de la obra, las reseñas y notas que jóvenes románticos como 
Friedrich Schlegel y Novalis realizarán tienen una carga más mesurada y analítica. Cabe señalar que tanto 
la reseña de Körner como las consideraciones románticas que recuperaremos, se detienen en la primera 
parte de WM, es decir, en Wilhelm Meisters Lehrjahre. 

La estructura de esta obra a fines del siglo XVIII supuso un cambio radical como también un turbulento 
contexto de discusión respecto de los criterios estéticos de las narraciones. Goethe con su WM abre una 
puerta hacia formas que antes de su obra permanecían oscurecidas por las luces de las formas clásicas de 
la épica. Esa puerta abierta por Goethe será llamada novela y permitirá repensar el orden, la combinatoria 
y relación de los géneros poéticos que regían cualquier composición narrativa. En esa dirección, el camino 
surcado por Goethe será trabajado y abonado en algunos sentidos por la teoría de la novela romántica en 
relación a obras como las de Shakespeare o Cervantes, pero no sin antes revisar y advertir lo que suponía 
para la época el texto de Goethe. Además de eso, los románticos vieron la potencia política que dicha 
obra tenía para la cultura alemana y el clima intelectual que corría por la Jena de aquellos tiempos entre el 
idealismo de Fichte, las reformas del Estado y las revoluciones que se suscitaban en Europa. 

En ese contexto, nos interesa entender la recepción y las implicancias que tuvo el Wilhelm Meisters 
Lehrjahre de Goethe para los jóvenes románticos como Friedrich Schlegel y Novalis en sus proyectos 
de acercar filosofía, ciencia y poesía. En ese sentido, también revisaremos un lugar común que en los 
estudios sobre el primer Romanticismo alemán se suele señalar, a saber: que el WM es el modelo de obra 
de arte romántica4. En nuestro análisis veremos que esa afirmación puede ser matizada en virtud de las 
consideraciones más particulares de los autores románticos mencionados. Por ello, cabe preguntarse 
acerca de qué tipo de relación se da entre los jóvenes románticos y el WM. Dicho de otro modo, ¿esa 
relación es de admiración, paródica, crítica o de rechazo? ¿Puede el WM convertirse en el modelo 
prototípico del arte romántico? Finalmente, ¿puede hallarse ese infinito de lo infinito que Körner describe 
en la crítica romántica de WM?

2. Novalis lector de Goethe

Auch durfte man in gewissem Sinn mit Recht behaupten, daß Goethe der erste Physiker seiner Zeit sei – und in 
der Tat Epoche in der Geschichte der Physik mache. (Novalis GW III 1945, p. 132)5.   

3	 Martín Koval supone, más profundamente, que las obras románticas son, de una manera u otra, una forma directa e indirecta de 
refutar, ironizar o superar a WM. Koval sostiene: “Los autores románticos, que publicaron sus obras entre la aparición de Los años 
de aprendizaje y las novelas de formación del Realismo poético, se destacaron por ser entusiastas lectores y detractores de esa 
novela goetheana. Los viajes de Franz Sternbald, Hiperion, Lucinde, Heinrich von Ofterdingen, La edad del pavo, Presentimiento 
y presencia y Las opiniones del gato Murr (entre otras obras escritas en el primer cuarto del siglo XIX) son réplicas, en muchos 
casos paródicas, del Meister”. (Koval, 2018, p.175)

4	 Especialistas como Elizabeth Millán (2020) sostienen que WM es un modelo ideal de arte para los autores románticos. Veremos 
que tal afirmación puede no ser exacta cuando nos adentramos en las reseñas elaboradas por los jóvenes románticos. Al final 
del último apartado discutimos este punto con mayor detalle. 

5	 “Goethe fue el primer físico de su tiempo y que, de hecho, hizo época en la historia de la física” (Novalis 2014, p. 127).



158 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

En sus notas sobre Goethe, Novalis6 suele ser bastante elogioso. Reconoce en el gran escritor alemán uno 
de los grandes científicos de la época, fundamentalmente, en sus aportes al campo de la física. Novalis 
sostiene que la intención goetheana en ese plano es abrir una tendencia que no considere a las cosas de 
forma reductiva o como formas insignificantes. Por el contrario, según Hardenberg, Goethe se inclinaría 
en sus estudios físicos a lo siguiente: 

In seinen physikalischen Studien wird es recht klar, daß es seine Neigung ist, eher etwas Unbedeutendes ganz 
fertigzumachen – ihm die höchste Politur und Bequemlichkeit zu geben, als eine Welt anzufangen und etwas zu 
tun, wovon man voraus wissen kann, daß man es nicht vollkommen ausführen wird, daß es gewiß ungeschickt 
bleibt, und daß man es nie darin zu einer meisterhaften Fertigkeit bringt. (Novalis GW III 1945, p. 132)7.

En esa dirección, el autor romántico cree que la física goetheana no irrumpe de forma abrupta sobre 
las cosas, sino mediante una relación práctica, económica y refinada. De hecho, sostiene que en la física 
Goethe: „Auch in diesem Felde wählt er einen romantischen oder sonst artig verschlungenen Gegenstand“ 
(Novalis GW III 1945, p. 132)8. Esta última sentencia novaliana parece referir a la idea de un “delicado 
empirismo” que la concepción de ciencia goetheana pregonó a fines de 1700. A continuación, referimos 
brevemente a la visión que Goethe tiene sobre la ciencia a partir de su propia práctica científica, como 
también a los supuestos filosóficos sobre la ciencia. 

Si los experimentos de la matriz positivista y empiristas buscaban la prueba de sus casos de 
manera aislada y en condiciones controlables, la ciencia orientada en los textos naturales de Goethe 
intenta encontrar las conexiones fragmentarias que conducen a la totalidad orgánica. Su camino 
es una aproximación infinita a la naturaleza mediante las artes. Precisamente, Novalis destaca que: 
„Seine Betrachtungen des Lichts, der Verwandlung der Pflanzen und der Insekten sind Bestätigungen 
und zugleich die überzeugendsten Beweise, daß auch der vollkommene Lehrvortrag in das Gebiet des 
Künstlers gehört“ (Novalis GW III 1945, p. 132)9. Tal hecho no supone que para Goethe la ciencia no precisa 
de experiencias o exploraciones empíricas y rigurosas. La diferencia radica en que la aproximación a estos 
fenómenos naturales, su cercanía con los fenómenos empíricos, trata de resguardar eso que Goethe 
llamaba “delicado empirismo” (Zarte Empirie). Según este pensador, “hay un delicado empirismo que 
se identifica íntimamente con el objeto y se convierte así en la verdadera teoría” (Goethe 2002, p. 124). 
Siguiendo esta concepción se ve de qué modo la teoría es constitutiva a la experiencia de los fenómenos 
y no algo derivado, o bien, previo a los mismos. Contra la compulsión adaptativa de la ciencia positivista 
entre teoría y experiencia, Goethe afirma que no se trataría de:

[…] innumerables intentos de sistematizar, de esquematizar […] hemos de dirigir toda nuestra atención a espiar 
el proceso de la naturaleza, de tal modo que no la obliguemos a rebelarse imponiéndole normas coactivas, 
pero tampoco nos dejemos alejar de nuestro objetivo por su arbitrariedad (Goethe 2002, p. 125). (La cursiva es 
nuestra). 

Goethe se muestra, frecuentemente, reacio a aceptar que existiría un experimento crucial o decisivo 
que otorgue a la ciencia un juicio definitivo. Los experimentos o pruebas que el proceso del conocimiento 
científico puede producir son sólo condiciones que permiten fenómenos que luego deberán ser 
conectados en series experimentales que evidencien la unidad interna y holística de la totalidad. En todo 
caso, proceder de forma contraria, forzaría a la naturaleza a la adaptación de la producción subjetiva, por 
un lado, y producir una ilusión de confirmación que no permite detectar las conexiones subyacentes como 
tampoco la irresolubilidad de los problemas que un fenómeno tiene, por otro. En esa dirección, Goethe 
presenta el problema del empirismo y las ciencias naturales positivistas respecto de la experiencia en 
forma de paradoja:

Como advertencia de este peligro, que es mayor y más próximo de lo que se piensa, quisiera reseñar aquí 
una especie de paradoja […] me atrevo a afirmar que un experimento, incluso varios experimentos unidos, no 
demuestran nada; es más: que nada hay más peligroso que querer confirmar directamente con experimentos 
hipótesis alguna, y que precisamente los mayores errores han nacido de no advertir el riesgo y la insuficiencia 
de este método. […] Todo experiencia que vivamos, todo experimento con el que la repitamos, es en realidad 
una parte aislada de nuestro conocimiento; con la frecuente repetición, convertimos este conocimiento aislado 
en certeza. (Goethe 2002, p. 138).

6	 Empleamos dos ediciones de las obras de Novalis para reconstruir las notas sobre Goethe y Wilhelm Meisters Lehrjahre. Nos 
referimos a Gesammelte Werke (GW) de 1945 editada por Carl Seelig y a Schriften: die Werke Friedrich von Hardenbergs. Dritter 
Band. Das philosophische Werk II (HKA) de 1983, editados por Paul Kluckhohn y Richard Samuel. A su vez, cabe indicar que 
usamos la edición en español de estos fragmentos, entradas y sentencias sobre Goethe. A diferencia de la lengua original, la 
versión en español ofrece todas las consideraciones de Novalis sobre Goethe y WM reunidas en un mismo apartado. 

7	 “En sus estudios físicos resulta bastante claro que su tendencia es más acabar algo insignificante, dándole el mayor brillo y la 
mayor comodidad, que entrar en un mundo y realizar algo de lo que se sabe de antemano, que no podrá realizarse del todo, que 
quedará sin terminar […]” (Novalis 2014, p. 127). 

8	 “También en este campo elige un objeto romántico o enlazado de otro modo amable” (Novalis 2014, p. 127).
9	 “Sus estudios de la luz, de la metamorfosis de plantas e insectos lo confirman a la vez que dan las pruebas convincentes de que 

el tratado por perfecto que sea, también pertenece al dominio del artista” (Novalis 2014, p. 127). 



159Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

 Entonces, de lo que se trata es de encontrar las conexiones subyacentes entre los fenómenos y 
restablecer la unidad interna y no acumular experimentos que pretendan probar los enunciados producidos 
por la imaginación. No resulta extraño, por tanto, que el saber científico romántico sea pensado como 
unidad. Las ciencias en la modernidad se caracterizaron por su creciente especialización, mientras los 
románticos disputaban la unidad del saber entre ciencia, poesía y crítica. Así, la relación entre ciencia y 
naturaleza es no sólo una relación afectiva, sino también integral por medio del asombro y la admiración, 
algo que en los primeros apuntes sobre la obra goetheana Novalis intenta destacar.

Así, Novalis caracteriza el proceder científico goetheano como una forma de tratamiento artístico, esto 
es, „ob man die Natur, wie ein Künstler der Antike” (Novalis GW III 1945, p. 132)10. Rescatar la capacidad 
artística goetheana no supone para Novalis indicar, exclusivamente, su capacidad creativa, sino el sentido 
práctico que implica ser un artista de la altura de Goethe. El joven romántico indica que el trabajo de 
abstracción del escritor de Weimar le permite ejecutar una filosofía práctica, en tanto su mirada física es 
artística: „Dies ist nichts als angewandte Philosophie – und so fänden wir ihn am Ende zu unserm nicht 
geringen Erstaunen auch als anwendenden, praktischen Philosophen, wie denn jeder echte Künstler von 
jeher nichts anders war“ (Novalis GW III 1945, p. 133)11. Con esta afirmación sobre la abstracción apunta a 
reconocer en el intelecto: „Der Sitz der eigentlichen Kunst ist lediglich im Verstande“ (Novalis GW III 1945, 
p. 133)12 y al WM como una “obra del intelecto” y un producto del arte.  

El intelecto, juzga Novalis, no es una propiedad de los alemanes, antes bien, parece ser algo más 
frecuente en los artistas que crean a partir de él y reside en naciones como Francia, Inglaterra e Italia. Por 
tanto, el intelecto se convertiría en una exigencia para la creación, al igual que la referencia a los antiguos 
y los clásicos, entre quienes en la época de Goethe se referenciaban en esas obras como criterio estético. 
Pero, Novalis no cree ya en el principio de imitación de los clásicos, entiende que es una época a la cual no 
se puede retornar y que dichas condiciones sociales e históricas no se pueden recrear. Entonces, sostiene 
la necesidad de estudiar a los clásicos, pero habilitando la posibilidad de crear un nuevo criterio para su 
propio tiempo. Novalis dice:

Der klassischen Literatur geht es wie der Antike; sie ist uns eigentlich nicht gegeben – sie ist nicht vorhanden, 
sondern sie soll von uns erst hervorgebracht werden. Durch fleißiges und geistvolles Studium der Alten entsteht 
erst klassische Literatur für uns, die die Alten selbst nicht hatten. (Novalis GW III 1945, p. 134)13. 

Esa referencia a los antiguos y los clásicos le posibilita señalar que será Goethe lo más cercano a 
esas referencias para su propio tiempo, incluso, Goethe „wohl den Alten nach, aber er übertrifft: sie an 
Gehalt, welches Verdienst jedoch nicht das seinige ist. Sein »Meister« kommt ihnen nah denn wie sehr 
ist er Roman schlechtweg, ohne Beiwort - und wie viel ist das in dieser Zeit!“ (Novalis GW III 1945, p. 134)14. 

Con esta primera referencia inician los apuntes de Novalis sobre WM15. Luego de situarlo como una 
novela, comienza una descripción formal y de contenido de la obra. A su juicio, WM está compuesto 
por „Gespräch, Beschreibung und Reflexion” (Novalis HKA III, 1983, p. 326)16, aunque, advierte que el 
predominio de la obra sea de la conversación. En la siguiente nota, comenzamos a ver de qué modo los 
elogios y reconocimientos son menguados, cuando Novalis señale que „Am wenigsten kommt die bloße 
Reflexion vor“ (Novalis HKA III 1983, p. 326)17.  Tal rasgo reflexivo de una obra, como contrapunto con lo que 
veremos de Schlegel, es un elemento esencial que pedirá el más joven de los hermanos Schlegel para 
cualquier obra, incluso, el WM será un modo de reflexión.

En esa alternancia entre acercamiento y distanciamiento de los criterios goetheanos de WM, Novalis 
mantiene que en la novela „Die Philosophie und Moral des Romans sind romantisch. Das Gemeinste wird 
wie das Wichtigste, mit romantischer Ironie angesehn und dargestellt“ (Novalis HKA III 1983, p. 326)18. En 

10	 “[…] si consideramos la naturaleza de la misma forma que el artista” (Novalis 2014, p. 127). 
11	 “Eso no es más no es más que filosofía aplicada y así, con no poca sorpresa, le encontraríamos finalmente como filósofo práctico, 

algo que siempre ha sido todo artista verdadero” (Novalis 2014, p.128). 
12	 “La sede del arte propiamente dicho, es únicamente el intelecto” (Novalis 2014, p. 128). 
13	 “A la literatura clásica le pasa lo que a la antigüedad, no nos está propiamente dada –no existe–, sino sólo la producimos nosotros. 

Únicamente, a través de un estudio laborioso e inteligente de los antiguos, se establece para nosotros una literatura clásica que 
los mismos antiguos no poseían” (Novalis 2014, p. 129).

14	 “Goethe no puede igualarse a los antiguos, en cambio, aunque no sea por sus propios méritos, les supera en contenido. Su 
Meister se les acerca mucho, pues ¡qué gran perfección como novela sin más, y cuánto significa serlo en esa época!” (Novalis 
2014, p. 129). 

15	 Hemos dejado de lado la cuestión de la progresión y desarrollo de la consideración histórica de Novalis sobre el WM. Los trabajos 
tanto de Alberti (2016) como de Hendrik (2001) pueden ser más claros y contundentes sobre este punto. Nos referimos a cómo 
Novalis, a medida que va avanzando la década de 1790, se desencanta de su admiración por el trabajo goetheano. Las notas 
que aquí tomamos serán una muestra de ese progresivo alejamiento. Particularmente, puede verse con atención la tesis de 
Miguel Alberti (2016), quien muestra el movimiento inverso que suele atribuírsele al nacimiento de la filosofía, es decir, del mito al 
logos, en la obra de Novalis. Según Alberti, lo que se puede observar en Novalis es un recorrido que se desplaza desde el logos 
filosófico al mito poético que permitía la acción de romantizar el mundo. 

16	 “En el Meister alternan conversación, descripción y reflexión” (Novalis 2014, p. 130) 
17	 “Lo que menos abunda es la reflexión” (Novalis 2014, p. 130). 
18	 “La filosofía y moral de la novela son románticas. Tanto lo más vulgar como lo más importante es visto y representado con ironía 

romántica” (Novalis 2014, p. 130). 



160 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

este punto, hay un evidente contacto con la idea desarrollada por el menor de los Schlegel sobre dicho 
concepto. La exigencia de ironía para una obra es constitutiva de la idea de crítica romántica del arte y 
muestra la continuidad entre las consideraciones de ambos. Sin embargo, los juicios en las anotaciones 
sobre WM del primero van girando hacia un distanciamiento mayor respecto de los elogios iniciales. De 
la primera caracterización como una novela con ironía romántica, sus consideraciones pasan a distanciar 
a WM del espíritu romántico. Hardenberg indica que WM „sind gewissermaßen durchaus prosaisch – 
und modern. Das Romantische geht darinn zu Grunde – auch die Naturpoesie, das Wunderbare“ (Novalis 
HKA III 1983, p. 638)19. Si el joven romántico había reconocido las virtudes goetheanas de acercarse a la 
naturaleza mediante sus escritos científicos, aquí comienza a evidenciar un quiebre en relación a cómo 
está elaborada la novela de Goethe.

Un alejamiento de la herencia goetheana es la percepción que tiene Novalis sobre lo que trata el WM. 
Según dicho autor, el WM:

Er handelt blos von gewohnlichen menschlichen Dingen – die Natur und der Mystizism sind ganz vergessen. Es 
ist eine poetisierte bürgerliche und häusliche Geschichte. Das Wunderbare darinn wird ausdrucklich, als Poesie 
und Schwärmerey, behandelt. Künstlerischer Atheismus ist der Geist des Buchs. Sehr viel Oeconomie – mit 
prosaischen, wohlfeilen Stoff ein poetischer Effect erreicht. (Novalis HKA III 1983, pp. 638-639)20.  

El autor observa con rechazo la extrañeza que la naturaleza adquiere en WM, en beneficio de la 
artificialidad de la obra. Sostiene que Goethe raras veces hace intervenir a la naturaleza y además de ello 
„Gegen Wilhelm Meisters Lehrjahre: Es ist im Grande ein fatales und albernes Buch, so pretentios und 
pretiös, undichterisch im höchsten Grade, was den Geist betrifft – so poetisch auch die Darstellung ist“ 
(Novalis GW IV 1945, p. 252)21. La idea de una vida prosaica y burguesa que está representada principalmente 
por las obligaciones y deberes que el padre de Wilhelm propone, parecen colocar a Novalis en su rechazo 
a los personajes. A diferencia de la recepción de Körner, los personajes son entendidos como aplanados, 
aburridos y predeterminados a partir de un tipo de vida que los obliga a seguir las directivas de una 
sociedad que necesita que cumplan una función en el orden institucional como la familia, el comercio o el 
Estado. Por tanto, los personajes carecen de idealidad o elevación hacia lo infinito y devienen en vulgares, 
mundanos y simples, en cuanto evitan el camino de la vida poética que las artes escénicas (el teatro) le 
proponen.

Las últimas sentencias son muy cifradas, pero también de las más duras respecto de WM. Novalis indica 
lo siguiente sobre el WM: „ist eigentlich ein Candide, gegen die Poesie gerichtet“ como también „Die Poesie 
ist der Arlequin in der ganzen Farce“ (Novalis HKA III 1983, pp. 626-627)22. En estas consideraciones vemos 
de qué modo la novela de Goethe es rechazada por su optimismo en la formación interior del individuo 
al compararla con Candido, es decir, de qué modo la poesía es usada como móvil de las pretensiones 
burguesas y de qué forma el embellecimiento de la novela oculta las debilidades de la obra23. 

En ese sentido, Martín Koval ha señalado con claridad el problema que Novalis tiene con el WM:
La negativa a renunciar del héroe de la novela da cuenta justamente de aquello que Novalis no podía tolerar del 
Wilhelm Meister: es decir, del hecho de que Wilhelm dejara de lado su vocación teatral para ocupar un rol prác-
tico en la sociedad. […] Novalis entiende, como se desprende de lo que antecede, que no hay auténticamente 
formación (artística) en el desarrollo de Wilhelm; o dicho en otros términos, que por formación hay que entender, 
en su caso, una suerte de desilusión del joven héroe respecto de sus ideales poéticos. (Koval 2018, p. 188)

Al mismo tiempo, en su exposición, Koval establece una oposición entre el WM y el Heinrich von 
Ofterdingen (HO)24 de Novalis. Su trabajo toma a HO como ejemplo representativo de todas las novelas de 
la Frühromantik. Siguiendo a Dilthey (2016), el autor caracteriza a las novelas románticas con una tendencia 
a refugiarse en el interior de la conciencia, marcando una dicotomía entre lo interior y exterior. Ese exterior 

19	 “Wilhelm Meisters Lehrjahre es, por así decirlo, absolutamente prosaico y moderno. Lo romántico desaparece en él, también la 
poesía de la naturaleza, lo maravilloso” (Novalis 2014, p. 131). 

20	 “Sólo trata de cosas humanas corrientes, la naturaleza y el misticismo están olvidados. Es una historia burguesa y casera 
poetizada. Lo maravilloso en él es tratado expresamente como poesía y lirismo. Un ateísmo artístico es el espíritu del libro. 
Mucha economía con un asunto prosaico, barato, se consigue un efecto poético” (Novalis 2014, pp. 131-132).

21	 “En contra de Wilhelm Meister Lehrjahre. En el fondo es un libro fatal y necio, tan pretencioso como afectado, prosaico en máximo 
grado, en cuanto al espíritu se refiere, por poética que sea la exposición” (Novalis 2014, p. 134).

22	 “Todo el asunto no es más que una novela ennoblecida”; “WM es realmente un Candide dirigido contra la poesía” y “La poesía es 
el arlequín de toda la farsa” (Novalis 2014, pp. 134-135). 

23	 Candide o el Optimismo fue publicado por Voltaire (2005) en 1759 y muestra una parodia sobre la filosofía optimista, probablemente 
la pregonada por Leibniz, de que vivimos en el mejor de los mundos posibles. Las numerosas tragedias e infortunios que el 
personaje principal vive en relación a sus seres amados, sumado a las catástrofes naturales y geopolíticas de la época, harían 
pensar que rápidamente se debería desilusionar de la hipótesis del mejor de los mundos posibles. El mal menor no parece ser 
una recompensa dado lo que le va ocurriendo a Candido a medida que va avanzando la historia. Pese a esas tragedias, sigue 
confiando en la filosofía que el filósofo Pangloss le enseño respecto del optimismo ante la vida. Novalis parece estar usando 
negativamente ese optimismo ante la vida para acusar al WM de mantener esa ingenuidad. 

24	 Empleamos la siguiente abreviatura HO para referir a la obra de Novalis a los efectos de no repetir el nombre de la misma en el 
desarrollo siguiente. 



161Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

son las cosas mundanas del mundo material, el cual la poesía romántica rechaza para replegarse en su 
interioridad, algo que contendrían las críticas de Novalis a la novela goetheana. 

Esa descripción permite mostrar la diferencia entre WM y HO, en tanto el primero no rechaza la 
exterioridad, antes bien, parece ser el camino por donde transitará la Bildung y el aprendizaje. En el caso 
de la segunda novela no existe dicha posibilidad, pues todo consiste en un autodescubrimiento de ideas 
innatas. Esta descripción abona la explicación platónica y anti-plantónica respecto de la validez de las 
ideas y el mundo exterior. De hecho, Koval caracteriza a HO como un texto que se encuentra en “una 
perpetua condición marginal elegida” (2018, p. 179). Tal marginalidad sería el alejamiento comunitario y la 
voluntad de aislarse de todos los órdenes externos a su interioridad. 

No obstante, este tipo de interpretaciones sobre el romanticismo temprano si bien permiten establecer 
una diferencia entre las consideraciones de los románticos de Jena y su supuesta devoción a la obra de 
Goethe, igualmente parecen replicar las sanciones y penalizaciones que la crítica al romanticismo desde 
Hegel hasta Lukács ha sostenido25. La apariencia de poetas que buscan una edad perdida de la historia, 
como también la imagen de artistas melancólicos que añoran retornar a un momento social que el nuevo 
orden burgués y moderno no puede ofrecer, coloca a los primeros románticos en una posición reiterativa, 
pero insuficiente. Suponer que Novalis con su HO pretende rechazar la exterioridad como un camino 
inconducente, implica pensar que la Bildung y la infinitud de su proceso sólo son pensados a partir del 
aislamiento en la interioridad artística del individuo. 

Frente a esta clase de interpretación, creemos que las notas sobre Goethe de Novalis dejan claro los 
problemas que podría acarrear una mirada condescendiente con la novela WM. Hardenberg no cree que 
la novela pueda caer bajo la adjetivación romántica, en todo caso, sólo acepta que pueda ser un camino 
exploratorio para “lo romántico”. Los numerosos aspectos burgueses, prosaicos y anti-reflexivos de WM 
colocan a Novalis en una distancia crítica respecto de la obra de arte goetheana, fundamentalmente, 
por su falta de tendencia hacia lo infinito. La vida prosaica que Novalis ve exaltada en WM hace que la 
posibilidad del infinito, lo sagrado y la profundización en lo absoluto se vea ocluida26. 

3. Fr. Schlegel lector de Goethe

Die Französische Revolution, Fichtes Wissenschaftslehre und Goethes Meister sind die größten Tendenzen des 
Zeitlters. Wer an dieser Zusammenstellung Anstoß nimmt, wem keine Revolution wichtig scheinen kann, die nicht 
laut und materiell ist, der hat sich noch nicht auf den hohen weiten Standpunkt der Geschichte der Menschheit 
erhoben27. (Schlegel KS 1964, p. 48). 

Es común sostener que Friedrich Schlegel tiene una inclinación favorable por la obra de Goethe. 
Probablemente, esto tenga que ver con el lugar que el menor de los hermanos Schlegel le otorgó en sus 
fragmentos más conocidos, como el fragmento 216 de Athenaeum antes citado, colocando a WM al lado 
de la revolución francesa o la filosofía fichteana, que llegó a ser para el Círculo de Jena la forma de la ac-
ción de filosofar (fichtear). También, esta consideración puede constatarse en Gespräch über die Poesie 
(1972), particularmente, hacia el final de la obra donde distingue el estilo de las obras tardías y tempranas 
de Goethe. En dicho pasaje de Gespräch, Schlegel reconoce un conjunto de características románticas 
como el carácter progresivo de la poesía, la perspectiva de lo infinito, la universalidad y el acercamiento 
a los antiguos desde una perspectiva moderna y romántica. Un dato todavía más relevante es la equi-
paración que hace de la obra de Goethe con dos referencias románticas por excelencia: Shakespeare y 
Cervantes. Incluso, reconoce la superioridad en algunos aspectos de los textos goetheanos:

Nur vom Meister muß ich noch einige Worte sagen. Drei Eigenschaften scheinen mir daran die wunderbars-
ten8 und die größten. Erstlich, daß die Individualität, welche darin erscheint, in verschiedne Strahlen gebro-
chen, unter mehrere Personen verteilt ist. Dann der antike Geist, den man bei näherer Bekanntschaft unter der 
modernen Hülle überall wiedererkennt. Diese große‘ Kombination eröffnet eine ganz neue endlose Aussicht 
auf das, was die höchste Aufgabe aller Dichtkunst zu sein scheint, die Harmonie des Klassischen und des 
Romantischen. Das dritte ist, daß das eine unteilbare Werk in gewissem Sinn doch zugleich ein zwiefaches, 
doppeltes ist. Ich drücke vielleicht, was ich meine, am deutlichsten aus, wenn ich sage: das Werk ist zweimal 
gemacht, in zwei schöpferischen Momenten, aus zwei Ideen. Die erste war bloß die eines Künstlerromans; nun 

25	 Seguimos el concepto construido por Karl-Heinz Bohrer (2017). 
26	 Asumimos aquí el sentido que Arturo Leyte (2014) ofrece de infinito romántico. Como señala Leyte, “el romanticismo descubre, 

quizá por primera vez de forma expresa en la época moderna, que la reflexión (en torno a lo infinito) está vinculada a la expresión 
y en consecuencia tiene que atravesar el desierto de la filología […] como si solo pudiera ganar su meta apropiándose de ese 
obstáculo” (2014, p. 208). Ese costado negativo del infinito, ofrece no sólo la forma de la acción de filosofar como búsqueda 
y aproximación permanente del romanticismo temprano, sino también el acceso privilegiado de la experiencia estética para 
encontrar de forma inconclusa el infinito. 

27	 “La revolución francesa, la Doctrina de la ciencia de Fichte y el Meister de Goethe constituyen las mayores tendencias de la 
época. Quien se escandalice por esta combinación, quien sea incapaz de percibir la importancia de una revolución que no sea 
material y ruidosa, no ha alcanzado todavía el elevado y amplio punto de vista de la historia de la humanidad” (Schlegel 2009, p. 
107). 



162 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

aber ward das Werk, überrascht von der Tendenz seiner Gattung, plötzlich viel größer als seine erste Absicht, 
und es kam die Bildungslehre der Lebenskunst hinzu, und ward der Genius des Ganzen. Eine ebenso auffallen-
de Duplizität ist sichtbar in den beiden künstlichsten und verstandvollsten Kunstwerken im ganzen Gebiet der 
romantischen Kunst, im Hamlet und im Don Quixote. […] sind sie die einzigen, mit denen Goethes Universalität 
eine Vergleichung zuläßt. Die Art, wie Shakespeare den Stoff umbildet, ist dem Verfahren nicht unähnlich, 
wie Goethe das Ideal einer Form behandelt. Cervantes nahm auch individuelle Formen zum Vorbilde. Nur ist 
Goethes Kunst durchaus progressiv, und wenn auch sonst ihr Zeitalter jenen günstiger […]Goethe hat sich in 
seiner langen Laufbahn von solchen Ergießungen des ersten Feuers, wie sie in einer teils noch rohen teils 
schon verbildeten Zeit, überall von Prosa und von falschen Tendenzen umgeben, nur immer möglich waren, zu 
einer Höhe der Kunst heraufgearbeitet, welche zum ersten Mal die ganze Poesie der Alten und der Modemen 
umfaßt, und den Keim eines ewigen‘ Fortschreitens enthält. (Schlegel 1972, p. 327)28.

En esa reflexión sobre la obra de Goethe, el joven romántico continua profundizando de qué modo el 
escritor de Weimar sería “der Stifter und das Haupt einer neuen Poesie sein, für uns und die Nachwelt” 
(Schlegel 1972, p. 328)29. El “nosotros” (uns) referido en la cita es el de los modernos que deben abrirse a 
una época romántica prometida para la “posteridad”. 

En adición, Schlegel también tiene palabras de reconocimiento en otros textos en los cuales se 
dedica exclusivamente al análisis del WM. A diferencia de Novalis, Schlegel mantiene cierta cohesión en 
sus consideraciones acerca de Goethe. Sin embargo, si nos detenemos en la reseña escrita sobre WM 
encontremos ciertamente menguadas esas observaciones. Si bien no podemos descuidar lo elogioso 
que es Schlegel con las virtudes románticas del WM tales como la ironía, la reflexión y el devenir infinito 
en virtud de lo incompleto de la obra, también se pueden precisar algunas observaciones que muestran 
una aceptación parcial de WM. Pero, primero detengámonos en lo más evidente del análisis schlegeliano. 

En su reseña sobre la primera parte WM, su punto de partida es describir a la literatura moderna de Goethe 
como humor irónico. En este escrito, publicado originalmente en 1798 en el volumen I del número II de la 
revista Athenaeum30, Schlegel pondera de qué modo Goethe logra colocar en la novela las condiciones de 
crítica de la propia obra. Tal posibilidad no sólo permite ver la autonomía artística de la obra, sino también 
la ironía permanente con la cual el artista mantiene su obra en devenir al ritmo de la condición infinita que 
marca su profunda libertad e inspiración. Schlegel sostiene que esa ironía sobrevuela toda la obra, pero, 
fundamentalmente, es visible en el libro tercero y se la puede identificar así: 

Nur dem, der vorlesen kann und sie vollkommen versteht, muß es überlassen bleiben, die Ironie, die über dem 
ganzen Werke schwebt, hier aber vorzüglich laut wird, denen, die den Sinn dafür haben, ganz fühlbar zu machen. 
Dieser sich selbst belächelnde Schein von Würde und Bedeutsamkeit in dem periodischen Stil, diese scheinba-
ren Nachlässigkeiten und Tautologien, welche die Bedingungen so vollenden, daß sie mit dem Bedingten wie-
der eins werden, und wie es die Gelegenheit gibt, alles oder nichts zu sagen oder sagen zu wollen scheinen, 
dieses höchst Prosaische mitten in der poetischen Stimmung des dargestellten oder komödierten Subjekts, 
der absichtliche Anhauch von poetischer Pedanterie bei sehr prosaischen Veranlassungen, sie beruhen oft auf 
einem einzigen Wort, ja auf einem Akzent (Schlegel KS 1964, p. 463)31. 

A contrapelo de Novalis, quien identifica la falta de infinitud de los personajes dada la vida prosaica, 
Schlegel cree que es destacable el hecho de que los personajes se auto-examinan, abriendo una reflexión 
infinita en la obra a partir de la auto-burla. La ironía en la novela se vuelve un recurso para que la obra sea 
universal, infinita y progresiva. De ese modo, gracias a la ironía, la obra alcanza la posibilidad de superarse 
a sí misma dirigiéndose hacia la infinitud y, a su vez, manifiesta la libertad autorreflexiva del yo. De hecho, 

28	 “Sólo tendría que decir algunas palabras más sobre el Meister. Tres propiedades de él me parecen las más maravillosas y más 
grandes. Primero, que la individualidad que aparece en él se abre en diferentes rayos, se divide en diferentes personas. Luego, el 
espíritu antiguo, que uno reconoce por todas partes bajo un manto moderno, al adentrarse en la obra. Esta grandiosa combinación 
abre una nueva perspectiva infinita sobre aquello que parece ser la mayor tarea de todo arte poético, la armonía de lo clásico con 
lo romántico. La tercera, es que una obra indivisible en cierto sentido es doble, está duplicada. Esto lo expreso más claramente 
diciendo que la obra ha sido realizada dos veces, en dos momentos creativos, a partir de dos ideas. La primera era meramente la 
de una novela de artista; sin embargo, luego la obra, sorprendida por la tendencia de su género, se vuelve repentinamente mucho 
mayor que su primera intención, y se le agrega la doctrina del arte de vivir, y se convierte en el genio del todo. Una duplicidad 
tan llamativa como ésta es visible en las dos obras de arte más artificiales y plenas de entendimiento de todo el ámbito del arte 
romántico: Hamlet y Don Quijote. […] son las únicas comparables a la universalidad de Goethe. El modo en que Shakespeare 
transforma la materia no es diferente del procedimiento con el que Goethe trata el ideal de una forma. Cervantes tomó también 
formas individuales como modelos. Sólo el arte de Goethe es totalmente progresivo y, aunque su época le fue más favorable y no 
fue en desmedro de su grandeza […] Goethe […] se ha abierto camino hasta una altura del arte que, por primera vez, abarca toda 
la poesía de los antiguos y de los modernos, y que contiene la semilla de un progreso eterno […]” (Schlegel 2005, p. 93).

29	 “ […] fundador y padre de una nueva poesía, para nosotros y la posteridad” (Schlegel 2005, p. 94).
30	 Las citas que tomamos son a partir de la traducción de la reseña de Schlegel de María Verónica Galfione (2018). Pero también, 

hemos consultado la traducción de Diego Sánchez Meca (2007). 
31	 “La ironía que flota sobre toda la obra, pero que llega a ser especialmente fuerte aquí, solo les es confiada a quienes pueden 

leerla y comprenderla completamente, a aquellos que tienen la capacidad para volverla perceptible. A menudo, la ironía radica 
en una sola palabra, en un acento: esta ilusión de dignidad e importancia que se burla de sí misma y que se encuentra expresada 
en estilo periódico; estas aparentes negligencias y tautologías que cumplen tan bien las condiciones que devienen una sola cosa 
con lo condicionado, y que, en función de la ocasión, parecen decir o querer decir todo o nada; estos elementos sumamente 
prosaicos en medio del estado de ánimo poético del tema representado o parodiado; este intencionado sabor de pedantería 
poética en situaciones muy prosaicas” (Schlegel 2018, p. 128). 



163Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

al inicio reconoce que la representación de la novela para cada personaje permite superar cualquier 
limitación, mostrando que ellos son „ein ganz eigenes selbständiges Wesen für sich und dennoch nur eine 
andre Seite, eine neue Veränderung der allgemeinen und unter allen Verwandlungen einigen menschlichen 
Natur, ein kleiner Teil der unendlichen Welt zu sein scheint“ (Schlegel KS 1964, p. 453)32. 

Cabe indicar que lo destacado de la reseña del joven romántico es de qué modo enfatiza el hecho de 
que WM posee una ejemplaridad estética dada su intención orgánica inmanente. La estructura orgánica 
inmanente de la obra, al igual que la naturaleza, le permite organizarse y progresar por sí misma. Tal 
característica original y constitutiva es el despliegue de su forma orgánica que se forma desde dentro hacia 
fuera, a modo de un germen. Justamente, la idea de germen como un brote embrionario que contiene el 
desarrollo de todo el proceso futuro es una imagen recurrente en el análisis crítico de Schlegel en dicha 
obra. En su análisis del WM señala: “auch hier enthält jedes Buch die Keime des künftigen und verarbeitet 
den reinen Ertrag des vorigen mit lebendiger Kraft in sein eigentümliches Wesen” (Schlegel KS 1964, p. 
461)33. El autor entiende que la novela, dada la composición interna de cada sección como un todo que 
forma parte de algo mayor sin renunciar a su independencia y autonomía, se vuelve un sistema: „ […] und 
so wird jeder notwendige Teil des einen und unteilbaren Romans ein System für sich“(Schlegel KS 1964, p. 
461)34. Esto significa que la pretensión o expectativa de unidad armónica que, por caso Körner exigía de la 
obra, se cumple tanto como que se frustra. Schlegel sentencia: „Durch jene Fortbildung ist der einzelnen 
Zusammenhang, durch diese Einfassung ist die Verschiedenheit der einzelnen Massen gesichert und 
bestätigt“ (Schlegel KS 1964, p. 461)35. 

Siguiendo ese análisis, este autor romántico propone leer el libro primero de la novela como una obra 
en sí misma que contiene todo el desarrollo posterior. Sostiene: „wird es nicht unrichtig sein, den ersten 
Teil unbeschadet seiner Beziehung aufs Ganze als ein Werk für sich zu betrachten“ (Schlegel KS 1964, p. 
457)36. La suposición de que la novela, al igual que la naturaleza, posee una organización interna regulada 
por una ley autónoma le permite a Schlegel mostrar la reflexión irónico-crítica constitutiva a la obra. De 
hecho, indica que la obra debe devenir en una misma fuerza donde ciencia, arte y vida sean lo mismo. La 
figura del extranjero en la novela de Goethe refiere, según la apreciación del joven romántico, „dient er zum 
Maßstab der Höhe, zu welcher das Werk noch steigen soll, einer Höhe, auf der vielleicht die Kunst eine 
Wissenschaft und das Leben eine Kunst sein wird“ (Schlegel KS 1964, p. 454)37. 

Del mismo modo que Novalis, Schlegel repara en la concepción natural y científica de Goethe. Antes 
de concebir a la obra y a la naturaleza como sistemas mecánicos y cerrados que pueden tener partes 
reemplazables, el joven romántico advierte que en la obra de Goethe no existe esta posibilidad, pues es 
un sistema fragmentario, provisional y relativo que conjuga creación y reflexión poética en la propia obra. 
Schlegel confía en la expresión de esta novela: 

Es ist schön und notwendig, sich dem Eindruck eines Gedichtes ganz hinzugeben, den Künstler mit uns machen 
zu lassen, war er will, und etwa nur im einzelnen das Gefühl durch Reflexion zu bestätigen und zum Gedanken 
zu erheben und, wo es noch zweifeln oder streiten dürfte, zu entscheiden und zu ergänzen. […] das Allgemeine 
schwebend zu fassen, eine Masse zu überschauen und das Ganze festzuhalten, selbst dem Verborgensten 
nachzuforschen und was wir anbeten, in Gedanken vernichten können: sonst fehlt uns, was wir auch für andere 
Fähigkeiten haben, der Sinn für das Weltall38 (Schlegel KS 1964, pp. 456-457).

Es en la propia novela donde teoría y crítica se resuelven gracias a un proceso de reflexión productiva 
que potencia la obra de forma infinita. Así como existen formas orgánicas en la naturaleza, también en 
el arte las formas son una exterioridad significante, una fisonomía expresiva que refiere a la relación de 
expresión entre el artista y su obra, y no a la relación de representación entre la obra y el mundo. 

Seguidamente, se puede ver de qué modo arte y mundo mantienen una estructura idéntica en la cual 
cada elemento es expresión del todo, pero sin perder la individualidad originaria y su espíritu propio. 
Schlegel cree que en el WM el poeta: „wird die Darstellung von Neuem darstellen, das schon Gebildete 

32	 “[…] una entidad propia, independiente y para sí, y aun así, solo un costado diferente o una nueva transformación de la naturaleza 
humana, universal y singular, bajo todas las modificaciones, una pequeña parte del mundo infinito” (Schlegel 2018, p. 115). 

33	 “[…] cada libro contiene el germen del venidero y asimila con una fuerza vivaz aquello que ha producido el libro anterior” (Schlegel 
2018, p. 125).

34	 “[…] cada parte de esta novela única e indivisible deviene un sistema para sí” (Schlegel 2018, p. 125)
35	 “El desarrollo de las secciones individuales asegura y confirma la coherencia del todo, mientras que el hecho de que hayan sido 

colocadas todas juntas da cuenta de la diversidad de las mismas” (Schlegel 2018, p. 125). 
36	 “ […] no sería incorrecto entender la primera parte, a pesar de su relación con el todo, como una obra en sí misma” (Schlegel 2018, 

p. 120).
37	 “ […] sirve la medida de la altura a la que la obra debe todavía elevarse; una altura en la que, tal vez, el arte llegará a ser una ciencia 

y la vida un arte” (Schlegel 2007, p. 14).
38	 […] entregarse por completo a las impresiones de una narración, dejar que el artista haga con nosotros lo que quiera, y, sólo en los 

detalles, confirmar el sentimiento por la reflexión y elevarlo a pensamiento, y donde aún hubiera dudas o controversia, ampliar la 
perspectiva y tomar una decisión […] captar el concepto general que preside la obra, sobrevolarla en bloque y considerarla como 
un todo, percibir incluso sus aspectos más ocultos y establecer conexiones entre los rincones más remotos […] y ser capaz de 
destruir en nuestro pensamiento lo que adoramos: de lo contrario nos falta lo que tenemos también para otras capacidades, el 
sentido de la universalidad. (Schlegel 2007, p. 18). 



164 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

noch einmal bilden wollen ; er wird das Werk ergänzen, verjüngen, neu gestalten“ (Schlegel KS 1964, p. 
466)39, pues en la obra se encuentran todos los elementos necesarios para alcanzar su infinitud. La obra 
de arte, en este caso el WM, muestra que la valoración estética ya no puede venir del exterior de la obra, 
como tampoco puede descuidarse que lo crucial en la obra son las relaciones entre las partes y el todo. 
Schlegel se opone expresamente a juzgar la obra bajo criterios externos a la propia obra, es decir, la 
propia obra ofrece los criterios para juzgarse. Al respecto indica: „Glücklicherweise ist es eben eins von 
den Büchern, welche sich selbst beurteilen und den Kunstrichter sonach aller Mühe überheben“ (Schlegel 
KS 1964, pp. 459-460)40. En esa dirección, las fuerzas arte, ciencia y vida comparten una misma forma 
de organización que Schlegel advierte en la necesidad de la progresividad infinita y el devenir, pues son 
fuerzas que marcan el límite e insuficiencia de la creación artística como la posibilidad de que la propia 
creación artística se convierta en expresión de estas mismas fuerzas. Según Schlegel, el artista muestra 
el proceso de formación de sí mismo ahondando en su propio interior:

Sie steht beständig vor dem Spiegel des Gewissens und ist beschäftigt, ihr Gemüt zu putzen und zu schmücken. 
Überhaupt ist in ihr das äußerste Maß der Innerlichkeit erreicht, wie es doch auch geschehen mußte, da das 
Werk von Anfang an einen so entschiedenen Hang offenbarte, das Innre und das Äußere scharf zu trennen und 
entgegenzusetzen. Hier hat sich das Innre nur gleichsam selbst ausgehöhlt. […]Die Darstellung einer sich wie 
ins Unendliche immer wieder selbst anschauenden Natur war der schönste Beweis, den ein Künstler von der 
unergründlichen Tiefe seines Vermögens geben konnte. Nicht dieser oder jener Mensch sollte erzogen, son-
dern die Natur, die Bildung selbst sollte in mannigfachen Beispielen dargestellt und in einfachen Grundsätzen 
zusammengedrängt werden. (Schlegel KS 1964, p. 468)41.

Por esta razón, la novela de Goethe parece ser entendida por Schlegel como un microcosmos que 
daría cuenta del mundo inmanente del yo, cuya característica más destacada consiste en tender hacia la 
totalidad, pero no conseguirla. El sujeto de la novela, esto es, el sujeto romántico que se representaría en 
esta novela, obviamente, dispone de reflexividad, auto-interpretación y autocrítica debido a que su trabajo 
educativo y espiritual es unificar las esferas de la vida que, en el contexto histórico de la novela de Goethe, 
comenzaban a escindirse. De hecho, la Bildung aquí no es un modelo educativo de adiestramiento o 
transmisión de conocimientos, sino la representación de la naturaleza como proceso de formación. El 
proceso de formación no es un modelo a seguir que el arte transmitiría o exigiría como modélico, sino la 
propia constitución del proceso artístico.

Señalado esto, cabe introducir ahora aquellas indicaciones que Schlegel hace en su reseña que 
menguan y disminuyen una valoración modélica y elogiosa de WM para el arte romántico. Habíamos 
partido del hecho de que Schlegel veía en WM el inicio de una época literaria nueva, probablemente, la 
moderna y/o romántica. Como bien señala Christian Benne:

En la recensión del WM, Schlegel asumía el rol de partero de la literatura moderna, configurando filológicamen-
te, en la medida en que al mismo tiempo la reflejaba filosóficamente. En la modernidad, poesía, filosofía y filolo-
gía conformaban una unidad en la que ninguna de ellas era reductible (dialécticamente) a las otras. (2019, p. 411)

De ese modo, Schlegel elabora un modo de comprender la literatura moderna. Naturalmente, esa 
forma nueva que aparece y que el joven romántico hace parir es la novela y sus condiciones de posibilidad, 
pues reconoce que la prosa en la novela de Goethe es poesía: „Diese wunderbare Prosa ist Prosa und 
doch Poesie” (Schlegel 1964, p. 459)42. Aquí, al igual que Novalis, ve en la novela de Goethe una apertura, 
pero sólo como un camino preparatorio al porvenir romántico, algo así como llegar a la santidad o a lo más 
elevado por medio del pecado y la finitud. Pero, al mismo tiempo, diferenciándose de Novalis, la literatura 
moderna es analizada a la luz del concepto de novela en oposición a las formas de la enciclopedia43. 
El WM, pero también una novela como el Woldemar de Jacobi, son novelas poéticas y filosóficas 
respectivamente, pero no son, en lo absoluto, románticas44. El punto de contacto con Novalis en este 

39	 “[…] llevará a cabo la representación desde cero, queriendo formar una vez más lo ya formado” (Schlegel 2007, p. 25),
40	 “Afortunadamente, se trata de un libro que se juzga a sí mismo y que, por tanto, dispensa al crítico de este trabajo” (Schlegel 2007, 

p. 21).
41	 “Constantemente está ante el espejo de su conciencia, ocupándose en pulir y embellecer sus sentimientos. En general en 

ella se alcanza la medida extrema de la interioridad, como tenía que suceder, pues, desde el principio, la obra revelaba una 
decidida inclinación a separar entre vida exterior y vida interior, y a contrastarlas. Aquí la vida interior se sostiene al tiempo que 
se ahonda. […] La representación de la naturaleza que se contempla siempre de nuevo a sí misma como a un infinito interior, era 
la mejor prueba que un artista podía dar de la insondable profundidad de su poder. […] la intención no era tanto educar a este o 
aquél ser humano, cuanto representar la naturaleza, el proceso mismo de formación en toda la multiplicidad de sus ejemplos y 
concentrándose en algunos principios” (Schlegel 2007, pp. 26-27).

42	 “Esta prosa maravillosa es prosa y sin embargo poesía” (Schlegel 2018, p. 123)
43	 Schlegel dice en uno de sus fragmentos: “En la próxima generación, el lugar de la enciclopedia será ocupado por una novela” 

(KFSA 18, 1958, p. 364). 
44	 En este punto seguimos a Behler (1993), para quien las conclusiones de Schlegel sobre WM pueden ser entendidas como una 

aurora a una nueva época, pero no puede entenderse como una obra romántica. Behler observa cómo Schlegel atiende a la 
elaboración de novelas como las de Tieck o el propio Novalis para señalar el adjetivo romántico sobre ellas y no a la novela 
goetheana. Señala Behler: “la teoría romántica temprana estaba en el camino de la poesía absoluta en este momento y 
estableció un ideal poético que, en última instancia, ningún autor del siglo XVIII, ni siquiera Goethe, podría alcanzar. Como ha 



165Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

aspecto es, por tanto, la crítica a cómo la “novela de Goethe no había logrado el objetivo de re-encantar 
el mundo burgués y se había limitado a representar la distancia insalvable que separa las expectativas 
poéticas de la condición prosaica de este última” (Galfione 2018, p. 41). En otras palabras, y siguiendo la 
estela de Novalis, Schlegel no aceptaría cómo Goethe parece priorizar al entendimiento como facultad 
de desarrollo en los personajes antes que la fantasía. En tal oposición, podemos ver la discontinuidad 
que aparece en la propia consideración de Schlegel, en tanto en Gespräch über die Poesie es la fantasía, 
justamente, la característica principal que lo lleva a elogiar y aceptar la obra goetheana en el panteón 
romántico junto a Cervantes y Shakespeare. 

Pese a ello, siguiendo el planteo de Benne, conviene no descuidar la importancia que posee el 
concepto de masa y, por ello, el de organismo, que aparece re-significado en la reseña respecto, por 
caso, de Über das Studium der griechischen Poesie (Studium) (1795). El concepto de organismo tiene una 
tradición kantiana como biológica anterior a la propia reseña que estamos comentando. Pero lo distintivo 
en el contexto del escrito es de qué modo el concepto de organismo para Schlegel comienza a tornarse 
un concepto que ayuda a comprender la literatura moderna. Si en el Studium el organismo no podía 
caracterizar a la literatura moderna, en la reseña sobre WM este concepto deviene en un organizador de la 
literatura que despunta en la época45. 

En el primer ensayo el organismo permite caracterizar al arte antiguo como algo organizado con 
fundamentos, esto es, las manifestaciones culturales de la antigüedad griega. Al respecto señala Schlegel 
en Studium:

Desto unvermischter sind die Grenzen der koexistenten Richtungen des Geschmacks und Arten der Kunst. Ihre 
Zusammensetzung ist durchaus gleichartig, rein und einfach, wie der Organismus der plastischen Natur, nicht 
wie der Mechanismus des technischen Verstandes. Nach einem ewigen und einfachen Gesetz der Anziehung 
und der Rückstoßung koalisieren sich die homogenen Elemente entledigen sich alles Fremdartigen, je mehr sie 
sich entwickeln, und bilden sich organisch. Die ganze Masse der modernen Poesie ist ein unvollendeter Anfang, 
dessen Zusammenhang nur in Gedanken zur Vollständigkeit ergänzt werden kann. Die Einheit dieses teils wahr-
genommenen, teils gedachten Ganzen ist der künstliche Mechanismus eines durch menschlichen Fleiß her-
vorgebrachten Produkts. Die gleichartige Masse der griechischen Poesie hingegen ist ein selbständiges, in 
sich vollendetes, vollkommes Ganzes, und die einfache Verknüpfung ihres durchgangigen Zusammenhanges 
ist die Einheit einer schönen Organisation, wo auch der kleinste Teil durch die Gasetze und den Zweck des 
Ganzen notwendig bestimmt, und doch für sich bestehend und frei ist. (Schlegel KS 1964, pp. 189-190)46. 

Mientras que en el segundo ensayo, el concepto de organismo kantiano se aplica directamente al arte 
cuestionando la idea artística de Kant según la cual existiría un genio que maneja los hilos de la creación 
y producción del objeto. Así el WM es entendido como un organismo que se auto-organiza, ya no en virtud 
de un fundamento desde el cual derivar o deducir las partes. Por el contrario, la obra tiene algo que le es 
constitutivo y le posibilita organizarse: 

Der angeborne Trieb des durchaus organisierten und organisierenden Werks, sich zu einem Ganzen zu bilden, 
äußert sich in den größeren wie in den kleineren Massen. Keine Pause ist zufällig und unbedeutend; und hier, wo 
alles zugleich Mittel und Zweck ist, wird es nicht unrichtig sein, den ersten Teil unbeschadet seiner Beziehung 
aufs Ganze als ein Werk für sich zu betrachten. Wenn wir auf die Lieblingsgegenstände aller Gespräche und 
aller gelegentlichen Entwickelungen, und auf die Lieblingsgegenstände aller Begebenheiten, der Menschen 
und ihrer Umgebung sehen: so fällt in die Auge, daß sich alles um Schauspiel, Darstellung, Kunst und Poesie 
drehe (Schlegel KS 1964, p. 457)47. 

Así, se podría identificar de qué modo en la recensión de Schlegel el arte deviene no sólo en romántico, 
sino también en una expresión que se organiza sin un mecanismo externo que le imponga un orden. 

expresado Friedrich Schlegel en numerosas declaraciones a partir de 1797, el Wilhelm Meister de Goethe era “moderno”, es decir, 
determinado por la reflexión, como también “poético”, es decir, producido por la imaginación creadora, pero no romántico, esto 
es, no caracterizado por la referencia hasta el infinito, que caracterizó la poesía de la tradición romántica y que habría de ser 
revivida de manera contemporánea en la poesía de la escuela romántica” (1993, p. 171). 

45	 Para ampliar y profundizar en este punto puede verse Galfione (2012). 
46	 “Tanto más puros son los límites de las orientaciones coexistentes del gusto y las clases de arte. Su composición es absolutamente 

homogénea, pura y sencilla como el organismo de la naturaleza plástica, no como el mecanismo del intelecto técnico. Según una 
eterna y simple ley de atracción y repulsión, los elementos homogéneos se unen, se despojan de todo lo extraño cuanto más se 
desarrollan, y se forman orgánicamente. Todo el conjunto de la poesía moderna es un comienzo incompleto, cuyo contexto sólo 
puede completarse en el pensamiento para llegar a la totalidad. La unidad de este todo en parte percibido y en parte pensado 
es el mecanismo artificial de un producto generado por la diligencia humana. En cambio, el conjunto homogéneo de la poesía 
griega es un todo autónomo, consumado en sí mismo y perfecto, y la simple conexión de su contexto general es la unidad de una 
bella organización, donde incluso la más pequeña parte está necesariamente determinada por las leyes y el objetivo del todo, y 
es sin embargo independiente y libre”. (Schlegel 1996, pp. 116-117).

47	 “El impulso innato de la obra, totalmente organizada y organizadora, de formarse hasta la totalidad se expresa tanto en los 
conjuntos más grandes como en los más pequeños. Ninguna pausa es casual o carente de significado; y aquí donde todo es 
a la vez medio y fin , no sería incorrecto entender la primera parte, a pesar de su relación con el todo, como una obra en sí 
misma. Si observamos los temas predilectos de todas las conversaciones y de todos los desarrollos ocasionales y vemos las 
relaciones electivas entre todos los acontecimientos, los hombres y su entorno, resulta evidente que todo gira en torno al teatro, 
la representación, el arte y la poesía”. (Schlegel 2018, pp. 120-121). [La cursiva es nuestra].



166 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

Ahora bien, se podría decir que es una tercera alternativa frente al organismo antiguo que deriva de un 
fundamento y de la artificialidad subjetiva de lo moderno, en la cual el arte se une a la organización. 

Precisamente, por estas consideraciones creemos que WM no sería un modelo de arte romántico. 
Especialistas como Elizabeth Millán (2020), han sostenido que en el trabajo de Schlegel como de Novalis 
se podrían encontrar referencias que permitirían pensar a la novela goetheana como un modelo de arte 
romántico. Según su mirada: “la obra de Schlegel está llena de referencias concretas a Goethe y a las 
formas precisas en que su Bildungsroman, Wilhelm Meister, modela el ideal de arte propugnado por los 
filósofos románticos” (Millán 2020, p. 79). En esa dirección, la autora identifica que la obra de los jóvenes 
autores románticos contiene, de forma diseminada, valoraciones positivas sobre WM como la obra que 
mejor representaría la aurora o el despertar de la época romántica, es decir, el ideal del arte. Además, 
considera que el joven Schlegel reconoce en WM un apoyo fundamental para pensar filosóficamente la 
formación espiritual e integral de la persona. La Bildung propuesta de la novela goetheana le posibilita 
a Schlegel comprometerse con un supuesto romántico fundamental, a saber, la progresión infinita de 
la reflexión y, por tanto, la idea de la que el saber filosófico deviene de forma permanente sin un cierre 
definitivo o que clausure el pensamiento. Millán indica que conceptos como la ironía permiten ver este 
carácter inconcluso de la filosofía romántica, “(…) reflejando una visión de la filosofía como una tarea 
infinita, como una especie de anhelo de lo infinito que no podía expresarse en sistemas filosóficos ni 
deducirse de un primer principio” (2020, p. 89). 

En esa dirección, la autora interpreta que WM se convierte en una novela que representa el ideal artístico 
romántico, en tanto esa disposición a la apertura posibilita considerar de qué modo poesía, filosofía y otros 
saberes se mezclan en la novela. Al respecto, indica:

El Wilhelm Meister de Goethe ayuda a formar al lector para que sea abierto: para que comprenda no sólo la 
realidad en toda su diversidad, sino también para que esté abierto a enfoques innovadores de la filosofía, como 
los fragmentos recomendados por los primeros románticos alemanes. (Millán 2020, p. 97)

El punto que intenta caracterizar Millán es la coherencia orgánica que los románticos reclaman en 
las obras artísticas. Según su interpretación, WM representa esa condición en la cual los fragmentos 
mantienen su autonomía respecto del sistema general de la obra, pero no pierden su proyección a una 
condición superior como el infinito. Entonces, la autora deriva de ello que WM se podría pensar como 
un modelo romántico de arte. Frente a este planteo, creemos que existen dificultades para considerar a 
WM como un modelo. No cabe duda que es una referencia, tendencia o momento clave para la filosofía 
romántica, pero las críticas que Novalis y Schlegel elaboran contra WM impide totalizar el juicio sobre 
Goethe como guía del romanticismo temprano. 

De hecho, los aspectos destacados por Millán no parecen ser algo extensible a toda la novela de WM. 
Si nos detenemos en la reseña del autor romántico, vemos que las características más positivas sobre la 
novela sólo estarían, exclusivamente, en Wilhelm Meisters Lehrjahre. En su análisis, como ya indicamos, 
sugiere entender a cada parte de la obra en su singularidad, pero conformando un todo que no aplasta a 
esas diversidades. Por tanto, en su examen de la obra, caracteriza a cada tomo de la novela y es allí donde 
se pueden ver sus consideraciones críticas respecto de Goethe. Una de ellas puede identificarse cuando 
indica: „Der zweite Band insonderheit bedarf der Erläuterungen am wenigsten : er ist der reichste, aber der 
reizendste ; er ist voll Verstand, aber doch sehr verständlich“ (Schlegel KS 1964, p. 462)48. 

En la dirección que habían fijado las notas de Novalis, Schlegel desliza el camino problemático que 
emprende la novela cuando se llena de entendimiento y no se prioriza la fantasía poética. En una de sus 
notas publicadas en Literary Notebooks (1797-1801) (1957) ratifica ese pensamiento acerca de la falta de 
fantasía que tendría la obra de Goethe: „Goethes Wesen ist sogar mit Haß und Verachtung, von absoluter 
Fantasie und von absoluter Sentimentalität, und daher hat Shakespeare] mehr absolute Mimik als Goethe; 
Die des Letzten geht mehr auf Form, des ersten auf den Stoff“ (Schlegel 1957, p. 86)49. Schlegel observa 
que en el libro tercero, pese a ser la parte de la obra más “libre e independiente de la totalidad” se puede 
ver de qué modo personajes como Jarno y Aurelie carecen de imaginación y fantasía producto del dominio 
del entendimiento. Al respecto indica: „Beide haben nur Verstand : denn auch Aurelien gibt der Dichter ein 
großes Maß von Scharfsinn ; aber es fehlt ihr so ganz an Urteil und Gefühl des Schicklichen wie Jarno‘ n an 
Einbildungskraft“ (Schlegel KS 1964, p. 464)50.

En la misma línea, sostiene que Serlo como Jarno tienen en común un poder mecánico y prosaico: „am 
Ende doch nur das Mechanische ihrer Kunst in der Gewalt“ (Schlegel KS 1964, p. 465)51, lo cual implica un 

48	 “El segundo tomo requiere de muy pocas explicaciones: es el más rico y el más encantador; está lleno de entendimiento, pero 
sin embargo es comprensible” (Schlegel 2018, p. 126).

49	 “La esencia de Goethe es la (mímica absoluta infinitamente potenciada infinitamente reducida) incluso con odio y desprecio 
hacia la fantasía absoluta y la sentimentalidad absoluta. Shakespeare posee por ello más mímica que Goethe. La del segundo 
atañe más a la forma, la del primero a la materia” (Schlegel 2021, p. 117).

50	 “Jarno y Aurelie sólo poseen entendimiento. De hecho, el poeta le ha dado a Aurelie una gran sagacidad, pero le falta tanto el 
juicio y el sentido de la conveniencia como a Jarno la fuerza de la imaginación […] son muy limitados” (Schlegel 2018, p. 128). 

51	 “ […] ninguno de ellos tienen en su poder más que la parte mecánica de su arte” (Schlegel 2018, p.128),



167Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

salto inconmensurable respecto del arte del primer libro. Schlegel observa que ese salto o tránsito de un 
libro a otro sólo es posible gracias a que Goethe ha logrado colocar un modelo infinito en cada aspecto 
de la novela. El joven romántico ve de qué modo Goethe le saca los límites a la formación espiritual, a la 
artisticidad e intencionalidad del artista como de la propia obra. El modelo de esa infinitud son las formas 
artísticas de Shakespeare, por ello el joven romántico señala: „Die in diesem und dem ersten Buche des 
nächsten Bandes zerstreute Ansicht des Hamlet ist nicht sowohl Kritik als hohe Poesie“(Schlegel KS 1964, 
p. 465)52. En ese punto, pretende distinguir la acción de la crítica de la acción del poeta y el artista. Mientras 
la crítica separa, disecciona y aísla los elementos de una obra para extraer un fundamento definitivo de 
ello, del mismo modo que trabaja el entendimiento, el poeta fragmenta para formar una nueva obra y 
rejuvenecerla. Explica:

Der Dichter und Künstler hingegen wird die Darstellung von neuem darstellen, das schon Gebildete noch ein-
mal bilden wollen ; er wird das Werk ergänzen, verjüngen, neu gestalten. Er wird das Ganze nur in Glieder und 
Massen und Stücke teilen, nie in seine ursprünglichen Bestandteile zerlegen, die in Beziehung auf das Werk 
tot sind, weil sie nicht mehr Einheiten derselben Art wie das Ganze enthalten, in Beziehung auf das Weltall 
aber allerdings lebendig und Glieder oder Massen desselben sein können. Auf solche bezieht der gewöhnliche 
Kritiker den Gegenstand seiner Kunst, und muss daher seine lebendige Einheit unvermeidlich zerstören, ihn 
bald in seine Elemente zersetzen, bald selbst nur als ein Atom einer größern Masse betrachten (Schlegel KS 
1964, p. 466)53. 

Nuevamente, lo que aparece aquí es la distinción entre entendimiento y fantasía. Schlegel no niega de 
manera rotunda que en Goethe se halle fantasía, pero su existencia sólo es en términos generales, pues 
no podría concluirse que Schlegel considere a la obra en su totalidad bajo ese encanto. En el desarrollo de 
los tomos de WM los personajes están más caracterizados por el entendimiento y ese hecho conduce a 
Schlegel a tomar distancia de la narrativa goetheana. 

Como ha explicado Galfione, Schlegel muestra que el problema de la novela de Goethe era su limitación 
para llevar a cabo el reencantamiento del mundo burgués. De nuevo, el problema que identificaría el joven 
romántico en el WM implica que la tendencia dominante del entendimiento conduce a una disección 
limitativa de las partes de la novela, imposibilitando la tendencia poética hacia el infinito que Schlegel sólo 
le concede al primer libro de WM. Por tales razones, sentencia: „Es ist, als sei alles Vorhergehende nur 
ein geistreiches interessantes Spiel gewesen, und als würde es nun Ernst“ (Schlegel KS 1964, p. 471)54. A 
su juicio, hacia el final de la novela se puede reconocer el problema mayor: „Der eigentliche Mittelpunkt 
dieser Willkürlichkeit ist die geheime Gesellschaft des reinen Verstandes, die Wilhelmen und sich selbst 
zum besten hat, und zuletzt noch rechtlich und nützlich und ökonomisch wird“ (Schlegel KS 1964, p. 470)55. 

A su vez, la limitación de la novela, es decir, su forma no-infinita está dada por la pretensión reconciliadora 
que se evidenciaría en WM luego de haber completado la formación de dicho personaje. Así, Goethe se 
distanciaría de la poética romántica debido a su incapacidad de re-encantamiento del mundo o su déficit 
“para convertir lo finito en un jeroglífico de lo infinito” (Galfione 2018, p. 42). Tal lectura schlegeliana, se puede 
constatar, nuevamente, en notas de Literary Notebooks (1797-1801)56, cuando señala: „Jeder vollkommene 
Roman muss obszön sein; Er muss auch das Absolute in der Wollust und Sinnlichkeit geben. – Im Meister 
ist weder Wollust noch Christenthum genug für einen Roman“ (Schlegel 1957, p. 71). Probablemente, por 
este motivo indique, casi al final de su reseña, que personajes como Lothario, Abbé y Oheim suponen el 
abandono de la posibilidad romántica del arte. Al contrario, tales personajes: „Sie interessieren den Geist 
unendlich, und es lässt sich auch gut darüber sprechen, ob man sie achten oder lieben soll und kann, aber 
für das Gemüt selbst bleiben es Marionetten, allegorisches Spielwerk“ (Schlegel KS 1964, p. 471)57. 

 

52	 “Las consideraciones acerca de Hamlet que se encuentran dispersas en este libro y en el primer libro del siguiente tomo y no solo 
se presentan como una crítica, sino también como poesía elevada” (Schlegel 2018, p. 130). 

53	 “El poeta y el artista, en cambio, representarán nuevamente la representación, querrán formar de nuevo lo ya formado. Ellos 
completarán la obra, la rejuvenecerán y la configuraran nuevamente. Partirán el todo en estabones, capítulos y fragmentos, pero 
nunca desarmaran en sus componentes originales, los cuales están muertos en relación con la obra porque ya no contienen 
unidades de igual naturaleza que el todo, pero en relación al cosmos aún podrían estar vivos y ser eslabones o capítulos del 
mismo. El crítico ordinario se refiere de esta forma al objeto de su arte y, por eso, ineludiblemente debe destrozar su unidad 
viviente, ora descomponiéndola en sus elementos, ora incluso contemplándola solo como un átomo de una masa mayor” 
(Schlegel 2018, p. 130). 

54	 “Es como si todo lo precedente solo hubiera sido un juego ingenioso e interesante y como si ahora la novela se volviese seria” 
(Schlegel 2018, p. 137). 

55	 “El verdadero foco de este capricho es la sociedad del puro entendimiento, que se burla de Wilhelm y de sí misma y que al final 
se vuelve una sociedad jurídica, lucrativa y económica” (Schlegel 2018, p. 136). 

56	 Empleamos la reciente traducción al español de Germán Garrido Miñambres de esta obra. 
57	 “Le interesan al espíritu de manera infinita y se puede discutir si se debe o se puede respetarlos o amarlos, pero para ellos son 

marionetas, mecanismos de representación” (Schlegel 2018, p. 137). 



168 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

4. Consideraciones finales

A lo largo de estas páginas hemos tratado de explorar en la recepción inmediata que supuso la obra WM 
de Goethe. Como hemos podido ver, su lectura despierta miradas y perspectivas contradictorias como 
también elogiosas, incluso, en una misma lectura. En esa dirección, vimos de qué modo la inicial recepción 
de Körner se puede cuestionar como también repensar a la luz de las observaciones temáticas. Mientras 
en el primer contexto la obra es elogiada por su aspiración al infinito y el desanudamiento de los límites 
en virtud de la formación que orienta al personaje, en el segundo contexto esa tendencia se ve, al menos, 
revisada. 

En ese marco, las preguntas que sostuvimos al inicio del trabajo acerca de la relación de WM con los 
jóvenes del Círculo de Jena pueden ser respondidas en múltiples aspectos. La relación con WM puede, 
al mismo tiempo, ser calificada tanto de admiración como de rechazo, de paródica como de seria y de 
crítica como de halagadora. Lo que se puede observar en las notas y reseñas de Schlegel y Novalis es 
un movimiento oscilatorio en relación a la posibilidad de que WM sea una obra romántica. Aspectos tales 
como la vida prosaica y el predominio del entendimiento llevan a estos autores a rechazar la obra. Pero, 
la capacidad de crítica inmanente a la obra mediante los personajes lleva a los jóvenes románticos a 
reconocer las exigencias románticas de una obra, tales como: la ironía, la reflexión y la tendencia a lo 
infinito. Entonces, la pregunta acerca de la referencia de WM como modelo de obra de arte romántica 
aparece nuevamente: ¿puede el WM convertirse en el modelo prototípico del arte romántico? En nuestra 
perspectiva, parece no ser un modelo, antes bien, podríamos señalar que es un camino para el porvenir, 
el futuro o lo venidero en el arte. Goethe, en ese sentido, abre una ruta por la cual se puede transitar en la 
época moderna para recuperar esa mitología o centro de la poesía que necesita la nueva era romántica. 
Incluso, nos podríamos preguntarnos ¿por qué Goethe no es nombrado a lo largo de la reseña de Schlegel? 
¿Será que Schlegel no se está refiriendo a él como poeta romántico, sino sólo como un momento, camino 
o referencia que la época romántica todavía promete y es proyectada? 

Tanto en el caso de Novalis como de Schlegel, la distancia que los autores establecen respecto 
de Goethe tiene que ver, precisamente, con la elaboración de una teoría romántica del arte que no 
concede lugar a elementos reconciliatorios del mundo burgués. Tampoco parece haber lugar para que 
el arte romántico acepte la participación de una facultad como el entendimiento en su versión analítica. 
Justamente, ambos románticos reconocen el mérito de Goethe de pensar una ciencia en relación a la 
naturaleza como totalidad, evitando la reducción analítica de la razón mediante el entendimiento. Las 
pretensiones de ésta última de adecuar, violentar o forzar los hechos naturales para encajarlos en los 
conceptos son rechazadas por Goethe. Su mirada crítica se justifica debido a las conexiones, afinidades 
y relaciones que la naturaleza establece y que sólo se puede acceder a ellas mediante la intuición. Sin 
embargo, estos logros de Goethe en el plano científico no son reconocidos por los románticos en el plano 
creativo y estético como hemos repasado. 

Finalmente, debemos señalar que el acercamiento y/o distanciamiento que los autores que aquí 
analizamos está dado por la tendencia hacia el infinito que cada uno de ellos reconoce en la novela de 
Goethe. Si el infinito que Körner ve en la obra mediante una totalidad armónica lo lleva a destacar a WM, 
los autores románticos verán que una interpretación de un infinito que pretende reconciliarse en alguna 
determinación sería un contrasentido. Frente a esto, Novalis y Schlegel reclaman una idea de infinito que 
no encuentra límites. La formación o Bildung no puede llegar a una completitud que cierra el proceso 
y permite al personaje central reconciliarse con las condiciones existentes de la sociedad burguesa. 
Novalis, probablemente, sea el que con mayor dureza exponga ese carácter prosaico de WM y objete 
que el infinito formativo se detenga. Mientras que Schlegel se opone a las limitaciones y resistencias que 
el entendimiento impone, tratando de evidenciar que la única tendencia hacia el infinito es mediante la 
fantasía. Profundizar en este camino crítico que los primeros románticos formaron en relación a Goethe, 
trata de fortalecer las consideraciones románticas como un universo específico de la filosofía moderna 
y abandonar la apariencia de que el Círculo de Jena haya sido una consecuencia estética de Goethe y/o 
Schiller. 

5. Referencias bibliográficas

Alberti, M. (2016): El paso del lógos al mythos. La presentación poética de lo absoluto en la obra de Novalis 
(Doctoral dissertation, Universidad Nacional de La Plata. Facultad de Humanidades y Ciencias de la 
Educación). 

Behler, E. (1993): „Goethes Wilhelm Meister und die Romantheorie der Frühromantik“, Studien zur Romantik 
und zur idealistischen Philosophie, Bd.: 2, Paderborn, München u.a., pp. 157 a 173. 

Benne, Chr. (2019): “Arte de la organización. Acerca de la filología de la masa en Sobre el Meister de Goethe 
de Friedrich Schlegel” en Garnica, N. (ed.), La actualidad del primer romanticismo alemán, Buenos Aires, 
Teseopress, pp. 409-449.  



169Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

Birus, H. (2001): “Größte Tendenz des Zeitalters oder ein Candide, gegen die Poesie gerichtet? Friedrich 
Schlegels und Novalis Kritik des Wilhelm Meister”, en Eibl, K. & Scheffer, B. (eds.): Goethes Kritiker. 
Paderborn, Mentis, pp. 27-43.

Bohrer, K-H. (2017) La crítica al romanticismo. Buenos Aires, Prometeo libros.
Dilthey, W. (2016): Vida y poesía, México, FCE. 
Galfione, M.V. (2012). Estética y representación. Un estudio acerca de los orígenes del pensamiento romántico 

de Friedrich Schlegel (tesis de doctorado). Universidad Nacional de Córdoba. Córdoba/Argentina. 
Galfione, M.V. (2018): “La consumación de la poesía”, en Schlegel, F., Ensayos sobre la prosa, Córdoba, 

EDUVIM, pp. 9-44. 
Goethe, W. (1982): Wilhelm Meisters Lehrjahre, Stuttgart, Reclam Verlag. 
Goethe, W. (2002): Sobre la ciencia, Madrid, Siruela. 
Goethe, W. (2016): Novelas, Buenos Aires, Gredos. 
Körner, C. G. (1796): „Über Wilhelm Meisters Lehrjahre“, en: Die Horen, 12, recuperado
de https://www.friedrich-schiller-archiv.de/die-horen/die-horen-1796-stueck-12/iv-ueber-wilhelm-meisters-

lehrjahre/
Körner, C. G. (2022): “Sobre Os anos de aprendizado de Wilhelm Meister”. Cadernos De Filosofia Alemã: 

Crítica E Modernidade, 27(2), pp. 115-131. Versión bilingüe. 
Koval, M. (2018): Vocación y renuncia: la novela de formación alemana entre la Ilustración y la primera guerra 

mundial, Buenos Aires, Editorial FFyL-UBA. 
Leyte, A. (2014): “Infinito romántico”. Contrastes. Revista Internacional De Filosofía, 19(3), pp. 205-222. 
Millán, E. (2020): “Goethe’s Wilhelm Meister: A Tendency of Romantic Philosophy”, en Sarah Vandegrift 

Eldridge and Allen C. Speight (ed.) Goethe’s Wilhelm Meister’s Apprenticeship and Philosophy, New York, 
NY, Oxford University Press, pp. 78-105. 

Novalis. (1946)  Gesammelte Werke (GW) ed. Carl Seelig, Dritter Band (III)  und Vierter Band (IV) Zúrich, 
Herrliberg.   

Novalis. (1983): Schriften: die Werke Friedrich von Hardenbergs. Dritter Band. Das philosophische Werk II (KHA 
III), eds. Paul Kluckhohn y Richard Samuel, Stuttgart, Kohlhammer. 

Novalis. (2014): Escritos escogidos. Madrid: Visor. 
Schiller, Fr. y Goethe, J.W. (2014): Epistolario completo 1794-1805, Buenos Aires, Miño y Dávila. 
Schlegel, Fr. (1957): Literary Notebooks 1797-1801, Toronto, University of Toronto. 
Schlegel, Fr. (1958): Kritische Friedrich Schlegel Ausgabe (KFSA), ed. E. Behler, J.J. Anstett y H. Eichner, 

Paderborn, Schoning, 36 vols.
Schlegel, Fr. (1964): Kritische Schriften (KS), München, Carl Hanser Verlag. 
Schlegel, Fr. (1972): „Gespräch über die Poesie”, en Fr. Schlegel, Schriften zur Literatur, München, Deutscher 

Taschenbuch Verlag.  
Schlegel, Fr. (1996): Sobre el estudio de poesía griega, Madrid, Akal. 
Schlegel, Fr. (2003): “On Goethe’s Meister” en Classic and Romantic German Aesthetics, Cambridge, 

Cambridge University Press, pp. 269-286.
Schlegel, Fr. (2005): Conversaciones sobre la poesía, Buenos Aires, Biblos.  
Schlegel, Fr. (2007): “Sobre Wilhelm Meister”, Volubilis, Madrid, UNED, pp. 11-30. 
Schlegel, Fr. (2018): Ensayos sobre la prosa. Córdoba, EDUVIM.
Schlegel, Fr. (2021): Cuadernos literarios, Madrid, Akal. 
Voltaire. (2005): Candide o el Optimismo, Buenos Aires, Losada.


