EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Revista de Filosofia ARTICULOS
ISSN: 0034-8244 « e-ISSN: 1988-284X

Los lectores romanticos del Wilhelm Meisters Lehrjahre
de Goethe: Novalis y Friedrich Schlegel

Naim Garnica
CONICET-IRES, Argentina =

https://dx.doi.org/10.5209/resf.99971 Recibido: 13/01/2025  Aceptado: 24/05/2025

Resumen: El presente trabajo pretende presentar y comparar las lecturas breves, pero intensas que dos pensadores
de la Frilhromantik como Novalis y Friedrich Schlegel hicieron sobre la primera parte de la obra Wilhelm Meister de
Goethe, nos referimos a Wilhelm Meisters Lehrjahre. El trabajo tiene un doble propdsito. Por un lado busca evidenciar
como la idea de infinito les permite acercarse y alejarse de la obra de Goethe y, por otro, identificar la herencia
goetheana en las reflexiones romanticas. Para dicha tarea nos centramos en las breves resefias y notas que los
jévenes romanticos escribieron, pero también tomaremos otros textos que nos permitan precisar los conceptos que
trabajaremos.

Palabras claves: entendimiento; modernidad; novela; reflexion.

ENThe romantic readers of Gothe's Wolhelm Meisters Lehrjahre:
Novalis and Friedrich Schilegel

Abstract: The work aims to present and compare the brief but intense readings that two Friihromantik thinkers, Novalis
and Friedrich Schlegel, made of Goethe’s Wilhelm Meister’s Apprenticeship. The work has a double purpose. On the
one hand, it seeks to show how the idea of infinity allows them to approach and distance themselves from Goethe'’s
work and, on the other, to identify the Goethean legacy in the Romantic reflections. For this task, we focus on the
brief reviews and notes that the young Romantics wrote, but we will also take other texts that allow us to specify the
concepts that we will work on.

Keywords: understanding; modernity; novel; reflection.

Sumario: 1. La recepcion temprana del Wilhelm Meister Lehrjahre (WM); 2. Novalis lector de Goethe; 3. Fr. Schlegel
lector de Goethe; 4. Consideraciones finales; 5. Referencias bibliograficas.

Como citar: Garnica, N. “Los lectores romanticos del Wilhelm Meister Lehrjahre de Goethe: Novalis y Fr. Schlegel”,
Revista de Filosoffa, 51 (1), 155-169.

Rev. filos. (Madr), 51 (1), 2026, pp. 155-169 155


mailto:naimgarnica11@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2436-4987
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

156 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

1. La recepcion temprana del Wilhelm Meister Lehrjahre (WM)'

Antes de la recepcion romantica, los comentarios de Schiller en su correspondencia con Goethe y la re-
cension de Uber Wilhelm Meisters Lehrjahre de Christian Gottfried Kdrner? publicada en el nimero 12 de
la revista Die Horen durante el aio 1796, fueron las consideraciones mas tempranas que Goethe recibio
tanto en privado como en publico. Senalaremos algunos aspectos de tales consideraciones a los efectos
de aportar mas elementos de la recepcion del WM a fines del siglo XVIII.

Ensus cartas con Goethe, Schiller (2014) enfatiza el protagonismo de Meister, destacando el fundamento
que permea “la totalidad de la obra” y la trama que los envuelve. Schiller cree que lo mas destacado en WM
es de qué modo el protagonistalogra las determinaciones vitales a través de la experiencia, en el sentido de
Erfahrung,y enrelacion a lacomunidad de los hechos relatados en la narracion con los demas personajes.
No obstante, sostiene que el personaje principal no pierde la “determinabilidad” (Bestimmbarkeit), es decir,
la infinidad de determinaciones que aun queda abierta en el proceso de formacion, tanto en su desilusion
como en sus logros. De ese modo, Meister cumple con sus propositos, es decir, el ideal, en el curso de
toda la novela. Pero, un elemento decisivo es advertir como ese cumplimiento de lo ideal no se agota en lo
real, sino que se mantiene como tal, esto es, lo infinito como infinito.

En el caso de la resefia de Korner, sobre la cual nos detendremos, su trabajo pretende destacar el
lugar y la tendencia hacia lo infinito que los personajes encarnan. Si bien la centralidad del Meister es
preponderante, el autor subraya que la caracteristica de lo infinito se puede identificar en las relaciones
entre los personajes. A juicio de Korner, el impulso infinito de la novela no implica la desaparicion de
rasgos humanos como: la humillacion, la desilusion, la desgracia, entre otras. El autor seiala al respecto
lo siguiente: ,Eben so wenig erscheint ein libermenschliches Ideal. Uberall findet man Spuren von
Gebrechlichkeit und Beschrankung der menschlichen Natur, aber was dabey den Hauptfiguren das hohere
Interesse giebt, ist das Streben nach einem Unendlichen” (Kérner 2022, p. 115). Precisamente, son esas
luchas las que le otorgan a la novela la variedad de personajes que no hacen perder la unidad de la obra.

En esta temprana recepcion de WM, Korner ve en los personajes goetheanos un ensamblaje que
resulta del arte de desarrollar y formar a los mismos a partir de la idea de un germen independiente que
cada uno lleva. Asi, los personajes no se enfrentan a un destino tragico que inevitablemente acaecera,
sino mas bien, al conjunto de experiencias que acumulativamente permiten cierto tipo de crecimiento. Por
tanto, el autor indica:

Besondre Kunst finde ich in der Verflechtung zwischen den Schicksalen und den Charakteren. Beide wirken ge-
genseitig in einander. Der Charakter ist weder blo3 das Resultat einer Reihe von Begebenheiten, wie die Summe
eines Rechnungsexempels, noch das Schicksal blo3 Wirkung des gegebnen Charakters. Das Personliche ent-
wickelt sich aus einem selbststandigen unerklarbaren Keime, und diese Entwicklung wird durch die aussere
Umstande bloB beglinstigt (Kérner 2022, p. 117).

En su resenfa, el autor aleman intenta destacar esa oscilacion entre libertad y condiciones externas a
las cuales el individuo, en este caso Meister, se ve expuesto. El desarrollo de sus habilidades artisticas y
teatrales se va dando a medida que puede ejercer su libertad, de ahi lo significativo que es la muerte del
viejo Meister en la decision de Wilhelm respecto de volcar su vida a lavida en las artes escénicas. La novela,
a juicio de esta resena, logra progresar de manera gradual entre las tensiones de relaciones internas
del individuo y las relaciones externas que lo condicionan: el matrimonio, las instituciones burguesas, su
padre o sus posibles obligaciones en la familia burguesa. Kérner indica:

Die Einheit des Ganzen denke ich mir als die Darstellung einer schonen menschlichen Natur, die sich durch
die Zusammenwirkung ihrer innern Anlagen und dussern Verhéltnisse allmahlich ausbildet. Das Ziel dieser
Ausbildung ist ein vollendetes Gleichgewicht - Harmonie mit Freyheit. (Kérner 2022, p. 119)

El foco de la resefa esta puesto en advertir de qué modo esta novela permite pensar en la infinitud
de la formacion o Bildung que Meister lleva a cabo. Tanto a nivel del personaje central como en el nivel
de la lectura, el WM abre un camino hacia la formacion espiritual que aspira a la perfeccion infinita.
Meister evidencia una manera de educarse que siempre desplaza la meta de formacion, mientras que el
lector puede imaginar infinitas formas de las escenas, en ambos casos, la tendencia hacia la infinitud de
posibilidades es subrayada. Korner afirma que Meister tiene propositos que ,,sind unendlich” (2022, p. 119)
en la medida en que los ejecuta ,was er mit Geist gedacht hat, zeigt er Ernst, Liebe und Beharrlichkeit*
(Korner 2022, p.119). Y, justamente, esa actividad , bleibt immer in einem gewissen Helldunkle, und dadurch
wird der Einbildungskraft des Lesers freyer Spielraum gelassen” (Korner 2022, p. 119).

' En lo siguiente, usamos la abreviatura WM para referirnos a Wilhelm Meisters Lehrjahre. Para referir a la obra usamos la edicion
de 1982 de la editorial Reclam Verlag.

2 Hemos empleado dos versiones de la resefia de Kérner. Por un lado, hemos recuperado la versién original de la web del Friedrich
Schiller Archiv. Por otro lado, tomamos la version bilinglie publicada por la revista brasilera Cadernos de Filosofia Alema en 2022.
Preferimos citar la ultima version debido a la edicion con nimero de paginas y no la version del sitio web donde no se puede
identificar con tanta precision las paginas.



Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169 157

Luego de esta revision, podemos observar de qué modo la interpretacion temprana de WM de Korner
parece enfocarse en la idea de totalidad e infinitud de la obra. Korner lee la obra y, fundamentalmente, le
exige alaobraunavision de totalidad que aspira al infinito mediante laformacion, el desarrolloy crecimiento
espiritual. Tal como resume Korner hacia el final de su recension, la obra de arte que conforma el WM es
tan insondable y profunda como el éter, por mas claro que puedan ser ambos. La lectura de la obra nos
conduce hacia la infinitud en la imaginacion y los sentimientos que despierta, pero también conduce a
entender el infinito proceso creativo del artista. Korner cierra sus consideraciones del siguiente modo:

Bey Betrachtung eines Kunstwerks, wie dieses, giebt es einen gewissen Punkt, bis wie weit man dem Kiinstler
nachspuren und sich von seinem Verfahren Rechenschaft geben kann - aber weiter hinaus entzieht er sich un-
sern Blicken, so gern wir ihm auch ins innere Heiligthum folgen mochten. (Kérner 2022, p. 130).

Asi, la mirada de esta resefa esta puesta en coémo la formacion del caracter puede alcanzar un aspecto
armonico en el cual la unidad, la totalidad y la reconciliacion sean sus objetivos primordiales.

Pese a estas consideraciones, si se quiere “positivas” del proceso formativo e infinito presente en
Wilhelm Meisters Lehrjahre, WM no tuvo una recepcion facil y fluida. En el camino, luego de su publicacion,
se tuvo que enfrentar a duras criticas, rechazos y agudos analisis que intentaron entender qué estaba
emergiendo a partir de una obra de esa naturaleza. Como explica Verdnica Galfione: “a diferencia de lo
que habia sucedido con Las penas del joven Werther, la acogida de la historia de WM no fue precisamente
positiva. A la obra se le reprochaba su falta de unidad y articulacion interna” (2018, p. 38). Justamente, la
recepcion romantica de la primera parte de WM que pretendemos explorar aqui, seguira ese ambiente
critico, de revision y de reconsideracion de la obrad. A diferencia de la mirada equilibrada, armédnica y
unitaria que Korner veia o pretendia extraer de la obra, las resefias y notas que jovenes romanticos como
Friedrich Schlegel y Novalis realizaran tienen una carga mas mesurada y analitica. Cabe sefalar que tanto
la resefa de Korner como las consideraciones romanticas que recuperaremos, se detienen en la primera
parte de WM, es decir, en Wilhelm Meisters Lehrjahre.

La estructura de esta obra a fines del siglo XVIIl supuso un cambio radical como también un turbulento
contexto de discusion respecto de los criterios estéticos de las narraciones. Goethe con su WM abre una
puerta hacia formas que antes de su obra permanecian oscurecidas por las luces de las formas clasicas de
la épica. Esa puerta abierta por Goethe sera llamada novela y permitira repensar el orden, la combinatoria
yrelacion de los géneros poéticos que regian cualquier composicion narrativa. En esa direccion, el camino
surcado por Goethe sera trabajado y abonado en algunos sentidos por la teoria de la novela romantica en
relacion a obras como las de Shakespeare o Cervantes, pero no sin antes revisar y advertir lo que suponia
para la época el texto de Goethe. Ademas de eso, los romanticos vieron la potencia politica que dicha
obra tenia para la cultura alemanay el clima intelectual que corria por la Jena de aquellos tiempos entre el
idealismo de Fichte, las reformas del Estado y las revoluciones que se suscitaban en Europa.

En ese contexto, nos interesa entender la recepcion y las implicancias que tuvo el Wilhelm Meisters
Lehrjahre de Goethe para los jovenes romanticos como Friedrich Schlegel y Novalis en sus proyectos
de acercar filosofia, ciencia y poesia. En ese sentido, también revisaremos un lugar comun que en los
estudios sobre el primer Romanticismo aleman se suele sefialar, a saber: que e/ WM es el modelo de obra
de arte romantica®*. En nuestro analisis veremos que esa afirmacion puede ser matizada en virtud de las
consideraciones mas particulares de los autores romanticos mencionados. Por ello, cabe preguntarse
acerca de qué tipo de relacion se da entre los jovenes romanticos y el WM. Dicho de otro modo, ¢esa
relacion es de admiracion, parddica, critica o de rechazo? ;Puede el WM convertirse en el modelo
prototipico del arte romantico? Finalmente, spuede hallarse ese infinito de lo infinito que Kérner describe
en la critica romantica de WM?

2. Novalis lector de Goethe

Auch durfte man in gewissem Sinn mit Recht behaupten, da3 Goethe der erste Physiker seiner Zeit sei - und in
der Tat Epoche in der Geschichte der Physik mache. (Novalis GW |11 1945, p. 132)°.

8 Martin Koval supone, mas profundamente, que las obras romanticas son, de una manera u otra, una forma directa e indirecta de
refutar, ironizar o superar a WM. Koval sostiene: “Los autores romanticos, que publicaron sus obras entre la aparicion de Los afios
de aprendizaje y las novelas de formacion del Realismo poético, se destacaron por ser entusiastas lectores y detractores de esa
novela goetheana. Los viajes de Franz Sternbald, Hiperion, Lucinde, Heinrich von Ofterdingen, La edad del pavo, Presentimiento
y presenciay Las opiniones del gato Murr (entre otras obras escritas en el primer cuarto del siglo XIX) son réplicas, en muchos
casos paraddicas, del Meister”. (Koval, 2018, p.175)

4 Especialistas como Elizabeth Millan (2020) sostienen que WM es un modelo ideal de arte para los autores romanticos. Veremos
que tal afirmacion puede no ser exacta cuando nos adentramos en las resefias elaboradas por los jovenes romanticos. Al final
del ultimo apartado discutimos este punto con mayor detalle.

5 “Goethe fue el primer fisico de su tiempo y que, de hecho, hizo época en la historia de la fisica” (Novalis 2014, p. 127).



158 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

En sus notas sobre Goethe, Novalis® suele ser bastante elogioso. Reconoce en el gran escritor aleman uno
de los grandes cientificos de la época, fundamentalmente, en sus aportes al campo de la fisica. Novalis
sostiene que la intencion goetheana en ese plano es abrir una tendencia que no considere a las cosas de
forma reductiva o como formas insignificantes. Por el contrario, segun Hardenberg, Goethe se inclinaria
en sus estudios fisicos a lo siguiente:

In seinen physikalischen Studien wird es recht klar, dai3 es seine Neigung ist, eher etwas Unbedeutendes ganz
fertigzumachen - ihm die hdchste Politur und Bequemlichkeit zu geben, als eine Welt anzufangen und etwas zu
tun, wovon man voraus wissen kann, daf3 man es nicht vollkommen ausfiihren wird, daB es gewi3 ungeschickt
bleibt, und dal3 man es nie darin zu einer meisterhaften Fertigkeit bringt. (Novalis GW 1111945, p. 132)".

En esa direccion, el autor romantico cree que la fisica goetheana no irrumpe de forma abrupta sobre
las cosas, sino mediante una relacion practica, econdmica y refinada. De hecho, sostiene que en la fisica
Goethe: ,,Auch in diesem Felde wahlt er einen romantischen oder sonst artig verschlungenen Gegenstand*“
(Novalis GW 11l 1945, p. 132)8. Esta ultima sentencia novaliana parece referir a la idea de un “delicado
empirismo” que la concepcion de ciencia goetheana pregond a fines de 1700. A continuacion, referimos
brevemente a la vision que Goethe tiene sobre la ciencia a partir de su propia practica cientifica, como
también a los supuestos filosoficos sobre la ciencia.

Si los experimentos de la matriz positivista y empiristas buscaban la prueba de sus casos de
manera aislada y en condiciones controlables, la ciencia orientada en los textos naturales de Goethe
intenta encontrar las conexiones fragmentarias que conducen a la totalidad organica. Su camino
€s una aproximacion infinita a la naturaleza mediante las artes. Precisamente, Novalis destaca que:
~Seine Betrachtungen des Lichts, der Verwandlung der Pflanzen und der Insekten sind Bestatigungen
und zugleich die Uiberzeugendsten Beweise, dal3 auch der vollkommene Lehrvortrag in das Gebiet des
Kiinstlers gehort” (Novalis GW 1111945, p. 132)°. Tal hecho no supone que para Goethe la ciencia no precisa
de experiencias o exploraciones empiricas y rigurosas. La diferencia radica en que la aproximacion a estos
fendomenos naturales, su cercania con los fendmenos empiricos, trata de resguardar eso que Goethe
llamaba “delicado empirismo” (Zarte Empirie). Segun este pensador, “hay un delicado empirismo que
se identifica intimamente con el objeto y se convierte asi en la verdadera teoria” (Goethe 2002, p. 124).
Siguiendo esta concepcion se ve de qué modo la teoria es constitutiva a la experiencia de los fendmenos
y no algo derivado, o bien, previo a los mismos. Contra la compulsiéon adaptativa de la ciencia positivista
entre teoria y experiencia, Goethe afirma que no se trataria de:

[..]innumerables intentos de sistematizar, de esquematizar [...] hemos de dirigir toda nuestra atencion a espiar
el proceso de la naturaleza, de tal modo que no la obliguemos a rebelarse imponiéndole normas coactivas,
pero tampoco nos dejemos alejar de nuestro objetivo por su arbitrariedad (Goethe 2002, p. 125). (La cursiva es
nuestra).

Goethe se muestra, frecuentemente, reacio a aceptar que existiria un experimento crucial o decisivo
que otorgue a la ciencia un juicio definitivo. Los experimentos o pruebas que el proceso del conocimiento
cientifico puede producir son sélo condiciones que permiten fendmenos que luego deberan ser
conectados en series experimentales que evidencien la unidad interna y holistica de la totalidad. En todo
caso, proceder de forma contraria, forzaria a la naturaleza a la adaptacion de la produccion subijetiva, por
un lado, y producir una ilusion de confirmacion que no permite detectar las conexiones subyacentes como
tampoco la irresolubilidad de los problemas que un fendmeno tiene, por otro. En esa direccion, Goethe
presenta el problema del empirismo y las ciencias naturales positivistas respecto de la experiencia en
forma de paradoja:

Como advertencia de este peligro, que es mayor y mas proximo de lo que se piensa, quisiera reseiar aqui
una especie de paradoja [...] me atrevo a afirmar que un experimento, incluso varios experimentos unidos, no
demuestran nada; es mas: que nada hay mas peligroso que querer confirmar directamente con experimentos
hipdtesis alguna, y que precisamente los mayores errores han nacido de no advertir el riesgo y la insuficiencia
de este método. [...] Todo experiencia que vivamos, todo experimento con el que la repitamos, es en realidad
una parte aislada de nuestro conocimiento; con la frecuente repeticion, convertimos este conocimiento aislado
en certeza. (Goethe 2002, p. 138).

6 Empleamos dos ediciones de las obras de Novalis para reconstruir las notas sobre Goethe y Wilhelm Meisters Lehrjahre. Nos
referimos a Gesammelte Werke (GW) de 1945 editada por Carl Seelig y a Schriften: die Werke Friedrich von Hardenbergs. Dritter
Band. Das philosophische Werk Il (HKA) de 1983, editados por Paul Kluckhohn y Richard Samuel. A su vez, cabe indicar que
usamos la edicion en espafol de estos fragmentos, entradas y sentencias sobre Goethe. A diferencia de la lengua original, la
version en espafol ofrece todas las consideraciones de Novalis sobre Goethe y WM reunidas en un mismo apartado.

7 “En sus estudios fisicos resulta bastante claro que su tendencia es mas acabar algo insignificante, dandole el mayor brillo y la
mayor comodidad, que entrar en un mundo y realizar algo de lo que se sabe de antemano, que no podra realizarse del todo, que
quedara sin terminar [...]" (Novalis 2014, p. 127).

8  “También en este campo elige un objeto romantico o enlazado de otro modo amable” (Novalis 2014, p. 127).

9  “Sus estudios de la luz, de la metamorfosis de plantas e insectos lo confirman a la vez que dan las pruebas convincentes de que
el tratado por perfecto que sea, también pertenece al dominio del artista” (Novalis 2014, p. 127).



Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169 159

Entonces, de lo que se trata es de encontrar las conexiones subyacentes entre los fendmenos y
restablecer launidad internay no acumular experimentos que pretendan probar los enunciados producidos
por la imaginacion. No resulta extrano, por tanto, que el saber cientifico romantico sea pensado como
unidad. Las ciencias en la modernidad se caracterizaron por su creciente especializacion, mientras los
romanticos disputaban la unidad del saber entre ciencia, poesia y critica. Asi, la relacion entre ciencia y
naturaleza es no sdlo una relacion afectiva, sino también integral por medio del asombro y la admiracion,
algo que en los primeros apuntes sobre la obra goetheana Novalis intenta destacar.

Asi, Novalis caracteriza el proceder cientifico goetheano como una forma de tratamiento artistico, esto
es, ,ob man die Natur, wie ein Kiinstler der Antike” (Novalis GW Il 1945, p. 132)°. Rescatar la capacidad
artistica goetheana no supone para Novalis indicar, exclusivamente, su capacidad creativa, sino el sentido
practico que implica ser un artista de la altura de Goethe. El joven romantico indica que el trabajo de
abstraccion del escritor de Weimar le permite ejecutar una filosofia practica, en tanto su mirada fisica es
artistica: ,Dies ist nichts als angewandte Philosophie - und so fanden wir ihn am Ende zu unserm nicht
geringen Erstaunen auch als anwendenden, praktischen Philosophen, wie denn jeder echte Kiinstler von
jeher nichts anders war* (Novalis GW 111 1945, p. 133)". Con esta afirmacién sobre la abstraccion apunta a
reconocer en el intelecto: ,Der Sitz der eigentlichen Kunst ist lediglich im Verstande” (Novalis GW 111 1945,
p.133)?y al WM como una “obra del intelecto” y un producto del arte.

El intelecto, juzga Novalis, no es una propiedad de los alemanes, antes bien, parece ser algo mas
frecuente en los artistas que crean a partir de él y reside en naciones como Francia, Inglaterra e Italia. Por
tanto, el intelecto se convertiria en una exigencia para la creacion, al igual que la referencia a los antiguos
y los clasicos, entre quienes en la época de Goethe se referenciaban en esas obras como criterio estético.
Pero, Novalis no cree ya en el principio de imitacion de los clasicos, entiende que es una época a la cual no
se puede retornary que dichas condiciones sociales e historicas no se pueden recrear. Entonces, sostiene
la necesidad de estudiar a los clasicos, pero habilitando la posibilidad de crear un nuevo criterio para su
propio tiempo. Novalis dice:

Der klassischen Literatur geht es wie der Antike; sie ist uns eigentlich nicht gegeben - sie ist nicht vorhanden,
sondern sie soll von uns erst hervorgebracht werden. Durch fleiBiges und geistvolles Studium der Alten entsteht
erst klassische Literatur flir uns, die die Alten selbst nicht hatten. (Novalis GW [l1 1945, p. 134)'.

Esa referencia a los antiguos y los clasicos le posibilita sefialar que sera Goethe lo mas cercano a
esas referencias para su propio tiempo, incluso, Goethe ,wohl den Alten nach, aber er lbertrifft: sie an
Gehalt, welches Verdienst jedoch nicht das seinige ist. Sein »Meister« kommt ihnen nah denn wie sehr
ist er Roman schlechtweg, ohne Beiwort - und wie viel ist das in dieser Zeit!“ (Novalis GW 11 1945, p. 134)4.

Con esta primera referencia inician los apuntes de Novalis sobre WM™, Luego de situarlo como una
novela, comienza una descripcion formal y de contenido de la obra. A su juicio, WM esta compuesto
por ,Gesprach, Beschreibung und Reflexion” (Novalis HKA llI, 1983, p. 326)', aunque, advierte que el
predominio de la obra sea de la conversacion. En la siguiente nota, comenzamos a ver de qué modo los
elogios y reconocimientos son menguados, cuando Novalis sefiale que ,,Am wenigsten kommt die bloBe
Reflexion vor“ (Novalis HKA 1111983, p. 326)". Tal rasgo reflexivo de una obra, como contrapunto con lo que
veremos de Schlegel, es un elemento esencial que pedira el mas joven de los hermanos Schlegel para
cualquier obra, incluso, el WM sera un modo de reflexion.

En esa alternancia entre acercamiento y distanciamiento de los criterios goetheanos de WM, Novalis
mantiene que en la novela ,Die Philosophie und Moral des Romans sind romantisch. Das Gemeinste wird
wie das Wichtigste, mit romantischer Ironie angesehn und dargestellt* (Novalis HKA 111 1983, p. 326). En

10 “[...] si consideramos la naturaleza de la misma forma que el artista” (Novalis 2014, p. 127).

" “Esonoes mas no es mas que filosofia aplicaday asi, con no poca sorpresa, le encontrariamos finalmente como filésofo practico,
algo que siempre ha sido todo artista verdadero” (Novalis 2014, p.128).

2. “La sede del arte propiamente dicho, es Unicamente el intelecto” (Novalis 2014, p. 128).

8 “Alaliteratura clasica le pasalo que a la antigliedad, no nos esta propiamente dada -no existe-, sino solo la producimos nosotros.
Unicamente, a través de un estudio laborioso e inteligente de los antiguos, se establece para nosotros una literatura clasica que
los mismos antiguos no poseian” (Novalis 2014, p. 129).

4 “Goethe no puede igualarse a los antiguos, en cambio, aunque no sea por sus propios méritos, les supera en contenido. Su
Meister se les acerca mucho, pues jqué gran perfeccion como novela sin mas, y cuanto significa serlo en esa época!” (Novalis
2014, p. 129).

5 Hemos dejado de lado la cuestion de la progresion y desarrollo de la consideracion histérica de Novalis sobre el WM. Los trabajos
tanto de Alberti (2016) como de Hendrik (2001) pueden ser mas claros y contundentes sobre este punto. Nos referimos a como
Novalis, a medida que va avanzando la década de 1790, se desencanta de su admiracion por el trabajo goetheano. Las notas
que aqui tomamos seran una muestra de ese progresivo alejamiento. Particularmente, puede verse con atencion la tesis de
Miguel Alberti (2016), quien muestra el movimiento inverso que suele atribuirsele al nacimiento de la filosofia, es decir, del mito al
logos, en la obra de Novalis. Segun Alberti, lo que se puede observar en Novalis es un recorrido que se desplaza desde el logos
filosofico al mito poético que permitia la accion de romantizar el mundo.

6 “En el Meister alternan conversacion, descripcion y reflexion” (Novalis 2014, p. 130)

7 “Lo que menos abunda es la reflexion” (Novalis 2014, p. 130).

8 “La filosofia y moral de la novela son romanticas. Tanto lo mas vulgar como lo mas importante es visto y representado con ironia
romantica” (Novalis 2014, p. 130).



160 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

este punto, hay un evidente contacto con la idea desarrollada por el menor de los Schlegel sobre dicho
concepto. La exigencia de ironia para una obra es constitutiva de la idea de critica romantica del arte y
muestra la continuidad entre las consideraciones de ambos. Sin embargo, los juicios en las anotaciones
sobre WM del primero van girando hacia un distanciamiento mayor respecto de los elogios iniciales. De
la primera caracterizacion como una novela con ironia romantica, sus consideraciones pasan a distanciar
a WM del espiritu romantico. Hardenberg indica que WM ,sind gewissermaf3en durchaus prosaisch -
und modern. Das Romantische geht darinn zu Grunde - auch die Naturpoesie, das Wunderbare* (Novalis
HKA 111 1983, p. 638)°. Si el joven romantico habia reconocido las virtudes goetheanas de acercarse a la
naturaleza mediante sus escritos cientificos, aqui comienza a evidenciar un quiebre en relacion a como
esta elaborada la novela de Goethe.

Un alejamiento de la herencia goetheana es la percepcion que tiene Novalis sobre lo que trata el WM.
Segun dicho autor, el WM:

Er handelt blos von gewohnlichen menschlichen Dingen - die Natur und der Mystizism sind ganz vergessen. Es
ist eine poetisierte blirgerliche und hausliche Geschichte. Das Wunderbare darinn wird ausdrucklich, als Poesie
und Schwarmerey, behandelt. Kiinstlerischer Atheismus ist der Geist des Buchs. Sehr viel Oeconomie - mit
prosaischen, wohlfeilen Stoff ein poetischer Effect erreicht. (Novalis HKA I11 1983, pp. 638-639)%°.

El autor observa con rechazo la extrafieza que la naturaleza adquiere en WM, en beneficio de la
artificialidad de la obra. Sostiene que Goethe raras veces hace intervenir a la naturaleza y ademas de ello
.Gegen Wilhelm Meisters Lehrjahre: Es ist im Grande ein fatales und albernes Buch, so pretentios und
pretios, undichterisch im hochsten Grade, was den Geist betrifft - so poetisch auch die Darstellung ist”
(Novalis GWIV 1945, p. 252)?'. Laidea de unavida prosaicay burguesa que esta representada principalmente
por las obligaciones y deberes que el padre de Wilhelm propone, parecen colocar a Novalis en su rechazo
alos personajes. A diferencia de la recepcion de Korner, los personajes son entendidos como aplanados,
aburridos y predeterminados a partir de un tipo de vida que los obliga a seguir las directivas de una
sociedad que necesita que cumplan una funcion en el orden institucional como la familia, el comercio o el
Estado. Por tanto, los personajes carecen de idealidad o elevacion hacia lo infinito y devienen en vulgares,
mundanos y simples, en cuanto evitan el camino de la vida poética que las artes escénicas (el teatro) le
proponen.

Las ultimas sentencias son muy cifradas, pero también de las mas duras respecto de WM. Novalis indica
lo siguiente sobre el WM: ,ist eigentlich ein Candide, gegen die Poesie gerichtet” como también ,,Die Poesie
ist der Arlequin in der ganzen Farce (Novalis HKA 1111983, pp. 626-627)?2. En estas consideraciones vemos
de qué modo la novela de Goethe es rechazada por su optimismo en la formacion interior del individuo
al compararla con Candido, es decir, de qué modo la poesia es usada como movil de las pretensiones
burguesas y de qué forma el embellecimiento de la novela oculta las debilidades de la obra?.

En ese sentido, Martin Koval ha sefalado con claridad el problema que Novalis tiene con el WM:

La negativa a renunciar del héroe de la novela da cuenta justamente de aquello que Novalis no podia tolerar del
Wilhelm Meister: es decir, del hecho de que Wilhelm dejara de lado su vocacion teatral para ocupar un rol prac-
tico en la sociedad. [...] Novalis entiende, como se desprende de lo que antecede, que no hay auténticamente
formacion (artistica) en el desarrollo de Wilhelm; o dicho en otros términos, que por formacion hay que entender,
en su caso, una suerte de desilusion del joven héroe respecto de sus ideales poéticos. (Koval 2018, p. 188)

Al mismo tiempo, en su exposicion, Koval establece una oposicion entre el WM y el Heinrich von
Ofterdingen (HO)** de Novalis. Su trabajo toma a HO como ejemplo representativo de todas las novelas de
la Friihromantik. Siguiendo a Dilthey (2016), el autor caracteriza a las novelas romanticas con una tendencia
arefugiarse en el interior de la conciencia, marcando una dicotomia entre lo interior y exterior. Ese exterior

9 “Wilhelm Meisters Lehrjahre es, por asi decirlo, absolutamente prosaico y moderno. Lo romantico desaparece en él, también la
poesia de la naturaleza, lo maravilloso” (Novalis 2014, p. 131).

20 “Solo trata de cosas humanas corrientes, la naturaleza y el misticismo estan olvidados. Es una historia burguesa y casera
poetizada. Lo maravilloso en él es tratado expresamente como poesia y lirismo. Un ateismo artistico es el espiritu del libro.
Mucha economia con un asunto prosaico, barato, se consigue un efecto poético” (Novalis 2014, pp. 131-132).

21 “En contra de Wilhelm Meister Lehrjahre. En el fondo es un libro fatal y necio, tan pretencioso como afectado, prosaico en maximo
grado, en cuanto al espiritu se refiere, por poética que sea la exposicion” (Novalis 2014, p. 134).

22 “Todo el asunto no es mas que una novela ennoblecida”; “WM es realmente un Candide dirigido contra la poesia” y “La poesia es
el arlequin de toda la farsa” (Novalis 2014, pp. 134-135).

23 Candide o el Optimismo fue publicado por Voltaire (2005) en 1759 y muestra una parodia sobre la filosofia optimista, probablemente
la pregonada por Leibniz, de que vivimos en el mejor de los mundos posibles. Las numerosas tragedias e infortunios que el
personaje principal vive en relacion a sus seres amados, sumado a las catastrofes naturales y geopoliticas de la época, harian
pensar que rapidamente se deberia desilusionar de la hipotesis del mejor de los mundos posibles. El mal menor no parece ser
una recompensa dado lo que le va ocurriendo a Candido a medida que va avanzando la historia. Pese a esas tragedias, sigue
confiando en la filosofia que el fildsofo Pangloss le ensefio respecto del optimismo ante la vida. Novalis parece estar usando
negativamente ese optimismo ante la vida para acusar al WM de mantener esa ingenuidad.

2 Empleamos la siguiente abreviatura HO para referir a la obra de Novalis a los efectos de no repetir el nombre de la misma en el
desarrollo siguiente.



Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169 161

son las cosas mundanas del mundo material, el cual la poesia romantica rechaza para replegarse en su
interioridad, algo que contendrian las criticas de Novalis a la novela goetheana.

Esa descripcion permite mostrar la diferencia entre WM y HO, en tanto el primero no rechaza la
exterioridad, antes bien, parece ser el camino por donde transitara la Bildung y el aprendizaje. En el caso
de la segunda novela no existe dicha posibilidad, pues todo consiste en un autodescubrimiento de ideas
innatas. Esta descripcion abona la explicacion platonica y anti-planténica respecto de la validez de las
ideas y el mundo exterior. De hecho, Koval caracteriza a HO como un texto que se encuentra en “una
perpetua condicion marginal elegida” (2018, p. 179). Tal marginalidad seria el alejamiento comunitarioy la
voluntad de aislarse de todos los érdenes externos a su interioridad.

No obstante, este tipo de interpretaciones sobre el romanticismo temprano si bien permiten establecer
una diferencia entre las consideraciones de los romanticos de Jenay su supuesta devocion a la obra de
Goethe, igualmente parecen replicar las sanciones y penalizaciones que la critica al romanticismo desde
Hegel hasta Lukacs ha sostenido?®. La apariencia de poetas que buscan una edad perdida de la historia,
como también la imagen de artistas melancélicos que afioran retornar a un momento social que el nuevo
orden burgués y moderno no puede ofrecer, coloca a los primeros romanticos en una posicion reiterativa,
pero insuficiente. Suponer que Novalis con su HO pretende rechazar la exterioridad como un camino
inconducente, implica pensar que la Bildung y la infinitud de su proceso sdélo son pensados a partir del
aislamiento en la interioridad artistica del individuo.

Frente a esta clase de interpretacion, creemos que las notas sobre Goethe de Novalis dejan claro los
problemas que podria acarrear una mirada condescendiente con la novela WM. Hardenberg no cree que
la novela pueda caer bajo la adjetivacion romantica, en todo caso, sdlo acepta que pueda ser un camino
exploratorio para “lo romantico”. Los humerosos aspectos burgueses, prosaicos y anti-reflexivos de WM
colocan a Novalis en una distancia critica respecto de la obra de arte goetheana, fundamentalmente,
por su falta de tendencia hacia lo infinito. La vida prosaica que Novalis ve exaltada en WM hace que la
posibilidad del infinito, lo sagrado y la profundizacién en lo absoluto se vea ocluida?®.

3. Fr. Schlegel lector de Goethe

Die FranzGsische Revolution, Fichtes Wissenschaftslehre und Goethes Meister sind die gréBten Tendenzen des
Zeitlters. Wer an dieser Zusammenstellung Ansto3 nimmt, wem keine Revolution wichtig scheinen kann, die nicht
laut und materiell ist, der hat sich noch nicht auf den hohen weiten Standpunkt der Geschichte der Menschheit
erhoben?. (Schlegel KS 1964, p. 48).

Es comun sostener que Friedrich Schlegel tiene una inclinacion favorable por la obra de Goethe.
Probablemente, esto tenga que ver con el lugar que el menor de los hermanos Schlegel le otorgé en sus
fragmentos mas conocidos, como el fragmento 216 de Athenaeum antes citado, colocando a WM al lado
de la revolucion francesa o la filosofia fichteana, que llegé a ser para el Circulo de Jena la forma de la ac-
cion de filosofar (fichtear). También, esta consideracion puede constatarse en Gespréach (ber die Poesie
(1972), particularmente, hacia el final de la obra donde distingue el estilo de las obras tardias y tempranas
de Goethe. En dicho pasaje de Gesprédch, Schlegel reconoce un conjunto de caracteristicas romanticas
como el caracter progresivo de la poesia, la perspectiva de lo infinito, la universalidad y el acercamiento
a los antiguos desde una perspectiva moderna y romantica. Un dato todavia mas relevante es la equi-
paracion que hace de la obra de Goethe con dos referencias romanticas por excelencia: Shakespeare y
Cervantes. Incluso, reconoce la superioridad en algunos aspectos de los textos goetheanos:

Nur vom Meister muB3 ich noch einige Worte sagen. Drei Eigenschaften scheinen mir daran die wunderbars-
ten8 und die groBten. Erstlich, daB die Individualitat, welche darin erscheint, in verschiedne Strahlen gebro-
chen, unter mehrere Personen verteilt ist. Dann der antike Geist, den man bei ndherer Bekanntschaft unter der
modernen Hiille Giberall wiedererkennt. Diese gro3e’ Kombination eréffnet eine ganz neue endlose Aussicht
auf das, was die hochste Aufgabe aller Dichtkunst zu sein scheint, die Harmonie des Klassischen und des
Romantischen. Das dritte ist, da3 das eine unteilbare Werk in gewissem Sinn doch zugleich ein zwiefaches,
doppeltes ist. Ich driicke vielleicht, was ich meine, am deutlichsten aus, wenn ich sage: das Werk ist zweimal
gemacht, in zwei schopferischen Momenten, aus zwei Ideen. Die erste war blof3 die eines Kiinstlerromans; nun

25 Seguimos el concepto construido por Karl-Heinz Bohrer (2017).

26 Asumimos aqui el sentido que Arturo Leyte (2014) ofrece de infinito romantico. Como sefala Leyte, “el romanticismo descubre,
quiza por primera vez de forma expresa en la época moderna, que la reflexion (en torno a lo infinito) esta vinculada a la expresion
y en consecuencia tiene que atravesar el desierto de la filologia [...] como si solo pudiera ganar su meta apropiandose de ese
obstaculo” (2014, p. 208). Ese costado negativo del infinito, ofrece no sdlo la forma de la accion de filosofar como busqueda
y aproximacion permanente del romanticismo temprano, sino también el acceso privilegiado de la experiencia estética para
encontrar de forma inconclusa el infinito.

27 “La revolucion francesa, la Doctrina de la ciencia de Fichte y el Meister de Goethe constituyen las mayores tendencias de la
época. Quien se escandalice por esta combinacion, quien sea incapaz de percibir la importancia de una revoluciéon que no sea
material y ruidosa, no ha alcanzado todavia el elevado y amplio punto de vista de la historia de la humanidad” (Schlegel 2009, p.
107).



162 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

aber ward das Werk, iberrascht von der Tendenz seiner Gattung, pl6tzlich viel gréBer als seine erste Absicht,
und es kam die Bildungslehre der Lebenskunst hinzu, und ward der Genius des Ganzen. Eine ebenso auffallen-
de Duplizitat ist sichtbar in den beiden kiinstlichsten und verstandvollsten Kunstwerken im ganzen Gebiet der
romantischen Kunst, im Hamlet und im Don Quixote. [...] sind sie die einzigen, mit denen Goethes Universalitat
eine Vergleichung zulaBt. Die Art, wie Shakespeare den Stoff umbildet, ist dem Verfahren nicht undhnlich,
wie Goethe das Ideal einer Form behandelt. Cervantes nahm auch individuelle Formen zum Vorbilde. Nur ist
Goethes Kunst durchaus progressiv, und wenn auch sonst ihr Zeitalter jenen glinstiger [...JGoethe hat sich in
seiner langen Laufbahn von solchen ErgieBungen des ersten Feuers, wie sie in einer teils noch rohen teils
schon verbildeten Zeit, liberall von Prosa und von falschen Tendenzen umgeben, nur immer moglich waren, zu
einer Hohe der Kunst heraufgearbeitet, welche zum ersten Mal die ganze Poesie der Alten und der Modemen
umfafit, und den Keim eines ewigen‘ Fortschreitens enthalt. (Schlegel 1972, p. 327)%.

En esa reflexion sobre la obra de Goethe, el joven romantico continua profundizando de qué modo el
escritor de Weimar seria “der Stifter und das Haupt einer neuen Poesie sein, fiir uns und die Nachwelt”
(Schlegel 1972, p. 328)%. El “nosotros” (uns) referido en la cita es el de los modernos que deben abrirse a
una época romantica prometida para la “posteridad”.

En adicion, Schlegel también tiene palabras de reconocimiento en otros textos en los cuales se
dedica exclusivamente al andlisis del WM. A diferencia de Novalis, Schlegel mantiene cierta cohesion en
sus consideraciones acerca de Goethe. Sin embargo, si nos detenemos en la resefa escrita sobre WM
encontremos ciertamente menguadas esas observaciones. Si bien no podemos descuidar lo elogioso
que es Schlegel con las virtudes romanticas del WM tales como la ironia, la reflexion y el devenir infinito
en virtud de lo incompleto de la obra, también se pueden precisar algunas observaciones que muestran
una aceptacion parcial de WM. Pero, primero detengamonos en lo mas evidente del analisis schlegeliano.

Ensuresefiasobrelaprimeraparte WM, supuntode partidaes describiralaliteraturamodernade Goethe
como humor irénico. En este escrito, publicado originalmente en 1798 en el volumen | del nimero |l de la
revista Athenaeum®°, Schlegel pondera de qué modo Goethe logra colocar en la novela las condiciones de
critica de la propia obra. Tal posibilidad no sélo permite ver la autonomia artistica de la obra, sino también
la ironia permanente con la cual el artista mantiene su obra en devenir al ritmo de la condicion infinita que
marca su profunda libertad e inspiracion. Schlegel sostiene que esa ironia sobrevuela toda la obra, pero,
fundamentalmente, es visible en el libro tercero y se la puede identificar asi:

Nur dem, der vorlesen kann und sie vollkommen versteht, mufR3 es liberlassen bleiben, die Ironie, die liber dem
ganzen Werke schwebt, hier aber vorziiglich laut wird, denen, die den Sinn daflir haben, ganz flihlbar zu machen.
Dieser sich selbst belachelnde Schein von Wiirde und Bedeutsamkeit in dem periodischen Stil, diese scheinba-
ren Nachldssigkeiten und Tautologien, welche die Bedingungen so vollenden, daf3 sie mit dem Bedingten wie-
der eins werden, und wie es die Gelegenheit gibt, alles oder nichts zu sagen oder sagen zu wollen scheinen,
dieses hochst Prosaische mitten in der poetischen Stimmung des dargestellten oder komddierten Subjekts,
der absichtliche Anhauch von poetischer Pedanterie bei sehr prosaischen Veranlassungen, sie beruhen oft auf
einem einzigen Wort, ja auf einem Akzent (Schlegel KS 1964, p. 463)°'.

A contrapelo de Novalis, quien identifica la falta de infinitud de los personajes dada la vida prosaica,
Schlegel cree que es destacable el hecho de que los personajes se auto-examinan, abriendo una reflexion
infinita en la obra a partir de la auto-burla. La ironia en la novela se vuelve un recurso para que la obra sea
universal, infinita y progresiva. De ese modo, gracias a la ironia, la obra alcanza la posibilidad de superarse
a si misma dirigiéndose hacia la infinitud y, a su vez, manifiesta la libertad autorreflexiva del yo. De hecho,

28 “Solo tendria que decir algunas palabras mas sobre el Meister. Tres propiedades de él me parecen las mas maravillosas y mas
grandes. Primero, que la individualidad que aparece en él se abre en diferentes rayos, se divide en diferentes personas. Luego, el
espiritu antiguo, que uno reconoce por todas partes bajo un manto moderno, al adentrarse en la obra. Esta grandiosa combinacion
abre una nueva perspectiva infinita sobre aquello que parece ser la mayor tarea de todo arte poético, la armonia de lo clasico con
lo romantico. La tercera, es que una obra indivisible en cierto sentido es doble, esta duplicada. Esto lo expreso mas claramente
diciendo que la obra ha sido realizada dos veces, en dos momentos creativos, a partir de dos ideas. La primera era meramente la
de una novela de artista; sin embargo, luego la obra, sorprendida por la tendencia de su género, se vuelve repentinamente mucho
mayor que su primera intencion, y se le agrega la doctrina del arte de vivir, y se convierte en el genio del todo. Una duplicidad
tan llamativa como ésta es visible en las dos obras de arte mas artificiales y plenas de entendimiento de todo el ambito del arte
romantico: Hamlet y Don Quijote. [...] son las Unicas comparables a la universalidad de Goethe. El modo en que Shakespeare
transforma la materia no es diferente del procedimiento con el que Goethe trata el ideal de una forma. Cervantes tomo también
formas individuales como modelos. Sélo el arte de Goethe es totalmente progresivo y, aunque su época le fue mas favorable y no
fue en desmedro de su grandeza [...] Goethe [...] se ha abierto camino hasta una altura del arte que, por primera vez, abarca toda
la poesia de los antiguos y de los modernos, y que contiene la semilla de un progreso eterno [...]” (Schlegel 2005, p. 93).

29 “[..] fundadory padre de una nueva poesia, para nosotros y la posteridad” (Schlegel 2005, p. 94).

30 Las citas gue tomamos son a partir de la traduccion de la resefia de Schlegel de Maria Verdnica Galfione (2018). Pero también,
hemos consultado la traduccion de Diego Sanchez Meca (2007).

st “Laironia que flota sobre toda la obra, pero que llega a ser especialmente fuerte aqui, solo les es confiada a quienes pueden
leerla y comprenderla completamente, a aquellos que tienen la capacidad para volverla perceptible. A menudo, la ironia radica
en una sola palabra, en un acento: esta ilusion de dignidad e importancia que se burla de simismay que se encuentra expresada
en estilo periddico; estas aparentes negligencias y tautologias que cumplen tan bien las condiciones que devienen una sola cosa
con lo condicionado, y que, en funcién de la ocasion, parecen decir o querer decir todo o nada; estos elementos sumamente
prosaicos en medio del estado de animo poético del tema representado o parodiado; este intencionado sabor de pedanteria
poética en situaciones muy prosaicas” (Schlegel 2018, p. 128).



Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169 163

al inicio reconoce que la representacion de la novela para cada personaje permite superar cualquier
limitacion, mostrando que ellos son ,ein ganz eigenes selbstandiges Wesen fiir sich und dennoch nur eine
andre Seite, eine neue Veranderung der allgemeinen und unter allen Verwandlungen einigen menschlichen
Natur, ein kleiner Teil der unendlichen Welt zu sein scheint” (Schlegel KS 1964, p. 453)%2.

Cabe indicar que lo destacado de la resefia del joven romantico es de qué modo enfatiza el hecho de
que WM posee una ejemplaridad estética dada su intencion organica inmanente. La estructura organica
inmanente de la obra, al igual que la naturaleza, le permite organizarse y progresar por si misma. Tal
caracteristica original y constitutiva es el despliegue de su forma organica que se forma desde dentro hacia
fuera, a modo de un germen. Justamente, la idea de germen como un brote embrionario que contiene el
desarrollo de todo el proceso futuro es una imagen recurrente en el analisis critico de Schlegel en dicha
obra. En su analisis del WM sefala: “auch hier enthalt jedes Buch die Keime des kiinftigen und verarbeitet
den reinen Ertrag des vorigen mit lebendiger Kraft in sein eigentlimliches Wesen” (Schlegel KS 1964, p.
461)%,. El autor entiende que la novela, dada la composicién interna de cada seccién como un todo que
forma parte de algo mayor sin renunciar a su independencia y autonomia, se vuelve un sistema: ,, [...] und
so wird jeder notwendige Teil des einen und unteilbaren Romans ein System fiir sich“(Schlegel KS 1964, p.
461)%4, Esto significa que la pretension o expectativa de unidad armonica que, por caso Korner exigia de la
obra, se cumple tanto como que se frustra. Schlegel sentencia: ,Durch jene Fortbildung ist der einzelnen
Zusammenhang, durch diese Einfassung ist die Verschiedenheit der einzelnen Massen gesichert und
bestatigt” (Schlegel KS 1964, p. 461)%°.

Siguiendo ese analisis, este autor romantico propone leer el libro primero de la novela como una obra
en si misma que contiene todo el desarrollo posterior. Sostiene: ,wird es nicht unrichtig sein, den ersten
Teil unbeschadet seiner Beziehung aufs Ganze als ein Werk flir sich zu betrachten” (Schlegel KS 1964, p.
457)%, La suposicion de que la novela, al igual que la naturaleza, posee una organizacién interna regulada
por una ley autébnoma le permite a Schlegel mostrar la reflexion irdnico-critica constitutiva a la obra. De
hecho, indica que la obra debe devenir en una misma fuerza donde ciencia, arte y vida sean lo mismo. La
figura del extranjero en la novela de Goethe refiere, segun la apreciacion del joven romantico, ,dient er zum
MaBstab der Hohe, zu welcher das Werk noch steigen soll, einer Hohe, auf der vielleicht die Kunst eine
Wissenschaft und das Leben eine Kunst sein wird” (Schlegel KS 1964, p. 454)%.

Del mismo modo que Novalis, Schlegel repara en la concepcion natural y cientifica de Goethe. Antes
de concebir a la obra y a la naturaleza como sistemas mecanicos y cerrados que pueden tener partes
reemplazables, el joven romantico advierte que en la obra de Goethe no existe esta posibilidad, pues es
un sistema fragmentario, provisional y relativo que conjuga creacion y reflexion poética en la propia obra.
Schlegel confia en la expresion de esta novela:

Es ist schon und notwendig, sich dem Eindruck eines Gedichtes ganz hinzugeben, den Kiinstler mit uns machen
zu lassen, war er will, und etwa nur im einzelnen das Geflihl durch Reflexion zu bestatigen und zum Gedanken
zu erheben und, wo es noch zweifeln oder streiten diirfte, zu entscheiden und zu erganzen. [...] das Aligemeine
schwebend zu fassen, eine Masse zu liberschauen und das Ganze festzuhalten, selbst dem Verborgensten
nachzuforschen und was wir anbeten, in Gedanken vernichten konnen: sonst fehlt uns, was wir auch fiir andere
Fahigkeiten haben, der Sinn fiir das Weltall*® (Schlegel KS 1964, pp. 456-457).

Es en la propia novela donde teoria y critica se resuelven gracias a un proceso de reflexion productiva
que potencia la obra de forma infinita. Asi como existen formas organicas en la naturaleza, también en
el arte las formas son una exterioridad significante, una fisonomia expresiva que refiere a la relacion de
expresion entre el artistay su obra, y no a la relacion de representacion entre la obra y el mundo.

Seguidamente, se puede ver de qué modo arte y mundo mantienen una estructura idéntica en la cual
cada elemento es expresion del todo, pero sin perder la individualidad originaria y su espiritu propio.
Schlegel cree que en el WM el poeta: ,wird die Darstellung von Neuem darstellen, das schon Gebildete

32 “[..] una entidad propia, independiente y para si, y aun asi, solo un costado diferente o una nueva transformacion de la naturaleza
humana, universal y singular, bajo todas las modificaciones, una pequefa parte del mundo infinito” (Schlegel 2018, p. 115).

33 “[...] cada libro contiene el germen del venidero y asimila con una fuerza vivaz aquello que ha producido el libro anterior” (Schlegel
2018, p. 125).

%4 “..] cada parte de esta novela unica e indivisible deviene un sistema para si” (Schlegel 2018, p. 125)

35 “El desarrollo de las secciones individuales asegura y confirma la coherencia del todo, mientras que el hecho de que hayan sido
colocadas todas juntas da cuenta de la diversidad de las mismas” (Schlegel 2018, p. 125).

%6 “[..]no seriaincorrecto entender la primera parte, a pesar de su relacion con el todo, como una obra en si misma” (Schlegel 2018,
p.120).

87 “[...]sirve lamedida de la altura a la que la obra debe todavia elevarse; una altura en la que, tal vez, el arte llegara a ser una ciencia
y la vida un arte” (Schlegel 2007, p. 14).

%8 [..]entregarse por completo a las impresiones de una narracion, dejar que el artista haga con nosotros lo que quiera, y, sélo en los
detalles, confirmar el sentimiento por la reflexidon y elevarlo a pensamiento, y donde aun hubiera dudas o controversia, ampliar la
perspectivay tomar una decision [...] captar el concepto general que preside la obra, sobrevolarla en bloque y considerarla como
un todo, percibir incluso sus aspectos mas ocultos y establecer conexiones entre los rincones mas remotos [...] y ser capaz de
destruir en nuestro pensamiento lo que adoramos: de lo contrario nos falta lo que tenemos también para otras capacidades, el
sentido de la universalidad. (Schlegel 2007, p. 18).



164 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

noch einmal bilden wollen ; er wird das Werk erganzen, verjingen, neu gestalten“ (Schlegel KS 1964, p.
466)%, pues en la obra se encuentran todos los elementos necesarios para alcanzar su infinitud. La obra
de arte, en este caso el WM, muestra que la valoracion estética ya no puede venir del exterior de la obra,
como tampoco puede descuidarse que lo crucial en la obra son las relaciones entre las partes y el todo.
Schlegel se opone expresamente a juzgar la obra bajo criterios externos a la propia obra, es decir, la
propia obra ofrece los criterios para juzgarse. Al respecto indica: ,Gllicklicherweise ist es eben eins von
den Blichern, welche sich selbst beurteilen und den Kunstrichter sonach aller Miihe liberheben” (Schilegel
KS 1964, pp. 459-460)*°. En esa direccion, las fuerzas arte, ciencia y vida comparten una misma forma
de organizacion que Schlegel advierte en la necesidad de la progresividad infinita y el devenir, pues son
fuerzas que marcan el limite e insuficiencia de la creacion artistica como la posibilidad de que la propia
creacion artistica se convierta en expresion de estas mismas fuerzas. Segun Schlegel, el artista muestra
el proceso de formacion de si mismo ahondando en su propio interior:

Sie steht bestandig vor dem Spiegel des Gewissens und ist beschaftigt, ihr Gemiit zu putzen und zu schmiicken.
Uberhaupt ist in ihr das duBerste MaB der Innerlichkeit erreicht, wie es doch auch geschehen muBte, da das
Werk von Anfang an einen so entschiedenen Hang offenbarte, das Innre und das AuBere scharf zu trennen und
entgegenzusetzen. Hier hat sich das Innre nur gleichsam selbst ausgehdhlt. [...]Die Darstellung einer sich wie
ins Unendliche immer wieder selbst anschauenden Natur war der schonste Beweis, den ein Kiinstler von der
unergriindlichen Tiefe seines Vermdgens geben konnte. Nicht dieser oder jener Mensch sollte erzogen, son-
dern die Natur, die Bildung selbst sollte in mannigfachen Beispielen dargestellt und in einfachen Grundsatzen
zusammengedrangt werden. (Schlegel KS 1964, p. 468)*'.

Por esta razon, la novela de Goethe parece ser entendida por Schlegel como un microcosmos que
daria cuenta del mundo inmanente del yo, cuya caracteristica mas destacada consiste en tender hacia la
totalidad, pero no conseguirla. El sujeto de la novela, esto es, el sujeto romantico que se representaria en
esta novela, obviamente, dispone de reflexividad, auto-interpretacion y autocritica debido a que su trabajo
educativo y espiritual es unificar las esferas de la vida que, en el contexto histérico de la novela de Goethe,
comenzaban a escindirse. De hecho, la Bildung aqui no es un modelo educativo de adiestramiento o
transmisioén de conocimientos, sino la representacion de la naturaleza como proceso de formacion. El
proceso de formacion no es un modelo a seguir que el arte transmitiria o exigiria como modélico, sino la
propia constitucion del proceso artistico.

Senalado esto, cabe introducir ahora aquellas indicaciones que Schlegel hace en su resefia que
menguan y disminuyen una valoracion modélica y elogiosa de WM para el arte romantico. Habiamos
partido del hecho de que Schlegel veia en WM el inicio de una época literaria nueva, probablemente, la
moderna y/o romantica. Como bien sefala Christian Benne:

En larecension del WM, Schlegel asumia el rol de partero de la literatura moderna, configurando filoldgicamen-
te, en la medida en que al mismo tiempo la reflejaba filoséficamente. En la modernidad, poesia, filosofia y filolo-
gia conformaban una unidad en la que ninguna de ellas era reductible (dialécticamente) a las otras. (2019, p. 411)

De ese modo, Schlegel elabora un modo de comprender la literatura moderna. Naturalmente, esa
forma nueva que aparece y que el joven romantico hace parir es la novelay sus condiciones de posibilidad,
pues reconoce que la prosa en la novela de Goethe es poesia: ,Diese wunderbare Prosa ist Prosa und
doch Poesie” (Schlegel 1964, p. 459)*2. Aqui, al igual que Novalis, ve en la novela de Goethe una apertura,
pero sélo como un camino preparatorio al porvenir romantico, algo asi como llegar a la santidad o alo mas
elevado por medio del pecado y la finitud. Pero, al mismo tiempo, diferenciandose de Novalis, la literatura
moderna es analizada a la luz del concepto de novela en oposicion a las formas de la enciclopedia®.
El WM, pero también una novela como el Woldemar de Jacobi, son novelas poéticas y filosoficas
respectivamente, pero no son, en lo absoluto, romanticas**. El punto de contacto con Novalis en este

39 “[.]llevara a cabo la representacion desde cero, queriendo formar una vez mas lo ya formado” (Schlegel 2007, p. 25),

40 “Afortunadamente, se trata de un libro que se juzga a si mismo y que, por tanto, dispensa al critico de este trabajo” (Schlegel 2007,
p. 21).

4 “Constantemente esta ante el espejo de su conciencia, ocupandose en pulir y embellecer sus sentimientos. En general en
ella se alcanza la medida extrema de la interioridad, como tenia que suceder, pues, desde el principio, la obra revelaba una
decidida inclinacion a separar entre vida exterior y vida interior, y a contrastarlas. Aqui la vida interior se sostiene al tiempo que
se ahonda. [...] La representacion de la naturaleza que se contempla siempre de nuevo a si misma como a un infinito interior, era
la mejor prueba que un artista podia dar de la insondable profundidad de su poder. [...] la intencidn no era tanto educar a este o
aquél ser humano, cuanto representar la naturaleza, el proceso mismo de formacion en toda la multiplicidad de sus ejemplos y
concentrandose en algunos principios” (Schlegel 2007, pp. 26-27).

42 “Esta prosa maravillosa es prosay sin embargo poesia” (Schlegel 2018, p. 123)

43 Schlegel dice en uno de sus fragmentos: “En la proxima generacion, el lugar de la enciclopedia sera ocupado por una novela”
(KFSA 18,1958, p. 364).

4 En este punto seguimos a Behler (1993), para quien las conclusiones de Schlegel sobre WM pueden ser entendidas como una
aurora a una nueva época, pero no puede entenderse como una obra romantica. Behler observa como Schlegel atiende a la
elaboracion de novelas como las de Tieck o el propio Novalis para sefalar el adjetivo romantico sobre ellas y no a la novela
goetheana. Sefnala Behler: “la teoria romantica temprana estaba en el camino de la poesia absoluta en este momento y
establecio un ideal poético que, en ultima instancia, ningun autor del siglo XVIII, ni siquiera Goethe, podria alcanzar. Como ha



Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169 165

aspecto es, por tanto, la critica a como la “novela de Goethe no habia logrado el objetivo de re-encantar
el mundo burgués y se habia limitado a representar la distancia insalvable que separa las expectativas
poéticas de la condicion prosaica de este ultima” (Galfione 2018, p. 41). En otras palabras, y siguiendo la
estela de Novalis, Schlegel no aceptaria como Goethe parece priorizar al entendimiento como facultad
de desarrollo en los personajes antes que la fantasia. En tal oposicion, podemos ver la discontinuidad
que aparece en la propia consideracion de Schlegel, en tanto en Gespréch lber die Poesie es la fantasia,
justamente, la caracteristica principal que lo lleva a elogiar y aceptar la obra goetheana en el pantedn
romantico junto a Cervantes y Shakespeare.

Pese a ello, siguiendo el planteo de Benne, conviene no descuidar la importancia que posee el
concepto de masa vy, por ello, el de organismo, que aparece re-significado en la resefa respecto, por
caso, de Uber das Studium der griechischen Poesie (Studium) (1795). El concepto de organismo tiene una
tradicion kantiana como bioldgica anterior a la propia resefia que estamos comentando. Pero lo distintivo
en el contexto del escrito es de qué modo el concepto de organismo para Schlegel comienza a tornarse
un concepto que ayuda a comprender la literatura moderna. Si en el Studium el organismo no podia
caracterizar a la literatura moderna, en la resefa sobre WM este concepto deviene en un organizador de la
literatura que despunta en la época®.

En el primer ensayo el organismo permite caracterizar al arte antiguo como algo organizado con
fundamentos, esto es, las manifestaciones culturales de la antigliedad griega. Al respecto sefala Schlegel
en Studium:

Desto unvermischter sind die Grenzen der koexistenten Richtungen des Geschmacks und Arten der Kunst. Ihre
Zusammensetzung ist durchaus gleichartig, rein und einfach, wie der Organismus der plastischen Natur, nicht
wie der Mechanismus des technischen Verstandes. Nach einem ewigen und einfachen Gesetz der Anziehung
und der RiickstoBung koalisieren sich die homogenen Elemente entledigen sich alles Fremdartigen, je mehr sie
sich entwickeln, und bilden sich organisch. Die ganze Masse der modernen Poesie ist ein unvollendeter Anfang,
dessen Zusammenhang nur in Gedanken zur Vollstandigkeit erganzt werden kann. Die Einheit dieses teils wahr-
genommenen, teils gedachten Ganzen ist der kiinstliche Mechanismus eines durch menschlichen Fleil3 her-
vorgebrachten Produkts. Die gleichartige Masse der griechischen Poesie hingegen ist ein selbstandiges, in
sich vollendetes, vollkommes Ganzes, und die einfache Verkniipfung ihres durchgangigen Zusammenhanges
ist die Einheit einer schonen Organisation, wo auch der kleinste Teil durch die Gasetze und den Zweck des
Ganzen notwendig bestimmt, und doch fiir sich bestehend und frei ist. (Schlegel KS 1964, pp. 189-190).

Mientras que en el segundo ensayo, el concepto de organismo kantiano se aplica directamente al arte
cuestionando la idea artistica de Kant segun la cual existiria un genio que maneja los hilos de la creacion
y produccion del objeto. Asi el WM es entendido como un organismo que se auto-organiza, ya no en virtud
de un fundamento desde el cual derivar o deducir las partes. Por el contrario, la obra tiene algo que le es
constitutivo y le posibilita organizarse:

Der angeborne Trieb des durchaus organisierten und organisierenden Werks, sich zu einem Ganzen zu bilden,
auBert sich in den gréBeren wie in den kleineren Massen. Keine Pause ist zufallig und unbedeutend; und hier, wo
alles zugleich Mittel und Zweck ist, wird es nicht unrichtig sein, den ersten Teil unbeschadet seiner Beziehung
aufs Ganze als ein Werk flir sich zu betrachten. Wenn wir auf die Lieblingsgegenstande aller Gesprache und
aller gelegentlichen Entwickelungen, und auf die Lieblingsgegenstédnde aller Begebenheiten, der Menschen
und ihrer Umgebung sehen: so fallt in die Auge, daf3 sich alles um Schauspiel, Darstellung, Kunst und Poesie
drehe (Schlegel KS 1964, p. 457)*".

Asi, se podria identificar de qué modo en la recension de Schlegel el arte deviene no sélo en romantico,
sino también en una expresidon que se organiza sin un mecanismo externo que le imponga un orden.

expresado Friedrich Schlegel en numerosas declaraciones a partir de 1797, el Wilhelm Meister de Goethe era “moderno”, es decir,
determinado por la reflexion, como también “poético”, es decir, producido por la imaginacion creadora, pero no romantico, esto
es, no caracterizado por la referencia hasta el infinito, que caracterizoé la poesia de la tradicion romantica y que habria de ser
revivida de manera contemporanea en la poesia de la escuela romantica” (1993, p. 171).

45 Para ampliary profundizar en este punto puede verse Galfione (2012).

46 “Tantomas puros son los limites de las orientaciones coexistentes del gustoy las clases de arte. Sucomposicion es absolutamente
homogénea, puray sencillacomo el organismo de la naturaleza plastica, no como el mecanismo del intelecto técnico. Segun una
eternay simple ley de atraccion y repulsion, los elementos homogéneos se unen, se despojan de todo lo extrafio cuanto mas se
desarrollan, y se forman organicamente. Todo el conjunto de la poesia moderna es un comienzo incompleto, cuyo contexto solo
puede completarse en el pensamiento para llegar a la totalidad. La unidad de este todo en parte percibido y en parte pensado
es el mecanismo artificial de un producto generado por la diligencia humana. En cambio, el conjunto homogéneo de la poesia
griega es un todo auténomo, consumado en si mismo y perfecto, y la simple conexidn de su contexto general es la unidad de una
bella organizacion, donde incluso la mas pequefia parte esta necesariamente determinada por las leyes y el objetivo del todo, y
es sin embargo independiente y libre”. (Schlegel 1996, pp. 116-117).

47 “El impulso innato de la obra, totalmente organizada y organizadora, de formarse hasta la totalidad se expresa tanto en los
conjuntos mas grandes como en los mas pequefos. Ninguna pausa es casual o carente de significado; y aqui donde todo es
a la vez medio y fin , no seria incorrecto entender la primera parte, a pesar de su relacion con el todo, como una obra en si
misma. Si observamos los temas predilectos de todas las conversaciones y de todos los desarrollos ocasionales y vemos las
relaciones electivas entre todos los acontecimientos, los hombres y su entorno, resulta evidente que todo gira en torno al teatro,
la representacion, el arte y la poesia”. (Schlegel 2018, pp. 120-121). [La cursiva es nuestral.



166 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

Ahora bien, se podria decir que es una tercera alternativa frente al organismo antiguo que deriva de un
fundamento y de la artificialidad subjetiva de lo moderno, en la cual el arte se une a la organizacion.

Precisamente, por estas consideraciones creemos que WM no seria un modelo de arte romantico.
Especialistas como Elizabeth Millan (2020), han sostenido que en el trabajo de Schlegel como de Novalis
se podrian encontrar referencias que permitirian pensar a la novela goetheana como un modelo de arte
romantico. Segun su mirada: “la obra de Schlegel esta llena de referencias concretas a Goethe y a las
formas precisas en que su Bildungsroman, Wilhelm Meister, modela el ideal de arte propugnado por los
fildsofos romanticos” (Millan 2020, p. 79). En esa direccion, la autora identifica que la obra de los jovenes
autores romanticos contiene, de forma diseminada, valoraciones positivas sobre WM como la obra que
mejor representaria la aurora o el despertar de la época romantica, es decir, el ideal del arte. Ademas,
considera que el joven Schlegel reconoce en WM un apoyo fundamental para pensar filosoficamente la
formacion espiritual e integral de la persona. La Bildung propuesta de la novela goetheana le posibilita
a Schlegel comprometerse con un supuesto romantico fundamental, a saber, la progresion infinita de
la reflexion y, por tanto, la idea de la que el saber filosofico deviene de forma permanente sin un cierre
definitivo o que clausure el pensamiento. Millan indica que conceptos como la ironia permiten ver este
caracter inconcluso de la filosofia romantica, “(...) reflejando una vision de la filosofia como una tarea
infinita, como una especie de anhelo de lo infinito que no podia expresarse en sistemas filosoficos ni
deducirse de un primer principio” (2020, p. 89).

En esadireccion, la autora interpreta que WM se convierte en una novela que representa el ideal artistico
romantico, en tanto esa disposicion a la apertura posibilita considerar de qué modo poesia, filosofiay otros
saberes se mezclan en la novela. Al respecto, indica:

El Wilhelm Meister de Goethe ayuda a formar al lector para que sea abierto: para que comprenda no soélo la
realidad en toda su diversidad, sino también para que esté abierto a enfoques innovadores de la filosofia, como
los fragmentos recomendados por los primeros romanticos alemanes. (Millan 2020, p. 97)

El punto que intenta caracterizar Millan es la coherencia organica que los romanticos reclaman en
las obras artisticas. Segun su interpretacion, WM representa esa condicion en la cual los fragmentos
mantienen su autonomia respecto del sistema general de la obra, pero no pierden su proyeccion a una
condicion superior como el infinito. Entonces, la autora deriva de ello que WM se podria pensar como
un modelo romantico de arte. Frente a este planteo, creemos que existen dificultades para considerar a
WM como un modelo. No cabe duda que es una referencia, tendencia o momento clave para la filosofia
romantica, pero las criticas que Novalis y Schlegel elaboran contra WM impide totalizar el juicio sobre
Goethe como guia del romanticismo temprano.

De hecho, los aspectos destacados por Millan no parecen ser algo extensible a toda la novela de WM.
Si nos detenemos en la resefa del autor romantico, vemos que las caracteristicas mas positivas sobre la
novela solo estarian, exclusivamente, en Wilhelm Meisters Lehrjahre. En su analisis, como ya indicamos,
sugiere entender a cada parte de la obra en su singularidad, pero conformando un todo que no aplasta a
esas diversidades. Por tanto, en su examen de la obra, caracteriza a cada tomo de la novela y es alli donde
se pueden ver sus consideraciones criticas respecto de Goethe. Una de ellas puede identificarse cuando
indica: ,Der zweite Band insonderheit bedarf der Erlauterungen am wenigsten : er ist der reichste, aber der
reizendste ; er ist voll Verstand, aber doch sehr verstandlich® (Schlegel KS 1964, p. 462)*,

En la direccidon que habian fijado las notas de Novalis, Schlegel desliza el camino problematico que
emprende la novela cuando se llena de entendimiento y no se prioriza la fantasia poética. En una de sus
notas publicadas en Literary Notebooks (1797-18017) (1957) ratifica ese pensamiento acerca de la falta de
fantasia que tendria la obra de Goethe: ,Goethes Wesen ist sogar mit Hal3 und Verachtung, von absoluter
Fantasie und von absoluter Sentimentalitat, und daher hat Shakespeare] mehr absolute Mimik als Goethe;
Die des Letzten geht mehr auf Form, des ersten auf den Stoff“ (Schlegel 1957, p. 86)*°. Schlegel observa
que en el libro tercero, pese a ser la parte de la obra mas “libre e independiente de la totalidad” se puede
ver de qué modo personajes como Jarno y Aurelie carecen de imaginacion y fantasia producto del dominio
del entendimiento. Al respecto indica: ,Beide haben nur Verstand : denn auch Aurelien gibt der Dichter ein
groBBes Maf von Scharfsinn ; aber es fehlt ihr so ganz an Urteil und Geflinl des Schicklichen wie Jarno‘ n an
Einbildungskraft“ (Schlegel KS 1964, p. 464)°.

En la misma linea, sostiene que Serlo como Jarno tienen en comun un poder mecanico y prosaico: ,,am
Ende doch nur das Mechanische ihrer Kunst in der Gewalt” (Schlegel KS 1964, p. 465)%, lo cual implica un

48 “El segundo tomo requiere de muy pocas explicaciones: es el mas rico y el mas encantador; esta lleno de entendimiento, pero
sin embargo es comprensible” (Schlegel 2018, p. 126).

49 “La esencia de Goethe es la (mimica absoluta infinitamente potenciada infinitamente reducida) incluso con odio y desprecio
hacia la fantasia absoluta y la sentimentalidad absoluta. Shakespeare posee por ello mas mimica que Goethe. La del segundo
atafie mas a la forma, la del primero a la materia” (Schlegel 2021, p. 117).

50 “Jarno y Aurelie sélo poseen entendimiento. De hecho, el poeta le ha dado a Aurelie una gran sagacidad, pero le falta tanto el
juicio y el sentido de la conveniencia como a Jarno la fuerza de la imaginacion [...] son muy limitados” (Schlegel 2018, p. 128).

51 “[..] ninguno de ellos tienen en su poder mas que la parte mecanica de su arte” (Schlegel 2018, p.128),



Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169 167

salto inconmensurable respecto del arte del primer libro. Schlegel observa que ese salto o transito de un
libro a otro solo es posible gracias a que Goethe ha logrado colocar un modelo infinito en cada aspecto
de la novela. El joven romantico ve de qué modo Goethe le saca los limites a la formacion espiritual, a la
artisticidad e intencionalidad del artista como de la propia obra. El modelo de esa infinitud son las formas
artisticas de Shakespeare, por ello el joven romantico senala: ,Die in diesem und dem ersten Buche des
nachsten Bandes zerstreute Ansicht des Hamlet ist nicht sowohl Kritik als hohe Poesie“(Schlegel KS 1964,
p. 465)%2. En ese punto, pretende distinguir la accion de la critica de la accidon del poetay el artista. Mientras
la critica separa, disecciona y aisla los elementos de una obra para extraer un fundamento definitivo de
ello, del mismo modo que trabaja el entendimiento, el poeta fragmenta para formar una nueva obra y
rejuvenecerla. Explica:

Der Dichter und Kiinstler hingegen wird die Darstellung von neuem darstellen, das schon Gebildete noch ein-
mal bilden wollen ; er wird das Werk erganzen, verjlingen, neu gestalten. Er wird das Ganze nur in Glieder und
Massen und Stiicke teilen, nie in seine urspriinglichen Bestandteile zerlegen, die in Beziehung auf das Werk
tot sind, weil sie nicht mehr Einheiten derselben Art wie das Ganze enthalten, in Beziehung auf das Weltall
aber allerdings lebendig und Glieder oder Massen desselben sein konnen. Auf solche bezieht der gewohnliche
Kritiker den Gegenstand seiner Kunst, und muss daher seine lebendige Einheit unvermeidlich zerstéren, ihn
bald in seine Elemente zersetzen, bald selbst nur als ein Atom einer groBern Masse betrachten (Schlegel KS
1964, p. 466)%.

Nuevamente, lo que aparece aqui es la distincion entre entendimiento y fantasia. Schlegel no niega de
manera rotunda que en Goethe se halle fantasia, pero su existencia solo es en términos generales, pues
no podria concluirse que Schlegel considere a la obra en su totalidad bajo ese encanto. En el desarrollo de
los tomos de WM los personajes estan mas caracterizados por el entendimiento y ese hecho conduce a
Schlegel a tomar distancia de la narrativa goetheana.

Como ha explicado Galfione, Schlegel muestra que el problema de la novela de Goethe era su limitacion
para llevar a cabo el reencantamiento del mundo burgués. De nuevo, el problema que identificaria el joven
romantico en el WM implica que la tendencia dominante del entendimiento conduce a una diseccion
limitativa de las partes de la novela, imposibilitando la tendencia poética hacia el infinito que Schlegel sélo
le concede al primer libro de WM. Por tales razones, sentencia: ,Es ist, als sei alles Vorhergehende nur
ein geistreiches interessantes Spiel gewesen, und als wiirde es nun Ernst” (Schlegel KS 1964, p. 471)%4. A
su juicio, hacia el final de la novela se puede reconocer el problema mayor: ,Der eigentliche Mittelpunkt
dieser Willkirlichkeit ist die geheime Gesellschaft des reinen Verstandes, die Wilhelmen und sich selbst
zum besten hat, und zuletzt noch rechtlich und niitzlich und 6konomisch wird“ (Schlegel KS 1964, p. 470)%.

Asuvez, lalimitacion delanovela, es decir, suforma no-infinita esta dada porla pretensionreconciliadora
que se evidenciaria en WM luego de haber completado la formacion de dicho personaje. Asi, Goethe se
distanciaria de la poética romantica debido a su incapacidad de re-encantamiento del mundo o su déficit
“paraconvertirlofinitoenunjeroglifico de loinfinito” (Galfione 2018, p. 42). Tal lectura schlegeliana, se puede
constatar, nuevamente, en notas de Literary Notebooks (1797-1801)%¢, cuando sefala: ,,Jeder vollkommene
Roman muss obszon sein; Er muss auch das Absolute in der Wollust und Sinnlichkeit geben. - Im Meister
ist weder Wollust noch Christenthum genug fiir einen Roman*® (Schlegel 1957, p. 71). Probablemente, por
este motivo indique, casi al final de su resefa, que personajes como Lothario, Abbé y Oheim suponen el
abandono de la posibilidad romantica del arte. Al contrario, tales personajes: ,,Sie interessieren den Geist
unendlich, und es lasst sich auch gut dariiber sprechen, ob man sie achten oder lieben soll und kann, aber
fir das Gemiit selbst bleiben es Marionetten, allegorisches Spielwerk” (Schlegel KS 1964, p. 471)%.

52 “Las consideraciones acerca de Hamlet que se encuentran dispersas en este libro y en el primer libro del siguiente tomo y no solo
se presentan como una critica, sino también como poesia elevada” (Schlegel 2018, p. 130).

53 “El poeta y el artista, en cambio, representaran nuevamente la representacion, querran formar de nuevo lo ya formado. Ellos
completaran la obra, la rejuveneceran y la configuraran nuevamente. Partiran el todo en estabones, capitulos y fragmentos, pero
nunca desarmaran en sus componentes originales, los cuales estan muertos en relacion con la obra porque ya no contienen
unidades de igual naturaleza que el todo, pero en relacion al cosmos aun podrian estar vivos y ser eslabones o capitulos del
mismao. El critico ordinario se refiere de esta forma al objeto de su arte y, por eso, ineludiblemente debe destrozar su unidad
viviente, ora descomponiéndola en sus elementos, ora incluso contemplandola solo como un atomo de una masa mayor”
(Schlegel 2018, p. 130).

5 “Es como si todo lo precedente solo hubiera sido un juego ingenioso e interesante y como si ahora la novela se volviese seria”
(Schlegel 2018, p. 137).

5 “El verdadero foco de este capricho es la sociedad del puro entendimiento, que se burla de Wilhelm y de si mismay que al final
se vuelve una sociedad juridica, lucrativa y econémica” (Schlegel 2018, p. 136).

5% Empleamos la reciente traduccion al espafiol de German Garrido Mifiambres de esta obra.

57 “Le interesan al espiritu de manera infinita y se puede discutir si se debe o se puede respetarlos o amarlos, pero para ellos son
marionetas, mecanismos de representacion” (Schlegel 2018, p. 137).



168 Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169

4. Consideraciones finales

A lo largo de estas paginas hemos tratado de explorar en la recepcion inmediata que supuso la obra WM
de Goethe. Como hemos podido ver, su lectura despierta miradas y perspectivas contradictorias como
también elogiosas, incluso, en una misma lectura. En esa direccion, vimos de qué modo la inicial recepcion
de Korner se puede cuestionar como también repensar a la luz de las observaciones tematicas. Mientras
en el primer contexto la obra es elogiada por su aspiracion al infinito y el desanudamiento de los limites
en virtud de la formacion que orienta al personaje, en el segundo contexto esa tendencia se ve, al menos,
revisada.

En ese marco, las preguntas que sostuvimos al inicio del trabajo acerca de la relacion de WM con los
joévenes del Circulo de Jena pueden ser respondidas en multiples aspectos. La relacion con WM puede,
al mismo tiempo, ser calificada tanto de admiracion como de rechazo, de pardodica como de seria y de
critica como de halagadora. Lo que se puede observar en las notas y resefias de Schlegel y Novalis es
un movimiento oscilatorio en relacion a la posibilidad de que WM sea una obra romantica. Aspectos tales
como la vida prosaica y el predominio del entendimiento llevan a estos autores a rechazar la obra. Pero,
la capacidad de critica inmanente a la obra mediante los personajes lleva a los jovenes romanticos a
reconocer las exigencias romanticas de una obra, tales como: la ironia, la reflexion y la tendencia a lo
infinito. Entonces, la pregunta acerca de la referencia de WM como modelo de obra de arte romantica
aparece nuevamente: ;puede el WM convertirse en el modelo prototipico del arte romantico? En nuestra
perspectiva, parece no ser un modelo, antes bien, podriamos senalar que es un camino para el porvenir,
el futuro o lo venidero en el arte. Goethe, en ese sentido, abre una ruta por la cual se puede transitar en la
época moderna para recuperar esa mitologia o centro de la poesia que necesita la nueva era romantica.
Incluso, nos podriamos preguntarnos ¢ por qué Goethe no es nombrado alo largo de la resefa de Schlegel?
iSera que Schlegel no se esta refiriendo a él como poeta romantico, sino sélo como un momento, camino
o referencia que la época romantica todavia promete y es proyectada?

Tanto en el caso de Novalis como de Schlegel, la distancia que los autores establecen respecto
de Goethe tiene que ver, precisamente, con la elaboracion de una teoria romantica del arte que no
concede lugar a elementos reconciliatorios del mundo burgués. Tampoco parece haber lugar para que
el arte romantico acepte la participacion de una facultad como el entendimiento en su version analitica.
Justamente, ambos romanticos reconocen el mérito de Goethe de pensar una ciencia en relacion a la
naturaleza como totalidad, evitando la reduccion analitica de la razon mediante el entendimiento. Las
pretensiones de ésta ultima de adecuar, violentar o forzar los hechos naturales para encajarlos en los
conceptos son rechazadas por Goethe. Su mirada critica se justifica debido a las conexiones, afinidades
y relaciones que la naturaleza establece y que soélo se puede acceder a ellas mediante la intuicion. Sin
embargo, estos logros de Goethe en el plano cientifico no son reconocidos por los romanticos en el plano
creativo y estético como hemos repasado.

Finalmente, debemos senalar que el acercamiento y/o distanciamiento que los autores que aqui
analizamos esta dado por la tendencia hacia el infinito que cada uno de ellos reconoce en la novela de
Goethe. Si el infinito que Korner ve en la obra mediante una totalidad armdnica lo lleva a destacar a WM,
los autores romanticos veran que una interpretacion de un infinito que pretende reconciliarse en alguna
determinacion seria un contrasentido. Frente a esto, Novalis y Schlegel reclaman una idea de infinito que
no encuentra limites. La formacion o Bildung no puede llegar a una completitud que cierra el proceso
y permite al personaje central reconciliarse con las condiciones existentes de la sociedad burguesa.
Novalis, probablemente, sea el que con mayor dureza exponga ese caracter prosaico de WM y objete
que el infinito formativo se detenga. Mientras que Schlegel se opone a las limitaciones y resistencias que
el entendimiento impone, tratando de evidenciar que la unica tendencia hacia el infinito es mediante la
fantasia. Profundizar en este camino critico que los primeros romanticos formaron en relacion a Goethe,
trata de fortalecer las consideraciones romanticas como un universo especifico de la filosofia moderna
y abandonar la apariencia de que el Circulo de Jena haya sido una consecuencia estética de Goethe y/o
Schiller.

5. Referencias bibliograficas

Alberti, M. (2016): El paso del I6gos al mythos. La presentacion poética de lo absoluto en la obra de Novalis
(Doctoral dissertation, Universidad Nacional de La Plata. Facultad de Humanidades y Ciencias de la
Educacion).

Behler, E. (1993): ,,Goethes Wilhelm Meister und die Romantheorie der Friihromantik®, Studien zur Romantik
und zur idealistischen Philosophie, Bd.: 2, Paderborn, Miinchen u.a., pp. 157 a 173.

Benne, Chr. (2019): “Arte de la organizacion. Acerca de la filologia de la masa en Sobre el Meister de Goethe
de Friedrich Schlegel” en Garnica, N. (ed.), La actualidad del primer romanticismo aleman, Buenos Aires,
Teseopress, pp. 409-449.



Garnica, N. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 155-169 169

Birus, H. (2001): “Gro3te Tendenz des Zeitalters oder ein Candide, gegen die Poesie gerichtet? Friedrich
Schlegels und Novalis Kritik des Wilhelm Meister”, en Eibl, K. & Scheffer, B. (eds.): Goethes Kritiker.
Paderborn, Mentis, pp. 27-43.

Bohrer, K-H. (2017) La critica al romanticismo. Buenos Aires, Prometeo libros.

Dilthey, W. (2016): Vida y poesia, México, FCE.

Galfione, MV. (2012). Estética y representacion. Un estudio acerca de los origenes del pensamiento romantico
de Friedrich Schlegel (tesis de doctorado). Universidad Nacional de Cérdoba. Cérdoba/Argentina.

Galfione, MV. (2018): “La consumacion de la poesia”, en Schlegel, F., Ensayos sobre la prosa, Cordoba,
EDUVIM, pp. 9-44.

Goethe, W. (1982): Wilhelm Meisters Lehrjahre, Stuttgart, Reclam Verlag.

Goethe, W. (2002): Sobre la ciencia, Madrid, Siruela.

Goethe, W. (2016): Novelas, Buenos Aires, Gredos.

Korner, C. G. (1796): ,Uber Wilhelm Meisters Lehrjahre®, en: Die Horen, 12, recuperado

de https:/www.friedrich-schiller-archiv.de/die-horen/die-horen-1796-stueck-12/iv-ueber-wilhelm-meisters-
lehrjahre/

Korner, C. G. (2022): “Sobre Os anos de aprendizado de Wilhelm Meister”. Cadernos De Filosofia Alema:
Critica E Modernidade, 27(2), pp. 115-131. Version bilinglie.

Koval, M. (2018): Vocacion y renuncia: la novela de formacion alemana entre la llustracion y la primera guerra
mundial, Buenos Aires, Editorial FFyL-UBA.

Leyte, A. (2014): “Infinito romantico”. Contrastes. Revista Internacional De Filosofia, 19(3), pp. 205-222.

Millan, E. (2020): “Goethe’s Wilhelm Meister: A Tendency of Romantic Philosophy”, en Sarah Vandegrift
Eldridge and Allen C. Speight (ed.) Goethe’s Wilhelm Meister’s Apprenticeship and Philosophy, New York,
NY, Oxford University Press, pp. 78-105.

Novalis. (1946) Gesammelte Werke (GW) ed. Carl Seelig, Dritter Band (lll) und Vierter Band (IV) Zurich,
Herrliberg.

Novalis. (1983): Schriften: die Werke Friedrich von Hardenbergs. Dritter Band. Das philosophische Werk Il (KHA
Ill), eds. Paul Kluckhohn y Richard Samuel, Stuttgart, Kohlhammer.

Novalis. (2014): Escritos escogidos. Madrid: Visor.

Schiller, Fr. y Goethe, JW. (2014): Epistolario completo 1794-1805, Buenos Aires, Mifio y Davila.

Schlegel, Fr. (1957): Literary Notebooks 1797-1801, Toronto, University of Toronto.

Schlegel, Fr. (1958): Kritische Friedrich Schlegel Ausgabe (KFSA), ed. E. Behler, J.J. Anstett y H. Eichner,
Paderborn, Schoning, 36 vols.

Schlegel, Fr. (1964): Kritische Schriften (KS), Minchen, Carl Hanser Verlag.

Schlegel, Fr. (1972): ,Gesprach Uber die Poesie”, en Fr. Schlegel, Schriften zur Literatur, Minchen, Deutscher
Taschenbuch Verlag.

Schlegel, Fr. (1996): Sobre el estudio de poesia griega, Madrid, Akal.

Schlegel, Fr. (2003): “On Goethe’'s Meister” en Classic and Romantic German Aesthetics, Cambridge,
Cambridge University Press, pp. 269-286.

Schlegel, Fr. (2005): Conversaciones sobre la poesia, Buenos Aires, Biblos.

Schlegel, Fr. (2007): “Sobre Wilhelm Meister”, Volubilis, Madrid, UNED, pp. 11-30.

Schlegel, Fr. (2018): Ensayos sobre la prosa. Cordoba, EDUVIM.

Schlegel, Fr. (2021): Cuadernos literarios, Madrid, Akal.

Voltaire. (2005): Candide o el Optimismo, Buenos Aires, Losada.



