EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Revista de Filosofia ARTICULOS
ISSN: 0034-8244 « e-ISSN: 1988-284X

Las potencialidades de la utopia:
el caso de Baruch Spinoza

Natalia Biasoni
Universidad de Buenos Aires, Argentina

Gonzalo Ricci Cernadas
Universidad de Buenos Aires, Argentina X

https://dx.doi.org/10.56209/resf.98182 Recibido: 27/09/2024 « Aceptado: 03/04/2025

Resumen: La hipodtesis del presente trabajo es que la funcion critica de la utopia ha cambiado desde la
publicacion de la obra homonima por parte de Moro ya que, si para él el ejercicio de idear una comunidad
politica ideal buscaba cuestionar el statu quo, las décadas y siglos posteriores mostraran que el concepto de
utopia devendra polémico y peyorativo, descalificando aquellos proyectos que intenten modificar el estado
de las cosas existentes. Esta distincion entre la intencion de un autor al crear un término y escribir una obray
el significado que luego adquirio dicho término solo puede ser atendida a través de recaudos metodoldgicos
sin los cuales, como se vera finalmente con el caso del pensamiento de Spinoza, suelen a menudo calificarse
pensamientos con conceptos anacronicos y erroneos con facilidad.

Palabras clave: utopia; realismo; potencialidad; Moro; Spinoza.

ENThe potentialities of utopia: the case of Baruch Spinoza

Abstract: The hypothesis of this paper is that the critical function of utopia has changed since the publication
of the work of the same name by Moro since, if for him the exercise of devising an ideal political community
sought to question the status quo, the following decades and centuries will show that the concept of utopia
will become polemical and pejorative, disqualifying those projects that attempt to modify the current state
of affairs. The distinction between the author's intention when creating a term and writing a work, and the
meaning that the term later acquired can only be addressed through methodological precautions without
which, as we will finally see in the case of Spinoza’s thought, ideas are often easily qualified with anachronistic
and inaccurate concepts.

Keywords: utopia; realism; potentiality; More; Spinoza.

Sumario: 1. Introduccidn; 2.La utopia moreana; 3. Utopia como concepto politico; 4. ;La utopia spinozista?; 5.
Comentarios Finales; 6. Referencias bibliograficas.

Como citar: Biasoni, N.; Ricci Cernadas, G. (2026): “Las potencialidades de la utopia: el caso de Baruch Spinoza”,
Revista de Filosofia, 51 (1), 107-118.

Rev. filos. (Madr), 51 (1), 2026, pp. 107-118 107


mailto:biasoninatalia@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-8876-3050
mailto:goncernadas@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-1727-0547
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

108 Biasoni, N.; Ricci Cernadas, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 107-118

1. Introduccion

Al calor de la protesta social que tuvo lugar durante las turbulentas protestas en 1968 en Francia, un filo-
sofo se alined principalmente con los reclamos de los sectores estudiantiles. Precisamente, fue Herbert
Marcuse quien no hesité en ningin momento en oficiar de catalizador de los sucesos que acontecieron
principalmente en Paris en los meses de mayo y junio, sino que siguid pregonando ese espiritu disruptivo
durante los afos siguientes. Quizas el caso mas ejemplificador de ello haya sido el rescate y la repeticion
de un grafiti advertido por el pensador germano-estadounidense en el marco de los disturbios civiles fran-
cos: “Seamos realistas; exijamos lo imposible”.

De amplia difusion durante los disturbios que tuvieron lugar en el territorio francés en 1968, dicha
expresion es recuperada en su plena literalidad por Marcuse en una charla que brindé a estudiantes
universitarios en Vancouver el 25 de marzo de 1969, donde repetia dicho lema -sin esconder su simpatia
por él- junto con otro que rezaba “La imaginacion toma el poder”. Para Marcuse, dichas frases expresaban
una de las dos facetas que marcaban la contradiccion que tenia lugar en ese momento. Y es que estos
lemas expresaban “la directay objetiva necesidad de (y latendencia radical hacia) un cambio social radical.
Y promoviendo esta tendencia, las profundidades y los nuevos valores de |la nueva oposicion” (Marcuse,
1975, p. 122). Pero, al mismo tiempo, Marcuse no podia dejar de sefalar la ausencia de un apoyo masivo
social para respaldar la radicalidad de las transformaciones que el mundo requeria.

De cualquier manera, por fin se vislumbraba que una sociedad emancipada podia erigirse. Lo
imposible se vuelve posible. Pero por mas que coincidamos con su caracterizacion de lo imposible como
una “convulsion que desencadena el movimiento global de los seres (...) que va de la desaparicion de la
muerte a ese furor voluptuoso que, quiza, es el sentido de la desaparicion” (Bataille, 1978, p. 10), no nos
referimos a lo imposible que siempre permite plantear, en el decir de Bataille, la poesiay la literatura, sino a
la oportunidad de que ese imposible, etéreo y evanescente, pueda plasmarse en un orden social. La utopia
podia tener un lugar efectivo.

Y dicha persecucion por hacer de la utopia una realidad concreta ciertamente se ha visto revitalizada
si tenemos en cuenta algunas reflexiones llevadas a cabo de ese reciente fendmeno global que fue la
pandemia del COVID-19. Por caso, Zizek (2020) afirmaba que este acontecimiento mundial podria tener
el efecto imprevisto de hacer surgir un nuevo comunismo basado en la confianza en las personas y en la
ciencia. Para Berardi (2022), el COVID-19 presentaba una situacion distdpica que podria volverse utdpica
al interpretar que la desaceleracion de las actividades productivas que conllevaba podia ser comprendida
como una oportunidad para mejorar las condiciones de vida del ser humano. También Mbembe (2020) ha
reivindicado la oportunidad que supone la pandemia para volver a estimar una Iégica universalista de los
derechos que incorpore una serie no contemplada, como un derecho a respirar que pueda superar las
fronteras geopoliticas a lo largo y ancho del mundo.!

En la actualidad, sigue siendo habitual utilizar el término “utopia” o el adjetivo “utépico” para referirse
a una idea o proyecto imposible. Asimismo, su contracara negativa, la distopia, ha cobrado una notable
relevancia desde el siglo XX en la literatura y el cine ligado a la ciencia ficcidon. En el ambito académico de
los estudios utépicos existe un amplio consenso respecto a que el uso y significado de la palabra utopia
en la contemporaneidad difiere notablemente del “no-lugar” enunciado en el titulo de la obra de Moro.?
El historiador Reinhart Koselleck (2012) sefala la transformacion de la utopia en concepto politico a partir
de su temporalizacion hacia el futuro; las comunidades ideales dejaron de imaginarse en un lugar-otro
para establecerse en un tiempo-otro. Segun Koselleck, esta proyeccion hacia el futuro de las utopias se
dio durante el periodo comprendido entre 1750 y 1850 conocido como Sattelzeité. Esta transformacion del
concepto le ha valido mas criticas que elogios a la utopia y las imagenes que la rodean, inscribiéndola de
lleno en el debate respecto a la posibilidad de volverlas realidad o no. Sin embargo, ¢ era el establecimiento
de una sociedad perfecta el interés principal de Moro? José Luis Galimidi (2014) rastrea al menos dos
mensajes en la obra moreana: el primero refiere a las bases y fundamentos de la republica éptima en
contraposicion a la Inglaterra del siglo XVI; el segundo, menos explicito y, por ende, menos difundido,
alude a que la sociedad, en ultima instancia, no esta insalvablemente desprovista de atender a lo bueno,
lo bello y la verdad, aunque si presta a la duda de la conveniencia de la aplicacion de los preceptos de la
republica perfecta. Mucha tinta se ha escrito sobre la intencionalidad del autor y aqui no pretendemos
continuar esta cuestion. No obstante, prestar atencion a este segundo mensaje sefalado por Galimidi
nos invita a reflexionar respecto al debate que la obra de Moro abrié en su época, junto con otras utopias

' Para libros que compilan intervenciones de pensadores actuales acerca de la pandemia, cfr. Agamben et al. (2020) y Evans
(2020). Para una exhaustiva lista de publicaciones realizadas por otros investigadores, cfr. Tomas Camara (2020, pp. 20-21, 28-
29)

2 Cfr. Ainsa (1997), Fernandez (2005), Levitas (2010), Pro (2018), Tower Sargent (1994).

3 Término por excelencia koselleckiano que, en su traduccion literal, significa “periodo de montura”, pero que ha sido traducido
usualmente por “periodo bisagra”, como haremos a lo largo del presente trabajo. En un trabajo posterior, Koselleck sugerira que
Schwellenzeit (“periodo del umbral”) seria una metafora menos ambigua (Koselleck, 2021, p. 92).




Biasoni, N.; Ricci Cernadas, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 107-118 109

renacentistas, principalmente dentro de la intelectualidad de los siglos XVIy XVII. La hipdtesis del trabajo,
asi, la siguiente: la funcion critica de la utopia ha cambiado desde la publicacion de la obra homoénima
por parte de Moro ya que, si para él el ejercicio de idear una comunidad politica ideal buscaba cuestionar
el statu quo, las décadas y siglos posteriores mostraran que el concepto de utopia devendra polémico y
peyorativo, descalificando aquellos proyectos que intenten modificar el estado de las cosas existentes.
Esta distincion entre la intencion de un autor al crear un término y escribir una obra y el significado
que luego adquirié dicho término solo puede ser atendida a través de recaudos metodoldgicos sin los
cuales, como se vera finalmente con el caso del pensamiento de Spinoza, suelen a menudo calificarse
pensamientos con conceptos anacronicos y erroneos con facilidad. Por ello, en un primer apartado,
describiremos brevemente la obra de Moro en cuestion, enfatizando su aspecto propositivo, para luego
analizar las connotaciones de ese término con el discurrir del tiempo y, en tercer lugar, ejemplificando
con el caso de Baruch Spinoza como se plasmaba esta caracterizacion de la utopia como una propuesta
ingenuamente politica.

2. Lautopia moreana

En el afo 1516 se publica por primera vez, en la ciudad de Lovaina, la obra mas famosa de Sir Tomas Moro:
Libellus vere aureus, nec minus salutaris quam festivus, de optimo reipublicae statu, deque nova insula Vtopi
(Del estado ideal de una republica en la nueva isla de Utopia). El opusculo es bien conocido, narra el en-
cuentro en Amberes de Moro y Pedro Giles, amigo en la vida real del autor, con el personaje ficticio de
Rafael Hitlodeo. La obra es estructurada en dos secciones, el libro |, en donde Hitlodeo realiza una fuerte
critica a las instituciones y al sistema de justicia inglés; y el libro Il, en donde describe su viaje a la isla de
Utopia. Entre los rasgos significativos de la sociedad utopiense se pueden hallar la falta de conflicto, la
extrema funcionalidad de los ciudadanos, la distribucion comunitaria de los recursos, la autorregulacion
de las penas, entre otros. En la obra los preceptos morales y racionales funcionan como rasgos antropolo-
gicos de la vida en comunidad, asi aborda tépicos como la justicia, la igualdad, el bien comunyy la libertad
(Corral Talciani, 2017). En ella también se observa una cuestion voluntarista del hombre, en donde este
cede el bienestar individual en pos del bien comun, algo que es bien conocido en los tratados de autores
llamados contractualistas como Hobbes, Locke y Rousseau, con la diferencia que en la Utopia de Moro el
ejercicio del poder, el control o la violencia, no es ejercido por una entidad externa, sino bajo el autocontrol
de la conducta propia de cada individuo de la comunidad. A lo largo de la obra subyace el optimismo an-
tropoldgico de Moro, su comunidad ideal, sin embargo, en ningun momento nos propone a sus lectores la
manera en que accederemos a ella. No hay un plan o proyecto establecido a futuro, de hecho, Moro finaliza
su libro admitiendo “me resulta mas sencillo desear que muchos de los arreglos de la republica de Utopia
pudieran adoptarse en nuestros paises que abrigar alguna esperanza de que los vereé realizados” (Moro,
2014, p. 149).

La version mas difundida de Utopia corresponde a la cuarta edicion, publicada por la casa Juan Froben
en Basilea durante noviembre de 1518, donde se incluyen como paratextos las cartas de Erasmo de
Rotterdam, Guillermo Budé, Pedro de Giles, Jeréonimo Busleyden y Tomas Moro#; asi también la sextina
de Anemolio, el alfabeto utopiense, el mapa de utopia y dos resefas de Gerardo Geldenhouer y Cornelio
Schrijver. Los parerga, aunque no forman parte del relato principal, amplian y refuerzan el juego entre
ficcion y realidad, apologia y satira, al que el autor nos invita ya desde el comienzo. El término utopia
aparece en el titulo de la obra y, justamente, el metatexto que conforma la sextina de Anemolio permite
vislumbrar un juego de palabras que el propio Moro realiza con otro término que, aunque implique una
leve variacion de preposicion, resulta un enorme cambio de significado: la eutopia. De alli se desprende
su famosa doble denominacion, como el “no lugar” (outopia - ov tomoc) y el “buen lugar” (eutopia - £ t6moc).
Este no es el unico juego semantico del autor: a lo largo de la obra aparecen otras descripciones que
utilizan una preposicion negativa, como el rio Anhidro, la ciudad Amaurota o los gobernantes Ademos.
Incluso, el nombre del gran protagonista, el viajero portugues Rafael Hitlodeo, encargado de narrar las
virtudes y proezas de la comunidad utopiense, responde a la articulacion de los términos “parloteo” (hytlos)
y “experto” (daios). El estilo ludico de Utopia es innegable y se encuentra fuertemente influenciado por las
lecturas que tanto Moro como su amigo Erasmo tenian de Luciano de Samdsata.® Por su parte, Graciela
Fernandez (2005) senala el vinculo entre lo animico y las utopias del renacimiento, sosteniendo que la obra
de Moro se inscribe en el marco del “pathos alegre del fin del medioevo”, contrario a la tristeza antiutopica
que surge luego de las utopias socialistas del siglo XX (p. 18). El estilo narrativo alegre e irdnico del autor
ayuda a reafirmar la tesis fuerte del humanismo, el optimismo hacia el hombre y la razén; aunque no diluye
las fuertes criticas sociales y politicas que el inglés realiza a sus contemporaneos.

4 A pesar de que las cartas se encuentran firmadas por personas reales vinculadas al autor de manera intelectual y personal,
Galidimi sostiene que algunas de ellas ciertamente fueron redactadas por el propio Moro (2014, p. XXVIII).
5 Cfr. Galimidi (2014), Poch (2011).



110 Biasoni, N.; Ricci Cernadas, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 107-118

Sin embargo, la intencionalidad del autor es dificil de rastrear, a la ambigliedad |éxica de Utopia se le
suma el enredo entre las voces del Moro autor y el Moro personaje. ¢Por qué Tomas Moro, Vice sheriff
de Londres, jurista profesional y en plena mision diplomatica, escribiria las bases para establecer una
comunidad con minima intervencion juridica y politica? En este sentido, evocamos la tesis del historiador
britanico Quentin Skinner (2002): es necesario situar los textos estudiados en su contexto intelectual y en
sus marcos de discurso con el objeto de reconocer qué es lo que los autores se encontraban haciendo al
escribirlos. De esta manera, los textos pasan a ser considerados en su faceta performativa y son tratados
inter-textualmente. En Los fundamentos del pensamiento politico (2014) Skinner analiza los espejos de
principes del renacimiento y el humanismo italiano, ubicando a Tomas Moro dentro de esta tradicion como
“humanista del norte” o “humanista comunitario” (pp. 229 y 246). La esencia de esta vision radica en que
el fundamento del buen gobierno no se encuentra en la libertad, sino en la paz y la armonia social. Sin
embargo, Skinner aclara que, en el caso de Moro, el orden no se impone mediante la guerra o la astucia
del principe, sino por la virtud y la educacion tanto del gobernante como sus ciudadanos (2014, p. 246).

Sirepasamos el libro | de Utopia encontraremos que en uno de los primeros didlogos Moro presenta el
debate en torno a la figura del consejero del principe. En el didlogo, Giles incentiva a Hitlodeo a ponerse al
servicio de algun monarca puesto que, con su conocimiento y experiencia, podria ofrecerle su oportuno
consejo (Moro, 2014, p. 32). Ante la negativa de Hitlodeo a tal propuesta, Giles insiste en que “es la manera
adecuada de beneficiar a la gente, no solamente como individuos privados, sino como miembros de una
republica, al tiempo que contribuyes con la prosperidad de tu propia situacion” (Moro, 2014, p. 33). Luego,
hace su intervencion en el asunto Moro, el personaje, en apoyo de lo dicho por Giles y agrega que, a pesar
de que ser consejero le pueda traer malestares en la vida privada a Hitlodeo, puede favorecer al interés
publico ya que podria supervisar que las conductas del rey fueran buenas y rectas pues “del monarca,
como fuente inagotable, fluye sobre el conjunto de la nacién todo lo que hay de bueno o de malo” (p.
33). Esta afirmacion de Moro personaje es interesante para comprender el pensamiento politico de Moro
autor, puesto que reconoce que el principe es vulnerable a la malicia y que, ademas, su conducta tiene un
gran impacto sobre sus subditos. Por ello, |la figura del consejero es de la mayor importancia pues ayudara
a encauzary purificar las aguas enviciadas que brotan de la poderosa fuente del soberano.

Moro, el autor, simpatizaba con el régimen monarquico, pero renegaba de sus facetas tiranicas y
absolutistas. Esto se evidencia tanto en sus Epigramas como en su vida personal, marcada por su tragica
muerte tras sus desacuerdos con Enrique VIII.® Por lo tanto, podemos sostener que Moro, en su rol de
autor y servidor publico, no renegaba de la politica como ordenadora de la sociedad, por lo que tampoco
apoyaba una sociedad comunista sin leyes y carente de poder. En el didlogo introductorio que sefialamos
la narrativa se asemeja a un espejo de principes, lo que diferencia a Utopia de El principe de Maquiavelo
radica, primordialmente, en la idea de virtud. La virtud en Moro se sobrepone a cualquier otra condicion,
sea la astucia o la fortuna, esta ligada a la moral cristiana y alcanza al conjunto de la sociedad, de alli la
distincion con los humanistas italianos:

Ademas de equiparar las buenas acciones con la esencia del cristianismo, los humanistas del Norte
caracteristicamente ofrecen todo un conjunto de razones para asignar a las virtudes un lugar tan prin-
cipal en la vida politica. Declaran que a menos que se elimine la corrupcion, se abandone el interés
egoista y cada quien actue de acuerdo con las virtudes, se comprometeran los dos principales obje-
tivos de la sociedad politica: los ciudadanos destacados seran incapaces de alcanzar sus metas su-
premas; y la republica en general sera incapaz de cumplir con sus propdsitos fundamentales (Skinner,
2014, p. 244).

Esta vision comunitaria de la virtud resulta problematica para algunos autores puesto que estableceria
una jerarquia entre moral y politica.” Cabe destacar que la propuesta de Moro carece de ingenuidad,
puesto en el mismo dialogo y mediante el personaje de Hitlodeo, remarca dos grandes obstaculos que un
consejero debe enfrentar, el primero, es la preferencia de los monarcas al uso de la fuerza y de la astucia,
ya sea para adquirir nuevos reinos como para administrar correctamente los que ya se tienen, se priorizan
los asuntos de la guerra antes que las “honorables actividades de paz”; en segundo lugar, y aqui quizas
la critica mas fuerte, es que entre los consejeros reales cada quien se considera el mas sabio y existe un
recelo a los saberes ajenos, a menos que se intente ganarse la gracia del rey, pues resulta un rasgo de la
naturaleza humana el estimar mas los propios descubrimientos “asi como el cuervoy el burro estiman que
sus crias son las mas bellas” (p. 34).

A partir de estas criticas, es pertinente considerar, dentro de la tension entre Moro como autor y Moro
como personaje, lo que Skinner denomina “doble ironia”. Al principio del libro I, Hitlodeo se rehusa a
aconsejar al monarca, pero luego, en el libro I, ofrece su consejo a los personajes de Moro y Giles. De esta
manera, Moro, el autor, extiende su consejo a nosotros, los lectores de Utopia. Si el consejo del fildsofo es

Crf. Poch (2011).
7 Koselleck en Criticay crisis (2007) sostiene esta tesis al realizar un detallado andlisis de la dialéctica entre moral y politica, situan-
dose a finales del siglo XVIl 'y principios XVIII, que es encausada bajo los postulados “utépicos” de la llustracion.



Biasoni, N.; Ricci Cernadas, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 107-118 m

un eje central de la obra moreana, ¢por qué su autor ha sido considerado un “socialista adelantado a su
tiempo”?® ;Qué interpretaciones se han hecho del concepto de utopia desde 1516 hasta la formulacion de
Marcuse en marzo de 19697 La metodologia de Skinner es util para analizar la aparicion del concepto de
utopia dentro de su contexto intelectual, es decir, analizarlo desde un enfoque sincronico; ahora bien, para
responder estos interrogantes conviene incorporar un enfoque diacronico. La propuesta de la Historia
Conceptual desde la perspectiva koselleckiana nos permite registrar las variaciones y transformaciones
del uso del concepto a partir de la Modernidad. Ambas metodologias resultan fructiferas al momento
de indagar en la reconstruccion e imaginacion de los espacios de produccion y circulacion de la utopia
(Martinez, 2019, p. 278).

3. Utopia como concepto politico

Koselleck (2009), en la Introduccion del lexikon Geschichtliche Grundbegriffe (GG), hace énfasis en es-
tablecer la diferencia entre palabra y concepto, afirma que estos ultimos no pueden definirse sino mas
bien interpretarse. Es decir, que, si intentamos definir la utopia, prescindimos de su bagaje historico, omi-
timos los acontecimientos y procesos sociales en los cuales ella emerge y se configura como concepto
propiamente politico. La Historia Conceptual analiza el movimiento histérico a partir del estudio de con-
ceptos comunmente utilizados en el lenguaje politico y social, teniendo como objeto central el estudio de
la Modernidad o Neuzeit.® Su propuesta heuristica reside en resaltar el “rostro jénico” de los conceptos
desde una perspectiva historica:

orientados hacia el pasado se refieren a situaciones sociales y politicas que ya no son comprensibles
sin comentarios criticos; hacia adelante, orientados hacia nosotros, han obtenido significados que,
aunqgue pueden ser explicados, parecen ser inmediatamente comprensibles. Desde entonces, para
nosotros, la conceptualizacidon y la comprension van unidas (Koselleck, 2009, p. 95).

Por lo tanto, reparar en los diversos usos del concepto de utopia a lo largo de la historia ayuda a compren-
der de manera critica su contemporaneidad.

Koselleck (2012) sostiene que cuando abordamos la historia de la palabra y el concepto debemos
diferenciar también la historia del género y la de su denominacion. En la entrada “Utopie” del GG, escrita
por Lucian Hdlscher, indica que, durante el siglo XVI tanto en el idioma francés como en el inglés, la palabra
fue utilizada de tres maneras: primero como abreviacion para nombrar el libro de Moro, mas tarde como
metafora espacial para nombrar un lugar mas alla de nuestro mundo y, por ultimo, como analogia de otros
relatos que también imaginaban Estados ideales (1996, p. 3). Sin embargo, estos usos quedaron reducidos
a una pequeia élite académica de la tradicion humanista. De hecho, hasta la Modernidad temprana eran
utilizados otras denominaciones para lo que hoy entendemos como relato utépico, como los libros de
viajes, las robinsonadas, las ficta histoérica, las fictiones fabulae, las voyages imaginaires, etc. Otro caso es
el de la lengua alemana, donde en los diccionarios, por ejemplo, predominaban los términos Staatsroman
o Staatsdichtung (Koselleck, 2012, p. 172).

Fue durante los acontecimientos de la Revolucion francesa que el término utopia comenzé a
utilizarse, junto con otros como “utopista” o “utopismo”, en su acepcion polémica, es decir, para referirse
peyorativamente a actores o proyectos politicos imaginados en el futuro. Koselleck destaca que, a pesar
de que fue en Francia donde era mas utilizado en la Europa continental, luego de la Revolucion inglesa
su uso polémico se extendid hasta Inglaterra. Como ejemplo de ello, el historiador recupera las criticas
realizadas a los proyectos utopicos por Jeremy Bentham, que los caracteriza como “good in theory, bad in
practice” o “too Good to be practical” (2012, p. 174).

Asi, la utopia como significante comenzé a adoptar un caracter mas abstracto, plural, y, sobre todo,
politico. La utopia ya no solo era utilizada para referirse a un estilo literario o para criticar las propuestas
de algunos autores, también funcionaba para reivindicar los proyectos politicos que nacieron de las
revoluciones como estados posibles. Esto coincide con lo que el padre de la Begriffsgeschichte denomina
como Sattelzeit en donde se produce lafamosa transformacion de los conceptos histéricos fundamentales
(Koselleck, 2009, p. 95). Durante este periodo, las palabras antiguas obtienen nuevos significados que en
la Modernidad ya no necesitan traduccion, es decir, que, a pesar de poder ser explicadas, parecen ser
inmediatamente comprensibles. El sustrato de estas mutaciones Koselleck lo identifica con el cambio
de percepcion del tiempo y la historia (Geschichte) originado en esta época, aunque autores como Elias
Palti (2004) senalan que dichos cambios ya estaban instalados en filosofias de la temprana modernidad.®

8  Skinner (1967) expone esta cuestion en una controvertida resefia de la edicion de Utopia que realizo la Universidad de Yale por el
450° aniversario (p. 154).

9  Tal como sefala el traductor de la version en espafiol de la introduccion al GG, L. Fernandez Torres, el término aleman Neuzeit
toma como punto de partida el Renacimiento hasta el presente y distingue el periodo previo a la Revolucion Francesa como
Friihe Neuzeit y el posterior como Neuere Geschichte. Para el periodo de la Restauracion se utiliza Vormérz.

0 Sobre la propuesta del concepto de Schwellenzeit, cfr. Palti (2018, p. 29).



112 Biasoni, N.; Ricci Cernadas, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 107-118

La mutacion de los conceptos fundamentales es estructurada por Koselleck en el lexicon a partir de
cuatro criterios: su democratizacion (Demokratisierung), su politizacion (Politisierung), su ideologizacion
(Ideologisierbarkeit) y su temporalizacion (Verzeitlichung).

Segun se advirtié en la introduccion, Marcuse se referia a la utopia como un concepto presto para
despojarse de cualquier residuo idealista ya que habia llegado, por fin, el momento de hacerla realidad.
Al momento de pronunciar estas palabras, el fildsofo de la Escuela de Francfort no tenia que explayarse
sobre su impacto en la coyuntura politica. La premura por volver reales a las utopias no fue una novedad
de la época. Tal como sefiala Koselleck (2012), la pretension de realizar la utopia puede rastrearse desde
las Revoluciones Francesa e Inglesa con resultados, a los ojos del aleman, sumamente negativos en
términos politicos y sociales. La transformacion en concepto politico de la utopia resulté motivo de gran
preocupacion para el autor, cuestion que podemos rastrear en sus obras tempranas como su famosa
Critica y Crisis. Un estudio sobre la patogénesis del mundo burgués (2007). La tesis central del texto refiere
a que “el encausamiento critico movido por la llustracion ha provocado la crisis en la misma medida en
que le permanecio oculto e ignorado el sentido politico de esta misma crisis” (Koselleck, 2007, p. 27). La
Critica llustrada tensiona al extremo la dialéctica entre moral y politica, en su intento por elevar una moral
verdadera que se posicione por encima de la politica, termina desconociendo las implicancias politicas
indirectas de dicha premisa; los criticos se vuelven hipdcritas o “hipocriticos” (Koselleck, 2007, p. 109).
El contenido utopico para Koselleck esta comprendido en las filosofias de la historia que proyectan un
Estado ideal en un tiempo también utépico, siempre presente e inalcanzable (Palti, 2001, p. 26).

Mas tarde, Koselleck, en su articulo publicado en 1987, “Sobre la historia conceptual de la utopia
temporal” sefala la temporalizacion de la utopia como su principal rasgo problematico:

El concepto “utopia” adquiere un caracter politico general que hace referencia a proyectos politicos
posibles considerando la capacidad de hacerlos realidad y no su caracter irrealizable. Es decir, “uto-
pia” se convierte en un concepto de posicionamiento politico con una pretension de caracter universal
de la que puede participar cualquiera que mire al futuro (Koselleck, 2012, pp. 178-179).

Es decir que el cambio radica en el movimiento hacia al cual se accede a la utopia, en lugar de darse una
metafora espacial se construye en una metafora temporal. La utopia queda asi integrada a la nocion de
futuro y a la concepcion moderna de la Historia.

Koselleck resume la temporalizacion de la utopia en una serie de criterios: en primer lugar, el planeta
ya era conocido en su redondez, para 1770 ya todo habia sido descubierto, “por eso las utopias del siglo
XVIII se trasladaron a las estrellas o reptaron bajo tierra” (2012, p. 177). La otredad que en la utopia clasica
residia en el no-lugar es reemplazada en la utopia moderna por el tiempo, el futuro es otro que el presente.
En este sentido, recupera como primer registro de utopia temporal la obra literaria de Louis-Sébastien
Mercier, El afio 2440. Un suefio como no hubo otro. En principio la obra manifiesta un contenido similar a
la de Moro, es decir, una critica a la sociedad en la que se inscribe, la Paris de 1770. La narracion también
comienza con una discusion acerca de los vicios de la sociedad parisina, seguido de una reconstruccion
ficcionada de una sociedad ideal, armodnica, antropoldgica y urbanisticamente ordenada. Hasta aqui la
utopia se formula en un doble sentido, como modelo y critica (Vorwurf). Lo que Koselleck distingue entre
la obra de Moro y la de Mercier es su estructura, ya que la segunda no se configura en el espacio, es decir,
en unaisla lejana, sino en el tiempo, 700 anos en el futuro. Este futuro no se apunta en una isla lejana por
descubrir, es en la misma sociedad parisina en que se desarrolla la utopia, lo que también le otorga un
condimento realista a dicha ficcion.

Asimismo, como segundo criterio sefala la desaparicion de la experiencia como tal, que en la metafora
espacial aun tenia vigencia puesto que la utopia se desarrollaba dentro de los margenes del planeta tierra.
Por el contrario, en la metaforatemporal la utopia se posiciona en la expectativa, ya que ninguna experiencia
podria alcanzar el futuro in situ. Esta tension entre experiencia y expectativa puede observarse en la teoria
de los tiempos historicos koselleckiana bajo las categorias de espacio de experiencia (Erfahrungsraum)y
horizonte de expectativas (Erwartungshorizont). La utopia moderna se encuentra saturada de expectativas,
predominando, en apariencia, la temporalidad sobre la espacialidad.” Un tercer criterio es que la utopia
temporal moderna al proponer que el presente es siempre distinto del futuro se inscribe inevitablemente
bajo la nocion del progreso ilustrado donde el futuro no solo es diferente sino también es siempre mejor
y perfectible. Por ultimo, Koselleck destaca la idea ilustrada de que la accion del hombre que interviene la
historia (entendida ella ya como concepto universal por la filosofia de la historia), acelera la mencionada
perfectibilidad enmarcada en el progreso.

Como sefala Holscher en su obra El descubrimiento del futuro, al comienzo del siglo XVIII el futuro,
desde la perspectiva burguesa, estaba basado en un gran optimismo respecto de la naturaleza del ser
humano. Este optimismo, exacerbado por las ideas de la libertad y la igualdad, presentaba a la condicion

" Sin embargo, Lucila Svampa (2022) sostiene que, a pesar de que la cuestion espacial es abordada de manera limitada por
Koselleck, no es posible afirmar que el tiempo tuviera mayor preeminencia que el espacio en su teoria de los tiempos historicos.



Biasoni, N.; Ricci Cernadas, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 107-118 13

humana como evolutivamente perfectible. Ello se ve reflejado en las propuestas de autores como
Rousseau, Hume, Lessing y Kant, quienes adscribian a la posibilidad de establecer, mediante la razon,
juicios morales universales que guiaran el comportamiento del individuo y por lo tanto ordenaran la vida
en comunidad. En este sentido, la escatologia cristiana representada en el Juicio Final fue reemplazada
por la salvacion secularizada encarnada en la utopia moderna (Koselleck, 2007). ; Qué significa esto? Pues
que Dios ya no es quien dispone la accion y el tiempo, sino el hombre quien provoca un progreso medido
por el tiempo uniforme y lineal de la naturaleza (Koselleck, 2003). Ante la aparente racionalidad de las
propuestas utdpicas, sumado a su funcion critica en tiempos de crisis, y la alta estima a los preceptos
morales de la filosofia de la historia, las utopias tuvieron un gran esplendor durante este periodo historico,
caracterizado por la secularizacion y la aceleracion de los tiempos historicos. La tension entre ficcion y
realidad propuesta como un juego en la utopia de Moro adquiere un matiz mucho mas serio cuando el
concepto se politiza. Asi se prescinde del elemento ficcional y ludico trasladando el debate a la posibilidad
0 no de hacerlas realidad.

Teniendo en cuenta este desarrollo histérico de la utopia como concepto declinante en una multiplicidad
de sentidos es que podemos proceder a estudiar a un autor que, como veremos en el apartado siguiente,
ha sido caracterizado por numerosos estudios en una variedad de sentidos, bien como utdpico, bien como
realista politico, bien como conservador. Ese autor es Baruch Spinoza y veremos, considerando lo vertido
hasta aqui, como asi también la propia obra del filésofo, si dichas concepciones sobre el neerlandés son
legitimas en sus propios términos.

4. ;La utopia spinozista?

Como Holscher bien identifica, es necesario distinguir a la utopia como un género literarioy como un con-
cepto politico. Si en el primer sentido la utopia ya puede encontrarse, como se menciono en el apartado
anterior, en Inglaterra y Francia hacia el siglo XVI, ese neologismo inventado por Moro va a permanecer, al
menos en su sentido politico, como un término acotado geograficamente a Inglaterra hasta el siglo XVIII
(cfr. Holscher, 1996, p. 18-19). Esto quiere decir que la utopia como concepto con connotaciones fuerte-
mente politicas no emigrara fuera de aquellos territorios de habla anglosajona hacia el continente euro-
peo. Asi, el neologismo quedd preso de la coyuntura en que fue forjado y guardara las clasicas referencias
eufemisticas a la denuncia de la situacion politica y social con vetas normativas: “Desde el principio, [el
concepto de utopia] implicé connotaciones satiricas que determinaron su uso como una descripcion de
un lugar imaginario ubicado mas alla del mundo conocido” (Holscher, 1996, p. 18). Si no era posible que
algo sea hallado en el suelo conocido y confiado, entonces ese objeto no debia ser mas que una mera
fabula o fantasia.

Ese elemento desconocido podia referirse a cualquier cosa pero, como Holscher demuestra, en la
Inglaterra del siglo XVII, la utopia se vincula de una forma muy especifica a las propuestas o proyectos
de reforma constitucional, los cuales se multiplicaran de manera rauda desde incluso afnos antes de la
revolucion inglesa que tendra lugar en 1642. Efectivamente, durante y con posterioridad al conflicto que
enfrentd al rey Carlos | con el Parlamento, la utopia pas6 a contemplarse como una “descripcion polémica
de cualquier forma constitucional que los partidos beligerantes de la revolucion inglesa consideraban
como inaceptable para ese pais” (Holscher, 1996, p. 8). Asi, fueron tildados de utdpicas las propuestas
contenidas en la Océana de James Harrington como asi también en el Del ciudadano y en el Leviatan de
Thomas Hobbes. En particular, fue ese intento de Harrington por elaborar una constitucion ideal que fue
referida por Samuel Gott como algo que no existe ni tampoco existira en ningiun momento del futuro (cfr.
Holscher, 1996, p. 19). En efecto,

[e]sto es un indicio del juicio categdrico que iba a estar cada vez mas ligado al concepto de utopia en
el lenguaje politico de los siglos siguientes: la opinidon de que no solo se trataba de una idea que no se
habia realizado en ninguna parte anteriormente y sin precedentes en el mundo conocido, sino tam-
bién de que era principalmente y para siempre irrealizable. Sin embargo, a pesar del uso polémico del
término en el lenguaje politico de la época revolucionaria inglesa, aun no se le habia atribuido la carga
ideoldgica caracteristica del siglo XIX. Como concepto de sentimiento, carecia del contexto argumen-
tativo que interpretaba la “utopia” como la expresion de una determinada vision politica del mundo.
Esta nueva dimension de significado fue adoptada gradualmente durante la llustracion continental del
siglo XVIIl'y se consolidod por primera vez, semanticamente hablando, durante la Revolucion Francesa
en los conceptos de “utopista” y “utopismo” (Holscher, 1996, p. 19).

Pero si tales son las restricciones temporales y geograficas sefialadas por Hdlscher, ;entonces como
justificar la aparicion del término utopia en el Tratado politico de Spinoza, una obra escrita a fines del siglo
XVl enlos Paises Bajos? Pararesponder estainterrogante, es necesario reparar en el primer capitulo de este
tratado. Alli, Spinoza distingue dos métodos encarnados en figuras determinadas que permiten estudiar
los afectos humanos, algo crucial para poder comprender el devenir de los asuntos de la comunidad,
ya que “[l]a politica spinozianamente entendida involucra una dimensioén afectiva imposible de soslayar”



14 Biasoni, N.; Ricci Cernadas, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 107-118

(Ricci Cernadas, 2022, p. 157). Repongamos, aunque caigamos en una extension desproporcionada, la
cita que convoca nuestro interés:

§ 1. Los filésofos conciben los afectos, cuyos conflictos soportamos, como vicios en los que caen los
hombres por su culpa. Por eso suelen reirse o quejarse de ellos, criticarlos o (quienes quieren apare-
cer mas santos) detestarlos. Y asi, creen hacer una obra divina y alcanzar la cumbre de la sabiduria,
cuando han aprendido a alabar, de diversas formas, una naturaleza humana que no existe en parte
algunay a vituperar con sus dichos la que realmente existe. En efecto, conciben a los hombres no
como son, sino como ellos quisieren que fueran. De ahi que, las mas de las veces, hayan escrito una
satira, en vez de una ética y que no hayan ideado jamas una politica que pueda llevarse a la practica,
sino otra, que o deberia ser considerada como una quimera [chimaera] o solo podria ser instaurada
en el pais de Utopia [Utopia]* o en el siglo dorado de los poetas, es decir, allidonde no hacia falta al-
guna. En consecuencia, como se cree que, entre todas las ciencias que se destinan al uso, la teoria
politica es la mas alejada de su practica, se considera que nadie es menos idoneo para gobernar el
Estado que los tedricos o filésofos (Spinoza, 2010, pp. 83-85).

Luego de explicar la concepcidon que los filésofos tienen de las personas, Spinoza se centrara en los
politicos, quienes entienden a los individuos a partir de su praxis aunque, no obstante, buscan influenciar
en su comportamiento a través de trampas y enganos, esto es, provocandoles miedo.

En primer lugar, es necesario reparar en el hecho de que Spinoza reponga el neologismo creado por
Moro en su critica a los filésofos. En efecto, “Utopia” es un término que aparece en el texto original latino
escrito por Spinoza vy, si prestamos atencion a tan nimios detalles no es pecar en un incurrimiento de
exceso de informacion superflua, sino para sefalar que dicho concepto no era desconocido para Spinoza.
Segun el relevamiento de los bienes que el filésofo poseia al momento de fallecer, es posible advertir
la presencia de la Utopia de Moro en formato de papel cuartilla entre la biblioteca personal de Spinoza
(Dominguez, 1995, p. 210; Vulliaud, 2012, p. 146). Esto nos permite asegurar no sélo que Spinoza tenia un
acceso directo a la obra mas reputada del tedlogo catdlico e inglés, sino que también la difusion de Utopia
era igual o mas extensa en las Republicas Unidas de los Paises Bajos como en Francia y Alemania, e
incluso que en la patria de Spinoza esa misma obra tuvo un impacto ya a mediados del siglo XVII, es decir,
temporalmente anterior a los ultimos dos paises mencionados. Aun mas, podemos aventurarnos a afirmar
que, al haber escrito “Utopia”, con la primera letra mayuscula, Spinoza no esta refiriéndose a la utopia
como concepto, sino al nombre propio del libro de Moro.”™

De cualquier manera, si proseguimos con la extensa cita de Spinoza, podemos hallar que, por un lado,
se menciona que los fildsofos conciben a los afectos como vicios, suponiendo una imagen idealizada del
hombre, esto es, imaginandolos tal como ellos quisieran que fueran. Por otro lado, refiere a los politicos
que, en las antipodas de los filésofos, creen -segun Spinoza, de forma acertada- que los afectos son
inherentes a los hombres, pero -de forma desacertada- se dedican a intentar guiarlos tendiéndoles
trampas a través del miedo.

Reparemos, entonces, en la mencion que hace Spinoza a las “quimeras” cuando critica la vision que
los fildsofos tienen de los seres humanos. Como se vio en la entrada de Hdlscher sobre la utopia, esta
metafora no es anodina ya que ha sido usual la caracterizacion de la utopia como un concepto quimérico,
especialmente en Inglaterra, Francia y Alemania de los siglos XVIIl y XIX (traducida en dichos paises como
chimerical, chimére o como Chimére, Schimére o Hirngespinst, respectivamente). La quimera implicaria
a la utopia gracias a la alusién de ese animal mitolégico, mezcla de serpiente, ledn y cabra, esto es, como
un ser precisamente equiparable a la utopia: inexistente. No es casual que Spinoza se refiera a tal figura,
cuyos origenes se remontan a la Antigua Grecia, en el “Tratado de la reforma del entendimiento” y en
diversos pasajes de los “Pensamientos metafisicos™* siempre de la misma manera, esto es, como un
concepto que, como el circulo cuadrado, implica una contradiccion que es insita a si mismo, lo cual, como
quimera, lo convierte en un ser ficticio y, como concepto, en un ente de razén. En suma, todo ello no hace
mas que recalcar el caracter ficticio de la quimera que, como la utopia, es también un ente de razon,
inexistente, y que dista mucho de ser un ente real.

Spinoza pareciera entonces tener mayor estima a los politicos, especialmente cuando se los compara
con los filésofos, en funcion de su pragmaticidad sobre su concepcion de la antropologia humana en
sentido realista. Esta leve ventaja de los politicos sobre los fildsofos sobre su concepcion del ser

2 Es interesante notar que, a diferencia de Atilano Dominguez, quien repone el término “Utopia” de manera literal del latin, Alfonso
Di Severino opta por escribir el concepto siempre en minudscula (Spinoza, 2014c, p. 29) y Enrique Tierno Galvan traduce el
neologismo latino de una manera un tanto barroca, aludiendo “a un lugar y a una época en las que no hubiera necesidad de ellas
[de Ias teorlas polltlcas de los fllosofos]" (Splnoza 1996, p. 141). La traducuon mas reciente en espafiol, de 2023 y realizada por

D D

s En efecto la utopla como concepto politico fue utlllzada como sustantlvo posteriormente al siglo XVII, época en la que Spinoza
escrlblo la totalldad de sus obras (Martinez, 2019 p. 260). No obstante AIexandre Matheron (2011) afirma que, al referirse a los

“ El termlno quimera aparece en el paragrafo 54 deI “Tratado dela reforma deI entendlmlento (2014b, p. 122) y en los capitulos 1y



Biasoni, N.; Ricci Cernadas, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 107-118 115

humano es lo que provoca que los comentarios que reivindican a Spinoza como un pensador utopico
sean practicamente inexistentes, salvo contadas excepciones (da Silva, 2009; de Abreu, 1993; Salas,
1998, 1999). En este tenor, por ejemplo, el fildsofo sostiene en el Tratado politico que “los hombres son
enemigos por naturaleza” (Spinoza, 2010, p. 98) al encontrarse sometidos por las pasiones. Asi, cualquier
persona, en tanto que animal pasional que es (ademas de racional), se convierte en “el maximo enemigo
(...) al que le tengo mas que temer y del que debo guardarme mas” (Spinoza, 2010, p. 98). Pasionales, asi
son las personas: experimentan afectos tales como la avaricia, la vanagloria, la envidia, la ambicion, esto
es, elementos constitutivos de la naturaleza humana que es necesario reconocer para hacerse de una
consideracion fidedigna del hombre:

Ninguno, en efecto, es tan vigilante que no se adormile alguna vez; ni ha tenido nadie un animo tan
fuerte e integro que no se doblegara ni se dejara vencer en alguna ocasion y, sobre todo, cuando mas
necesaria era su fortaleza de espiritu. Aparte que es una necedad exigir a otro lo que nadie (Spinoza,
2010, p. 132).

En un sentido similar, también es dable a destacar una preocupacion de Spinoza por mantener la
estabilidad de los regimenes politicos antes que propugnar su cambio, aun se trate de la modificacion
de regimenes monarquicos. Al final del capitulo XVIII del Tratado teolégico-politico, por ejemplo, Spinoza
compara al Estado de los antiguos romanos con el de los ingleses coetaneos. Dice alli que, mientras que
en el primer caso el pueblo mantenia el derecho a elegir a sus gobernantes, incluso en el caso de unrey que
podria devenir en un tirano, lo cual, sin embargo, no evitoé que distintos reyes elegidos por el mismo pueblo
romano sean, en su mayoria, depuestos, para que un tirano que enfoco sus objetivos en guerras internas
y externas. De acuerdo a la experiencia romana narrada por Spinoza, un monarca volvié a instaurarse
nuevamente en el gobierno, sin éxito en cambiar la forma de la organizacion politica. Lo mismo sucedio,
dice el holandés, con los ingleses quienes, luego de la ejecucion de Carlos | y la asuncién del gobierno por
parte de Oliver Cromwell, el cargo maximo del poder fue asumido por un monarca nuevamente: Carlos Il.
Esto es una comprobacion irrevocable de que se habian cambiado todas las “cosas para peor” (Spinoza,
2012, p. 393) y de que “estaban repuestas en su primitivo estado” (Spinoza, 2012, p. 393). De ahi, entonces,
la siguiente conclusiony consejo de Spinoza: el de que “la forma de cada Estado debe ser necesariamente
mantenida y que no puede ser cambiada sin peligro de su ruina total” (Spinoza, 2012, p. 395). El peligro
que para el fildosofo acecha siempre al poder puesto en cuestion a través de un acto de rebeldia es el de
provocar una suspension y ruptura del orden civil, de manera tal que la sociedad misma se desintegrey el
estado de naturaleza se introduzca.

Para abundar mas en esta visidon negativa que Spinoza tiene de la utopia, podemos también destacar
el correcto analisis realizado por Elsa Altagracia Saint-Amand Vallejo, quien destaca que, para el holandés,
el concepto de utopia presenta una serie de errores tales como suponer modelos alternativos disociados
de la realidad que hacen que la imaginacion no produzca resultados virtuosos que tiendan a las pasiones
activas, lo cual vuelve pasivas a las personas (2012, p. 494), postular un impulso imitativo de los ficticios
habitantes utépicos a copiar la tecnologia de pueblos coetaneos, lo cual anula su propia potencialidad
creadora (2012, p. 497), y manifestarse como una causa final, esto es, un acontecimiento que es explicado
por sus efectos antes que por sus causas (2012, p. 510). Asi, para Saint-Amand Vallejo la utopia inhiere un
“ejercicio de la imaginacion corrompida” (2012, p. 499) y “una funcion politica cuestionable” (2012, p. 501)
basada en una

postulacion de las creaciones utdpicas [que] representan en Spinoza un ejercicio mas de la mania
teleoldégica en que el hombre se pone en peligro, justificando su ignorancia y rechazando el conoci-
miento y el descubrimiento de las leyes naturales en que se ha constituido él mismo (Saint-Amand
Vallejo, 2012, p. 501. Cfr. Saint-Amand Vallejo, 2019).

Seria, sinembargo, una conclusiontan erradacomo precipitadadenominara Spinoza como conservador
en funcion de lo vertido en el presente apartado. Aunque no del todo frecuente en las recientes décadas,
las lecturas que entienden a Spinoza como un fildsofo conservador han existido en distintas ocasiones
a lo largo del siglo pasado, bien destacando la desconfianza del holandés hacia la multitud (Feuer, 1958;
Strauss, 1965), bien haciendo notar que seria un anacronismo concebir que Spinoza se encontraria en
las antipodas del reaccionarismo, es decir, como si se tratara de un revolucionario, ya que dicho término
era ajeno por completo al siglo XVII (Rosenthal, 2013). Igual de erréneo, por incurrir en anacronismos
evidentes, seria tildar al pensamiento de Spinoza como uno realista politico por esta valoracion positiva
de los politicos sobre los fildsofos. No pocos comentaristas tildan al pensamiento de Spinoza de esta
manera, aunque enfatizando este realismo de distintas formas (cfr. Altini, 2005, pp. 119-145, Caporali, 2016,
Miranda, 1977, Vega Méndez, 2009).

De hecho, pararetomar ladistincion entre los fildsofos y los politicos que Spinoza enunciaba en el primer
capitulo del Tratado politico, podriamos decir que la propuesta del nacido en Amsterdam se encuentra
entre ambos polos. De ahi que Spinoza arroje una imagen que podria contemplarse, prima facie, un tanto
contradictoria. Uno podria incluso llegar a pensar en cierto rasgo paradojalmente conservador, para



116 Biasoni, N.; Ricci Cernadas, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 107-118

retomar el término concebido por Francois Zourabichvili (2002), aunque en un sentido distinto a como €l
lo utiliza en su obra,’® como asi también en unir dos términos en apariencia contradictorios, tales como una
“utopia realista” (Saint-Amand Vallejo, 2012, p. 522) o una “utopia materialista” (Saint-Amand Vallejo, 2019).

Considerando los argumentos vertidos anteriormente, podemos sostener que, tanto al momento de
estudiar los acontecimientos que se producen entre objetos inertes como asitambién aquellos fendmenos
humanos, Spinoza busca encuadrar esta pesquisa dentro de un registro en donde nada escape a las
leyes causales y eficientes de la naturaleza, las cuales son susceptibles de ser conocidas como “si se
tratara[n] de lineas, planos o cuerpos” (Spinoza, 2000, p. 126). Si todo puede ser entendido como un
acontecimiento natural, con una causa asignada, es menester aclarar que esta necesariedad no implica
abandonar un proyecto donde los hombres no sigan siendo considerados de una manera estatica a como
se desenvuelven en la actualidad en que escribe, esto es, presos de la imaginacion y de la supersticion.
Esto quiere decir que Spinoza va a llevar a cabo una empresa tedrica para abrir, y de ahi el titulo de su libro
mas importante en materia filosofica, un horizonte ético mediante el cual las personas puedan llegar a ser
auténomas. De esta manera, si hay algo de utépico en el pensamiento de Spinoza, no se trata de un rasgo
idealista por el cual se busque que todas las personas adquieran una racionalidad completa desapegada
de las pasiones, tal como lo entiende Carlos E. Miranda (1977), sino de teorizar como los modos, esto
es, “aquello que es en otro, por medio del cual también es concebido” (Spinoza, 2000, p. 39), puedan
acercarse a tener propiedades similares a la de la sustancia, esto es, de que los modos puedan llegar a
devenir autonomos a sabiendas de que nunca podran serlo de forma acabada (Macherey, 2013, pp. 43-
45). Esos modos son los elementos que constituyen la realidad son los modos de la sustancia, modos que
son, ellos mismos, determinaciones de los atributos que expresan la realidad absoluta de esta sustancia
que es Dios. Asi pues, si los modos pueden emprender esta labor para adquirir ciertas categorias de la
sustancia, se evidencia aqui lo novedoso y rupturista de la forma en que Spinoza entiende a los modos
finitos y, en especial, a aquellos modos finitos que tienen conciencia de su apetito, esto es, a los seres
humanos, como capaces de involucrarse en una tarea que, aunque carente de fin, no por ello es menos
valiosa e imprescindible: devenir autdbnomos, racionales o activos (Sévérac, 2021), es decir, no maneras
o cualidades de la sustancia, no tampoco de una forma absoluta, sino como cosas reales propiamente
dichas, en tanto que los modos son efectos de la sustancia, inmanentes a ella.

5. Comentarios finales

Repasemos, aunque sea brevemente, lo que hemos realizado en cada apartado de este articulo.

En primer lugar, hemos analizado la Utopia de Tomas Moro, para advertir alliuna critica a las instituciones
inglesas y una descripcion de una sociedad ideal en la isla de Utopia, un territorio carente de conflictos y
con unadistribucidon comunitaria de recursos y autorregulacion. Moro presenta un sistema sin intervencion
externa, donde el poder se ejerce mediante la virtud y la educacion. Asi, el apartado ha buscado enfatizar,
ademas, los recaudos metodologicos que es necesario considerar a la hora de calificar la obra de Moro
con cualquier tipo de calificativo que implique un ejercicio anacronico, tal como sucede cuando se lo tilda
como una produccion de indole anarquica o socialista.

Pero también se ha intentado, en un segundo apartado, describir como la utopia se ha disociado de la
obra homoénima de Moro para convertirse en un concepto politico dinamico y variable histéricamente. En
este aspecto es que resulta fructifera la labor de Koselleck, quien diferencia entre palabra y concepto y
resalta el caracter historico y politico de este ultimo. Asi, desde su origen literario en el siglo XVI, la utopia
fue inicialmente un género critico y metafdrico. A partir de la Revolucion Francesa, se transformoé en un
término politico, adquiriendo un caracter abstracto y polémico.

Finalmente, hemos recurrido a la obra de Spinoza para contrastar esta evolucion del concepto de
utopia de acuerdo a los estudios de Koselleck y Holscher y advertir si alli, en la obra del fildsofo holandés
del siglo XVII, quien menciona explicitamente a la obra de Moro en su Tratado politico, puede hallarse una
caracterizacion de la utopia en los mismos términos que los descriptos por los historiadores conceptuales.
En efecto, se ha advertido que, a pesar de los comentarios contemporaneos por parte de una variedad de
especialistas, es erroneo interpretar que el fildsofo neerlandés sea utdpico, como asi también un realista
politico o conservador. De hecho, para Spinoza la utopia es una forma idealizada de contemplar a los
seres humanos ya que les asigna una antropologia desligada de su comportamiento real, lo cual hace que
los filésofos, esto es, aquellos que precisamente son identificados como utdpicos por el propio Spinoza,
conciban a las personas de manera unicamente racional y desprovistas de cualquier tipo de pasion o
afecto.

> El conservadurismo paradojal es el término acufiado por Zourabichvili para sintetizar una triada de elementos que se articulan
problematicamente en la Etica (Zourabichvili, 2002, p. 3), segun el especialista francés: progreso, conservacion y trabajo:
“progresar es aprender mas profundamente a conservarse; y el trabajo de conservacion esta constantemente en contradiccion

-~ » R

: 60 (2 2002 0.3



Biasoni, N.; Ricci Cernadas, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 107-118 17

En suma, en este ejercicio se ha podido advertir la necesidad de tener en cuenta las cautelas
metodoldgicas proporcionadas por historiografias tales como la Historia Intelectual y la Conceptual. Sin
ellas, puede denominarse sin mayor dificultad como utépica o como realista politica ala obra de Spinoza, lo
cual significaria incurrir en un grave error, ya que, como vimos, este mismo autor cuestionaba criticamente
los contenidos asociados a dicho concepto. Sin embargo, esto no impide que, como afirma Torres (2025,
p. 233), Spinoza no deje de perseguir un objetivo emancipador a partir de la existencia real de los seres
humanos.

6. Referencias bibliograficas

Agamben, G. et al. (2020): Sopa de Wuhan, Buenos Aires, Editorial ASPO.

Altini, C. (2005): La fabrica de la soberania. Maquiavelo, Hobbes, Spinoza y otros modernos, Buenos Aires, El
cuenco de plata.

Bataille, G. (1978): “Prefacio a la segunda edicion francesa” en Lo imposible, Madrid, Editorial Villalar, pp. 9-11.

Berardi, F. (2022): El tercer inconsciente. La psicoesfera en la época vital, Buenos Aires, Caja Negra.

Caporali, R. (2016): “ll realismo e I'utopia (su More e Spinoza)”, Governare la paura. Journal of Interdisciplinary
Studies, 9,1, pp. 161-183.

Corral Talciani, H. (ed.) (2017): La Utopia de Tomas Moro: estudios juridicos, filoséficos y literarios a 500 anos
de su publicacion, Santiago de Chile, CIP-Universidad de los Andes. Facultad de derecho.

da Silva, D. S. (2009): “Espinosa: um pensamento da atualidade e da critica & utopia politica”, Cadernos
Espinosanos, 21, pp. 159-174.

de Abreu, L. M. (1993): Spinoza: A utopia da raz3o, Lisboa, Nova Vega.

Dominguez, A. (1992): “Spinozay el surgimiento de la democracia”, Fragmentos de filosofia, 2, 87-106.

Dominguez, A. (comp.) (1995): “Inventario y biblioteca (1677)" en Biografias de Spinoza, Madrid, Alianza, pp.
200-220.

Evans, B. (curator) (2020): The Quarantine Files: Thinkers in Self-isolation, Los Angeles, The Los Angeles
Review of Books.

Fernandez, G. (2005): Utopia. Una contribucion al estudio del concepto, Mar del Plata, Suarez

Feuer, L. (1958): Spinoza and the Rise of Liberalism, Boston, Beacon.

Galimidi, J. L. (2014): “Introduccion” en T. Moro, Utopia, Buenos Aires: Colihue, pp. VI - XLIV.

Holscher, L. (1996): “Utopie”, Utopian Studies, 7, 2, pp. 1-65.

Holscher, L. (2014): El descubrimiento del futuro, Madrid, Siglo XXI.

Koselleck, R. (2003): Aceleracion. Prognosis y secularizacion, Valencia, Pre-textos.

Koselleck, R. (2007): Critica y crisis. Un estudio sobre la patogénesis del mundo burgués, Madrid, Trotta.

Koselleck, R. (2009): “Un texto fundacional de Reinhart Koselleck. Introduccién al Diccionario histérico de
conceptos politico-sociales basicos en lengua alemana”, Revista Anthropos. Huellas del conocimiento,
222, pp. 92-105.

Koselleck, R. (2012): “Sobre la historia conceptual de la utopia temporal” en Historias de conceptos. Estudios
sobre semantica y pragmatica del lenguaje politico y social, Madrid, Trotta, pp. 171-187.

Koselleck, R. (2021): “Respuestas a los comentarios sobre el Geschichtliche Grundbegriffe”, en El concepto
de Estado y otros ensayos, Buenos Aires, Fondo de Cultura Econémica, pp. 79-93.

Levitas, R. (2010): The Concept of utopia, Bern, Peter Lang AG.

Macherey, P. (2013): Introduction & I'Ethique de Spinoza : La premiére partie - La nature des choses, Paris,
Presses Universitaires de France.

Marcuse, H. (1975): “Exijamos lo imposible” en La sociedad carnivora, Buenos Aires, Eco Contemporaneo, pp.
99-123.

Martinez, C. (2019): Mundos perfectos y extrafios en los confines del Orbis Terrarum, Buenos Aires, Mifio y
Davila.

Matheron, A. (2011): “Spinoza et la décomposition de la politique thomiste : machiavélisme et utopie” en
Etudes sur Spinoza et les philosophies de I'age classique, Paris, ENS Editions, pp. 81-111.

Matheron, A. (2011): Individu et communauté chez Spinoza, Paris, Les éditions de minuit.

Mbembe, A. (2020): Le droit universel a la respiration. Analyse Opinion Critique. https:/aoc.media/
opinion/2020/04/05/le-droit-universel-a-la-respiration/

Miranda, C. E. (1977): “Utopia y realismo politico en Spinoza”, Revista De Filosofia, 15, 2, pp. 73-86.

Moro, T. (2014): Utopia, Buenos Aires, Colihue.

Negri, A. (1993): La anomalia salvaje. Un estudio sobre poder y potencia en Baruch Spinoza, Barcelona,
Anthropos.

Nelisuss, A. (1992): “Dificultades de una sociologia del pensamiento utépico” en Sociologia de la utopia.
Barcelona: Hacer

Palti, E. (2018): Una arqueologia de lo politico. Regimenes de poder desde el siglo XVI, Buenos Aires, Fondo
de Cultura Econdémica



118 Biasoni, N.; Ricci Cernadas, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 107-118

Palti, E. (2001): “Introduccion” en Los estratos del tiempo: estudios sobre la historia, Barcelona, Paidos, pp.
9-32

Poch, A. (2011): “Estudio preliminar” en T. Moro, Utopia, Madrid, Tecnos, pp. IX -LXXXV.

Pro, J (ed.) (2018): Utopias in Latin America. Past and present, Portland, Sussex Academic Press

Ricci Cernadas, G. (2022): “Capitulo 7. Politica”, en M. J. Solé (dir.), Introduccion a Spinoza, Buenos Aires,
RAGIF Ediciones, pp. 157-172.

Saint-Amand Vallejo, E. (2012): Realidad y utopia en el pensamiento politico de Baruch Spinoza, Tesis de
Doctorado, Universidad Complutense de Madrid.

Saint-Amand Vallejo, E. (2019): La utopia materialista de Spinoza, Santo Domingo, Editorial Universitaria UASD.

Salas, M. (1998): “De la ciudad celeste a la terrenal (I parte) -Etica y utopia en Spinoza-", Revista de filosofia
de la Universidad de Costa Rica, XXXVI, 88-89, pp. 297-304.

Salas, M. (1999): “De la ciudad celeste a la terrenal. Etica y utopia en Spinoza. |l parte”, Revista de filosofia de
la Universidad de Costa Rica, XXXVII, 91, pp. 53-60.

Sévérac, P. (2021): Le devenir actif chez Spinoza, Paris, Honoré Champion.

Skinner, Q. (2002): Visions of Politics. Volume 1: Regarding the Method, Cambridge, Cambridge University
Press.

Skinner, Q. (2014): Los fundamentos del pensamiento politico. I. El renacimiento, México D.F., Fondo de Cultura
Econdmica.

Solé, M. J. (2011): Spinoza en Alemania (1670-1789). Historia de la santificacion de un filosofo maldito, Cérdoba
(Argentina), Editorial Brujas.

Spinoza, B. (1996). “Tratado politico” en Tratado teoldgico-politico (Seleccion). Tratado politico, Madrid,
Tecnos, pp. 135-262.

Spinoza, B. (2014a): “Pensamientos metafisicos” en Tratado de la reforma del entendimiento. Principios de
filosofia de Descartes. Pensamientos metafisicos, Madrid, Alianza, pp. 283-352.

Spinoza, B. (2014b): “Tratado de la reforma del entendimiento” en Tratado de la reforma del entendimiento.
Principios de filosofia de Descartes. Pensamientos metafisicos, Madrid, Alianza, pp. 93-155.

Spinoza, B. (2014c): Tratado politico, Buenos Aires, Quadrata.

Spinoza, B. (2023): Tratado politico, Madrid, Trotta.

Steinberg, J. D. (2008): “Spinoza on being sui iuris and the republican conception of liberty”, History of
European Ideas, 34, pp. 239-249.

Strauss, L. (1965): Spinoza’s Critique of Religion, Chicago, The University of Chicago Press.

Svampa, L. (2022): “Towards conflicting chronologies: a topographic insight following Reinhart Koselleck’s
work”, Histdria da Historiografia, 15, 39, pp. 203-228. https://doi.org/10.15848/hh.v15i39.1886.

Tomas Camara, D. (2020): “Introduccion” en D. Tomas Camara (comp.), Covidosofia. Reflexiones filosdficas
para el mundo pospandemia, Barcelona, Paidds, pp. 17-29.

Torres, S. (2025): Spinoza y la utopia: una hipdtesis de lectura en L. C. Guimaraes Oliva et al. (orgs.), Spinoza.
Natureza, trabalho e liberdade (pp. 225-234), Rio de Janeiro, Editora PUC-Rio.

Tower Sargent, L. (1994): “The Three Faces of Utopianism Revisited”, Utopian Studies, 5, 1, pp. 1-37

Vega Méndez, F. (2009): “Spinoza: Los fundamentos filosoficos del realismo politico”, Revista Enfoques.
Ciencia Politica y Administracién Publica, VI, 10, pp. 91-105.

Vulliaud, P. (2012): Spinoza d’aprés les livres de sa bibliothéque, Paris, Editions des Malassis.

Zizek, S. (2020): Pandemia. La covid-19 estremece al mundo, Barcelona, Anagrama.

Zourabichvili, F. (2002): Le conservatisme paradoxal de Spinoza. Enfance et royauté, Paris, Presses
Universitaires de France.



