EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Revista de Filosofia ARTICULOS
ISSN: 0034-8244 « e-ISSN: 1988-284X

Matematicas y dialéctica en la Republica de Platon

Luis Fernando Echeverri Delgado
Universidad de Antioquia, Colombia =

Edwin de Jesus Zarrazola Rivera
Universidad de Antioquia, Colombia =

Victor Hugo Chica Pérez
Universidad de Antioquia, Colombia =

https://dx.doi.org/10.5209/resf.97615 Recibido: 21/08/2024 « Aceptado: 12/12/2024

Resumen: En este articulo examinamos los métodos matematico y dialéctico como estan presentados por
Platén en la Republica, en particular en los libros VI y VIl de esta obra. Mostraremos que ambas disciplinas
comportan cada una dos movimientos, que llamaremos ascendentes y descendentes en cada caso. Se
tratara de mostrar que los dos movimientos del método matematico, motivaron en Platon los dos movimientos
del método dialéctico. Veremos asi mismo que uno de los dos movimientos del método matematico fue
estudiado de manera novedosa por Platén y que ha sido un método poco valorado y estudiado desde la
antigiedad hasta nuestros dias.

Palabras claves: método axiomatico-deductivo; dialéctica, analisis y sintesis.

ENMathematics and Dialectic in Plato’s Republic

Abstract: In this paper we study the mathematical and dialectic methods as presented by Plato in the
Republic, particularly in books VI and VII. We are going to proof that both disciplines (mathematics and
dialectic) contain two movements each one. We call those movements ascendant and descendant for
each discipline. We will try to show that the movements of the mathematical method encouraged Plato to
formulate the movements of dialectic method. Moreover, we are going to show that one of the mathematical
methods proposed by Plato was not only a novel method but it has been poorly studied from the ancient to
modern times.

Keywords: axiomatic-deductive method; dialectic, analysis and synthesis.

Sumario: 1. Introduccion; 2. La nocidon de demostracion; 3. La otra direccion del método matematico; 4. El método del
dialéctico; 5. Referencias bibliograficas..

Como citar: Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. (2026): “Matematicas y dialéctica en la
Republica de Platdn”, Revista de Filosofia, 51 (1), 1-12.

Rev. filos. (Madr,), 51 (1), 2026, pp. 1-12 1


mailto:lfernando.echeverri%40udea.edu.co?subject=
https://orcid.org/0000-0002-5185-6074
mailto:edwin.zarrazola@udea.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-0781-7924
mailto:victor.chica@udea.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-5735-0875
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

2 Echeverri Delgado, L.F,; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

1. Introduccion

Uno de los métodos con que trabajan los matematicos es la demostracion anodei&ig (apodeixis). Una tra-
dicion historiografica que viene del siglo XIX considera a los antiguos griegos, y en particular a Tales de
Mileto (624-548 A.C.), el padre de la demostracion. Aunque esta postura ha sido cuestionada reciente-
mente', para nuestro objetivo, es justo esta nocidn griega la que estara en el horizonte de nuestra reflexion.
Dicha nocidn griega inicial fue perfilandose progresivamente, pasando de la clara exhibicién de propie-
dades de una figura geométrica (Tales), al estilo aritmético (Pitagorico) de ver los nimeros enteros como
figuras (triangulares, cuadrados, pentagonales, etc.) con las cuales mostrar claras relaciones satisfechas
por estos numeros, hasta llegar en el siglo lll A.C. al tratado matematico de Euclides, Elementos ctioysia
(stoicheia), donde la nocidon griega de demostracion matematica queda plenamente configurada. Platon
ha mostrado en muchos pasajes de sus didlogos que tenia muy clara y en muy alta estima esta nocion,
aunque también ha expresado que ésta era solo una de dos direcciones posibles del quehacer propio del
matematico (gedmetra para Platon).

La Republica es uno de los pocos dialogos platonicos (quizas el unico) donde Platén plantea una ela-
borada relacién entre los métodos del gedmetra (matematico para nosotros) y los métodos del amante
del saber (el fildsofo) al cual Platén le prescribe el necesario estudio de las matematicas si pretende que
le sea revelado el poder dialéctico dwaiéyecbar duvapg (dialegesthai dynamis) poder que tiene la capacidad
de empujar «poco a poco al ojo del alma, cuando esta sumergido realmente en el fango de la ignorancia,
y lo eleva a las alturas, utilizando como asistentes y auxiliares para esta conversion a las artes que hemos
descrito. [La geometria y afines]» (Rep. 533d).

En este articulo mostraremos que, para Platon en la Republica, tanto el método dialéctico como el
método matematico comportan cada uno dos movimientos. En el caso del primero un movimiento as-
cendente y otro descendente y en el caso del segundo dos movimientos que han sido llamados analisis
y sintesis. Trataremos de probar que los dos movimientos del método matematico inspiraron a Platén la
introduccion de los dos movimientos del método dialéctico. Para lograr esto mostraremos en primer lugar
cual era la nocion de demostracion que tenia Platon, la cual constituye uno de los dos movimientos que
considera el fildsofo como parte del método matematico. Por otro lado, aclararemos en qué consiste el
otro movimiento propio del método matematico, sus origenes, y lo poco estudiada y valorada que ha sido
esta componente del pensamiento matematico.

Finalmente examinaremos los dos movimientos que segun Platon componen el método dialéctico,
mostraremos como estan representados y como pudieron haber sido motivamos en Platon a partir de los
dos movimientos que el filésofo reconoce en la actividad del gedmetra. Para concluir mostraremos cuales
son los alcances respecto del saber de cada uno de estos métodos.

2. Lanocion de demostracion

En torno a la nocion de demostracion, y a pesar de la controversia surgida en el ultimo siglo donde se
ha discutido la continuidad histérica de dicha nocion, consideramos adecuado partir de las palabras de
Nicolas Bourbaki, seudénimo de un grupo de matematicos franceses quienes en el siglo XX publicaron
uno de los tratados de matematicas mas completos de todos los tiempos: Los Elementos de Matematicas
(titulo que hace honores a la gran obra de Euclides). Dice Bourbaki:

Desde los griegos, quien dice matematicas dice demostracion; algunos incluso dudan de que existan, fuera
de las matematicas, demostraciones del sentido preciso y riguroso que esta palabra recibio de los griegos,
sentido que pretendemos darle aqui. Tenemos derecho a decir que este significado no ha cambiado, porque lo
que fue una demostracion para Euclides, lo sigue siendo para nosotros; y, en momentos en que la idea amena-
zaba con perderse y donde, por tanto, las matematicas se encontraban en peligro, fue entre los griegos donde
encontramos sus modelos.?

En efecto, desde la antigliedad clasica griega, particularmente desde Euclides, la nocion de demos-
tracion anddei&ig (@apodeixis), tal como la han usado la gran mayoria de los matematicos en su quehacer
cientifico, es esencialmente una secuencia de proposiciones en las que cada una, o bien es una afirma-
cion que se acepta como cierta (axioma) o bien se deduce necesariamente de las anteriores por reglas de
inferencia®.

Se ha mostrado en otro trabajo* que existen buenas razones para sostener que la concepcion de los
objetos y del método matematico anodeiktikov (apodeiktikou), que tenian tanto Platén como Aristoteles, era

Chemla, Karine Ed. (2012).

Bourbaki (1970), pg 2.

Bourbaki (1970). Ibidem.

Chica V., Echeverri, L.F, y Zarrazola, E. (2017). “Objetos matematicos sensibles y objetos matematicos inteligibles”. Estudios de
Filosofia, 55, 187-205.

powoN =



Echeverri Delgado, L.F,; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12 3

muy proxima a las presentadas en la obra de Euclides, Elementos. No obstante, ambos filésofos recono-
cieron que cuando un gedmetra presenta una demostracion de un resultado, antes de presentarlo, éste
tuvo que haber visto de antemano que lo que se proponia probar era cierto en todos los casos posibles.
Para ilustrarlo comencemos viendo un ejemplo tomado de Aristoteles en su Metafisica (1051a24):

Por otra parte, también los teoremas geométricos se descubren al realizarse en acto. Los encuentran,
en efecto, al realizar las divisiones correspondientes. Y si las divisiones estuvieran ya realizadas, [los
teoremas] serian obvios, pero estan contenidos solamente en potencia. ¢Por qué los angulos del triangulo
equivalen a dos rectos? Porque los angulos alrededor de un punto son iguales a dos rectos. Y, ciertamente, si
se traza la paralela a uno de los lados, para quien lo contemple sera inmediatamente evidente.

Veamos graficamente lo que dice Aristoteles:

B

Figura 1: Elaboracion propia

Dado un triangulo rectangulo ABC, notamos que:

1. Los angulos en C alo largo de la semirrecta AC son iguales a dos rectos.
2. Larecta paralela a AB, denotada por /, y que pasa por el punto C, existe.
3. Por propiedades entre paralelas: a=a' y =5’

4. Portanto, los angulos o,,y hacen dos rectos.

De este ejemplo podemos concluir el como 'y el porqué del proceder del verdadero gedmetra: en efec-
to, éste, al contemplar una figura dada (el triangulo ABC) se enfrenta a una de dos posibles tareas: de-
mostrar por vez primera, para si mismo, la verdad de la proposicion, o bien, exponerla como tal, para los
demas. Aristoteles aqui expone como podria ser lo primero®.

Asi pues, lo que hace el gedmetra es darse cuenta de que los angulos en torno a un punto son iguales
a dos rectos (afirmacion # 1) Intuyendo éste elemento® anterior como latente en la figura dada, luego, hace
explicita esta proposicion cierta (en la geometria) para su triangulo, construyendo en su base la recta pa-
ralela al segmento AB del triangulo (afirmacion # 2), y, finalmente usa esta ultima proposicion, que también
es un elemento, y la anterior o anteriores, produciéndose asi el convencimiento racional de la verdad de
la proposicion.

Ahora, si se trata de lo segundo, entonces debe mostrar cuales son los elementos necesarios para
componer la prueba y enunciarlos como proposiciones ciertas para todos los casos, y luego componer su
demostracion en una forma totalmente discursiva: una deduccion que parte desde principios indemostra-
bles. A propdsito de estos principios indemostrables, Aristoteles los propone como inevitables puntos de
partida de las demostraciones, so pena de un retroceso al infinito’.

Con todo lo anterior buscamos mostrar con mayor claridad lo que se entendia al interior del pensa-
miento matematico griego por método matematico. Ahora bien, para continuar, consideramos oportuno
citar a Cornford quien en su célebre articulo de 1932 dice:

El ‘teorema’ es el fruto de la contemplacion 6swpev (theorein), que penetra por medio de la intuicién en las pro-
piedades latentes ‘contenidas en’ la esencia. La demostracion anddei&ic (apoideixis) es la exhibicion de estas
propiedades en tanto que pertenecen a la esencia, en la forma de afirmaciones explicitas dispuestas en orden
l6gico, deductivo, o silogistico®.

5 Confréntese con la demostracion que da Euclides en “Elementos” 1.32: “En todo triangulo, si se prolonga uno de los lados, el
angulo externo es igual a los dos angulos internos y opuestos, y los tres angulos internos del triangulo son iguales a dos rectos”

6 La nocion de elemento la precisa Aristoteles en Met 998a25: “y de las proposiciones geométricas dwypoppdtmv (diagramaton)
llamamos elementos a aquellas [proposiciones] cuyas demostraciones estan en las demostraciones de las otras, de todas o de
la mayoria”,y en Met 1014a25: “se llama elemento, lo primero, inmanente y especificamente indivisible en otra especie, de lo que
algo esta compuesto” y, mas adelante, “las demostraciones primeras e implicitas en mas demostraciones, se llaman elementos
de las demostraciones ctoygo v dnodsiewv (stoikheia ton apodeixon)”. El titulo de los “Elementos” de Euclides conserva este
significado.

7 Véase Met 1006227, Anal. Post. 71b26-29; 72b18-22 y en 84a30 donde dice: “si esto es cierto debe haber puntos de partida dpyai
(arkhai) de las demostraciones, y no puede haber anodeiéig (apoideixis) de todo”.

8  Cornford 1932, pg 49



Echeverri Delgado, L.F,; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

A la luz del pensamiento matematico moderno, cabe destacar dos cuestiones que enuncia Cornford
para el pensamiento matematico griego en el pasaje citado:

El teorema, o sea el resultado que se afirma como verdadero al interior de una teoria matematica
(aritmética, geometria), es algo para lo cual, en rigor, se desconoce el proceso por el cual el mate-
matico que lo demostro, llego a él.

La demostracion es algo que ha sido definido con perfecta claridad por la moderna Iégica mate-
matica (bivalente) y que los antiguos griegos, aunque lo tenian claro, nunca definieron: una demos-
tracion (en una teoria) es una secuencia ordenada de proposiciones verdaderas, en la cual, cada
proposicion o es un axioma (de la teoria) o se deduce de las anteriores por las reglas de inferencia
y donde la ultima de las proposiciones de la secuencia es la conclusion®

Hasta ahora todo parece indicar que en la actividad del matematico en general y del geémetra en
particular, se dan dos direcciones, siendo una de ellas necesariamente anterior a la otra. Ciertamente, el
procedimiento deductivo viene después de la fase del hallazgo del hecho, ademas es claro que las inves-
tigaciones, asi sean meramente ejercicios de redescubrimiento, deben preceder a las demostraciones'™.
Ahora bien, es justamente esta diferenciacion de direcciones lo que nos introduce en la primera cuestion
sobre el pensamiento matematico de Platon: el examen del método del matematico.

Platon en Rep 510a-c expone el famoso simil de la linea como trasfondo sobre el cual enmarcara, entre
otras cosas, su consideracion del método con el que trabaja el matematico™:

— Toma ahora una linea dividida en dos partes desiguales; divide nuevamente cada seccion segun la misma
proporcion, la del género de lo que se ve o6patov (oraton) y otra la del género de lo que se intelige vontov (noeton),
y tendras distinta oscuridad y claridad relativas; asi tenemos primeramente en el género de lo que se ve, una
seccion de imagenes. Llamo ‘imagenes’ sikovag (eikonas) en primer lugar a las sombras oxwag (skinas), luego a
los reflejos en el aguay en todas las cosas que, por su constitucion, son densas, lisas y brillantes, y a todo lo de
esta indole. ;Te das cuenta Glaucon?

— Me doy cuenta.

— Pon ahora la otra seccion de la que ésta ofrece imagenes, a la que corresponden los animales que viven en
nuestro derredor, asi como todo lo que crece, y también el género integro de cosas fabricadas por el hombre.
— Pongamoslo

— ¢Estas dispuesto a declarar que la linea ha quedado dividida, en cuanto a su verdad y no verdad ainbsia te
kol un (aletheia te kai me), de modo tal que lo opinable §o&actov (doxaton) es a lo cognoscible yvootdov (gnoston)
como la copia es a aquello de lo que es copiado?

— Estoy muy dispuesto.

— Ahora examina si no hay que dividir también la seccion de lo inteligible vontot (noetou).

- ¢;De qué modo?

— De éste. Por un lado, en la primera parte de ella, el alma yOyn (psikhe), sirviéndose de las cosas antes imitadas
como si fueran imagenes cikovag (eikonas), se ve forzada a indagar a partir de supuestos vndédnoeic (hipotheseis),
marchando no hasta un principio apyn (arkhe) sino hacia una conclusion teiertny (teleiten). Por otro lado, en la
segunda parte, avanza hasta un principio no supuesto avorofnotog apyn (@nipothestos arkhe), partiendo de un
supuesto vndéOnoig (hiphoteseis) y sin recurrir a imagenes eikovag (eikonas), a diferencia del otro caso, efectuan-
do el camino con ideas mismas abtoc £ideot (autois eidesi) y por medio de ideas &idn (eide).

En Rep 511e Platon finaliza el simil poniéndole nombre a cada una de las subsecciones de la linea:

Y ahora aplica a estas cuatro subsecciones estas cuatro afecciones que se generan en el alma nofépato &v 1€
yoyn (pathemata en te phikhe); noésis a la suprema, didnoia a la segunda; a la tercera asigna pistis y a la cuarta
eikasia; y ordénalas proporcionalmente dava Adyov (@ana logon), considerando que cuanto mas participen de la
verdad dAnOeiog petéyew (aletheia metexein), tanto mas participan de la claridad™.

Asi pues, la linea, sus dos secciones y sus cuatro subsecciones pueden interpretarse esquematica-
mente asi:

voetov (noeton) | opatov (oraton) |

vonoig (noesis) diévoa (dianoia) | niotig (pistis) gikacia (eikasia) |

Ciertas interpretaciones del simil de la linea®™ tienden a considerar a las dos secciones y a las cuatro
subsecciones de esta como pobladas por distintas clases de seres. Esto se debe principalmente a que

Cf Mendelson 1987, pg 20.

Platon probablemente notd que toda certeza obtenida por deduccion presupone una certeza obtenida sin deduccion.

Se ofrece el pasaje completo por considerarse central en todo lo que sigue.

La edicion de Republica de Gredos traduce noesis por inteligencia, dianoia por pensamiento discursivo; pistis por creencia; y
eikasia por conjetura.

Por ejemplo, la de Ross 1986 pg 69.



Echeverri Delgado, L.F,; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12 5

mientras Platon delimita bien los objetos de las divisiones de lo visible, no hace lo mismo para las divisio-
nes de lo inteligible. Platén no dice por ninguna parte que, por ejemplo, a la seccion llamada dianoia co-
rrespondan, como quiere Ross™, los objetos de las matematicas. Lo unico que Platéon dice a este respecto
es que en esa primera seccion de lo inteligible “el alma yoyn (psikhe) se ve forzada a servirse de supuestos
omdOnoeig (hipotheseis), sin avanzar hacia un principio apyn (arkhe), por no poder remontarse mas alla de
los supuestos”®, y, dice luego, que tal proceder es el propio de la geometria y de las artes afines (4dckoag
téyvaig (@adelphais tekhnais) -Rep 511b). Recordemos también que en Rep 510b nos decia que el alma, en
esta misma seccion, se ve forzada a indagar a partir de supuestos, marchando no hacia un principio sino
hacia una conclusion. De esto podemos concluir, a lo sumo, que Platon se esta refiriendo, no a objetos,
sino al estado cognitivo o habito mental propio de quien sabe geometriay las artes afines. Esto es, él esta
exponiendo una de las direcciones del método con el cual trabaja el gedmetra: aquella que es como un
movimiento descendente del alma que va desde unas premisas hacia una conclusion por via deductiva.

Con esto no se quiere dar a entender que el significado de dianoia sea unicamente este: el asociado al
estado cognoscitivo del alma del gedmetra con exclusion de otros posibles significados o usos que el tér-
mino pueda tener en el ambito del pensamiento de Platon. Lo que aqui afirmamos es que el proceder del
gedmetra que acabamos de describir, es un ejemplo, y quizas el mejor ejemplo, que Platon pudo encontrar
para representar lo que él queria dar a entender por habito mental de los hombres que buscan el saber.

Ahora bien, a proposito del examen del método del matematico, es oportuno plantear las siguientes
dos preguntas: ¢En qué consiste este método que parte de supuestos vrndOnoeig (hipotheseis) y qué son
estos supuestos? y ;Qué nos dice Platon sobre la otra direccion del método que, habiamos dicho, debe
darse?

Comencemos por la cuestion de los supuestos vrodnoei (hipotheseis) del matematico. El término hi-
potesis puede tener al menos dos significados distintos al interior de la concepcion platénica de las ma-
tematicas: por un lado sirva como ejemplo Mendn 87a-b, donde, a propdsito de si la virtud es ensenable o
no, Sécrates pide permiso para realizar una investigacion via hipotesis'®, a la manera del geémetra, quien
al preguntarse por ejemplo, si es posible o no inscribir en forma de triangulo un area dada en un circulo
dado, responde que no sabe, pero que tiene una hipoétesis que puede ser util™:

Si esta superficie es tal que, al aplicarla sobre esa linea dada del circulo, le faltase una superficie igual a la que
se ha aplicado, me parece que se ha de seguir un resultado, y si, por el contrario, es imposible que eso suceda,
entonces se ha de seguir otro. Asi pues, quiero yo hacer una hipdtesis para ver que resulta acerca de la inscrip-
cion de esta superficie en el circulo, si es posible o sino lo es.

El pasaje no es facil, pero como bien lo indica Guthrie (1992, Vol 4, pg 25): “No es necesario compren-
der el ejemplo para captar el método hipotético que Socrates expone”. Thomas Heath (1965, Vol 1, pg 298)
afirma que este pasaje es mucho mas dificil que el otro pasaje matematico del Mendn donde interviene el
esclavo (Mendén 82a) y que ha reunido en torno a él una literatura casi comparable a la que se ha escrito a
proposito del nimero nupcial de la Republica (Rep 546b-d)®.

Segun el mencionado pasaje, investigar via hipotesis consiste en intuir una premisa que debe ser cierta
si de ella se sigue la conclusion requerida, premisa que tan solo es un provisional punto de partida, pues
esta implicito, en la consideracion de esta investigacion, el acuerdo mutuo entre maestro y alumno para
aceptar una hipotesis como util, aunque no necesariamente como unico punto de partida: un teorema se
puede empezar a demostrar de muchas maneras distintas.

El otro significado del término hypotheseis esta claramente expresado en Rep 511a inmediatamente
después de la descripcion inicial del simil de la linea. Dice alli Platéon por boca de Sécrates:

— Creo que sabes que los que se ocupan de geometria y de calculo Aoywotikn (logistike) suponen lo impary lo
par neprrtov kai 10 Gptiov (periton kai to artion), las figuras oyiuota (skhemata) y las tres clases de angulos yoviv
tpurtdl €16n (gonion trita eide) y cosas afines, segun lo que investigan en cada caso. Como si las conocieran, las
adoptan como supuestos vnobnoceig (hipotheseis) y de ahi en adelante no estiman que deban dar cuenta Aoyog
didovan (logos didonai) de ellas, ni a si mismos ni a los otros, como si fueran evidentes a cualquiera; antes bien,
partiendo de ellas atraviesan el resto de modo consecuente, para concluir en aquello que proponian al examen.

4 |bidem pg 70.

®  Rep 511a.

6 “Y concédeme que investiguemos si la virtud es ensefiable, o como es, y que lo hagamos a partir de una hipétesis £ vnd0écewg
avtd okoneicOat (€x hipotheseos auto skopeisthai) y digo a partir de una hipoétesis, tal como lo hacen frecuentemente los gedme-
tras” (Fed. 86e).

7" Hugh Benson (2015) ha propuesto una nueva interpretacion de lo que define como “el método de la hipotesis en Platon”, el cual
consiste de dos direcciones, pero su aplicacion esta enfocada a otras disciplinas y no tanto a las matematicas. De otro lado, cabe
resaltar la gran disparidad existente entre los académicos sobre lo que pueden ser las hipotesis en Platon, a saber, las hipotesis
son definiciones (Archer-Hind); las hipotesis son proposiciones (Robinson y Annas); las hipétesis son afirmaciones de existencia
(Cornford y Hardie); las hipdtesis son conceptos (Crombie).

8 La interpretacion completa de este pasaje es digna de abordarse en un escrito de problemas matematicos de la antigliedad
clasica griega. Sin embargo, y a pesar de que contamos con una novedosa propuesta de interpretacion del pasaje, no la presen-
taremos en este articulo por su caracter estrictamente matematico.



6 Echeverri Delgado, L.F,; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

— Si, estolo sé.

— Sabes, por consiguiente, que se sirven de figuras visibles dpouévoig €idest (oromenois eidesi) y hacen dis-
cursos acerca de ellas, aunque no pensando en éstas sino en aquellas cosas a las cuales éstas se parecen,
discurriendo dwaiynota (dialegestai) en vista al cuadrado en si tetpaydvov avto (tetragonou autou) y a la diagonal
en si dipétpov avtig (diametron autes)y no en vista de la que dibujan, y asi con lo demas. De las cosas mismas
que configurany dibujan hay sombras e imagenes en el agua, y de estas cosas que dibujan se sirven como ima-
genes gikovag (eikonas), buscando divisar aquellas cosas en si avta ékevo, idev (auta ekeina idein) que no podrian
divisar de otro modo con el pensamiento diGvoia (dianoia).

De este pasaje se ve clara la diferencia de la nocion de hypotheseis con respecto a la nocion expresada
en el pasaje del Mendn: aqui ya no se da un acuerdo mutuo entre maestro y alumno, sino la proposicion de
unas nociones minimas que son consideradas como puntos de partida absolutos, o al menos asi lo eran
para los matematicos de la época de Platén, aun cuando el filésofo critique este proceder, pues es notorio
que el tono con el cual él se dirige hacia aquellos matematicos es de reproche.

Por todo lo anterior, se va haciendo claro ahora en qué consiste este método que parte de supuestos:
es un procedimiento que podemos llamar descendente, pues a partir de unas hipotesis se van haciendo
deducciones, que se disponen en orden légico (silogistico) pero sin dar cuenta de los supuestos vrnonoeig
(hipotheseis), hasta llegar a la conclusion deseada.

3. La otra direccion del método matematico

Platén reconoce que el alma debe ser capaz de realizar un movimiento, el cual podemos calificar de
ascendente, pues es un movimiento que va de la conclusion a las premisas implicadas en ella. Asi que no
es aventurado afirmar que Platdén seguramente notd que toda certeza obtenida por deduccion presupone
una certeza obtenida sin deduccion. Esta certeza, que es como una “verdad anterior”, no puede ser dedu-
cida o probada a partir de la conclusion, ella debe ser aprehendida (GyoacOat (apsasthai)-Rep 511b). Platon
en Rep 511b habla de la otra seccion de lo inteligible en el simil de la linea, aquella que recibe el nombre de
noesis y nos dice como es la relacion entre el correspondiente estado del alma y los supuestos vnodnoceig
(hipotheseis):

Comprende entonces la otra seccion de lo inteligible, cuando afirmo que en ella la razén misma ad10¢g 6 Aoyog
(autos o logos) aprehende antetan (aptetai), por medio de la facultad dialéctica dwAéysoton duvaper (dialegestai
dinamei), y hace de los supuestos vndOnoeig (hipotheseis) no principios apydg (arkhas) sino realmente supuestos,
que son como peldafios y trampolines hasta el principio del todo ravtog apynv (pantos arkhen), que es no su-
puesto dvvrobétov (@anhipothetou), y, tras aferrarse a él, ateniéndose a las cosas que de él dependen, desciende
hasta una conclusion tekevtiv (teleiten), sin servirse para nada de lo sensible aictnta (aistheta), sino de ideas
£idn (eide), a través de ideas y en direccion a ideas hasta concluir en ideas.

Este pasaje nos dice mas de lo que esperabamos, por eso iremos por partes. En primer lugar, se hace
clara una distincion entre el proceder dianoetico y el noetico: en el primero las hipotesis son tomadas
como principios apydg (arkhas), en el segundo las hipotesis son tomadas como hypotheseis en el sentido
etimoldgico de la palabra, es decir, como un medio para llegar a algo, solo que a ese algo no se llega por
via deductiva, es decir, descendente, sino por un acto de aprehension. En segundo lugar, se menciona por
primera vez en este contexto a una dynamis: la dialéctica dwéyeoton duvapuer (dialegestai dinamei), que es
un medio para que la razéon misma avtog 6 Aoyog (autos o logos) aprehenda GyoacBat (apsasthai) ese algo
que también es mencionado por primera vez en este contexto: un principio de todo navtdg apynv (pantos
arkhen) que es un no supuesto avvrodétov (@anhipothetou). Y, en tercer lugar, se menciona un movimiento
del alma del que se dice claramente que desciende desde el principio de todo navtog apynv (pantos arkhen)
hacia una conclusion y a través de ideas ¢idn (eide). Estas dos ultimas cuestiones las abordaremos luego
cuando consideremos el papel de la dialéctica con respecto al “saber” matematico, por ahora nos limita-
remos a la primera cuestion, esto es, que en estos estados cognitivos representados en el simil de la linea
por la seccioén llamada noesis, se da un movimiento que no es descendente. Aqui cabe recordar, no sin
motivo, aquel pasaje del Mendn 87a-b en el cual se daba la solucion a un problema “via hipdétesis” de una
manera en la cual el gedmetra debia percibir directamente y sin argumentos discursivos una condicion
anterior -hypotheseis- que deberia cumplirse para que la construccion deseada se diera.

Ahora bien, una tradicion iniciada por Proclo ha hecho del pasaje de Platon, que venimos comentando,
la fuente de la identificacion entre este método no descendente y un método que se ha dado en llamar,
por el mismo Proclo, analisis®, que es como el que expone Aristoteles en Met 1051a24 y que presentamos
anteriormente en la seccion “La nocion de demostracion”. Dice ademas Proclo, que Platon comunico este
método a un matematico llamado Leodamas? y que éste lo aplicé llegando a descubrir muchas cosas
nuevas en geometria. Tomas Heath, en una afirmacion historica que consideramos discutible, anota que

9 Proclo: 211.19
20 Proclo: Idem.



Echeverri Delgado, L.F,; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12 7

el analisis en el sentido de la reduccion de un teorema por demostrar o un problema por resolver, hasta
sus elementos minimos, como lo hace Aristoteles en el ejemplo que vimos, era un procedimiento frecuen-
temente utilizado en las primeras investigaciones matematicas anteriores a Platon y que, por lo tanto, es
dificil saber en qué consistia el presunto descubrimiento de Platon del cual habla Proclo.

De otro lado, dice Heath, que el lenguaje de Proclo sugiere que lo que él [Proclo] tenia en mente era el
método filosofico descrito en el pasaje de la Republica 511b, el cual, no se refiere al analisis matematico en
absoluto, y que por lo tanto la idea de que Platon descubrio el método del analisis se debe mas bien a una
incomprension. Sin embargo, dice Heath:

El analisis y la sintesis, que se siguen el uno al otro, estan relacionados de la misma manera que la progresion
ascendente y descendente en el método intelectual del dialéctico. Se ha sugerido, por tanto, que el logro de
Platén fue observar la importancia, desde el punto de vista del rigor l6gico, de la sintesis confirmatoria que
sigue al andlisis?'

Aqui entiende Heath por movimientos ascendente y descendente, propios de lo que él llama “el méto-
do intelectual del dialéctico”, justamente aquellos dos movimientos que reconocimos en la lectura del pa-
saje de Rep 511b, el primero de los cuales reconocimos como “no descendente” y que podemos llamarlo
“ascendente”. Ademas, entiende por analisis y sintesis, nombres debidos a Proclo, los dos movimientos
que debe realizar el matematico, Iéase gedmetra, para obtener resultados positivos al interior de su dis-
ciplina, bien sea en la solucion de un problema o en la demostracion de un teorema. El analisis seria el
movimiento por el cual el gedmetra intuye la condicion o condiciones minimas que se deben cumplir para
que el problema tenga solucién, como en Mendn 87a-b, o aquel por el cual se reconocen los elementos
minimos para que una proposicion sea teorema, como en Met 1051a24; la sintesis seria el movimiento por
el cual el gedmetra dispone la prueba en orden I6gico, deductivo o silogistico partiendo de unas condicio-
nes minimas, hipotesis o elementos, hasta llegar a una conclusion. Asi pues, o que Proclo llama analisis
puede ser llamado método ascendente y lo que llama sintesis método descendente.

Sin lugar a dudas Platon no fue el inventor del método llamado ascendente, sin embargo, es altamente
probable que fuera el primero en reflexionar sobre el proceso de pensamiento involucrado en él, y pudo
haber sido el primero en reconocer como distintos los dos movimientos involucrados en la solucion de un
problema geomeétrico o en la demostracion de un teorema.

Ahora bien, se puede asociar la noesis con el movimiento ascendente de la intuicion, y la dianoia con el
movimiento descendente de la razon en la argumentacion deductiva. En efecto, puesto que Platon asigna
la experiencia intelectual lamada noesis, donde se introduce este movimiento que llamamos ascendente,
parece justificable afirmar que la intuicion usada en este movimiento del pensamiento es uno de los sig-
nificados de noesis. Y por razones similares se puede afirmar que el razonamiento deductivo caracteris-
tico del procedimiento matematico es uno de los significados de dianoia. Ciertamente es dificil exhibir un
pasaje en la obra de Platon donde dianoia y noesis tengan los sentidos aqui indicados, con exclusion de
sus usos mas generales. Pero el hecho de haber reconocido claramente el movimiento del pensamiento
geométrico desde las conclusiones y hacia las premisas como un acto ascendente, es algo que apoya
fuertemente esta consideracion terminoldgica.

Sin embargo, es necesario aclarar que ni la intuicion asociada a la noesis, ni el razonamiento deductivo
asociado ala dianoia estan limitados a los objetos de las matematicas, pues ambos movimientos del pen-
samiento, el ascendente y el descendente, son empleados tanto en el campo de las matematicas como
en el campo de las ideas morales, aunque el procedimiento no sea necesariamente el mismo en ambos?2.

En este momento es oportuno mencionar que esta otra direccion del método matematico que etique-
tamos con el término “ascendente”, ha sido poco estudiada y explorada por matematicos profesionales,
mas no asi por pedagogos, para quienes es un tema de maxima importancia en la ensefianza de las ma-
tematicas basicas®. Del lado de las matematicas intermedias o avanzadas, no se encuentran muchos
trabajos dedicados a la exposicion y uso de esta direccion del método, y ni qué decir de los programas de
ensenanza de las matematicas a nivel universitario, donde esta otra forma de pensar las matematicas es
muy escaza. La lista de matematicos que han publicado obras expresamente dedicadas a esta direccion
del método matematico a partir del siglo XVIII no es muy grande. En este punto consideramos adecuado
mencionar a algunos de los mas destacados.

En primer lugar, el matematico suizo Leonard Euler (1707-1783), quien en su voluminosa y amplia obra
publico varios trabajos en los cuales demostraba al lector como habia razonado para llegar a sus resul-
tados (método ascendente) y luego presentaba una prueba clasica de los mismos (método descenden-
te). En segundo lugar, el matematico hungaro George Polya (1887-1985) quien, inspirado en Euler, publicé
al menos cinco obras donde identificaba métodos sistematicos para resolver problemas matematicos y

21 Heath: 1965 volumen 1, pg 291.
22 Para esta cuestion véase Crombie 1979, Vol 2, pg 530 y sucesivas.
28 Schoenfield (1987)



8 Echeverri Delgado, L.F,; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

fortalecer el descubrimiento y la invencion en matematicas para estudiantes, profesores e investigado-
res?*, Recientemente, el matematico norteamericano Harvey Friedman, quien es considerado el fundador
del proyecto “Reverse Mathematics”, el cual es un programa orientado hacia la Logica Matematica, que
busca ir hacia atras, desde los teoremas hacia los axiomas. En este proyecto, Friedman es acompanado
por otros matematicos como Steve Simpson, y John Stillwell. Este ultimo en 2018 publicd la obra “Reverse
mathematics: proofs from the inside out” en la cual, siguiendo el espiritu del programa, explora el concep-
to de prueba en la direccion opuesta a la normal: “En lugar de buscar las consecuencias de los axiomas
dados, se buscan los axiomas necesarios para probar los teoremas dados”2s.

La afirmacion historica planteada lineas mas arriba por Thomas Heath, sobre que Platon no descubrio
el método del cual habla Proclo, es discutible pues esta apoyada en fuentes muy débiles. Sin embargo, y
sin animo de entrar a debatir sobre el particular, consideramos como un gran meérito de Platon, que en los
albores del pensamiento matematico, hubiera destacado con tanto énfasis esta otra direccion del método
matematico, cuando la mayoria de los cientificos griegos de la antigliedad, posiblemente desde Tales de
Mileto y con seguridad hasta Euclides, solo consideraban el método axiomatico deductivo (descendente)
como el unico digno de ser presentado y divulgado por los futuros matematicos a la hora de exponer sus
resultados.

4. El método del dialéctico

Ahora, para determinar cudl era el alcance respecto del saber vovug (nous) que tenia para Platén el pensa-
miento matematico asociado a este método, es necesario contrastar dicho método con aquel otro pro-
puesto por el fildsofo y del cual ya hemos dado aqui indicios: el dialéctico. ¢En qué consiste este otro
método y cuales son sus alcances respecto del saber?y ¢ cual es la relacion que se da entre matematicas
y dialéctica? Estas son las dos cuestiones que se trataran a continuacion.

Recordemos que el pasaje de Rep 511b se mencionaba por primera vez en el contexto que nos ocupa,
a la facultad dialéctica sl éyeofar Suvaper (dialegesthai dinamei) y se decia de ella que hace de los supues-
tos vmobnoeig (hipotheseis) no principios apydg (arkhas) sino realmente supuestos, que son como peldafios
y trampolines hasta el principio de todo navtdg apynyv (pantos arkhen), que es un “no supuesto” dvurobétov
(anhipothetou). Aqui es donde empieza a perfilarse el significado de dialéctica en este contexto: para co-
menzar, es como una dynamis que, a diferencia del pensamiento matematico, es capaz de distinguir entre
hipdtesis 'y principios, apyac (arkhas).

Ahora bien, en el pasaje inmediatamente siguiente Platén confronta directamente las actividades de la
dialécticay de las matematicas:

“Comprendo [dice Glaucon a Sécrates], aunque no suficientemente, ya que creo que tienes en mente una tarea
enorme: quieres distinguir lo que de lo real e inteligible tod 6vtog te kai vontod (tou ontos te kai noetou) es estu-
diado por la ciencia dialéctica dwAéyecBo émotiung (dealegesthai epistemes), estableciendo que es mas claro
que lo estudiado por las llamadas artes teyvav (tekhnon), para las cuales los supuestos vrnodnoeig (hipotheseis)
son principios apyég (arkhas). Y los que los estudian se ven forzados a estudiarlos por medio del pensamiento
discursivo diavouwn (dianoia), aunque no por los sentidos aicHntd (aistheta). Pero a raiz de no hacer un examen
avanzado hacia un principio apyn (arkhe) sino a partir de supuestos vrobnoeig (hipotheseis), te parece que no
poseen inteligencia vonoig (noesis) acerca de ellos, aunque sean inteligibles junto a un principio. Y creo que
llamas pensamiento discursivo diGvoio (dianoia) al estado mental £&ig (exis) de los gedmetras y similares, pero
no inteligencia vonoic (noesis); como si el pensamiento discursivo duavouwr (dianoia) fuera algo intermedio peta&o
(metaxi) entre la opinidn §6&e (doxa) y la inteligencia vonoig (noesis)”.

Esta ultima afirmacidon de que la dianoia parece ser algo intermedio peta&h (metaxi) entre la doxa y la
noesis dio lugar a que un autor como Aristoteles afirmara que los objetos de las matematicas, los cuales
él probablemente consideraba como los objetos propios de la dianoia®®, eran intermedios peta&d (metaxi)
entre los objetos de la noesis y de la doxa, esto es, entre las formas o ideas y los particulares sensibles.

Volviendo a la cuestion de la dialéctica, el pasaje es suficientemente claro: la dialéctica es una ciencia
gnotnun (episteme) que conoce mejor, mas claro, a los objetos que son estudiados por las artes matemati-
cas (Aoyotikn, (logistike) yempetpikr) (geometrike), etc.), pues estas artes asumen, descuidadamente, lo que
tan solo son supuestos como si fueran principios, y por lo tanto no se preocupan de remontarse por enci-
ma de ellos para explicarlos a partir de algo anterior, antes bien, los asumen como evidentes para todo el
mundo. En suma, no hacen, a diferencia de la dialéctica, un examen de ellos que avance hacia un principio

% Polya (1944,1954)

25 Stillwell, J (2018).

26 El hecho de que las alegorias del sol, de la linea y de la caverna, sean presentadas una inmediatamente después de la otra, asi
como el que las tres contengan una comparacion del ambito visible con el ambito inteligible, hacen que se las considere a todas
bajo el mismo enfoque, e inducen a considerar el simil de la linea como referido primordialmente a objetos o entidades metafisi-
cas, en lugar de referida a formas del conocimiento.



Echeverri Delgado, L.F,; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12 9

no hipotético avurddnrog apynv (@anhipothetus arkhen)?: tarea necesaria que, por lo tanto, corresponde a la
dialéctica.

Recordemos que nuestro propdsito es determinar en qué consiste el método dialéctico y establecer
cual es la relacion entre dialéctica y matematicas. De lo que acabamos de decir, por lo tanto, no se debe
concluir que la dialéctica tiene como principal objeto de estudio aquello que es también objeto de estudio
de las matematicas. El sentido de la dialéctica no se agota en el contexto de la Republica, a pesar de que
Platon llega a caracterizar con cierta claridad, en este diadlogo, al método dialéctico?.

La mejor caracterizacion de lo que se entiende por dialéctica, en el contexto que nos ocupa, se en-
cuentra en 531d-535a. No obstante, siendo justos, hay que decir que el intento de Platon al tratar de des-
cribir los caminos ascendente y descendente que componen al método dialéctico, carece de detalle y
plantea muchos interrogantes. El mismo advierte en muchas ocasiones que una descripcion adecuada de
estas descripciones excederia su propia capacidad?®®. Asi por ejemplo en 532¢, donde Glaucén le pide a
Sécrates:

Dime cual es el modo del poder dialéctico dwAéyecbor Suvaper (dialegesthai dinamei), en qué clases se dividen y
cudles son sus caminos. Pues me parece que se trata de caminos que conducen hacia el punto llegados al cual
estaremos, como al fin de la travesia, en reposo.

— Es que ya no seras capaz de seguirme, mi querido Glaucén. No es que yo deje de mi parte nada de buena
voluntad, pero no seria ya una alegoria como antes lo que verias, sino la verdad misma a0t t0 aAndéc (auto to
alethes), o al menos lo que me parece ser esta.

Asi pues, lo que podemos decir de la dialéctica considerada en si misma, en este contexto, es mas bien
poco, pero si colocamos el saber del matematico como horizonte sobre el cual se destaca el saber del
dialéctico, entonces es posible que podamos avanzar un poco mas.

A continuacion, aclararemos cuales son los alcances respecto del saber de cada método y a su vez
como estan relacionadas estas formas del conocer llamadas matematicas y dialéctica.

Se puede decir que el método dialéctico comporta dos movimientos llamados uno ascendente y el
otro descendente. De forma analoga, el método matematico comporta dos movimientos los cuales han
sido llamados, desde Proclo, andlisis y sintesis. Consecuentemente, en el simil de la linea a las secciones
llamadas dianoia (donde se trata con objetos matematicos) y noesis (donde se trata con ideas, las cuales
pueden ser también objetos matematicos) se las puede entender como representando cada una de ellas
un estado cognitivo, los cuales a su vez comportan dos movimientos®°;

I. dianoia: en el movimiento ascendente el alma busca las condiciones minimas, hipdtesis o elementos,
para resolver un problema o demostrar un teorema geomeétrico. En el otro movimiento, el descendente,
el alma coloca los pasos para la solucion del problema o la demostracion del teorema en orden l6gico
deductivo o silogistico a partir de las hipotesis o elementos que encontré en el movimiento anterior.

Il. noesis: en el movimiento ascendente el alma busca un principio unico no hipotético. En el movi-
miento descendente el alma trata de derivar, a partir de este primer principio, todas las ideas, entre las
cuales se encuentran también las ideas matematicas.

Platon en Eutidemo 290b-c31 comparaba la actividad del matematico con la del cazador, pues ambos
buscan lo que ya existe, y una vez lo han atrapado no saben que uso hacer de él, de manera que el cazador
ha de entregar sus presas al cocinero y por su parte el matematico debe entregar las suyas al dialéctico.

Probablemente para Platon exista una tarea necesaria de complementacion para el saber matematico,
tarea que claramente no puede ser realizada por el matematico mismo, sino por alguien que, en la escala
del saber, esta por encima de éste: el dialéctico. ¢ En qué consiste esta tarea? En el contexto del Eutidemo
solo podemos conjeturarlo: parece tratarse de una tarea de fundamentacion, es decir, una labor que le dé

27 Sobre este principio no hipotético hay dos buenos trabajos debidos a Baltzly (1996) y Bailey (2006).

28 “—\leamos Glaucon: ;No es esta la melodia que ejecuta la dialéctica? Aunque sea inteligible vontov (noeton), es imitada por el
poder de la vista cuando, como hemos dicho, ensaya mirar primeramente a los seres vivos y luego a los astros, y por fin al sol
mismo. Del mismo modo cuando se intenta por la dialéctica llegar a lo que es en si cada cosa, sin sensacion alguna y por medio
de la razdn Adyog (logos), y sin detenerse antes de captar por la inteligencia misma avrti] vorioet (Qute noesei) lo que es el Bien
mismo 1o 6 Eotv ayabdv (auto o estin agathon) llega al término de lo inteligible como aquel prisionero al término de lo visible.

— Enteramente de acuerdo.
- Y bien. {No es esta marcha lo que denominas dialéctica?
— Sin duda” (Rep 532a-b).”

2% Rep 506c-e, 509c, 517b, 533a.

30 Aun cuando Platén al ilustrar en el simil de la linea a la seccién llamada dianoia, sélo habla de objetos matematicos, no se puede
asegurar categoricamente como hace Ross que las ideas propias de la dianoia sean los objetos matematicos y los de la noesis
sean las demas Ideas.

8" “_Ninguna de las artes relativa a la caza va mas alla de cazar o capturar, y una vez la gente ha capturado lo que era objeto de su
caza no sabe qué uso hacer de él. Tanto es asi que los cazadores y pescadores entregan sus presas a los cocineros, y a su vez,
los gedmetras, astronomos y maestros de calculo -pues también ellos son cazadores, ya que, en efecto, no producen sus figuras,
sino que se limitan a encontrar las que ya existen-, como tampoco saben qué uso hacer de ellas, sino solo cazarlas, entregan lo
que han hallado a los dialécticos para que lo utilicen. Por lo menos asi proceden quienes, de entre estos ultimos, no han perdido
por completo la cabeza”.



10 Echeverri Delgado, L.F,; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

estatus ontoldgico a los objetos de las matematicas. En el contexto de La Republica esta tarea consiste
en: “hacer de los supuestos vndéOnoeig (hipdtesis) no principios dapydc (arkhas) sino realmente supuestos,
que son como peldafios y trampolines hasta el principio de todo navtog apynv (pantos arkhen) que es un no
supuesto davvrobétov (anhipothetu)” (Rep 511b).

En efecto, el matematico quiere hacer pasar por principios dpydc (arkhas) lo que tan solo son supuestos
vmobnoeic (hipotheseis), pues quienes se ocupan de geometria y de logistike suponen vrodnoton (hipothes-
tai) lo pary lo impar, las figuras y las tres clases de angulos como si se tratara de puntos de partida abso-
lutos, ya que consideran que no debe darse cuenta Adyog didovar (logos didonai), puesto que afirman que
son evidentes para todo el mundo.

Es posible que Platon pensara que la tarea de la dialéctica con respecto a las matematicas consistiera
en elevar a estas ultimas de su mera condicion de arte teyvr (tekhne) a la condicion de ciencia émotiun
(episteme) mediante el examen de las hipotesis, ya que mientras esto no se haga, la geometriay las demas
artes que la acompanan -/logistike, geometria solida, astronomia matematica y armonia matematica- tan
solo:

nos haran ver lo que es como en suefos, pero es imposible ver con ellas en estado de vigilia; mientras se sirven
de supuestos vndOnoceig (hipotheseis), dejandolos inamovibles, no pueden dar cuenta Loyog didovar (logos dido-
nai) de ellos. Pues bien, si no conocen el principio apyn (arkhe) y anudan la conclusion y los pasos intermedios
a algo que no conocen ¢Qué artificio convertirda semejante encadenamiento en ciencia émotiun (episteme)?

— Ninguno [responde Glaucon].

— Por consiguiente, el método dialéctico 1 dwuextiki nébodog (he dialectike methodos) es el unico que marcha,
cancelando los supuestos td¢ vmobéoeig avapooa (tas hipotheseis anairousa), hasta el principio mismo avtv v
apynv (auten ten arkhen), a fin de consolidarse alli. Y dicho método empuja poco a poco el ojo del alma, cuando
esta sumergido realmente en el fango de la ignorancia, y lo eleva a las alturas, utilizando como asistentes y
auxiliares para esta conversion a las artes teyvav (tekhnon) que antes hemos descrito. A éstas muchas veces
las hemos llamado ciencias émotuag (epistemas) por costumbre, pero habria que darles un nombre mas claro
que el de opiniodn 36&a (doxa), pero mas oscuro que el de ciencia émotun (episteme). En lo dicho anteriormente
lo hemos diferenciado como pensamiento discursivo diavoia (dianoia), pero no es cosa de disputar acerca del
nombre en materias tales como las que se presentan a examen.

Esta posicion radical frente al quehacer matematico podria ser interpretada como una propuesta de
fundamentacion de las matematicas. Sin embargo, no existe evidenciay no hay certeza de que Platon esté
aqui proponiendo una tal reforma. Lo que aqui afirma Platén es simplemente que es propio de las mate-
maticas quedarse cortas frente a la dialéctica, la cual efectivamente tiene entre sus tareas el examen de
las hipotesis con las que el matematico trabaja.

Esta situacion de inferioridad para la labor del matematico se pone en evidencia en Menén 82b-85b,
cuando el esclavo, al ser interrogado, al principio produce creencias falsas sobre la solucién al problema
de la duplicacion del area de un cuadrado y luego creencias ciertas, lo cual, evidentemente, no puede ser
conocimiento, hasta tanto el esclavo no haya aprehendido la necesidad logica de la prueba completa.
Aunque, ni aun asi, pues el esclavo y su guia, Socrates, han estado reflexionando en ultima instancia sobre
supuestos, por ejemplo, que por dos puntos pasa una unica linea recta, esto es, la diagonal del cuadrado,
supuesto del cual no se esta dando cuenta Loyoc didovar (logos didonai)®2. La comprension intelectual de una
pieza coherente, pero aislada, el razonamiento deductivo es tan solo dianoia. El esclavo, y, aun Sécrates,
no accederan al conocimiento genuino voig (nous) hasta que no asciendan a la aprehension intuitiva del
principio indemostrable de la totalidad de su ciencia. Aqui Platon entiende por voug (nous) la vision perfec-
tamente clara, o la aprehension inconmovible de la estructura completa de la verdad matematica.

Que las matematicas en su actual condicion mas bien parecen sofar con lo que es 'y que por lo tanto no
merecen el nombre de ciencias émotipag (epistemas), es algo que sugiere que para Platon las matemati-
cas eran unadisciplina que requeria ser fundamentaday la ciencia a realizar tal fundamentacion no es otra
que la dialéctica, cuyo método “es el unico que marcha cancelando los supuestos tég vrnobéoeig dvorpoca
(tas hipotheseis anairousa), hasta el principio mismo a fin de consolidarse alli” (533c-d).

Ahora bien, si podemos decir que este plan, en la mente de Platon, era un proyecto que él habia consi-
derado seriamente, entonces, este proyecto de lograr la unidad de las ciencias mediante el método dia-
léctico de investigacion por superacion sistematica de las hipotesis hasta llegar a un principio unico para
toda la deduccion matematica, es un proyecto cientifico extraordinariamente ambicioso. Platon siempre
habla de un unico principio a la cabeza de la estructura completa, no de una colecciéon de conceptos pri-
mitivos. La tarea de la investigacion dialéctica es regresar, no solo a la hipdtesis genuina de cada rama
(aritmética, geometria, etc.), sino al principio unico de toda deduccion matematica y de este modo supe-
rar® la coleccion indefinida de suposiciones no probadas que se encuentren en uso. La verdad basica

%2 Como si ocurre, por ejemplo, con las hypéthesis de lo par y lo impar, para las cuales Platon en un didlogo posterior —Parménides
143a-144a- intentara dar cuenta (Aoyoc didovar) de ellas, a partir de la aceptacion de la existencia del uno (gi &v éori).

% Para Platon “superar las hipdtesis” t4g vmobioeis dvarpooa (tas hipotheseis anairousa) significa, segun nuestra interpretacion (con-
frontese Crombie, op cit, pg 547) que se puede dar cuenta Adyog didova (logos didonai) de las hipotesis a partir de otras, que a su



Echeverri Delgado, L.F,; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12 1

unica apyn (arkhe) no descansa sobre hipoétesis, pero sera conocida intuitivamente con perfecta claridad y
con certeza inconmovible.

Esta interpretacion de la tarea de la dialéctica frente a las matematicas como una super-disciplina
que debe fundamentar a una sub-disciplina a partir de un “primer principio no hipotético”, a pesar de ser
muy atractiva, adolece de debilidades tan grandes que puede ser insostenible. En primer lugar, aunque
sabemos por Proclo que en la época de Platon circulaban unos “Elementos de Geometria”, es improba-
ble que tal obra tuviera la estructura de sistema deductivo que si tenian los “Elementos” de Euclides. Los
“Elementos” deben en buena medida a Aristoteles su estructura de definiciones, hociones comunes, pos-
tulados y teoremas; de ahi que sea altamente improbable que Platon estuviera proyectando fundamentar
una disciplina que aun no habia sido estructurada como sistema deductivo. En segundo lugar, todos los
pasajes de la Republica que hablan del “primer principio no hipotético” sugieren que este primer principio
es la “Forma del Bien” y no esta claro como se puede deducir proposiciones matematicas de un principio
ético.

Algunos autores han defendido la tesis segun la cual el estudio de las matematicas propuesto por
Platon en la Republica como exigencia previa al estudio de la dialéctica por los guardianes es una manera
de comprender la Forma o Idea del Bien (Burnyeat y Huffman), porque el estudio de las matematicas es
una parte constitutiva del entendimiento ético3*.

Otros autores como Julia Annas consideran que el estudio de las matematicas propuesto por Platén en
la Republica incentiva a la mente en el razonamiento abstracto no empirico y por tanto Platon esta intere-
sado no en producir expertos en estos temas, sino en producir personas acostumbradas al razonamiento
a-priori sobre estas materias®.

Sin entrar a participar en este debate sobre la particular relacion entre matematicas y dialéctica para la
formacion de los guardianes, lo que podemos concluir es la intencion permanente de Platon de presentar
ala dialéctica como una disciplina superior a las matematicas, tanto en esta prescripcion de estudios ma-
tematicos previos al estudio de la dialéctica, como en su valoracion del quehacer del matematico frente
al quehacer del dialéctico.

Como bien dice Julia Annas®, sabemos que el método filoséfico en Platén esta en gran deuda con lo
que él sabia de geometria. Para Platén la geometria fue el unico modelo de ciencia en el cual se puede
alcanzar el entendimiento de un sistema completo organizado racionalmente. Por lo anterior, es posible
pensar que los métodos ascendente y descendente que Platon reconocio en el pensamiento Matematico
inspiraron en él los métodos ascendente y descendente para su dialéctica, métodos estos ultimos que
no expuso con toda la claridad con la que expuso los primeros. Platon reconocio a los objetos de las ma-
tematicas (numeros, figuras geomeétricas, entre otros) como objetos Unicos y excepcionalmente exentos
de cambio®. Los objetos de las matematicas solo pueden ser aprehendidos por medio del pensamiento
y sus propiedades encontradas por el método ascendente y establecidas como universales y necesarias
por el método descendente.

Es plausible pensar que Platon vio en el pensamiento matematico el lugar mas firme y estable en el que
nos podemos apoyar en medio de un mundo de abigarrada multiplicidad y caético cambio. Quizas esa
tierra estable fuese para Platon el Bien supremo al que los amantes de la sabiduria deben aspirar.

5. Referencias bibliograficas

Annas, J. (1981): An Introduction to Plato’s Republic. Oxford University Press.

Archer-Hind, R. D. (1973): The Phaedo of Plato. 2a ed. 1894. Reprint, New York: Arno Press.

Aristoteles (1970): Metafisica. Traduccion: Valentin Garcia Yebra, Edicion trilinglie, Madrid: Gredos.

Aristoteles (1989): Posterior Analytics. Cambridge: Harvard University Press Classical Loeb.

Bailey, D. T. J. (2006): Plato and Aristotle on the Unhypothetical. Oxford Studies in Ancient Philosophy. Oxford
University Press, pg 101-126.

Baltzly, D. C. (1996): To an Unhypothetical First Principle in Plato’s republic. History of Philosophy Quarterly.
Volumen 13(2), pg 149-165.

vez seran luego superadas, que son anteriores y superiores a aquellas. Para la I6gica moderna “suprimir” una hipotesis (axioma)
es, o bien, demostrar que se deduce de los otros axiomas de la teoria y que por tanto es innecesaria, o bien, mostrar que intro-
duce contradicciones en la teoria, y que por tanto, es incorrecto. Como le ocurrié a Frege cuando introdujo en sus “Fundamentos
de la Aritmética” el famoso “axioma de separacion”, el cual, demostré Bertrand Russell en 1902, que introducia contradicciones
en la matematica (confrontese Mosterin 1980, pg 7).

34 Burnyeat (2000), pg 6.

35 Annas, J (1981), pg 273.

%6 Annas, J (1981), pg 289.

37 Chica, V, et al, (2017)



12 Echeverri Delgado, L.F,; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

Benson, H. H. (2015): Clitophon’n Challenge. Dialectic in Plato’s Meno, Phaedo, and Republic. Oxford University
Press.

Bourbaki(1970): Elements of Mathematics. Theory of Sets. (Originally published as Elements de Mathematique.
Theory des Ensembles. Paris 1970). Translated into English by Springer Verlag. Berlin. 2004.

Burnyeat, M. F. (2000): Plato on Why Mathematics is Good for the Soul. Mathematics and Necessity. Oxford
University Press, pg 1-81.

Chemla, Karine, Ed. (2012): The History of Mathematical Proof in Ancient Traditions. Cambridge University
Press.

Cherniss, H. (1951): Plato as Mathematician. Review of Metaphysics, (4): 395- 425.

Chica, V,; Echeverri, L.; Zarrazola, E. (2017) Objetos Matematicos Sensibles y Objetos Matematicos Inteligibles.
Estudios de Filosofia. Volumen 55(1), pg 187-205.

Cornford, F. M. (1932): Mathematics and Dialectic in Republic VI-VII. Mind, vol 41, pg 37-52.

Crombie, I. M. (1962): An Examination of Plato’s Doctrines. 2 Volumenes. London: Routledge & Kegan Paul.

Euclides (1969): The Thirteen Books of the Elements. Translation into English by Thomas L. Heath, (3 volumes),
New York: Dover.

Euclides (1991): Elementos, Traduccion: Maria Luisa Puertas, Madrid, Gredos.

Guthrie, W. (1977): A History of Greek Philosophy. (Vol. 5). Inglaterra: University of Cambridge.

Hardie, W. F. R. (1936): A Study in Plato. Oxford: Clarendon Press.

Heath, T. L. (1965): A History of Greek Mathematics. London: Oxford University Press.

Heath, T. L. (1963): A Manual of Greek Mathematics. New York: Dover.

Platon (1992): Dialogos. Volumenes I-VI, Madrid: Gredos.

Platon (1994): Republic, Parmenides, Meno, Phaedo, Philebus. Cambridge: Harvard University Press.

Polya, G. (1944): How to solve it. Princeton University Press

Polya, G. (1954): Mathematics and Plausible Reasoning. Princeton University Press.

Proclo (1970): A Commentary on the First Book of Euclid’s Elements. Princeton: University Press.

Robinson, R. (1953): Plato’s Earlier Dialectic. 2a edicion. Oxford: Clarendon Press.

Ross, D. (1986): La teoria de las ideas de Platon. Espana: Catedra.

Schoenfield, A. (1987): Polya Problem Solving and Education. Mathematics Magazine. Volumen 60(5).

Stillwell, J. (2018): Reverse Mathematics: Proofs on the Inside Out. Princeton University Press.



