
1Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

Matemáticas y dialéctica en la República de Platón

Luis Fernando Echeverri Delgado  
Universidad de Antioquia, Colombia   

Edwin de Jesús Zarrazola Rivera  
Universidad de Antioquia, Colombia   

Víctor Hugo Chica Pérez  
Universidad de Antioquia, Colombia   

https://dx.doi.org/10.5209/resf.97615 � Recibido: 21/08/2024 • Aceptado: 12/12/2024

Resumen: En este artículo examinamos los métodos matemático y dialéctico como están presentados por 
Platón en la República, en particular en los libros VI y VII de esta obra. Mostraremos que ambas disciplinas 
comportan cada una dos movimientos, que llamaremos ascendentes y descendentes en cada caso. Se 
tratará de mostrar que los dos movimientos del método matemático, motivaron en Platón los dos movimientos 
del método dialéctico. Veremos así mismo que uno de los dos movimientos del método matemático fue 
estudiado de manera novedosa por Platón y que ha sido un método poco valorado y estudiado desde la 
antigüedad hasta nuestros días.
Palabras claves: método axiomático-deductivo; dialéctica, análisis y síntesis.

EN Mathematics and Dialectic in Plato’s Republic
Abstract: In this paper we study the mathematical and dialectic methods as presented by Plato in the 
Republic, particularly in books VI and VII. We are going to proof that both disciplines (mathematics and 
dialectic) contain two movements each one. We call those movements ascendant and descendant for 
each discipline.  We will try to show that the movements of the mathematical method encouraged Plato to 
formulate the movements of dialectic method. Moreover, we are going to show that one of the mathematical 
methods proposed by Plato was not only a novel method but it has been poorly studied from the ancient to 
modern times.
Keywords: axiomatic-deductive method; dialectic, analysis and synthesis.

Sumario: 1. Introducción; 2. La noción de demostración; 3. La otra dirección del método matemático; 4. El método del 
dialéctico; 5. Referencias bibliográficas..

Cómo citar: Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. (2026): “Matemáticas y dialéctica en la 
República de Platón”, Revista de Filosofía, 51 (1), 1-12.

Revista de Filosofía
 ISSN: 0034-8244  •  e-ISSN: 1988-284X

A RT Í C U LOS

mailto:lfernando.echeverri%40udea.edu.co?subject=
https://orcid.org/0000-0002-5185-6074
mailto:edwin.zarrazola@udea.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-0781-7924
mailto:victor.chica@udea.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-5735-0875
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


2 Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

1. Introducción

Uno de los métodos con que trabajan los matemáticos es la demostración ἀπόδειξις (apodeixis). Una tra-
dición historiográfica que viene del siglo XIX considera a los antiguos griegos, y en particular a Tales de 
Mileto (624-548 A.C.), el padre de la demostración. Aunque esta postura ha sido cuestionada reciente-
mente1, para nuestro objetivo, es justo esta noción griega la que estará en el horizonte de nuestra reflexión. 
Dicha noción griega inicial fue perfilándose progresivamente, pasando de la clara exhibición de propie-
dades de una figura geométrica (Tales), al estilo aritmético (Pitagórico) de ver los números enteros como 
figuras (triangulares, cuadrados, pentagonales, etc.) con las cuales mostrar claras relaciones satisfechas 
por estos números, hasta llegar en el siglo III A.C. al tratado matemático de Euclides, Elementos στιοχεῖα 
(stoicheia), donde la noción griega de demostración matemática queda plenamente configurada.  Platón 
ha mostrado en muchos pasajes de sus diálogos que tenía muy clara y en muy alta estima esta noción, 
aunque también ha expresado que ésta era solo una de dos direcciones posibles del quehacer propio del 
matemático (geómetra para Platón).

La República es uno de los pocos diálogos platónicos (quizás el único) donde Platón plantea una ela-
borada relación entre los métodos del geómetra (matemático para nosotros) y los métodos del amante 
del saber (el filósofo) al cual Platón le prescribe el necesario estudio de las matemáticas si pretende que 
le sea revelado el poder dialéctico διαλέγεσθαι δυνάµις (dialegesthai dynamis) poder que tiene la capacidad 
de empujar «poco a poco al ojo del alma, cuando está sumergido realmente en el fango de la ignorancia, 
y lo eleva a las alturas,  utilizando como asistentes y auxiliares para esta conversión a las artes que hemos 
descrito. [La geometría y afines]» (Rep. 533d). 

En este artículo mostraremos que, para Platón en la República, tanto el método dialéctico como el 
método matemático comportan cada uno dos movimientos. En el caso del primero un movimiento as-
cendente y otro descendente y en el caso del segundo dos movimientos que han sido llamados análisis 
y síntesis.  Trataremos de probar que los dos movimientos del método matemático inspiraron a Platón la 
introducción de los dos movimientos del método dialéctico. Para lograr esto mostraremos en primer lugar 
cual era la noción de demostración que tenía Platón, la cual constituye uno de los dos movimientos que 
considera el filósofo como parte del método matemático. Por otro lado, aclararemos en qué consiste el 
otro movimiento propio del método matemático, sus orígenes, y lo poco estudiada y valorada que ha sido 
esta componente del pensamiento matemático.   

Finalmente examinaremos los dos movimientos que según Platón componen el método dialéctico, 
mostraremos cómo están representados y cómo pudieron haber sido motivamos en Platón a partir de los 
dos movimientos que el filósofo reconoce en la actividad del geómetra. Para concluir mostraremos cuáles 
son los alcances respecto del saber de cada uno de estos métodos.  

2. La noción de demostración 

En torno a la noción de demostración, y a pesar de la controversia surgida en el último siglo donde se 
ha discutido la continuidad histórica de dicha noción, consideramos adecuado partir de las palabras de 
Nicolás Bourbaki, seudónimo de un grupo de matemáticos franceses quienes en el siglo XX publicaron 
uno de los tratados de matemáticas más completos de todos los tiempos: Los Elementos de Matemáticas 
(título que hace honores a la gran obra de Euclides). Dice Bourbaki: 

Desde los griegos, quien dice matemáticas dice demostración; algunos incluso dudan de que existan, fuera 
de las matemáticas, demostraciones del sentido preciso y riguroso que esta palabra recibió de los griegos, 
sentido que pretendemos darle aquí. Tenemos derecho a decir que este significado no ha cambiado, porque lo 
que fue una demostración para Euclides, lo sigue siendo para nosotros; y, en momentos en que la idea amena-
zaba con perderse y donde, por tanto, las matemáticas se encontraban en peligro, fue entre los griegos donde 
encontramos sus modelos.2

En efecto, desde la antigüedad clásica griega, particularmente desde Euclides, la noción de demos-
tración ἀπόδειξις (apodeixis), tal como la han usado la gran mayoría de los matemáticos en su quehacer 
científico, es esencialmente una secuencia de proposiciones en las que cada una, o bien es una afirma-
ción que se acepta como cierta (axioma) o bien se deduce necesariamente de las anteriores por reglas de 
inferencia3.

Se ha mostrado en otro trabajo4 que existen buenas razones para sostener que la concepción de los 
objetos y del método matemático ἀπόδεικτικου (apodeiktikou), que tenían tanto Platón como Aristóteles, era 

1	 Chemla, Karine Ed. (2012). 
2	 Bourbaki (1970), pg 2.
3	 Bourbaki (1970). Ibidem.
4	 Chica V., Echeverri, L.F., y Zarrazola, E. (2017). “Objetos matemáticos sensibles y objetos matemáticos inteligibles”. Estudios de 

Filosofía, 55, 187-205.



3Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

muy próxima a las presentadas en la obra de Euclides, Elementos. No obstante, ambos filósofos recono-
cieron que cuando un geómetra presenta una demostración de un resultado, antes de presentarlo, éste 
tuvo que haber visto de antemano que lo que se proponía probar era cierto en todos los casos posibles.  
Para ilustrarlo comencemos viendo un ejemplo tomado de Aristóteles en su Metafísica (1051a24):

Por otra parte, también los teoremas geométricos se descubren al realizarse en acto. Los encuentran, 
en efecto, al realizar las divisiones correspondientes. Y si las divisiones estuvieran ya realizadas, [los 
teoremas] serían obvios, pero están contenidos solamente en potencia. ¿Por qué los ángulos del triángulo 
equivalen a dos rectos? Porque los ángulos alrededor de un punto son iguales a dos rectos. Y, ciertamente, si 
se traza la paralela a uno de los lados, para quien lo contemple será inmediatamente evidente.

Veamos gráficamente lo que dice Aristóteles:

Figura 1: Elaboración propia

Dado un triángulo rectángulo ABC, notamos que:
1.	 Los ángulos en C a lo largo de la semirrecta AC son iguales a dos rectos.
2.	 La recta paralela a AB, denotada por l, y que pasa por el punto C, existe.
3.	 Por propiedades entre paralelas: α=α'  y  β=β'
4.	 Por tanto, los ángulos α,β,γ hacen dos rectos.
De este ejemplo podemos concluir el cómo y el porqué del proceder del verdadero geómetra: en efec-

to, éste, al contemplar una figura dada (el triángulo ABC) se enfrenta a una de dos posibles tareas: de-
mostrar por vez primera, para sí mismo, la verdad de la proposición, o bien, exponerla como tal, para los 
demás. Aristóteles aquí expone como podría ser lo primero5.

Así pues, lo que hace el geómetra es darse cuenta de que los ángulos en torno a un punto son iguales 
a dos rectos (afirmación # 1) Intuyendo éste elemento6 anterior como latente en la figura dada, luego, hace 
explícita esta proposición cierta (en la geometría) para su triángulo, construyendo en su base la recta pa-
ralela al segmento AB del triángulo (afirmación # 2), y, finalmente usa esta última proposición, que también 
es un elemento, y la anterior o anteriores, produciéndose así el convencimiento racional de la verdad de 
la proposición.

Ahora, si se trata de lo segundo, entonces debe mostrar cuales son los elementos necesarios para 
componer la prueba y enunciarlos como proposiciones ciertas para todos los casos, y luego componer su 
demostración en una forma totalmente discursiva: una deducción que parte desde principios indemostra-
bles. A propósito de estos principios indemostrables, Aristóteles los propone como inevitables puntos de 
partida de las demostraciones, so pena de un retroceso al infinito7. 

Con todo lo anterior buscamos mostrar con mayor claridad lo que se entendía al interior del pensa-
miento matemático griego por método matemático. Ahora bien, para continuar, consideramos oportuno 
citar a Cornford quien en su célebre artículo de 1932 dice:

El ‘teorema’ es el fruto de la contemplación θεωρεν (theorein), que penetra por medio de la intuición en las pro-
piedades latentes ‘contenidas en’ la esencia. La demostración ἀπόδειξις (apoideixis) es la exhibición de estas 
propiedades en tanto que pertenecen a la esencia, en la forma de afirmaciones explicitas dispuestas en orden 
lógico, deductivo, o silogístico8.

5	 Confróntese con la demostración que da Euclides en “Elementos” I.32: “En todo triángulo, si se prolonga uno de los lados, el 
ángulo externo es igual a los dos ángulos internos y opuestos, y los tres ángulos internos del triángulo son iguales a dos rectos”

6	 La noción de elemento la precisa Aristóteles en Met 998a25: ‘’y de las proposiciones geométricas διαγραµµάτων (diagramaton) 
llamamos elementos a aquellas [proposiciones] cuyas demostraciones están en las demostraciones de las otras, de todas o de 
la mayoría”, y  en Met 1014a25: “se llama elemento, lo primero, inmanente y específicamente indivisible en otra especie, de lo que 
algo está compuesto” y, más adelante, “las demostraciones primeras e implícitas en más demostraciones, se llaman elementos 
de las demostraciones στоιχεα τῶν ἀπоιδείξεων (stoikheia ton apodeixon)”. El título de los “Elementos” de Euclides conserva este 
significado.

7	 Véase Met 1006a27, Anal. Post. 71b26-29; 72b18-22 y en 84a30 donde dice: “si esto es cierto debe haber puntos de partida ἀρχαί 
(arkhai) de las demostraciones, y no puede haber ἀπόδειξις (apoideixis) de todo”.

8	 Cornford 1932, pg 49 



4 Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

A la luz del pensamiento matemático moderno, cabe destacar dos cuestiones que enuncia Cornford 
para el pensamiento matemático griego en el pasaje citado:

•	 El teorema, o sea el resultado que se afirma como verdadero al interior de una teoría matemática 
(aritmética, geometría), es algo para lo cual, en rigor, se desconoce el proceso por el cual el mate-
mático que lo demostró, llegó a él.

•	 La demostración es algo que ha sido definido con perfecta claridad por la moderna lógica mate-
mática (bivalente) y que los antiguos griegos, aunque lo tenían claro, nunca definieron: una demos-
tración (en una teoría) es una secuencia ordenada de proposiciones verdaderas, en la cual, cada 
proposición o es un axioma (de la teoría) o se deduce de las anteriores por las reglas de inferencia 
y donde la última de las proposiciones de la secuencia es la conclusión9.

Hasta ahora todo parece indicar que en la actividad del matemático en general y del geómetra en 
particular, se dan dos direcciones, siendo una de ellas necesariamente anterior a la otra. Ciertamente, el 
procedimiento deductivo viene después de la fase del hallazgo del hecho, además es claro que las inves-
tigaciones, así sean meramente ejercicios de redescubrimiento, deben preceder a las demostraciones10. 
Ahora bien, es justamente esta diferenciación de direcciones lo que nos introduce en la primera cuestión 
sobre el pensamiento matemático de Platón: el examen del método del matemático.

Platón en Rep 510a-c expone el famoso símil de la línea como trasfondo sobre el cual enmarcará, entre 
otras cosas, su consideración del método con el que trabaja el matemático11:

− Toma ahora una línea dividida en dos partes desiguales; divide nuevamente cada sección según la misma 
proporción, la del género de lo que se ve ὁρατόν (oraton) y otra la del género de lo que se intelige νоητόν (noeton), 
y tendrás distinta oscuridad y claridad relativas; así tenemos primeramente en el género de lo que se ve, una 
sección de imágenes. Llamo ‘imágenes’ εἰκόνας (eikonas) en primer lugar a las sombras σκινάς (skinas), luego a 
los reflejos en el agua y en todas las cosas que, por su constitución, son densas, lisas y brillantes, y a todo lo de 
esta índole. ¿Te das cuenta Glaucón?
− Me doy cuenta.
− Pon ahora la otra sección de la que ésta ofrece imágenes, a la que corresponden los animales que viven en 
nuestro derredor, así como todo lo que crece, y también el género íntegro de cosas fabricadas por el hombre.
− Pongámoslo
− ¿Estás dispuesto a declarar que la línea ha quedado dividida, en cuanto a su verdad y no verdad ἀληθεία τε 
καὶ µή (aletheia te kai me), de modo tal que lo opinable δоξαστὸν (doxaton) es a lo cognoscible γνωστόν (gnoston) 
como la copia es a aquello de lo que es copiado?
− Estoy muy dispuesto.
− Ahora examina si no hay que dividir también la sección de lo inteligible νоητоà (noetoü).
− ¿De qué modo?
− De éste. Por un lado, en la primera parte de ella, el alma ψÚχή (psikhe), sirviéndose de las cosas antes imitadas 
como si fueran imágenes εἰκὸνας (eikonas), se ve forzada a indagar a partir de supuestos ὑπόθησεις (hipotheseis), 
marchando no hasta un principio ἀρχή (arkhe) sino hacia una conclusión τελειτήν (teleiten). Por otro lado, en la 
segunda parte, avanza hasta un principio no supuesto ἀνυπὸθηστоς ἀρχή (anipothestos arkhe), partiendo de un 
supuesto ὑπόθησις (hiphoteseis) y sin recurrir a imágenes εἰκὸνας (eikonas), a diferencia del otro caso, efectuan-
do el camino con ideas mismas αὐτоς εἴδεσι (autois eidesi) y por medio de ideas εἰδη (eide).

En Rep 511e Platón finaliza el símil poniéndole nombre a cada una de las subsecciones de la línea:
Y ahora aplica a estas cuatro subsecciones estas cuatro afecciones que se generan en el alma παθέµατα ἐν τε 
ψυχή (pathemata en te phikhe); noésis a la suprema, diánoia a la segunda; a la tercera asigna pístis y a la cuarta 
eikasía; y ordénalas proporcionalmente ἀνὰ λóγоν (ana logon), considerando que cuanto más participen de la 
verdad ἀληθείας µετέχειν (aletheia metexein), tanto más participan de la claridad12.

Así pues, la línea, sus dos secciones y sus cuatro subsecciones pueden interpretarse esquemática-
mente así:

νoετόν (noeton) ὁρατόν (oraton)

νόησις (noesis) διάνоια (dianoia) πίστις (pistis) εἰκασία (eikasia)

Ciertas interpretaciones del símil de la línea13 tienden a considerar a las dos secciones y a las cuatro 
subsecciones de esta como pobladas por distintas clases de seres. Esto se debe principalmente a que 

9	 Cf Mendelson 1987, pg 20.
10	 Platón probablemente notó que toda certeza obtenida por deducción presupone una certeza obtenida sin deducción.
11	 Se ofrece el pasaje completo por considerarse central en todo lo que sigue.
12	 La edición de República de Gredos traduce noesis por inteligencia, dianoia por pensamiento discursivo; pistis por creencia; y 

eikasia por conjetura.
13	 Por ejemplo, la de Ross 1986 pg 69.



5Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

mientras Platón delimita bien los objetos de las divisiones de lo visible, no hace lo mismo para las divisio-
nes de lo inteligible. Platón no dice por ninguna parte que, por ejemplo, a la sección llamada dianoia co-
rrespondan, como quiere Ross14, los objetos de las matemáticas. Lo único que Platón dice a este respecto 
es que en esa primera sección de lo inteligible “el alma ψύχή (psikhe) se ve forzada a servirse de supuestos 
ὑπόθησεις (hipotheseis), sin avanzar hacia un principio ἀρχή (arkhe), por no poder remontarse más allá de 
los supuestos”15, y, dice luego, que tal proceder es el propio de la geometría y de las artes afines (ἀδελφας 
τέχναις (adelphais tekhnais)  –Rep 511b). Recordemos también que en Rep 510b nos decía que el alma, en 
esta misma sección, se ve forzada a indagar a partir de supuestos, marchando no hacia un principio sino 
hacia una conclusión. De esto podemos concluir, a lo sumo, que Platón se está refiriendo, no a objetos, 
sino al estado cognitivo o hábito mental propio de quien sabe geometría y las artes afines. Esto es, él está 
exponiendo una de las direcciones del método con el cual trabaja el geómetra: aquella que es como un 
movimiento descendente del alma que va desde unas premisas hacia una conclusión por vía deductiva.

Con esto no se quiere dar a entender que el significado de dianoia sea únicamente este: el asociado al 
estado cognoscitivo del alma del geómetra con exclusión de otros posibles significados o usos que el tér-
mino pueda tener en el ámbito del pensamiento de Platón. Lo que aquí afirmamos es que el proceder del 
geómetra que acabamos de describir, es un ejemplo, y quizás el mejor ejemplo, que Platón pudo encontrar 
para representar lo que él quería dar a entender por hábito mental de los hombres que buscan el saber.

Ahora bien, a propósito del examen del método del matemático, es oportuno plantear las siguientes 
dos preguntas: ¿En qué consiste este método que parte de supuestos ὑπόθησεις (hipotheseis) y qué son 
estos supuestos? y ¿Qué nos dice Platón sobre la otra dirección del método que, habíamos dicho, debe 
darse? 

Comencemos por la cuestión de los supuestos ὑπόθησεις (hipotheseis) del matemático. El término hi-
pótesis puede tener al menos dos significados distintos al interior de la concepción platónica de las ma-
temáticas: por un lado sirva como ejemplo Menón 87a-b, donde, a propósito de si la virtud es enseñable o 
no, Sócrates pide permiso para realizar una investigación vía hipótesis16, a la manera del geómetra, quien 
al preguntarse por ejemplo, si es posible o no inscribir en forma de triángulo un área dada en un círculo 
dado, responde que no sabe, pero que tiene una hipótesis que puede ser útil17:

Si esta superficie es tal que, al aplicarla sobre esa línea dada del círculo, le faltase una superficie igual a la que 
se ha aplicado, me parece que se ha de seguir un resultado, y si, por el contrario, es imposible que eso suceda, 
entonces se ha de seguir otro. Así pues, quiero yo hacer una hipótesis para ver que resulta acerca de la inscrip-
ción de esta superficie en el círculo, si es posible o si no lo es.

El pasaje no es fácil, pero como bien lo indica Guthrie (1992, Vol 4, pg 25): “No es necesario compren-
der el ejemplo para captar el método hipotético que Sócrates expone”. Thomas Heath (1965, Vol 1, pg 298) 
afirma que este pasaje es mucho más difícil que el otro pasaje matemático del Menón donde interviene el 
esclavo (Menón 82a) y que ha reunido en torno a él una literatura casi comparable a la que se ha escrito a 
propósito del número nupcial de la República (Rep 546b-d)18. 

Según el mencionado pasaje, investigar vía hipótesis consiste en intuir una premisa que debe ser cierta 
si de ella se sigue la conclusión requerida, premisa que tan solo es un provisional punto de partida, pues 
está implícito, en la consideración de esta investigación, el acuerdo mutuo entre maestro y alumno para 
aceptar una hipótesis como útil, aunque no necesariamente como único punto de partida: un teorema se 
puede empezar a demostrar de muchas maneras distintas. 

El otro significado del término hypotheseis está claramente expresado en Rep 511a inmediatamente 
después de la descripción inicial del símil de la línea. Dice allí Platón por boca de Sócrates:

− Creo que sabes que los que se ocupan de geometría y de cálculo λоγιστική (logistike) suponen lo impar y lo 
par περιττὸν καὶ τὸ ᾄρτιоν (periton kai to artion), las figuras σχήµατα (skhemata) y las tres clases de ángulos γωνιν 
τριττὰ εἲδη (gonion trita eide) y cosas afines, según lo que investigan en cada caso. Como si las conocieran, las 
adoptan como supuestos ὑπόθησεις (hipotheseis) y de ahí en adelante no estiman que deban dar cuenta λόγоς 
δίδоναι (logos didonai) de ellas, ni a sí mismos ni a los otros, como si fueran evidentes a cualquiera; antes bien, 
partiendo de ellas atraviesan el resto de modo consecuente, para concluir en aquello que proponían al examen.

14	 Ibidem pg 70.
15	 Rep 511a.
16	 “Y concédeme que investiguemos si la virtud es enseñable, o cómo es, y que lo hagamos a partir de una hipótesis ἐξ ὑπόθέσεως 

αὐτό σκоπεiσθαι (ex hipotheseos auto skopeisthai) y digo a partir de una hipótesis, tal como lo hacen frecuentemente los geóme-
tras” (Fed. 86e).

17	 Hugh Benson (2015) ha propuesto una nueva interpretación de lo que define como “el método de la hipótesis en Platón”, el cual 
consiste de dos direcciones, pero su aplicación está enfocada a otras disciplinas y no tanto a las matemáticas. De otro lado, cabe 
resaltar la gran disparidad existente entre los académicos sobre lo que pueden ser las hipótesis en Platón, a saber, las hipótesis 
son definiciones (Archer-Hind); las hipótesis son proposiciones (Robinson y Annas); las hipótesis son afirmaciones de existencia 
(Cornford y Hardie); las hipótesis son conceptos (Crombie).

18	 La interpretación completa de este pasaje es digna de abordarse en un escrito de problemas matemáticos de la antigüedad 
clásica griega. Sin embargo, y a pesar de que contamos con una novedosa propuesta de interpretación del pasaje, no la presen-
taremos en este artículo por su carácter estrictamente matemático. 



6 Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

− Sí, esto lo sé.
− Sabes, por consiguiente, que se sirven de figuras visibles ὁρωµένоις εἴδεσι (oromenois eidesi) y hacen dis-
cursos acerca de ellas, aunque no pensando en éstas sino en aquellas cosas a las cuales éstas se parecen, 
discurriendo διαλήγησται (dialegestai) en vista al cuadrado en sí τετραγώνоυ αὐτо (tetragonou autou) y a la diagonal 
en sí διαµέτρоν  αὐτÁς (diametron autes) y no en vista de la que dibujan, y así con lo demás. De las cosas mismas 
que configuran y dibujan hay sombras e imágenes en el agua, y de estas cosas que dibujan se sirven como imá-
genes εἰκὸνας (eikonas), buscando divisar aquellas cosas en sí αὐτὰ ἐκενα ἰδεν (auta ekeina idein) que no podrían 
divisar de otro modo con el pensamiento διάνоια (dianoia).

De este pasaje se ve clara la diferencia de la noción de hypotheseis con respecto a la noción expresada 
en el pasaje del Menón: aquí ya no se da un acuerdo mutuo entre maestro y alumno, sino la proposición de 
unas nociones mínimas que son consideradas como puntos de partida absolutos, o al menos así lo eran 
para los matemáticos de la época de Platón, aun cuando el filósofo critique este proceder, pues es notorio 
que el tono con el cual él se dirige hacia aquellos matemáticos es de reproche.

Por todo lo anterior, se va haciendo claro ahora en qué consiste este método que parte de supuestos: 
es un procedimiento que podemos llamar descendente, pues a partir de unas hipótesis se van haciendo 
deducciones, que se disponen en orden lógico (silogístico) pero sin dar cuenta de los supuestos ὑπόθησεις 
(hipotheseis), hasta llegar a la conclusión deseada.

3. La otra dirección del método matemático

Platón reconoce que el alma debe ser capaz de realizar un movimiento, el cual podemos calificar de 
ascendente, pues es un movimiento que va de la conclusión a las premisas implicadas en ella. Así que no 
es aventurado afirmar que Platón seguramente notó que toda certeza obtenida por deducción presupone 
una certeza obtenida sin deducción. Esta certeza, que es como una “verdad anterior”, no puede ser dedu-
cida o probada a partir de la conclusión, ella debe ser aprehendida (ἄψασθαι (apsasthai)-Rep 511b). Platón 
en Rep 511b habla de la otra sección de lo inteligible en el símil de la línea, aquella que recibe el nombre de 
noesis y nos dice cómo es la relación entre el correspondiente estado del alma y los supuestos ὑπόθησεις 
(hipotheseis):

Comprende entonces la otra sección de lo inteligible, cuando afirmo que en ella la razón misma αὑτὸς ὁ λόγоς 
(autos o logos) aprehende ἃπτεται (aptetai), por medio de la facultad dialéctica διαλέγεσται δυνάµει (dialegestai 
dinamei), y hace de los supuestos ὑπόθησεις (hipotheseis) no principios ἀρχάς (arkhas) sino realmente supuestos, 
que son como peldaños y trampolines hasta el principio del todo παντός ἀρχήν (pantos arkhen), que es no su-
puesto ἀνυπоθέτоυ (anhipothetou), y, tras aferrarse a él, ateniéndose a las cosas que de él dependen, desciende 
hasta una conclusión τελευτήν (teleiten), sin servirse para nada de lo sensible αἰσθητά (aistheta), sino de ideas 
εἴδη (eide), a través de ideas y en dirección a ideas hasta concluir en ideas.

Este pasaje nos dice más de lo que esperábamos, por eso iremos por partes. En primer lugar, se hace 
clara una distinción entre el proceder dianoetico y el noetico: en el primero las hipótesis son tomadas 
como principios ἀρχάς (arkhas), en el segundo las hipótesis son tomadas como hypotheseis en el sentido 
etimológico de la palabra, es decir, como un medio para llegar a algo, solo que a ese algo no se llega por 
vía deductiva, es decir, descendente, sino por un acto de aprehensión. En segundo lugar, se menciona por 
primera vez en este contexto a una dynamis: la dialéctica διαλέγεσται δυνάµει (dialegestai dinamei), que es 
un medio para que la razón misma αὑτὸς ὁ λόγоς (autos o logos) aprehenda ἄψασθαι (apsasthai) ese algo 
que también es mencionado por primera vez en este contexto: un principio de todo παντός ἀρχήν (pantos 
arkhen) que es un no supuesto ἀνυπоθέτоυ (anhipothetou). Y, en tercer lugar, se menciona un movimiento 
del alma del que se dice claramente que desciende desde el principio de todo παντός ἀρχήν (pantos arkhen) 
hacia una conclusión y a través de ideas εἴδη (eide). Estas dos últimas cuestiones las abordaremos luego 
cuando consideremos el papel de la dialéctica con respecto al “saber” matemático, por ahora nos limita-
remos a la primera cuestión, esto es, que en estos estados cognitivos representados en el símil de la línea 
por la sección llamada noesis, se da un movimiento que no es descendente. Aquí cabe recordar, no sin 
motivo, aquel pasaje del Menón 87a-b en el cual se daba la solución a un problema “vía hipótesis” de una 
manera en la cual el geómetra debía percibir directamente y sin argumentos discursivos una condición 
anterior -hypotheseis- que debería cumplirse para que la construcción deseada se diera. 

Ahora bien, una tradición iniciada por Proclo ha hecho del pasaje de Platón, que venimos comentando, 
la fuente de la identificación entre este método no descendente y un método que se ha dado en llamar, 
por el mismo Proclo, análisis19, que es como el que expone Aristóteles en Met 1051a24 y que presentamos 
anteriormente en la sección “La noción de demostración”. Dice además Proclo, que Platón comunicó este 
método a un matemático llamado Leodamas20 y que éste lo aplicó llegando a descubrir muchas cosas 
nuevas en geometría. Tomas Heath, en una afirmación histórica que consideramos discutible, anota que 

19	 Proclo: 211.19
20	 Proclo: Idem.



7Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

el análisis en el sentido de la reducción de un teorema por demostrar o un problema por resolver, hasta 
sus elementos mínimos, como lo hace Aristóteles en el ejemplo que vimos, era un procedimiento frecuen-
temente utilizado en las primeras investigaciones matemáticas anteriores a Platón y que, por lo tanto, es 
difícil saber en qué consistía el presunto descubrimiento de Platón del cual habla Proclo. 

De otro lado, dice Heath, que el lenguaje de Proclo sugiere que lo que él [Proclo] tenía en mente era el 
método filosófico descrito en el pasaje de la República 511b, el cual, no se refiere al análisis matemático en 
absoluto, y que por lo tanto la idea de que Platón descubrió el método del análisis se debe más bien a una 
incomprensión. Sin embargo, dice Heath:

El análisis y la síntesis, que se siguen el uno al otro, están relacionados de la misma manera que la progresión 
ascendente y descendente en el método intelectual del dialéctico. Se ha sugerido, por tanto, que el logro de 
Platón fue observar la importancia, desde el punto de vista del rigor lógico, de la síntesis confirmatoria que 
sigue al análisis21

Aquí entiende Heath por movimientos ascendente y descendente, propios de lo que él llama “el méto-
do intelectual del dialéctico”, justamente aquellos dos movimientos que reconocimos en la lectura del pa-
saje de Rep 511b, el primero de los cuales reconocimos como “no descendente” y que podemos llamarlo 
“ascendente”. Además, entiende por análisis y síntesis, nombres debidos a Proclo, los dos movimientos 
que debe realizar el matemático, léase geómetra, para obtener resultados positivos al interior de su dis-
ciplina, bien sea en la solución de un problema o en la demostración de un teorema. El análisis sería el 
movimiento por el cual el geómetra intuye la condición o condiciones mínimas que se deben cumplir para 
que el problema tenga solución, como en Menón 87a-b, o aquel por el cual se reconocen los elementos 
mínimos para que una proposición sea teorema, como en Met 1051a24; la síntesis sería el movimiento por 
el cual el geómetra dispone la prueba en orden lógico, deductivo o silogístico partiendo de unas condicio-
nes mínimas, hipótesis o elementos, hasta llegar a una conclusión. Así pues, lo que Proclo llama análisis 
puede ser llamado método ascendente y lo que llama síntesis método descendente.

Sin lugar a dudas Platón no fue el inventor del método llamado ascendente, sin embargo, es altamente 
probable que fuera el primero en reflexionar sobre el proceso de pensamiento involucrado en él, y pudo 
haber sido el primero en reconocer como distintos los dos movimientos involucrados en la solución de un 
problema geométrico o en la demostración de un teorema.

Ahora bien, se puede asociar la noesis con el movimiento ascendente de la intuición, y la dianoia con el 
movimiento descendente de la razón en la argumentación deductiva. En efecto, puesto que Platón asigna 
la experiencia intelectual llamada noesis, donde se introduce este movimiento que llamamos ascendente, 
parece justificable afirmar que la intuición usada en este movimiento del pensamiento es uno de los sig-
nificados de noesis. Y por razones similares se puede afirmar que el razonamiento deductivo caracterís-
tico del procedimiento matemático es uno de los significados de dianoia. Ciertamente es difícil exhibir un 
pasaje en la obra de Platón donde dianoia y noesis tengan los sentidos aquí indicados, con exclusión de 
sus usos más generales. Pero el hecho de haber reconocido claramente el movimiento del pensamiento 
geométrico desde las conclusiones y hacia las premisas como un acto ascendente, es algo que apoya 
fuertemente esta consideración terminológica.

Sin embargo, es necesario aclarar que ni la intuición asociada a la noesis, ni el razonamiento deductivo 
asociado a la dianoia están limitados a los objetos de las matemáticas, pues ambos movimientos del pen-
samiento, el ascendente y el descendente, son empleados tanto en el campo de las matemáticas como 
en el campo de las ideas morales, aunque el procedimiento no sea necesariamente el mismo en ambos22.

En este momento es oportuno mencionar que esta otra dirección del método matemático que etique-
tamos con el término “ascendente”, ha sido poco estudiada y explorada por matemáticos profesionales, 
mas no así por pedagogos, para quienes es un tema de máxima importancia en la enseñanza de las ma-
temáticas básicas23. Del lado de las matemáticas intermedias o avanzadas, no se encuentran muchos 
trabajos dedicados a la exposición y uso de esta dirección del método, y ni qué decir de los programas de 
enseñanza de las matemáticas a nivel universitario, donde esta otra forma de pensar las matemáticas es 
muy escaza. La lista de matemáticos que han publicado obras expresamente dedicadas a esta dirección 
del método matemático a partir del siglo XVIII no es muy grande. En este punto consideramos adecuado 
mencionar a algunos de los más destacados. 

En primer lugar, el matemático suizo Leonard Euler (1707-1783), quien en su voluminosa y amplia obra 
publicó varios trabajos en los cuales demostraba al lector cómo había razonado para llegar a sus resul-
tados (método ascendente) y luego presentaba una prueba clásica de los mismos (método descenden-
te). En segundo lugar, el matemático húngaro George Polya (1887-1985) quien, inspirado en Euler, publicó 
al menos cinco obras donde identificaba métodos sistemáticos para resolver problemas matemáticos y 

21	 Heath: 1965 volumen 1, pg 291.
22	 Para esta cuestión véase Crombie 1979, Vol 2, pg 530 y sucesivas.
23	 Schoenfield (1987)



8 Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

fortalecer el descubrimiento y la invención en matemáticas para estudiantes, profesores e investigado-
res24. Recientemente, el matemático norteamericano Harvey Friedman, quien es considerado el fundador 
del proyecto “Reverse Mathematics”, el cual es un programa orientado hacia la Lógica Matemática, que 
busca ir hacia atrás, desde los teoremas hacia los axiomas. En este proyecto, Friedman es acompañado 
por otros matemáticos como Steve Simpson, y John Stillwell. Este último en 2018 publicó la obra “Reverse 
mathematics: proofs from the inside out” en la cual, siguiendo el espíritu del programa, explora el concep-
to de prueba en la dirección opuesta a la normal: “En lugar de buscar las consecuencias de los axiomas 
dados, se buscan los axiomas necesarios para probar los teoremas dados”25.

La afirmación histórica planteada líneas más arriba por Thomas Heath, sobre que Platón no descubrió 
el método del cual habla Proclo, es discutible pues está apoyada en fuentes muy débiles. Sin embargo, y 
sin ánimo de entrar a debatir sobre el particular, consideramos como un gran mérito de Platón, que en los 
albores del pensamiento matemático, hubiera destacado con tanto énfasis esta otra dirección del método 
matemático, cuando la mayoría de los científicos griegos de la antigüedad, posiblemente desde Tales de 
Mileto y con seguridad  hasta Euclides, sólo consideraban el método axiomático deductivo (descendente) 
como el único digno de ser presentado y divulgado por los futuros matemáticos a la hora de exponer sus 
resultados.

4. El método del dialéctico

Ahora, para determinar cuál era el alcance respecto del saber νоύς (nous) que tenía para Platón el pensa-
miento matemático asociado a este método, es necesario contrastar dicho método con aquel otro pro-
puesto por el filósofo y del cual ya hemos dado aquí indicios: el dialéctico. ¿En qué consiste este otro 
método y cuáles son sus alcances respecto del saber? y ¿cuál es la relación que se da entre matemáticas 
y dialéctica? Estas son las dos cuestiones que se tratarán a continuación.

Recordemos que el pasaje de Rep 511b se mencionaba por primera vez en el contexto que nos ocupa, 
a la facultad dialéctica διαλέγεσθαι δυνάµει (dialegesthai dinamei) y se decía de ella que hace de los supues-
tos ὑπόθησεις (hipotheseis) no principios ἀρχάς (arkhas) sino realmente supuestos, que son como peldaños 
y trampolines hasta el principio de todo παντός ἀρχήν (pantos arkhen), que es un “no supuesto” ἀνυπоθέτоυ 
(anhipothetou). Aquí es donde empieza a perfilarse el significado de dialéctica en este contexto: para co-
menzar, es como una dynamis que, a diferencia del pensamiento matemático, es capaz de distinguir entre 
hipótesis y principios, ἀρχάς (arkhas).

Ahora bien, en el pasaje inmediatamente siguiente Platón confronta directamente las actividades de la 
dialéctica y de las matemáticas:

“Comprendo [dice Glaucón a Sócrates], aunque no suficientemente, ya que creo que tienes en mente una tarea 
enorme: quieres distinguir lo que de lo real e inteligible τоà ὂντоς τε καὶ νоητоà (tou ontos te kai noetou) es estu-
diado por la ciencia dialéctica διαλέγεσθαι ἐπιστήµης (dealegesthai epistemes), estableciendo que es más claro 
que lo estudiado por las llamadas artes τεχνîν (tekhnon), para las cuales los supuestos ὑπόθησεις (hipotheseis) 
son principios ἀρχάς (arkhas). Y los que los estudian se ven forzados a estudiarlos por medio del pensamiento 
discursivo διάνоια (dianoia), aunque no por los sentidos αἰσθητά (aistheta). Pero a raíz de no hacer un examen 
avanzado hacia un principio ἀρχή (arkhe) sino a partir de supuestos ὑπόθησεις (hipotheseis), te parece que no 
poseen inteligencia νόησις (noesis) acerca de ellos, aunque sean inteligibles junto a un principio. Y creo que 
llamas pensamiento discursivo διάνоια (dianoia) al estado mental ἕξις (exis) de los geómetras y similares, pero 
no inteligencia νόησις (noesis); como si el pensamiento discursivo διάνоια (dianoia) fuera algo intermedio µεταξύ 
(metaxi) entre la opinión δόξα (doxa) y la inteligencia νόησις (noesis)”.

Esta última afirmación de que la dianoia parece ser algo intermedio µεταξύ (metaxi) entre la doxa y la 
noesis dio lugar a que un autor como Aristóteles afirmara que los objetos de las matemáticas, los cuales 
él probablemente consideraba como los objetos propios de la dianoia26, eran intermedios µεταξύ (metaxi) 
entre los objetos de la noesis y de la doxa, esto es, entre las formas o ideas y los particulares sensibles. 

Volviendo a la cuestión de la dialéctica, el pasaje es suficientemente claro: la dialéctica es una ciencia 
ἐπστηµή (episteme) que conoce mejor, más claro, a los objetos que son estudiados por las artes matemáti-
cas (λоγιоτική, (logistike) γεωµετρική (geometrike), etc.), pues estas artes asumen, descuidadamente, lo que 
tan solo son supuestos como si fueran principios, y por lo tanto no se preocupan de remontarse por enci-
ma de ellos para explicarlos a partir de algo anterior, antes bien, los asumen como evidentes para todo el 
mundo. En suma, no hacen, a diferencia de la dialéctica, un examen de ellos que avance hacia un principio 

24	 Polya (1944, 1954)
25	 Stillwell, J (2018).
26	 El hecho de que las alegorías del sol, de la línea y de la caverna, sean presentadas una inmediatamente después de la otra, así 

como el que las tres contengan una comparación del ámbito visible con el ámbito inteligible, hacen que se las considere a todas 
bajo el mismo enfoque, e inducen a considerar el símil de la línea como referido primordialmente a objetos o entidades metafísi-
cas, en lugar de referida a formas del conocimiento.



9Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

no hipotético ἀνυπόθητоς ἀρχήν (anhipothetus arkhen)27: tarea necesaria que, por lo tanto, corresponde a la 
dialéctica.

Recordemos que nuestro propósito es determinar en qué consiste el método dialéctico y establecer 
cuál es la relación entre dialéctica y matemáticas. De lo que acabamos de decir, por lo tanto, no se debe 
concluir que la dialéctica tiene como principal objeto de estudio aquello que es también objeto de estudio 
de las matemáticas. El sentido de la dialéctica no se agota en el contexto de la República, a pesar de que 
Platón llega a caracterizar con cierta claridad, en este diálogo, al método dialéctico28. 

La mejor caracterización de lo que se entiende por dialéctica, en el contexto que nos ocupa, se en-
cuentra en 531d-535a. No obstante, siendo justos, hay que decir que el intento de Platón al tratar de des-
cribir los caminos ascendente y descendente que componen al método dialéctico, carece de detalle y 
plantea muchos interrogantes. Él mismo advierte en muchas ocasiones que una descripción adecuada de 
estas descripciones excedería su propia capacidad29. Así por ejemplo en 532e, donde Glaucón le pide a 
Sócrates: 

Dime cual es el modo del poder dialéctico διαλέγεσθαι δυνάµει (dialegesthai dinamei), en qué clases se dividen y 
cuáles son sus caminos. Pues me parece que se trata de caminos que conducen hacia el punto llegados al cual 
estaremos, como al fin de la travesía, en reposo. 
− Es que ya no serás capaz de seguirme, mi querido Glaucón. No es que yo deje de mi parte nada de buena 
voluntad, pero no sería ya una alegoría como antes lo que verías, sino la verdad misma αὐτὸ τὸ ἀληθές (auto to 
alethes), o al menos lo que me parece ser esta.

Así pues, lo que podemos decir de la dialéctica considerada en sí misma, en este contexto, es más bien 
poco, pero si colocamos el saber del matemático como horizonte sobre el cual se destaca el saber del 
dialéctico, entonces es posible que podamos avanzar un poco más.

A continuación, aclararemos cuales son los alcances respecto del saber de cada método y a su vez 
cómo están relacionadas estas formas del conocer llamadas matemáticas y dialéctica. 

Se puede decir que el método dialéctico comporta dos movimientos llamados uno ascendente y el 
otro descendente. De forma análoga, el método matemático comporta dos movimientos los cuales han 
sido llamados, desde Proclo, análisis y síntesis. Consecuentemente, en el símil de la línea a las secciones 
llamadas dianoia (donde se trata con objetos matemáticos) y noesis (donde se trata con ideas, las cuales 
pueden ser también objetos matemáticos) se las puede entender como representando cada una de ellas 
un estado cognitivo, los cuales a su vez comportan dos movimientos30: 

I.  dianoia: en el movimiento ascendente el alma busca las condiciones mínimas, hipótesis o elementos, 
para resolver un problema o demostrar un teorema geométrico. En el otro movimiento, el descendente, 
el alma coloca los pasos para la solución del problema o la demostración del teorema en orden lógico 
deductivo o silogístico a partir de las hipótesis o elementos que encontró en el movimiento anterior. 
II. noesis: en el movimiento ascendente el alma busca un principio único no hipotético. En el movi-
miento descendente el alma trata de derivar, a partir de este primer principio, todas las ideas, entre las 
cuales se encuentran también las ideas matemáticas. 
Platón en Eutidemo 290b-c31 comparaba la actividad del matemático con la del cazador, pues ambos 

buscan lo que ya existe, y una vez lo han atrapado no saben que uso hacer de él, de manera que el cazador 
ha de entregar sus presas al cocinero y por su parte el matemático debe entregar las suyas al dialéctico.

Probablemente para Platón exista una tarea necesaria de complementación para el saber matemático, 
tarea que claramente no puede ser realizada por el matemático mismo, sino por alguien que, en la escala 
del saber, está por encima de éste: el dialéctico. ¿En qué consiste esta tarea? En el contexto del Eutidemo 
solo podemos conjeturarlo: parece tratarse de una tarea de fundamentación, es decir, una labor que le dé 

27	 Sobre este principio no hipotético hay dos buenos trabajos debidos a Baltzly (1996) y Bailey (2006).
28	 “− Veamos Glaucón: ¿No es esta la melodía que ejecuta la dialéctica? Aunque sea inteligible νоητὸν (noeton), es imitada por el 

poder de la vista cuando, como hemos dicho, ensaya mirar primeramente a los seres vivos y luego a los astros, y por fin al sol 
mismo. Del mismo modo cuando se intenta por la dialéctica llegar a lo que es en sí cada cosa, sin sensación alguna y por medio 
de la razón λόγоς (logos), y sin detenerse antes de captar por la inteligencia misma αὐτῆ νоήσει (aute noesei) lo que es el Bien 
mismo αὐτὸ ὃ ἔστιν ἀγαθόν (auto o estin agathon) llega al término de lo inteligible como aquel prisionero al término de lo visible.

	 − Enteramente de acuerdo.
	 − Y bien. ¿No es esta marcha lo que denominas dialéctica?
	 − Sin duda” (Rep 532a-b).”
29	 Rep 506c-e, 509c, 517b, 533a.
30	 Aun cuando Platón al ilustrar en el símil de la línea a la sección llamada dianoia, sólo habla de objetos matemáticos, no se puede 

asegurar categóricamente como hace Ross que las ideas propias de la dianoia sean los objetos matemáticos y los de la noesis 
sean las demás Ideas.

31	 “-Ninguna de las artes relativa a la caza va más allá de cazar o capturar, y una vez la gente ha capturado lo que era objeto de su 
caza no sabe qué uso hacer de él. Tanto es así que los cazadores y pescadores entregan sus presas a los cocineros, y a su vez, 
los geómetras, astrónomos y maestros de cálculo –pues también ellos son cazadores, ya que, en efecto, no producen sus figuras, 
sino que se limitan a encontrar las que ya existen-, como tampoco saben qué uso hacer de ellas, sino solo cazarlas, entregan lo 
que han hallado a los dialécticos para que lo utilicen. Por lo menos así proceden quienes, de entre estos últimos, no han perdido 
por completo la cabeza”.



10 Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

estatus ontológico a los objetos de las matemáticas. En el contexto de La República esta tarea consiste 
en: “hacer de los supuestos ὑπόθησεις (hipótesis) no principios ἀρχάς (arkhas) sino realmente supuestos, 
que son como peldaños y trampolines hasta el principio de todo παντός ἀρχήν (pantos arkhen) que es un no 
supuesto ἀνυπоθέτоυ (anhipothetu)” (Rep 511b).

En efecto, el matemático quiere hacer pasar por principios ἀρχάς (arkhas) lo que tan solo son supuestos 
ὑπόθησεις (hipotheseis), pues quienes se ocupan de geometría y de logistike suponen ὑπоθήσται (hipothes-
tai) lo par y lo impar, las figuras y las tres clases de ángulos como si se tratara de puntos de partida abso-
lutos, ya que consideran que no debe darse cuenta λóγоς δίδоναι (logos didonai), puesto que afirman que 
son evidentes para todo el mundo.

Es posible que Platón pensara que la tarea de la dialéctica con respecto a las matemáticas consistiera 
en elevar a estas últimas de su mera condición de arte τεχνή (tekhne) a la condición de ciencia ἐπιστήµη 
(episteme) mediante el examen de las hipótesis, ya que mientras esto no se haga, la geometría y las demás 
artes que la acompañan -logistike, geometría sólida, astronomía matemática y armonía matemática- tan 
solo:

nos harán ver lo que es como en sueños, pero es imposible ver con ellas en estado de vigilia; mientras se sirven 
de supuestos ὑπόθησεις (hipotheseis), dejándolos inamovibles, no pueden dar cuenta λόγоς δίδоναι (logos dido-
nai) de ellos. Pues bien, si no conocen el principio ἀρχή (arkhe) y anudan la conclusión y los pasos intermedios 
a algo que no conocen ¿Qué artificio convertirá semejante encadenamiento en ciencia ἐπιστήµη (episteme)?
− Ninguno [responde Glaucón].
− Por consiguiente, el método dialéctico ἡ διαλεκτική µέθоδоς (he dialectike methodos) es el único que marcha, 
cancelando los supuestos τάς ὑπоθέσεις ἀναιρоσα (tas hipotheseis anairousa), hasta el principio mismo αὑτὴν τὴν 
ἀρχήν (auten ten arkhen), a fin de consolidarse allí. Y dicho método empuja poco a poco el ojo del alma, cuando 
está sumergido realmente en el fango de la ignorancia, y lo eleva a las alturas, utilizando como asistentes y 
auxiliares para esta conversión a las artes τεχνîν (tekhnon) que antes hemos descrito. A éstas muchas veces 
las hemos llamado ciencias ἐπιστήµας (epistemas) por costumbre, pero habría que darles un nombre más claro 
que el de opinión δόξα (doxa), pero más oscuro que el de ciencia ἐπιστήµη (episteme). En lo dicho anteriormente 
lo hemos diferenciado como pensamiento discursivo διάνоια (dianoia), pero no es cosa de disputar acerca del 
nombre en materias tales como las que se presentan a examen.

Esta posición radical frente al quehacer matemático podría ser interpretada como una propuesta de 
fundamentación de las matemáticas. Sin embargo, no existe evidencia y no hay certeza de que Platón esté 
aquí proponiendo una tal reforma. Lo que aquí afirma Platón es simplemente que es propio de las mate-
máticas quedarse cortas frente a la dialéctica, la cual efectivamente tiene entre sus tareas el examen de 
las hipótesis con las que el matemático trabaja.

Esta situación de inferioridad para la labor del matemático se pone en evidencia en Menón 82b-85b, 
cuando el esclavo, al ser interrogado, al principio produce creencias falsas sobre la solución al problema 
de la duplicación del área de un cuadrado y luego creencias ciertas, lo cual, evidentemente, no puede ser 
conocimiento, hasta tanto el esclavo no haya aprehendido la necesidad lógica de la prueba completa. 
Aunque, ni aun así, pues el esclavo y su guía, Sócrates, han estado reflexionando en última instancia sobre 
supuestos, por ejemplo, que por dos puntos pasa una única línea recta, esto es, la diagonal del cuadrado, 
supuesto del cual no se está dando cuenta λόγоς δίδоναι (logos didonai)32. La comprensión intelectual de una 
pieza coherente, pero aislada, el razonamiento deductivo es tan solo dianoia. El esclavo, y, aún Sócrates, 
no accederán al conocimiento genuino νоύς (nous) hasta que no asciendan a la aprehensión intuitiva del 
principio indemostrable de la totalidad de su ciencia. Aquí Platón entiende por νоύς (nous) la visión perfec-
tamente clara, o la aprehensión inconmovible de la estructura completa de la verdad matemática. 

Que las matemáticas en su actual condición más bien parecen soñar con lo que es y que por lo tanto no 
merecen el nombre de ciencias ἐπιστήµας (epistemas), es algo que sugiere que para Platón las matemáti-
cas eran una disciplina que requería ser fundamentada y la ciencia a realizar tal fundamentación no es otra 
que la dialéctica, cuyo método “es el único que marcha cancelando los supuestos τάς ὑπоθέσεις ἀναιρоσα 
(tas hipotheseis anairousa), hasta el principio mismo a fin de consolidarse allí” (533c-d).

Ahora bien, si podemos decir que este plan, en la mente de Platón, era un proyecto que él había consi-
derado seriamente, entonces, este proyecto de lograr la unidad de las ciencias mediante el método dia-
léctico de investigación por superación sistemática de las hipótesis hasta llegar a un principio único para 
toda la deducción matemática, es un proyecto científico extraordinariamente ambicioso. Platón siempre 
habla de un único principio a la cabeza de la estructura completa, no de una colección de conceptos pri-
mitivos. La tarea de la investigación dialéctica es regresar, no solo a la hipótesis genuina de cada rama 
(aritmética, geometría, etc.), sino al principio único de toda deducción matemática y de este modo supe-
rar33 la colección indefinida de suposiciones no probadas que se encuentren en uso. La verdad básica 

32	 Como si ocurre, por ejemplo, con las hypóthesis de lo par y lo impar, para las cuales Platón en un diálogo posterior −Parménides 
143a-144a− intentará dar cuenta (λόγоς δίδоναι) de ellas, a partir de la aceptación de la existencia del uno (εἱ ἕν ἐστί).

33	 Para Platón “superar las hipótesis” τάς ὑπоθέσεις ἀναιρоσα (tas hipotheseis anairousa) significa, según nuestra interpretación (con-
fróntese Crombie, op cit, pg 547) que se puede dar cuenta λόγоς δίδоναι (logos didonai) de las hipótesis a partir de otras, que a su 



11Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

única ἀρχή (arkhe) no descansa sobre hipótesis, pero será conocida intuitivamente con perfecta claridad y 
con certeza inconmovible.

Esta interpretación de la tarea de la dialéctica frente a las matemáticas como una super-disciplina 
que debe fundamentar a una sub-disciplina a partir de un “primer principio no hipotético”, a pesar de ser 
muy atractiva, adolece de debilidades tan grandes que puede ser insostenible. En primer lugar, aunque 
sabemos por Proclo que en la época de Platón circulaban unos “Elementos de Geometría”, es improba-
ble que tal obra tuviera la estructura de sistema deductivo que sí tenían los “Elementos” de Euclides. Los 
“Elementos” deben en buena medida a Aristóteles su estructura de definiciones, nociones comunes, pos-
tulados y teoremas; de ahí que sea altamente improbable que Platón estuviera proyectando fundamentar 
una disciplina que aún no había sido estructurada como sistema deductivo. En segundo lugar, todos los 
pasajes de la República que hablan del “primer principio no hipotético” sugieren que este primer principio 
es la “Forma del Bien” y no está claro cómo se puede deducir proposiciones matemáticas de un principio 
ético.

Algunos autores han defendido la tesis según la cual el estudio de las matemáticas propuesto por 
Platón en la República como exigencia previa al estudio de la dialéctica por los guardianes es una manera 
de comprender la Forma o Idea del Bien (Burnyeat y Huffman), porque el estudio de las matemáticas es 
una parte constitutiva del entendimiento ético34.

Otros autores como Julia Annas consideran que el estudio de las matemáticas propuesto por Platón en 
la República incentiva a la mente en el razonamiento abstracto no empírico y por tanto Platón está intere-
sado no en producir expertos en estos temas, sino en producir personas acostumbradas al razonamiento 
a-priori sobre estas materias35.

Sin entrar a participar en este debate sobre la particular relación entre matemáticas y dialéctica para la 
formación de los guardianes, lo que podemos concluir es la intención permanente de Platón de presentar 
a la dialéctica como una disciplina superior a las matemáticas, tanto en esta prescripción de estudios ma-
temáticos previos al estudio de la dialéctica, como en su valoración del quehacer del matemático frente 
al quehacer del dialéctico.

Como bien dice Julia Annas36, sabemos que el método filosófico en Platón está en gran deuda con lo 
que él sabía de geometría. Para Platón la geometría fue el único modelo de ciencia en el cual se puede 
alcanzar el entendimiento de un sistema completo organizado racionalmente. Por lo anterior, es posible 
pensar que los métodos ascendente y descendente que Platón reconoció en el pensamiento Matemático 
inspiraron en él los métodos ascendente y descendente para su dialéctica, métodos estos últimos que 
no expuso con toda la claridad con la que expuso los primeros. Platón reconoció a los objetos de las ma-
temáticas (números, figuras geométricas, entre otros) como objetos únicos y excepcionalmente exentos 
de cambio37. Los objetos de las matemáticas solo pueden ser aprehendidos por medio del pensamiento 
y sus propiedades encontradas por el método ascendente y establecidas como universales y necesarias 
por el método descendente.

Es plausible pensar que Platón vio en el pensamiento matemático el lugar más firme y estable en el que 
nos podemos apoyar en medio de un mundo de abigarrada multiplicidad y caótico cambio. Quizás esa 
tierra estable fuese para Platón el Bien supremo al que los amantes de la sabiduría deben aspirar.

5. Referencias bibliográficas

Annas, J. (1981): An Introduction to Plato’s Republic. Oxford University Press.
Archer-Hind, R. D. (1973): The Phaedo of Plato. 2a ed. 1894. Reprint, New York: Arno Press.
Aristóteles (1970): Metafísica. Traducción: Valentín García Yebra, Edición trilingüe, Madrid: Gredos.
Aristóteles (1989): Posterior Analytics. Cambridge: Harvard University Press Classical Loeb.
Bailey, D. T. J. (2006): Plato and Aristotle on the Unhypothetical. Oxford Studies in Ancient Philosophy. Oxford 

University Press, pg 101-126.
Baltzly, D. C. (1996): To an Unhypothetical First Principle in Plato’s republic. History of Philosophy Quarterly. 

Volumen 13(2), pg 149-165.

vez serán luego superadas, que son anteriores y superiores a aquellas. Para la lógica moderna “suprimir” una hipótesis (axioma) 
es, o bien, demostrar que se deduce de los otros axiomas de la teoría y que por tanto es innecesaria, o bien, mostrar que intro-
duce contradicciones en la teoría, y que por tanto, es incorrecto. Como le ocurrió a Frege cuando introdujo en sus “Fundamentos 
de la Aritmética” el famoso “axioma de separación”, el cual, demostró Bertrand Russell en 1902, que introducía contradicciones 
en la matemática (confróntese Mosterín 1980, pg 7).

34	 Burnyeat (2000), pg 6.
35	 Annas, J (1981), pg 273.
36	 Annas, J (1981), pg 289.
37	 Chica, V, et al, (2017) 



12 Echeverri Delgado, L.F.; Zarrazola Rivera, E.J.; Chica Pérez, V.H. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 1-12

Benson, H. H. (2015): Clitophon’n Challenge. Dialectic in Plato’s Meno, Phaedo, and Republic. Oxford University 
Press.

Bourbaki (1970): Elements of Mathematics. Theory of Sets. (Originally published as Elements de Mathematique. 
Theory des Ensembles. Paris 1970). Translated into English by Springer Verlag. Berlin. 2004.   

Burnyeat, M. F. (2000): Plato on Why Mathematics is Good for the Soul. Mathematics and Necessity. Oxford 
University Press, pg 1-81.

Chemla, Karine, Ed. (2012): The History of Mathematical Proof in Ancient Traditions. Cambridge University 
Press. 

Cherniss, H. (1951): Plato as Mathematician. Review of Metaphysics, (4): 395- 425.
Chica, V.; Echeverri, L.; Zarrazola, E. (2017) Objetos Matemáticos Sensibles y Objetos Matemáticos Inteligibles. 

Estudios de Filosofía. Volumen 55(1), pg 187-205.
Cornford, F. M. (1932): Mathematics and Dialectic in Republic VI-VII. Mind, vol 41, pg 37-52.
Crombie, I. M. (1962): An Examination of Plato’s Doctrines. 2 Volúmenes. London: Routledge & Kegan Paul.
Euclides (1969): The Thirteen Books of the Elements. Translation into English by Thomas L. Heath, (3 volumes), 

New York: Dover.
Euclides (1991): Elementos, Traducción: María Luisa Puertas, Madrid, Gredos.
Guthrie, W. (1977): A History of Greek Philosophy. (Vol. 5). Inglaterra: University of Cambridge. 
Hardie, W. F. R. (1936): A Study in Plato. Oxford: Clarendon Press.
Heath, T. L. (1965): A History of Greek Mathematics. London: Oxford University Press.
Heath, T. L. (1963): A Manual of Greek Mathematics. New York: Dover.
Platón (1992): Diálogos. Volúmenes I-VI, Madrid: Gredos.
Platón (1994): Republic, Parmenides, Meno, Phaedo, Philebus. Cambridge: Harvard University Press.
Polya, G. (1944): How to solve it. Princeton University Press
Polya, G. (1954): Mathematics and Plausible Reasoning. Princeton University Press.
Proclo (1970): A Commentary on the First Book of Euclid’s Elements. Princeton: University Press.
Robinson, R. (1953): Plato’s Earlier Dialectic. 2a edición. Oxford: Clarendon Press.
Ross, D. (1986): La teoría de las ideas de Platón. España: Catedra. 
Schoenfield, A. (1987): Polya Problem Solving and Education. Mathematics Magazine. Volumen 60(5).
Stillwell, J. (2018): Reverse Mathematics: Proofs on the Inside Out. Princeton University Press.


