EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Revista de Filosofia ARTICULOS
ISSN: 0034-8244 « e-ISSN: 1988-284X

- -

Escatologia y utopia: La filosofia de la religion
de Ernst Bloch

Anibal Pineda Canabal
Instituto de Filosofia, Universidad de Antioquia, Colombia =

https://dx.doi.org/10.5209/resf.96972 Recibido: 05/07/2024 « Aceptado: 24/05/2025

Resumen. El articulo es un estudio de la filosofia de la religion de Ernst Bloch a partir de la exposicion de varios de
sus conceptos:1. La idea de Dios que ha de ser despojada de su contenido metafisico y reinscrita en lainmanencia del
sentimiento religioso. 2. La deteccion blochiana de un principio mesianico que atraviesa todas las religiones y que va
elevando la conciencia de la dignidad humana. 3. Un redescubrimiento de la tradicion escatolégica del cristianismo,
mayoritaria en las primeras comunidades y luego subterranea conforme se iba consumando su helenizacién. Se
problematiza el uso blochiano de términos como «hereje» y su distincion entre religion natural y religiones superiores.
Palabras claves: Ernst Bloch; filosofia de la religion; escatologia; metarreligion; ateismo; utopia; herejia.

EN Eschatology and utopia: Ernst Bloch’s philosophy of religion

Abstract. The article is a study of Ernst Bloch’s philosophy of religion, based on the exposition of several of his key
concepts: 1. The idea of God, stripped of its metaphysical content and re-inscribed within the immanence of religious
sentiment. 2. The Blochian identification of a messianic principle in all religions, consisting of a progressive awareness
of human dignity. 3. A rediscovery of the eschatological tradition in Christianity, which was predominant in the early
Christian faith and later went underground as the Hellenization of Christianity advanced. Bloch’s use of terms such as
“heretic,” as well as his distinction between natural religion and higher religions, is problematised.

Keywords: Ernst Bloch; philosophy of religion; eschatology; meta-religion; atheism; utopia; heresy.

Sumario: 1. Introduccion; 2. La religion como contenido humano; 3. La religion en Bloch como metarreligion; 4. El
sistema de la religion de Bloch; 5. Escatologia de la religion; 6. Conclusion; 7. Referencias bibliograficas.

Como citar: Pineda Canabal, A. (2026): “Escatologia y utopia: la filosofia de la religion de Ernst Bloch”, Revista de
Filosofia, 51 (1), 171-181.

Rev. filos. (Madr,), 51 (1), 2026, pp. 171-181 171


mailto:anibalpinedac71@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-5797-4311
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

172 Pineda Canabal, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 171-181

1. Introduccion

El pensamiento de Ernst Bloch, a diferencia de lo que pasa con otros autores contemporaneos, no dis-
curre a través de rupturas radicales con sus propias intuiciones, sino que facilmente se advierte en €l una
admirable coherencia que evoluciona y amplia con el tiempo sus propios presupuestos. En este sentido,
su interés por la religion atraviesa su obra entera desde su juventud hasta su madurez, aunque se exprese
de manera diferente segun la época. Quiza por venir de una familia judia asimilada y nunca haber recibido
una educacion religiosa demasiado esmerada, este interés fue incluso un signo particular de su rebeldia.
La recurrencia permanente de elementos religiosos en la obra de Bloch desafié a un cierto marxismo de
su tiempo y en si mismo represento un «cuestionamiento del racionalismo moderno, de la sociedad in-
dustrial urbana, [y] de la cuantificacion y mercantilizacion de las relaciones sociales» (Lowy, 2014, p. 39).
En este articulo, nos proponemos revisitar su filosofia de la religion, concentrandonos en tres temas fun-
damentales, a saber: 1. Su idea de Dios y su particular forma de ateismo. 2. Su comprension del fendmeno
religioso en general y de las religiones en particular. 3. La lectura que hace de la escatologia cristiana 'y
como la conecta con los movimientos revolucionarios.

2. Lareligion como contenido humano

La filosofia de la religion de Bloch resulta interesante porque ella conjuga dos elementos aparentemente
contrarios: 1. Un rechazo del teismo y de la trascendencia, entendida como la creencia en un Dios como
ser hipostatico. Bloch desderia, en efecto, como supersticiosa la fe en la existencia real de un Dios que es
persona, que conoce, que amay que vive en un plano distinto al de nuestra realidad material: «[lJo propia-
mente falso en lo mitolégico como tal es la personificacion [Hypostasierung] de sus fantasias y también de
sus paisajes desiderativos en una trascendencia puesta como fija y existente.» (Bloch, 1974, p. 400) 2. La
negacion de la trascendencia como contenido hipostatico coincide, en cambio, con una afirmacion tanto
del trascender como caracteristica fundamental del proceso del mundo como del contenido afectivo de
aquello que Dios nombra o significal. Ademas de esto, Bloch admite que la religion sigue teniendo una
gran pregnhancia, principalmente en la cultura popular: «la vivida conciencia religiosa moderna demuestra
que algunos motivos religiosos siguen estando presentes» (Bloch, 1992, p. 9-10) y pueden constituir una
fuerza movilizadora.

Sin embargo, no hay en Bloch la idea de que la religion produzca efectos sociales positivos y que pueda
ser garantia del orden y la paz, como llegé a pensar, por ejemplo, el saintsimonismo o el positivismo. De
hecho, la consideracion preponderantemente moral del cristianismo siempre fue vista por el marxismo
como reaccionaria. Segun el diagnéstico de Engels, tras la Revoluciéon Francesa y su anticlericalismo,
parecio triunfar el punto de vista opuesto segun el cual « hay que conservar la religion para el pueblo»
(Engels, 1981, p. 28)... por sus efectos adormecedores de toda rebeldia. Se trataba, en cambio, para Bloch,
de aceptar que el impulso que da origen a lo religioso es natural y humano y debe ser desentrafiado y
reconducido en la direccién correcta: «las intenciones de las mas grandes religiones [...] también atafien
a las generaciones venideras, como lo hacen claramente las obras de arte, las filosofias, los trabajos
cientificos y los descubrimientos» (Bloch, 2017, p 70).

Ahora bien, «;qué ocurre con el espacio vacio que deja o no tras de si la liquidacion de la hipdstasis
de Dios?» (Bloch, 2007, p. 418). No es solo la naturaleza humana abstracta finalmente exaltada, como
cree Feuerbach; ni se trata unicamente de la moralidad, como pensaria una cierta teologia de inspiracion
neokantiana; ni queda el proyecto de la instauracion de una religion de la humanidad como en Comte o aun
en Saint-Simon; nitampoco queda espacio para un desencanto de tipo nihilista como en el existencialismo.
Bloch propone, en cambio, (1) una repatriacién en la inmanencia de los tesoros que la religion puso en la
trascendencia? y (2) una relocalizacion de la intensidad religiosa en favor de la construccion de un mundo

' Las palabras inmanencia y trascendencia asi como sus formas adjetivales conocen una historia larga en la filosofia y son
susceptibles de sentidos diversos: epistemoldgico, antropoldgico, ontoldgico, teoldgico (Stoker, 2016). Por su parte, las
relaciones entre inmanencia y trascendencia pueden entenderse en formas extremas (trascendencia vertical) o moderadas
(trascendencia horizontal) segun se excluyan o impliquen mutuamente (Stoker, 2012). En vocabulario blochiano podriamos decir
que el trascender es horizontal mientras que la trascendencia es vertical en tanto que excede y duplica el mundo. Aunque esta
idea no resulta desconocida en la tradicion filosoéfica, quiza si sea problematica a la hora de aplicar dicha categoria a sistemas
religiosos anteriores o distintos del monoteismo. Para Bloch, la trascendencia subraya principalmente la alteridad de lo divino
frente al mundo. Transcendente es, en este sentido, lo supramaterial, lo espiritual entendido como opuesto al plano material
de la vida. Inmanente, en cambio, viene a ser lo que no excede 0 no se contrapone, sino que esta enteramente circunscrito
a dicho plano. Por ultimo, si para nuestro autor trascendencia hace referencia a la idea hipostatico-personal de Dios como
inteligencia y voluntad distintas de la inteligencia y voluntad humanas, inmanencia se refiere a la ausencia de contraposicion
entre tales potencias y el mundo. Cuando Bloch (2004) insiste en un «trascender sin trascendencia» como caracteristica mas
propia del proceso del mundo, se refiere a la tendencia de la realidad a ir mas alla de su configuracion actual, esto es, hacia
sus potencialidades no dadas todavia. Pero dichas potencialidades no llegan, en ningun caso, a constituirse ni como alteridad
separada, ni como otredad absoluta de la materia.

2 Larepatriacion del Reino de Dios, por ejemplo, significa que este deja de ponerse en las postrimerias, como realidad opuesta al
desarrollo histdrico, para volverse objetivo de la voluntad rebelde. El Reino repatriado en la inmanencia seria asi otro nombre para



Pineda Canabal, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 171-181 173

nuevo. Lo primero apunta a lo realmente salvable o heredable de la religion, a pesar de la superfluidad del
teismo, a saber: «el contenido desiderativo o la profundidad de la esperanza que aparecen en imagenes
religiosas» (Bloch, 2007, p. 418). Hay, en efecto, una conviccion fundamental que puebla las religiones,
segun Bloch: la confianza en que la realidad no solo esconde la «/atencia de la nada» sino también, y acaso
principalmente, la «/latencia del todo» (Bloch, 2007, p. 421), es decir, la posibilidad de la resolucion definitiva
detodafalsa contradicciony el surgimiento de una forma nueva de relacion entre los seres humanosy entre
lo humanoy la naturaleza, que el cristianismo llamo Reino. Como la religion esta directamente relacionada
con el mejoramiento del mundo, su contenido utdpico es lo unico que se mantiene legitimamente en pie
tras el zamarreo de la critica ilustrada, de Feuerbach y de la izquierda hegeliana (Bloch, 1974). Para Bloch,
una forma artistica o una filosofia pueden seguir hablandonos, aunque las condiciones sociales en que se
produjeron hayan desaparecido hace tiempo. La catedral de Estrasburgo, la Acropolis o la tragedia griega
no son solo testimonios del pasado, sino que estan animadas de futuro y de utopia y por eso podemos
seguir reconociéndonos en ellas. «Cuando el zar desaparece, Tolstoi no lo hace» (Bloch, 2017, p. 69).
Del mismo modo, lo religioso puede seguir alimentando la accion humana, movilizando las voluntades,
aunqgue la existencia divina haya sido desechada como supersticion: en eso consiste la relocalizacion del
sentimiento religioso en la inmanencia.

3. Lareligion en Bloch como metarreligion

La reduccion de la religion a su aspecto moral es superada en Bloch a través de un recurso a la escatolo-
gia® para comprender el cristianismo primitivo. Gracias a esto, los aspectos propiamente revolucionarios
y emancipadores de la religion judeocristiana seran los mas importantes y los que privilegiara en su con-
sideracion del fendmeno religioso. Si el interés de Bloch por la religion no es extrafio ni del todo atipico en
el conjunto de su generacion ni en su tiempo, si resulta innovador. En efecto, nuestro autor buscara el lado
mas vanguardista de la religion para llevar a cabo con ello una audaz correccion del marxismo, al que en-
tiende como una «critica de la razon pura para la cual ninguna critica de la razén practica ha sido escrita.»
(Bloch, 1964, pp. 304-305). Si el analisis econdmico corresponde a la critica de la razon pura, el estudio
de la utopia y de las producciones culturales en que esta se expresa es la critica de la razén practica que
completa lo primero. Por eso, Bloch dira al final de su vida: «[e]l auténtico marxismo [...] toma en serio el
auténtico cristianismo» (Bloch, 1983, p. 255).

Ahora bien, para nuestro autor «la escatologia constituye la esencia del sentimiento religioso y
permanece cuando la humanidad ha destruido todos los accidentes de dicho sentimiento, al vaciar el cielo
de una divinidad que, de por si, nunca ha estado alli» (Bowman, 1976, pp. 202-203). Su filosofia pronuncia
entonces, al menos parcialmente, un «Dios no, religion si». Pero su no a Dios no es la simple negacién de
su existencia, sino una valoracion nueva de lo esencial de la hipdtesis divina. El si a la religion, por su parte,
tampoco legitima las formas institucionales de las religiones histdricas, tantas veces verdadero opio para
el pueblo. Le interesan, en cambio, sobre todo las contraculturas religiosas que normalmente se expresan
en formas heréticas, resistentes o subversivo-apocalipticas. En todas ellas es lo utopico, lo referido al
futuro, al mundo mejor, a la escatologia, en suma, lo que para Bloch constituye su sustrato mas intimo,
inmediato e histdrico.

Ahora bien, la importancia de la escatologia se entiende en el contexto de la metarreligion que Bloch
propone. Para él, el abandono de contenidos miticos y de las hipdstasis que pueblan el supramundo de
los espiritus en las religiones monoteistas, por ejemplo, no es mas que una tarea negativa acometida ya
por la critica ilustrada: «[g]racias a la llustracion el infierno ha desaparecido» (Bloch, 2004, p. 353). Pero
lo mas importante viene después, a saber, la ética escondida en el sentimiento religioso. La religion, que
para Bloch no es ya ni la creencia en seres espirituales con los cuales podemos interactuar nila fe en un
supramundo contrapuesto al plano material, si porta consigo algo mas: un Uberschuf3, un excedente, un
sentimiento o impulso original que constituye su esencia. Por eso, «el fin de la religion en este saber [...]
no es simplemente la ausencia de religion, sino [...] herencia de ella, conciencia-saber metarreligioso del
ultimo problema del adénde y del para qué» (Bloch, 2007, p. 313). Dios como esencialidad real que extiende

decir instauracion de la justicia y de la democracia verdadera en este mundo.

8 La palabra escatologia es un neologismo moderno acufiado en la teologia protestante del siglo XVII para designar lo que la
teologia medieval llamaba De novissimis, esto es, el tratado metafisico-especulativo que, a partir de la Revelacion, se interesaba
principalmente por la suerte de las personas singulares en el mas alla (Stancati, 1996). Pero la palabra escatologia designa
no solo un tratado teoldgico de origen principalmente moderno o aun ilustrado, sino el conjunto de creencias relativas al
destino individual del ser humano tras la muerte (juicio, infierno, cielo), asi como las creencias que tienen que ver con las cosas
ultimas o los eventos postreros de la historia y del cosmos (Miihling, 2015). El tratado de las postreras cosas, como disciplina
teoldgica, se configura en la Edad Media, pero transforma sus perspectivas en la Modernidad, al compas del paulatino triunfo
del neologismo escatologia, de etimologia griega, en desmedro del nombre latino escolastico. La escatologia es sintoma del
impacto de la ciencia modernay del mundo postgalileano que abre un camino hermenéutico en la reflexion teoldgica. Gracias a
esto, la escatologia ha dejado de interesarse unicamente por lo descriptivo y por las anticipaciones o visiones proféticas sobre
las postrimerias individuales y/o colectivas para hacerse critica de esos mismos esquemas representativos con el fin de provocar
la responsabilidad con la realidad actual (Libanio & Bingemer, 1985).



174 Pineda Canabal, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 171-181

su imperio sobre todas las cosas es para Bloch el producto de un sujeto no liberado todavia, sumiso a una
autoridad que parece indestronable. La metarreligion de Bloch, en cambio, se vuelve ateismo religioso, es
decir, realizacion efectiva de un impulso que, en la religion en su forma tradicional, se halla todavia lleno
de figuraciones de la imaginacion pero que en dicho ateismo es plenamente inteligido y realizado. Lo
fundamental para nuestro autor es que detras de cualquier creencia en Dios o en cualquier norma religiosa
de vida esta la busqueda de un mundo mejor, mas habitable y humano. En la religion se suefia, se entreve
como posible un mundo renovado, cualitativamente distinto, en trance constante de advenimiento y tenido
en la fe por posible. La metarreligion blochiana es asi religion dialécticamente superada y reasumida.
Superada porque despojada de la supersticion teista; reasumida porque no se abandonan sus impulsos
mas fundamentales, a saber, el sentimiento de la propia valia y el deseo de una vida digna. Religion y
ateismo metarreligioso entonces coinciden:

El objetivo de todas las religiones superiores [Das Ziel aller hbheren Religionen] era una tierra en la que, tanto
real como simbodlicamente, manaban la leche y la miel; el objetivo del ateismo con contenido, el que queda
después de las religiones, es exactamente el mismo, sin Dios, pero con el rostro descubierto de nuestro abs-
conditumy la latencia salvadora en una tierra dificil. (Bloch, 2007, p. 438).

La religion puede pues coadyuvar en la tarea de la transformacion del mundo. Dimension fundamental
de lo humano, no es unicamente un fendmeno histoérico-cultural lleno de pasado; antes bien, nos indica
un camino futuro, nos pone ante la prolepsis misma de nosotros y del mundo. Religion y marxismo, segun
Espiritu de la utopia, son como dos formas no opuestas de considerar la realidad, sino que mas bien unidos
«por la voluntad de acceder al Reino, en el conjunto de las otras corrientes secundarias van a confundirse
en el sistema principal y final: el alma, el Mesias, el Apocalipsis» (Bloch, 1964, p. 346). Bloch tampoco ve la
religion unicamente como medio para estimular mejor la lucha revolucionaria ni la reduce a puro insumo
politico. Tras la forma, a veces rimbombante, de la expresion blochiana, como afirma Martinez Andrade
(2023) se halla mas bien el deseo radical de preservar «la espera utépica (el advenimiento del Reino) contra
la monotonia intramundana del proyecto politico revolucionario.» (p. 96).

Pero el trabajo de Bloch sobre la religion revela asimismo su modo particular de comprender el
materialismo histoérico. Al otorgar a la religion una fuerza revolucionaria explosiva y al negar la identificacion
absoluta entre religion y opio del pueblo, Bloch reafirma una de las convicciones fundamentales de su
filosofia, a saber: una cierta libertad del factor subjetivo en la superestructura entendida mas que como
un simple reflejo de la base econdmica. Junto a esto, viene afirmada también una acontemporaneidad
fundamental entre el modo de produccion econdmico y las producciones culturales mas finas como la
religion o el arte (Bloch, 2019), o lo que es lo mismo, entre estructura y superestructura. «Lo espiritual-
interior puede volverse politicamente activo solo si al mismo tiempo algo en la infraestructura social,
prenado de cambio, sale a su encuentro» (Bloch, 1978, p. 208). Es la conjunciéon de ambos elementos,
subjetivo y objetivo, entonces lo que decide el cambio histérico y es aqui donde la religion puede servir de
catalizador que acelere el futuro mejor.

4. El sistema de la religion de Bloch

En El principio esperanza, Bloch sistematiza, a la manera de Hegel, las diversas formas de la conciencia
religiosa a traveés de la historia. Este tratamiento sistematico-historico de la religidon, ausente en las prime-
ras obras —Espiritu de la utopia o Thomas Miinzer, teélogo de la revolucion, por ejiemplo—, constituye en si
mismo una de las grandes novedades de los textos de madurez de Bloch. Se trata de la introduccién de un
principio sistematico que le permite leer teleolégicamente la historia religiosa de la humanidad y que pue-
de resumirse como sigue: el proceso gracias al cual los sistemas religiosos se complejizan y abandonan
progresivamente sus rasgos mas prosaicos implica una «creciente intervencion humana en el misterio
religioso» (Bloch, 2007, p. 292), es decir, una captura progresiva de lo divino por lo humano.

En esta vision progresiva, Bloch recurre a un vocabulario comun en su época, si bien hoy ya anticuado
y cuestionado en tanto que vehicula criterios unilineales y concepciones desarrollistas y eurocéntricas de
la religion. Asi pues, nuestro autor distingue entre religion natural (Naturreligion), «<como la encontramos
en Egipto, Babilonia y también en los Vedas» (Bloch, 2007, p. 301) y religion superior (Hochreligion) que
designa a los sistemas doctrinales mas racionales y complejos. Si la religion natural es ahistérica y «vacia
del hombre» (Bloch, 2007, p. 301), las religiones superiores se hacen histoéricas y reivindican lo humano.
El esquema blochiano, en este punto, repite mas o menos la siguiente secuencia: 1. Toda religion tiene
un fundador, una persona individual con la que todo comienza. 2. La historia de las religiones muestra
una intensificacion del conocimiento y de la fascinacion por la persona del fundador: Zoroastro, Buda,
Moisés, Jesus, Mahoma. El rostro histérico del fundador va surgiendo de la noche de los tiempos y va
adquiriendo rasgos personales imitables. 3. Esta «intervencion creciente de lo humano» en lo religioso
socava la creencia misma de Dios como exterioridad absoluta. La gran paradoja de la religion es entonces
que tiende a un ateismo que, en esencia, es el mismo teismo, pero al fin inteligido y puesto sobre sus pies.



Pineda Canabal, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 171-181 175

Enelmitoastraldelasreligiones naturales, lafiguradelfundadordesaparece enfavorde unaexterioridad,
un primado del objeto que asfixia la individualidad y tiende a desdibujar lo humano: «[p]rofetas y comunidad
desaparecen en construcciones y doctrinas que de modo tan colosal como geométrico han acumulado
lo divino; este es el signo distintivo del riguroso mito astral y de su salvacion» (Bloch, 2007, p. 335). Aqui el
ser humano es prisionero de la inexorabilidad del destino que, escrito en las estrellas, se abate sobre él
sin que pueda cambiarlo. El mito astral es la religion de la tradicion, la sacralizacion de una tradicion y del
poder que la sustenta. Otra cosa es el momento de Zoroastro, Buda, Moisés, Jesus, Mahoma: a medida
que el fundador va saliendo de la penumbra, también la exterioridad retorna al sujeto y lo humano empieza
a participar de lo divino. La divinidad como numen astral impersonal y sacralizador del poder despdtico es
lo propio de lareligion natural contra la que se opone lo mesianico, principio transreligioso, particularmente
vivo en las religiones monoteistas, en virtud del cual lo humano se valoriza y se va delineando con mayor
fuerza en lo divino.

Sin embargo, lo mesianico no alcanza a ser el unico elemento de las llamadas «religiones superiores».
Por ejemplo, en el judaismo coexisten tanto las prescripciones rituales y sacerdotales que consagran la
dominacion y la sociedad de clase como la fe mesianica que alienta al esclavo a hablarle de tu a tu al
faraon. Tal es pues el doble pathos de la religion para Bloch: reaccion y opio para el pueblo por un lado
e impulso y anhelo liberador, por otro. Esta doble faz determina su caracter politico. Por eso, pensando
en clave blochiana podriamos agregar que los deseos humanos de que estan hechas las religiones no
son contenidos claros, sino que vienen envueltos en un amasijo de otros deseos e imagenes confusas,
indecisas, necesitadas de mediacion y, por lo mismo, susceptibles de ser objeto de una recuperacion
dialéctica en sentido emancipador. Para esto, se hace necesario someterlas a la critica para eliminar
cuanto hay en ellas de supersticion y de minusvaloracion del ser humano. Abandonado el culto a Jupiter
Optimus y realzando cuanto hay de utdpico y de rebelde en la religion, esta puede ser asumida en una
nueva sintesis; puede servir de base de una nueva ética, una verdadera mistica politica, necesaria para
mover la voluntad y no solo el entendimiento.

Junto a esas dos salidas politicas de la religion —opio del pueblo o rebeldia—, Bloch pone ademas
dos paradigmas arquetipicos: el «arquetipo religioso de Egipto y Babilonia» (Bloch, 2007, p. 334) que
bien puede corresponder al momento de la religion natural y el arquetipo del éxodo, de la rebeldia y la
liberacion que solo se da en las «religiones superioresy. Esta nueva distincion le permite a Bloch matizar
o incluso romper el esquema evolucionista lineal del dualismo entre Naturreligion'y Hochreligion. La figura
arquetipal, que se repite en diferentes momentos, es independiente de la cronologia y puede alcanzar su
momento culmen antes y luego reaparecer de otros modos: «[s]olo desde el arquetipo del éxodo puede
un europeo entender otras religiones de la contraposicion [Religionen des Gegensatzes] posteriores,
como, por ejemplo, la religion bélica de Zoroastro o la acésmica de Buda» (Bloch, 2007, p. 349. Traduccion
ligeramente modificada). Es decir que, si bien el zoroastrismo y el budismo son posteriores a Moisés, en
este ultimo el salto que la conciencia religiosa da alcanza la maxima contraposicion (entgegengesetzteste)
al mito astral y a la tradicion anterior. En una intensidad no alcanzada de nuevo pero presente en otras
«religiones superioresy, lo que hay en Moisés y luego en Jesus es rebelidon contra lo dado y no amor o
reverencia por lo dado.

A diferencia del de Hegel, en el sistema de la religion de Bloch no existe una resolucion en la que el
cristianismo o aun el ateismo se convertirian en la Aufhebung de formas anteriores (Bielik-Robson, 2019).
Se trata, mas bien, de una sucesion de figuras del paradigma del éxodo que, en una dinamica ascensional,
reconducen a la inmanencia lo que la religion puso en la trascendencia y destronan con ello la divinidad
misma: «por decirlo de algun modo, la introducciéon de un nuevo Dios en hombre del antiguo. De lo que
se trata es de la humanizacion continua de la representacion de Dios y del desplazamiento de Dios hacia
otro topos» (Bloch, 1975b, p. 181). Sin embargo, no es posible negar la clara preferencia de Bloch por el
judeocristianismo y esto no solo debido a una cuestion de origen geografico o de contacto cultural. El
judaismoy el cristianismo reciben el titulo de «religiones mas elevadas [die h6chsten Religionen]» (Bloch,
2007, p. 312) y «religiones del Exodo y del Reino» (Bloch, 2007, p. 469). En ellas, y especialmente en el
cristianismo, Bloch ve la maxima realizacion del principio mesianico:

[E]l cristianismo con su enérgico punto de arranque y su rica historia heterodoxa nos aparece como si aqui, por
fin, hubiera surgido a luz la esencia de la religion: no un mito estatico, y en consecuencia apologético, sino un
mesianismo humano-escatoldgico y, a la vez, explosivo.» (Bloch, 2007, p. 303).

Ciertamente, cristianismo y judaismo son vistos por Bloch a través del prisma de un mismo movimiento
de contraposicion a la religion natural. Pero se puede incluso notar en él una preferencia clara por el
cristianismo, que ya habia denunciado Levinas (2004) en términos de una «predominancia aplastante de
la cultura occidental en su pensamiento» (p. 65). Aunque Bloch se resistié a ser identificado simplemente
como un filésofo judio, acaso intentando llegar con ello siempre a un publico amplio con sus obras (Schmidt,
2002), tampoco es cierto que, como se ha llegado a pretender (Lellouche, 2009), haya querido ocultar o
disimular sus raices hebreas, al contrario. Es principalmente el tono de su elocucion el que cambia y se



176 Pineda Canabal, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 171-181

modera en la obra de la madurez, sin abandonar sus preocupaciones fundamentales ni su intencion de
entender las dos religiones de su propio entorno cultural aleman como momentos distintos de una misma
tradicion. De la obra de juventud, Bloch renunciara «al recurso a temas hermeéticos, a su precipitacion a
anunciar el apocalipsis, la metempsicosis, el socialismo como Iglesia terrestre y la democracia mistica de
las almas como Iglesia invisible» (Pelletier, 2010). El principio esperanza, atravesado por la preocupacion
sistematica y escrito acaso segun la forma arquitectonica de las grandes sumas, buscara presentar la
religion judeocristiana —y las religiones en general— como «visiones objetivas de |la esperanza» (Bloch,
2004, p. 40) en que la cultura humana presiente al ser humano y al mundo ya llevados a su plenitud.

5. Escatologia de la religion

Laseccionfinalde Espiritu de la utopia (Bloch,1964) que lleva por titulo «Karl Marx, lamuertey el Apocalipsis»
€S un ensayo expresionista en que se exploran los distintos caminos a través de los cuales se presiente o
realiza la utopia como irrefrenable tendencia hacia una resolucion de nuestra experiencia metafisica fun-
damental: la oscuridad del momento vivido, la incapacidad de captar el sentido del instante como punto
infinitesimal desde donde, permanentemente, surge la realidad toda. Este caracter inasible de lo que nos
es mas inmediato, esto es, de lo que estamos viviendo ahora mismo, nos lanza a la busqueda de nuestra
verdad mas intima no dada todavia: tal es en sintesis el tema fundamental del libro. Ahora bien, en linea
con el titulo de la mencionada seccion, que alude directamente al apocalipsis, se halla asimismo dentro de
esta el apartado llamado «Formas del encuentro universal consigo mismo o escatologia» [Gestalten der
universale Selbstbegegnung oder Eschatologie] (Bloch, 1964, p. 332). Alli, Bloch bosqueja la posibilidad hu-
mana de un mundo nuevo convertido en hogar para el ser humano a través de una solucion revolucionaria
que hace pasar dicho mundo por una especie de explosion [Explosionsakt] (Bloch, 1964, p. 338) renovado-
ra. Este encuentro consigo mismo o Selbstbegegnung universal, que Bloch identifica con la escatologia,
es la posibilidad de una transformacion radical de la naturaleza [Naturakt der Apocalypse] que devuelva al
ser humano, gracias a una superacion definitiva de la miseria, la posibilidad de tomar de veras su propio
destino entre las manos. Marcado profundamente por la experiencia de la Primera Guerra Mundial, el
libro vuelve a la idea de utopia como posibilidad de un nuevo comienzo (Oklot, 2016) o de una vida nueva
mas alla de los limites del actual sistema econdmico. Pero, lo que la idea de apocalipsis como cataclismo
universal que cambia el rostro del mundo logra captar es la esencia de todo fendmeno revolucionario, en
tanto que este no busca un cambio concreto sino la transformacion total de la realidad: «[e]n vez de pro-
poner un cambio de tal o cual elemento del presente se predica su total transformacion» (Davidson, 2025,
p. 485). Por eso, el apocalipsis resulta ser para Bloch «el a priori de toda revolucion y cultura» (Bloch, 1964,
p. 346). Lo que surge tras el apocalipsis, es anunciado en tono sibilino:

Vino la hora del progreso sin descanso; de someter y hacer trabajar férreamente para si las fuerzas
mecanicas. Vendra todavia el dia de la emancipacion del ser humano a través de la técnica y, con
ello, nada menos que la incesante bendicion de la vida, esto es, la posible supresion de la pobrezay
la emancipacion del ser humano de los asuntos econdémicos; emancipacion impuesta por el prole-
tariado revolucionario. [...] Viene nada menos que la hora de un acercamiento federativo no frustrado
de los pueblos mismos, una paralaxi desde la estrella lejana, un multiversum de la republica mundial
para que se acabe el despilfarro de culturas cerradas y pueda también nacer el préjimo, que es lo
que se conoce como moral. Vieng, en fin, el renacimiento de una Iglesia allende la polis, rezumante
de Paraclito; que convoque nuevamente a la hermandad en la vida de los seres humanos; fuego y
signo de unidad de una sociedad de companeros y que preserve nuevamente la confederacion es-
piritual. (Bloch, 1964, pp. 332-333).

Podriamos calificar este lenguaje de «marxismo como profetismo contra un economicismo sin alma»
(Raulet, 2017, p. 338). En este texto, como en lamonografia sobre Thomas Miinzer, «el gusto por loreligioso es
exhibido directamente [...] la fraseologia de la piedad personal y de la fe parece que saliera de laboca de un
creyente; su emergente metafisica utdpica es formulada en el lenguaje religioso tradicional» (Geoghegan,
1996, p. 79). En El principio esperanza estos arrebatos del lenguaje, muy presentes en Espiritu de la utopia
y en Thomas Miinzer tedlogo de la revolucion, se atenuan, aunque no desaparecen por completo. Bloch
ademas buscara incluir las otras religiones en un gran sistema. El cambio en el tono juvenil y la moderacion
del recurso directo al tema religioso da cuenta de una evolucion clara en nuestro fildsofo-escritor. Al final,
se puede decir que, en su obra, Bloch levanté el veto emitido por Kant (2004) contra la cavilacion acerca
de las postreras cosas, de las que no nos resulta posible hacernos concepto alguno. Como si se tratara
de una misidén de honor que debiera cumplir en nombre de la filosofia, llegd a describirse —medio en
serio, medio en broma— en términos de un Paraclito enviado a los seres humanos para que «en si mismos
comprendan y hagan la experiencia del Dios que vuelve» (Bloch, 1985, p. 67). Se sabe asimismo que Paul
Honigsheim, en el circulo de Max Weber que Bloch también frecuentd, se referia a €l como «apocaliptico
judio filocatolico» (citado en: Zudeick, 1992, p. 47). Lo cierto es que estos testimonios revelan ciertamente
un rasgo de la personalidad de nuestro autor, pero también su forma de comprender la escatologia. Esta



Pineda Canabal, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 171-181 177

no se trata para Bloch tan solo de un estudio teolégico-cientifico de las creencias sobre el fin del mundo.
Como todo lo religioso en él, suele ser también un recurso expresivo tipicamente expresionista que se
conecta con la necesidad de transformar radicalmente el mundo. Nuestro autor esta convencido de que
solo esta transformacion radical escatoldogica es capaz de vencer el auto-extranamiento y entregar al ser
humano a si mismo: la catastrofe apocaliptica se torna entonces revelacion y esperanza (Dietschy, 2019).

Aunque Bloch retoma de Kant la idea de Dios como postulado ético, siente sin embargo haber
trasladado el pathos de lo divino: del pasado y de la declaracion metafisica «Dios existe» —que, para él,
se ha vuelto superflua— al futuro y a la esperanza. En otras palabras, es como si para Bloch, Dios, que
no existe, si existira, mas aun, es nuestro devenir mas intimo, la posibilidad de lo 6ptimo escondido que
late en nosotros. Dios es una entelequia incompleta, utépica, abierta a su resolucion en el Reino (Bloch,
1983, 2007). Destino comun de nuestro rostro todavia encubierto, podemos decir blochianamente que
Dios es la intensidad maxima de la utopia y del sentimiento, el camino que ha de recorrer el alma hacia su
propia libertad como pensaban los misticos, el lugar donde se concentran nuestros deseos mas vivos, y
la aspiracion a una vida mejory a un mundo al fin convertido en Patria. Este es para Bloch el gran principio
incoativo que las grandes religiones han puesto en marcha, que el mesianismo acelera y que el ateismo
realizay consuma.

Pero al mismo tiempo, en su consideracion historica del cristianismo la lectura de Bloch privilegia, en
linea con la teologia liberal, el papel fundamental de la escatologia, que matiza la asuncion de principios
kantianos: «Jesus es, en efecto, escatologia de abajo a arriba, y lo mismo que su amor, tampoco su moral
puede entenderse de otra manera que en relacion con el reino» (Bloch, 2007, p. 384). Esta idea del Principio
esperanzano es ajena al espiritu panescatologista de principios de siglo XXy constituye en filosofiaun caso
paradigmatico puesto que aqui, como en Benjamin, el materialismo histdrico, esencialmente arreligioso
y «fundamentalmente critico con la religion y el misticismo» (Zapata, 2021, p. 218) se carga de acentos
nuevos. Bloch bebe de la mistica judia y cristiana y, como Benjamin, establece entre marxismo y religion
«proximidades que pueden ser y han sido explotadas» (Zapata, 2021, p. 218).4

El redescubrimiento de la escatologia llevado a cabo por la teologia del siglo XIX supuso, como dice
Moltmann (1972), «una sacudida y fue como un terremoto, no s6lo en los fundamentos de la ciencia
teoldgica, sino también en los fundamentos de la iglesia, de la piedad y de la fe» (p. 44). Bloch no hace
entonces nada nuevo al poner la apocaliptica y la escatologia en el centro de su filosofia de la religion,
puesto que esa tendencia es ya transversal a su época. Lo que si resulta interesante, en cambio, es el
uso que hace de ello. Por ejemplo, en linea con la idea de una intervencion creciente de lo humano y de la
figura del fundador en el misterio religioso, Bloch debe admitir como superada la disputa decimondnica
en torno a la existencia del hombre Jesus y por lo mismo afirma su existencia histoérica. En Jesus, la figura
del fundador religioso alcanza su punto mas elevadoy, por lo mismo, resulta incomparable con otros cultos
antiguos, egipcios o babildnicos. El capitulo 53 del Principio esperanza prueba, en este sentido, que los
evangelios se complacen incluso en pintar rasgos y caracteristicas personales intimas: Jesus estalla de
alegria (Lc 10,21) o llora (Jn 11, 28-35), o se lo ve angustiado (Mt 26, 38) o timido (Mc 5, 43-44).

Para Bloch, ademas, el cristianismo primitivo, como el Jesus histdrico, es esencialmente apocaliptico:
«OS aseguro que no pasara esta generacion antes de que suceda todo eso» (Mt 24, 34). Pero esta inquietud
permanentemente expectante del fin debid para nuestro autor moderarse y hacer concesiones, como

4 Tanto Benjamin como Bloch son representativos de lo que A. Rabinbach (1997) llama impulso mesianico, apocaliptico y utépico
que florecio entre pensadores judeoalemanes de comienzos del siglo XX. «Hubo otros, por supuesto, que encarnaron el nuevo
espiritu judio, pero solo Bloch y Benjamin —al principio sin ninguna influencia mutua— trasladaron, en diversos grados, un
mesianismo radical y conscientemente judio hacia sus preocupaciones politicas e intelectuales» (Rabinbach, 1997, p. 29). En
ellos dos, de manera privilegiada, se produce una suerte de reconciliacion entre marxismo y religion, esta ultima considerada
positivamente, mas alla de la critica y la sospecha. Va mas alla del interés de este trabajo establecer una comparacion entre
la filosofia de la religion desarrollada por ambos autores. Baste con decir que los dos pensadores se oponen tanto a la idea
historicista de un desarrollo lineal de la historia, como a la idea de un progreso rectilineo de la civilizacion. Dicha idea de progreso
concibe el devenir histérico como un tiempo homogéneo no intensivo, propio de las ciencias naturales pero ausente en las
concepciones religiosas del mundo y muy especialmente en el judeocristianismo. La polémica con dicho historicismo se deja oir
a la sordina en la concepcion de la historia que ambos autores defienden. El historicismo hace referencia en ellos a una «cierta
concepcion historico-filosofica, una teoria del conocimiento historico o un método de la ciencia de la cultura» (Schubert, 2021,
p. 13) propios del siglo XIX. Término en si mismo polivalente y susceptible de usos diversos e incluso opuestos segun autores
y periodos (Myers, 2021), en Bloch y Benjamin el historicismo se refiere sobre todo a una forma particular de la historiografia
alemana del siglo XIX que privilegiaba el documento politico o diplomatico como material cientifico de primer orden. En su
deseo de construccion de una historia universal, el historicismo entendia la historia en sentido imperial y politico y por eso
mismo adoptaba, sin confesarselo, el punto de vista de los vencedores. La similitud, mas aun, la comunién de perspectivas
entre Bloch y Benjamin sobre temas claves como la necesidad de pensar la historia desde el punto de vista de los vencidos,
o su forma de comprension intensiva del tiempo siempre ha sorprendido a los estudiosos de ambas obras. Existe ciertamente
entre ellos un vocabulario comun, asi como la incorporacion permanente de motivos similares que van de un pensamiento al
otro. Esta ambigiliedad de los conceptos, cuyo uso en uno y otro se parece a veces demasiado fue fuente de malentendidos
de nuestros fildsofos en vida. La correspondencia de W. Benjamin, especialmente, da cuenta de sospechas de plagio o de
incorporacion abusiva de ideas suyas compartidas durante las largas conversaciones sostenidas con Bloch durante los meses
del exilio de ambos en Francia. El inventario de los pasajes en que se deja ver una especial coincidencia entre los autores ha sido
recientemente establecido por B. Dietschy (2024) quien ha preferido hablar mas bien de un «proceso reciproco de recepcion con
co-produccion intertextual» (Dietschy, 2024, p. 288).



178 Pineda Canabal, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 171-181

paso necesario para la constitucion del cristianismo como religion e Iglesia jerarquicamente constituida.
La pérdida pues de la «energia inquietadora y critica» (Moltmann, 1972, p. 51) de la escatologia trajo como
consecuencia el eclipse de la potencia revolucionaria del cristianismo antiguo. Se paso asi, como recuerda
Blumenberg (2008), de una Iglesia que impaciente y nerviosa suspiraba: «Maranatha, jven Sefior Jesus!»
(Ap.22,21),aunaque, envuelta enlos oropeles del culto imperial, rezaba pro morafinis (expresion que ya usa
Tertuliano®). A medida que esta inquietud escatoldgica va siendo resignificada, la estructura eclesiastica
se fijay se jerarquiza: «La Iglesia se compromete con el mundo de las cosas y, gracias a sus adaptaciones
impuras, recubre, esconde, relativiza el cristianismo originario, la conciencia del Apocalipsis» (Bowman,
1976, p. 198).

Sin embargo, para Bloch, que sale al rescate de la tradicion revolucionaria cristiana, este impetu
contestatario no se extinguio del todo en el cristianismo. Fue conservado de modo ininterrumpido, de
manera especial, por sectas heréticas que anunciaban el advenimiento de una nueva era tras la gran
tribulacion. Dichos grupos se convirtieron para él en verdaderos nichos de la utopia y de la esperanza en
el futuro. Por eso, todos ellos constituyen

la historia subterranea de la Revolucion, que ya dio sus primeros pasos en posicion erecta; pero ahi estan los
Hermanos del Valle, los cataros, valdenses y albigenses, el abad Joaquin Calabrese, los Hermanos de la Buena
Voluntad, de la Vida Comunitaria, del Pleno Espiritu y del Libre Espiritu, Eckart, los husitas, Miinzer y los ana-
baptistas, Sebastian Franck, los iluminados, Rousseau y la mistica humanista de Kant, Weitling, Baader, Tolstoi.
(Bloch, 1968, p. 253).

De modo pues que, si para Marx la esperanza de un mundo nuevo por venir adormece al ser humano
puesto que, al posponer la justicia, desactiva la rebeldia, para Bloch son precisamente esas esperanzas
las que decretan sobre el mundo su no verdad; decretan que el mundo verdadero y mejor esta por veniry
que la hora del Reino cae, alo mejor, mafiana en la tarde. Esta es una tradicion del cristianismo a la que «su
caracter apocaliptico convierte en instigadora de revoluciones» (Bloch, 1975a, p. 211).

Dichatendencia minoritariaenlas diferentes fases de la historiade Iglesia contrasta con la masiva actitud
derrotista del cristianismo como religion hegemadnica que convierte al Reino en una realidad puramente
interior. El aquietamiento y la resignificacion de las expectativas mesianicas supuso el enfriamiento de la
potencia disruptiva de la nueva fe, su triunfo como culto oficial del Imperio Romanoy su alianza secular con
los poderes terrenales. Se impuso asi el paradigma del Kyrios Christos, pantdcrator que ejerce dominio
y poder sobre lo que existe. Con la mano levantada, el Sefnor del trueno se alza mayestatico sobre todo
el universo, su pompa imita las liturgias del poder oficial y sus rasgos reproducen el boato de la clase
dominante: el culto imperial se espiritualiza asi, para Bloch, en culto al Cristo Imperator mundi. Mientras
tanto, «la figura del Hijo del hombre permanece en los pobres, que protestan con fuerza interiormente, y
sobre todo también externamente, en contra de todo lo de Arriba, donde el hombre no aparece» (Bloch,
1983, p. 150). Esta historia se confunde con la historia de las herejias, pero también con la del cristianismo
liberador y popular que emprende siempre de modo renovado un «proceso de desfetichizacion de los
relatos hegemonicos» (Martinez Andrade, 2017, p. 91) y les devuelve su potencia subversiva en favor del
mundo nuevo.

Ahora bien, creemos que Bloch exagera al contraponer la religion del cristianismo oficial a la herejia.
Para él, la secta quiliastica conserva viva la conciencia revolucionaria, mientras que la Iglesia oficial se
refugié en la ideologia del Sefor del mundo (Raulet, 2017). Pero, esta idea resulta hoy problematica por lo
menos por dos razones: en primer lugar, porque la categoria misma de herejia es polisémica y anticuada.
Si se refiere alos cristianismos vencidos habria incluso que ponerla entre comillas puesto que en si misma
implica unjuicio de valor (Dierkens & Morelli, 2002): el concepto de herejia adopta ademas el punto de vista
del poder instituido que es quien decide sobre la ortodoxia y lo que se desvia de esta. Pero ademas, los
cristianismos vencidos, que casi siempre oscilaron entre el rigorismo moral y el libertinaje (Jonas, 2003),
no siempre enfrentaron directamente y de manera revolucionaria el poder establecido. En segundo lugar,
algunas de las nuevas formas de cristianismo, que en sentido tradicional podrian ser consideradas sectas
o herejias y que ademas han tenido una viva conciencia escatoldgica estan lejos de ser revolucionarias.
Es el caso de los Testigos de Jehova, mormones u otras denominaciones pentecostales. Para Bloch,
el «cristianismo genuinamente herético» (Bloch, 1983, p. 221) encuentra su modelo mas acabado en la
predicacion de Thomas Miinzer. Pero el cristianismo de liberacion latinoamericano, que recoge de algun
modo la herencia de la rebeldia mlinzeriana es si acaso heterodoxo mas no herético, por ejemplo. La
division Iglesia / secta, que le viene a Bloch de Troeltsch (1992, 2018), hace referencia a tipos ideales

5 Escribe Tertuliano en este sentido en su Apologeticus pro christianis: «Nosotros [los cristianos] tenemos otra urgencia mas
relevante todavia para orar por los emperadores, como asimismo por la perfecta constitucion del Imperio y de la potestad romana.
En efecto, nosotros sabemos que la tregua concedida al Imperio romano es lo que dilata la inminente destruccion de todo el
universo y la ejecucion de las horrendas calamidades propias del fin de los tiempos. Nosotros no queremos experimentarlas
de ninguna manera, y al orar para que sean diferidas, estamos favoreciendo la permanencia prolongada del Imperio romano»
(Citado en: Martin, 2012, p. 104).



Pineda Canabal, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 171-181 179

presentes en el cristianismo primitivo y posterior pero resulta bastante problematico si dicha division
se usa como criterio taxonémico para los distintos movimientos cristianos. Por desgracia, Bloch nunca
problematizo este presupuesto importante de su comprension del cristianismo.

6. Conclusion

Hemos tratado de comprender las razones y las formas en que se expresa el particular interés por lo
religioso que atraviesa la obra de Ernst Bloch. Le hemos criticado asimismo dos categorias fundamenta-
les que utiliza, porque no parecen haber sido lo suficientemente pensadas por él en sus implicaciones,
ademas de conllevar criterios culturalistas, anticuados hoy en dia: es el caso del concepto de «hereje», de
dificil definicion y que arropa en forma demasiado apresurada a diversas sectas no necesariamente revo-
lucionarias. También, hemos problematizado su distincion entre religion natural y religiones «superiores»
que en cierto modo contradice, por progresista y cronoldgica, su distincion entre religiones del mito astral
y religiones del éxodo. Hemos resituado ademas en el vinculo entre religion y una de las nociones centra-
les de su pensamiento, a saber, la utopia.

Si Bloch (2007) estaba convencido de que «donde hay esperanza hay religion» (p. 303) es porque para
él la religion es por naturaleza el espacio de los deseos: la vida que no termina, la ausencia del dolor,
la enfermedad o la muerte; la felicidad, el control sobre la naturaleza, en fin, los nucleos intensisimos
del sentimiento y del anhelo humanos. Ahora bien, de los deseos religiosos presentes en la religion, las
doctrinas escatoldgicas merecen para nuestro autor una atencion especial en tanto que estas tienden
principalmente a corregir y a mejorar el mundo presente. Ademas, en el caso del quiliasmo revolucionario,
la religion entiende la necesidad de la transformacion radical del orden actual, como algo inminente y
necesario para trastocar el poder del diablo e instaurar el reinado de Dios. Sin embargo, en nuestros
tiempos, son sin duda formas nuevas de quiliasmo reaccionario las verdaderamente activas social y
politicamente. Fendmenos como estos, son rapidamente despachados por Bloch como momentos en que
la religion se convierte en opio para el pueblo, sin ser estudiados con mayor profundidad y sin desentranar
sus razones y sus formas de funcionamiento.

Para Bloch, los mitos religiosos se resumen en una utopia concreta de felicidad individual y social, el
Reino, que constituye «el concepto religioso central tanto en las religiones astrales como en la Biblia»
(Bloch, 2007, p. 310). Sin embargo, no estamos ante una apologética de la fe envuelta en una fraseologia
marxista. De hecho, Bloch nunca niega que la religion pueda paralizar, como a menudo lo hace, las fuerzas
del cambio social: es opio del pueblo, pero también puede excitar tercamente la rebelion frente al mundo
tal como existe. Si la religion entonces es capaz de ser fuerza liberadora, no es posible pensarla como
ilusion de la que haya que deshacerse. La experiencia humana de lo religioso no puede entonces ser
abandonaday reemplazada por un ateismo acaso banal sin consecuencias. Para nuestro autor, la religion
suscita lo que el analisis econdmico marxista, por cierto dificilmente comprensible para muchos estratos
sociales, no logra: la conviccion que puede producir el salto a la conciencia de clase. Este salto solo es
posible, para él, si se logran movilizarimagenes ancladas en la memoria popular como figuras arquetipales
productoras de cultura. Bloch se opone a que el pensamiento marxista excluya laimaginaciony la fantasia
en nombre de una cientificidad de corte positivista. Por eso, reivindica un pensamiento religiosoy reconoce
que, en sus fabulas, la religion capta los elementos mas radicales de la existencia humana. A diferencia
de lo que pasa con el analisis econdmico incapaz de emocionar, en el sentimiento religioso el creyente
se entrega apasionadamente a su causa, al punto de despreciar la vida con tal de seguir siendo fiel a sus
convicciones.

En su praxis politica, el marxismo vulgar dejo de lado una serie de afectos religiosos a los que
considerd quimeéricos y de los que creyo poder deshacerse demasiado pronto, puesto que se extinguirian
inexorablemente. Al querer dejar de lado los elementos irracionales, fantasmagoricos o populares, este
racionalismo se hizo incapaz de entender las aspiraciones del hombre y la mujer comunes vy, por lo
mismo, empobrecio la experiencia humana. Las consecuencias de esto fueron nefastas: «los nazis [...]
solo pudieron seguir engafiando porque una izquierda demasiado abstracta (mas bien retrograda) dejo
subalimentada la imaginacion de las masas» (Bloch, 2019, p. 148). El desprecio de una tradicion religiosa
milenaria alejé a grupos sociales cuyo modo de vida o cuya posicion en el engranaje econdmico no se
hallaba a la altura de la contradiccion actual de las fuerzas econémicas: campesinos, pequeia burguesia,
juventudes.

Es la conexion tejida por Bloch entre utopia - religion - escatologia la que revela la fuerza de sus
ideas. Para él, en efecto, la utopia, mas que lo irrealizable, es «lo que no ha llegado a ser, pero posible y
exigido» (Acosta Zapata, 2021, p. 16). Aunque también es plenitud llegada a ser en el pasado, aunque por
breves momentos. Como relampagos en la noche que por un segundo lo alumbran todo, para usar una
metafora de K. Barth, bocetos de un mundo nuevo van apareciendo al mirar hacia la historia: con paciencia
detectivesca van siendo descubiertos y aparecen como destellos cortos; como luciérnagas que alumbran
en la penumbra; como chispazos que aclaran la oscuridad y enseguida son olvidados, o traicionados, o



180 Pineda Canabal, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 171-181

vencidos. Las imagenes de la fantasia religiosa son como un choque que, como uniman, lanza larealidad al
futuro para, desde alli, arrastrarla al camino de su propia busqueday hacerla comparecer ante el claroscuro
de su incognito mas intimo. Las imagenes de la fantasia religiosay artistica estan hechas de utopia porque,
al iluminar la oscuridad a punta de centellas, ellas nos ponen ante el destino que intuimos como el mas
propio. Por eso, esas imagenes siguen alli vivas e interpelantes, como atisbos y presentimientos de la vida
verdadera. También los deseos no escuchados, los suefios no realizados de las generaciones pasadas,
claman su realizacion y dependen de nosotros pues, aunque en la niebla, estan en nuestras manos.

7. Referencias bibliograficas

Bielik-Robson, A. (2019). Dreams of Matter. Ernst Bloch on Religion as Organized Fantasy. Revue internationale
de philosophie, 289(3), 333-360. https://doi.org/10.3917/rip.289.0333

Bloch, E. (1964). Geist der Utopie. Bearbeitete Neuauflage der zweiten Fassung von 1923. Gesamtausgabe Bd.
3. Suhrkamp.

Bloch, E. (1968). Thomas Miinzer, tedlogo de la revolucion (J. Deike Robles, Trad.). Ciencia Nueva.

Bloch, E. (1974). Das Materialismusproblem, seine Geschichte und Substanz. Gesamtausgabe Bd. 7. Suhrkamp.

Bloch, E. (1975a). Experimentum mundi, Frage, Kategorien des Hervorbringens, Praxis. Gesamtausgabe Bd.
15. Suhrkamp.

Bloch, E. (1975b). Gesprache mit Ernst Bloch (R. Traub & H. Wieser, Eds.). Suhrkamp.

Bloch, E. (1978). Tendenz, Latenz, Utopie. Suhrkamp.

Bloch, E. (1983). El ateismo en el cristianismo. La religion del éxodo y del Reino (J. A. Gimbernat Ordeig, Trad.).
Taurus.

Bloch, E. (1985). Briefe. 1903-1975. Bd. 1. Suhrkamp.

Bloch, E. (1992). Gedanken Uber religiose Dinge (1905). Ernst Bloch Almanach, 12, 9-13.

Bloch, E. (2004). El principio Esperanza, 1. (F. Gonzalez Vicén, Trad.). Trotta.

Bloch, E. (2007). El principio esperanza, 3. (F. Gonzalez Vicén, Trad.). Trotta.

Bloch, E. (2017). ;Despedida de la utopia? (S. Santana Pérez, Trad.). A. Machado Libros.

Bloch, E. (2019). Herencia de esta época (M. Salmerodn Infante, Trad.). Tecnos.

Blumenberg, H. (2008). La legitimacion de la edad moderna. (P. Madrigal, Trad.). Pre-Textos.

Bowman, F. L. (1976). Ernst Bloch et I'eschatologie. En Utopie, Marxisme selon Ernst Bloch. Payot.

Davidson, J. P. L. (2025). The Apocalypse from Below: The Dangerous Idea of the End of the World, the Politics
of the Oppressed, and Anti-Anti-Apocalypticism. American Political Science Review, 119(1), 479-491.
https://doi.org/doi:10.1017/S0003055424000479

Dierkens, A., & Morelli, A. (2002). Lhonorable label de « religion » et son homologation par les pouvoirs
politiques. En « Sectes » et « hérésies » de I’Antiquité & nos jours (pp. 9-14). Editions de I'Université libre
de Bruxelles.

Dietschy, B. (2019). Auf dem Sprung zum Niegewesenen. Zur Apokalyptik in Blochs Mintzer-Buch. En F.
Vidal (Ed.), ,Fremdes Zuhause, unvertraute Fremde*. Zur aktuellen Debatte lber ,,Fremd und Eigen* aus
Blochscher Perspektive, Jahrbuch der Ernst-Bloch-Gesellschaft 2018/2019 (pp. 83-109). Kbnigshausen
& Neumann.

Dietschy, B. (2024). Un arco tensado: Ernst Bloch y Walter Benjamin. Inter Litteras, 6, 276-292. https://doi.
org/10.34096/interlitteras.n6.16454

Engels, F. (1981). Del socialismo utdpico al socialismo cientifico. Editorial Progreso.

Geoghegan, V. (1996). Ernst Bloch. Routledge.

Jonas, H. (2003). La religion gndstica. El mensaje del Dios extrafio y los comienzos del cristianismo (M.
Gutiérrez, Trad.). Siruela.

Kant, I. (2004). Filosofia de la historia. ;Qué es la llustracion? (E. Estiu & L. Novacassa, Trads.). Terramar.

Lellouche, R. (2009). Introduction. En Ernst Bloch. « Symbole: Les Juifs », Un chapitre oublié de L’Esprit de
I'utopie. Eclat.

Levinas, E. (2004). De Dieu qui vient a I'idée. Vrin.

Libanio, J. B., & Bingemer, M. C. (1985). Escatologia cristiana. El nuevo cielo y la nueva tierra. (A. Ortiz Garcia,
Trad.). Ediciones Paulinas.

Lowy, M. (2014). El marxismo olvidado. (R. Luxemburg, G. Lukacs). (E. Olcina Aya, Trad.). Dynamis.

Martin, J. P. (2012). Tertuliano frente al César: Monoteismo y monarquia. Circe clas. mod. [online]., vol.16(2),
89-106.

Martinez Andrade, L. (2017). Le capitalisme comme religion. La théologie de la libération au tournant
décolonial. Tumultes, 48, 87-100. https://doi.org/10.3917/tumu.048.0087

Martinez Andrade, L. (2023). Teoria critica anticolonial. Ensayos de historia intelectual. Tirant.

Mihling, M. (2015). Christian Eschatology (J. Adams-MaBmann & D. A. Gilland, Trads.). Bloomsbury.

Myers, D. N. (2021). Historicism through the lens of anti-historicism: The case of modern Jewish history. En H.
Paul & A. van Veldhuizen (Eds.), Historicism. A Travelling Concept (pp. 15-34). Bloomsbury.



Pineda Canabal, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 171-181 181

Oklot, M. (2016). Apocalypse Left and Right: Bloch’s and Rozanov’s Renunciation of the Future. Poetics Today,
371(3), 387-413. https://doi.org/10.1215/03335372-3599429

Pelletier, L. (2010). Ernst Bloch et les Juifs. Autour d’'une traduction récente. Philosophiques, 37(1), 219-236.

Rabinbach, A. (1997). In the Shadow of the Catastrophe. German Intellectuals between Apocalypse and
Enlightenment. University of California Press.

Raulet, G. (2017). Die Utopie des Reichs. 5. Teil, Nr. 53-337. En R. Zimmermann (Ed.), Ernst Bloch: Das Prinzip
Hoffnung (pp. 337-357). De Gruyter.

Schmidt, B. (2002). Ernst Bloch—Ein jlidischer Philosoph? En F. Vidal (Ed.), Bloch-Jahrbuch 2001/02.
Religionen un Zivil Gesellschaft (pp. 131-142). Talheimer.

Schubert, I. (2021). Eine kurze Geschichte des Historismus. Moderne Geschichtsdiskurse in Philosophie,
Geschichtswissenschaft und Literatur. Aisthesis.

Stancati, T. (1996). Alle origini dell’Escatologia cristiana sistematica: || Prognosticon Futuri Saeculi di San
Giuliano di Toledo (sec. VIl). Angelicum, 73(3), 401-433.

Stoker, W. (2012). Culture and Transcendence: A Typology. En L. Van der Merwe & W. Stoker (Eds.), Looking
Beyond? Shifting Views of Transcendence in Philosophy, Art and Politics (pp. 5-28). Rodopi.

Stoker, W. (2016). Transcendence and Immanence. En Vocabulary for the Study of Religion Online. Brill. https:/
doi.org/10.1163/9789004249707_vsr_COM_00000343

Troeltsch, E. (1992). The Social Teaching of the Christian Churches (O. Wyon, Trad.). John Knox Press.

Troeltsch, E. (2018). La philosophie sociale du christianisme. Conférences de 1911 & 1922 (B. Reymond & L.
Kaennel, Trads.). Van Dieren.

Zapata, R. D. (2021). Emancipacion y redencion en la filosofia de Walter Benjamin. Editorial Universidad de
Antioquia.

Zudeick, P. (1992). Ernst Bloch: Vida y obra. Alfons el Magnanim.



