EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Revista de Filosofia ARTICULOS
ISSN: 0034-8244 « e-ISSN: 1988-284X

Inteligencia artificial y comprension. Sobre la artificial
manera de considerar la comprension humana

Rudyard Loyola Cortés
Universidad de Chile <

https://dx.doi.org/10.5209/resf.96220 Recibido: 28/05/2024 « Aceptado: 24/03/2025

Resumen:Através de diversas contribuciones filoséficas - el mundo (Welt) y el uno (das Man) heideggerianos,
la percepcion de Merleau-Ponty, el trasfondo de Hubert Dreyfus y CharlesTaylor y la Lebensform de
Wittgenstein - se busca contrastar un esquema fenomenolégico-ontolégico de comprension-interpretacion
con el modelo tradicional, de indole epistemoldgico-antropoldgico, que considera al ser humano un sujeto
cognoscente. A partir de ello, se compara dos paradigmas de inteligencia Artificial (IA) - los modelos
simbdlicoy estadistico neural - con estos dos modos de entender el afrontamiento con la realidad, siguiendo
lareflexion de Hubert Dreyfus. Finalmente, se presenta el paradigma de trabajo con los patrones del lenguaje
de los programas LLM como una alternativa diversa, dentro del paradigma estadistico neural, recurriendo a
una concepcion del lenguaje del Heidegger posterior a Ser y tiempo.

Palabras Clave: inteligencia artificial (IA); comprension; trasfondo; mundo (Welt); modelo simbdlico;
modelo neural; Dreyfus; Taylor; Heidegger.

EN Artificial Intelligence and Understanding. On the Artificial Way
of Considering Human Understanding

Abstract: Through various philosophical contributions-the Heideggerian concepts of the world (Welt) and
the they (das Man), Merleau-Ponty’s perception, the background of Hubert Dreyfus and Charles Taylor,
and Wittgenstein’s Lebensform -this work aims to contrast a phenomenological-ontological framework of
understanding-interpretation with the traditional epistemological-anthropological model, which considers
the human being as a knowing subject. Based on this, two paradigms of Artificial Intelligence (Al)-the symbolic
model and the neural statistical model-are compared with these two ways of understanding engagement
with reality, following the reflections of Hubert Dreyfus. Finally, the paradigm of working with the language
patterns of LLM (Large Language Model) programs is presented as a diverse alternative within the neural
statistical paradigm, drawing on a conception of language from the later Heidegger, after Being and Time.
Keywords: artificial intelligence (Al); understanding; background; world (Welt); symbolic model; neural model;
Dreyfus; Taylor; Heidegger.

Sumario: 1. Introduccidn; 2. El mundo de Heidegger y la comprension; 3. La percepcion: Taylor, Merleau-Ponty y
Heidegger; 4. El trasfondo de Dreyfus & Taylor y el uno heideggeriano; 5. Wittgenstein y la Lebensform; 6. El modelo
computacional de la mente; 7. Modelos simbdlico y neural de la IA; a. EIl modelo simbdlico y su trasfondo filosoéfico; b.
El modelo estadistico-neural; c. El problema del sentido comun en la reflexion de Dreyfus sobre la IA; 8. Los LLM vy la
interaccion con el ser humano; 9. Conclusion; 10. Referencias bibliograficas.

Como citar: Loyola Cortés, R. (2026): “Inteligencia artificial y comprension. Sobre la artificial manera de considerar la
comprension humana”, Revista de Filosofia, 51 (1), 53-66.

Rev. filos. (Madr,), 51 (1), 2026, pp. 53-66 53


mailto:rudyard@ucn.cl
https://orcid.org/0000-0002-6632-0045
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

54 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

1. Introduccion

La manera en que hemos interpretado el conocimiento humano ha abierto la posibilidad de compararnos
de manera no suficientemente reflexiva con el computador (ordenador), trasponiendo su funcionamiento
a nuestra propia forma de comprender. En la manera de entender como conocemos, la filosofia ha tenido
un rol relevante que ha influido mucho mas alla de los ambitos disciplinares donde se desarrolla. Esto nos
lleva a preguntarnos como la reflexion filosofica, especificamente sobre el conocimiento, ha incidido en lo
que llamamos “inteligencia artificial” (IA) y como de manera inversa la concepcion que tenemos de la IA ha
servido para entender nuestra propia comprension humana.

Un tipo de modelo de IA, pretendiendo simular la inteligencia humana, ha tomado como paradigma
una tradicion epistemoldgica que entiende el conocimiento como una relacion entre un sujeto y un objeto
en la que median, ideas simples, sensaciones o impresiones sensibles. Autores contemporaneos han
criticado esta manera de entender el conocimiento y la consideracion antropoldgica que le subyace. Al
respecto, nos proponemos reflexionar sobre diversas contribuciones filoséficas, que recoge el fildsofo
norteamericano Hubert Dreyfus y el canadiense Charles Taylor, desde la reflexion sobre su nocion de
trasfondo (Background). Para tal efecto, reuniremos, en primer lugar, algunos aportes filosoficos: las
reflexiones de Heidegger (Ser y tiempo) sobre su forma de entender la comprension humana, algunas
reflexiones de Merleau-Ponty sobre la percepcion y de Wittgenstein en torno a la inteligibilidad. Tras
lo ganado en estas reflexiones - y siguiendo los analisis de Hubert Dreyfus - pretendemos comparar
estas formas de entender la comprension humana con los dos principales modelos de IA: el modelo
simbadlico y el modelo estadistico-neural. En definitiva, vamos a contraponer un modelo de inteligencia
—-que sirvid de base para una simulacion de IA de acuerdo con el paradigma simbdlico - con un modelo
comprensivo-interpretativo, que ya no se centra tanto en la diada inteligencia-conocimiento, sino en la
diada comprension-praxis y que pensamos se acerca al paradigma estadistico neural de la IA. Como
podremos constatar el esquema comprensivo-interpretativo requiere de un elemento no considerado en
la manera tradicional de entender el conocimiento: un contexto de significatividad, que con Heidegger
podemos llamar “mundo” (Welt) y con Dreyfus y Taylor “trasfondo” (Background)).

Ademas, revisaremos algunos logros actuales del modelo estadistico neural que entregan nuevas
perspectivas, en particular, el modo en que funcionan los programas LLM (Large Language Model), que se
han hecho conocidos en programas como Chat GPT, Gemini, Llama y Claude. De igual modo, trataremos
de interpretarlos desde un modelo de comprension humana que integre el trasfondo de significatividad.

2. El mundo de Heidegger y la comprension

Comenzamos con las reflexiones de Martin Heidegger sobre su critica al esquema moderno del conoci-
miento del mundo. El fildsofo aleman critica el esquema sujeto-objeto y en especial la nocidn de sujeto.
Este se comprende como un ser encerrado en si mismo que tiene que trascender su propia interioridad
para acceder al mas alla del mundo y poder conocer al objeto. Asilas cosas, el conocimiento es entendido
como una correlaciéon entre un sujeto y un objeto (Cfr. Heidegger, 1998, p. 86, Cfr. 1927, p. 60; Cfr. Hessen,
2006, p. 30)'. En este esquema hay una separacion radical entre la interioridad humanay la exterioridad del
mundo. Los grandes problemas filosoficos sobre el conocimiento surgen principalmente de este asunto:
la incomunicabilidad entre el interior del ser humano y la exterioridad del mundo, ;cémo es posible tras-
cender lainmanencia del sujeto para acceder al mundo donde se encuentra el objeto y desde ahi capturar
una imagen de él? La respuesta de Heidegger es que este esquema sujeto-objeto es una interpretacion
externay formal (Cfr. Heidegger, 1998, p. 86, Cfr. 1927, p. 60), creadora de falsos problemas.

Si bien sujeto y objeto son dos conceptos que sirven para el analisis del conocimiento, en la realidad
no hay, para Heidegger, algo asi como un sujeto que tenga que trascenderse a si mismo para acceder al
mundo y encontrarse en él con el objeto. Esto porque en la concepcion heideggeriana el Dasein - que
en este trabajo entenderemos como ser humano - es un ser-en-el-mundo. No tiene que trascenderse
para alcanzar el mundo, porque el mundo es un momento de su ser. Estas afirmaciones estan basadas
en un analisis fenomenoldgico que parte de la comparecencia de las cosas en la cotidianidad. Heidegger
advierte que el Dasein, la mayor parte de las veces no es un sujeto cognoscente, sino alguien absorto en
la praxis de la cotidianidad. En ella el ente que le comparece inmediatamente es el util [Das Zeug] (Cfr.
Heidegger, 1998, p. 96, Cfr. 1927, p. 68). Este es definido como el ente que esta siendo usado o producido
en la praxis cotidiana (Cfr. Heidegger, 1998, p. 95, Cfr. 1927, p. 67). El util no es un objeto de conocimiento, es
opaco, explicitamente invisible. Un util como un martillo en el martillar no comparece explicitamente ante
nosotros. Absortos en lo que hacemos, nos comparece de manerainadvertida pues estamos preocupados

1 Heidegger en el §13 de Sery tiempo - “Ejemplificacion del estar-en por medio del modo fundado. El conocimiento del mundo” -
critica la manera de entender el conocimiento de Nicolai Hartmann. Johannes Hessen expresa fundamentalmente esta linea de
interpretacion (Cfr. Acevedo, 1999, p. 33).



Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66 55

de aquello que estamos haciendo. Dice Heidegger del util que tiene el modo de ser de estar-a-la-mano
[Zuhandensein] (Cfr. Heidegger, 1998, p. 97, Cfr. 1927, p. 69).

En un analisis mas profundo, el util nos comparece conectado con otros utiles: Vgr. el martillo, remite
a un clavo, este a una tabla, esta a lo que se esta construyendo, digamos una mesa. Tales relaciones
aparecen en la comparecencia que tenemos de las cosas en la praxis de la cotidianidad. Las cosas en
ella estan vinculadas por unas relaciones llamadas «remisiones» (Cfr. Heidegger, 1998, p. 96, Cfr. 1927, p.
68). De todas ellas hay algunas que remiten al Dasein. Estas remisiones forman un plexo que nos otorga
significatividad (Cfr. Heidegger, 1998, p. 113, Cfr. 1927, p. 87) y gracias a este entramado podemos conocer
las cosas como lo que son en la cotidianidad. Es a este plexo de significatividad que Heidegger llama
«el mundo circundante» y es el que permite la comparecencia de las cosas. Desde la significatividad
que otorga este plexo, que constituye el mundo circundante, las cosas se nos aparecen (Cfr. Heidegger,
1998, p. 214, Cfr. 1927, p. 192). No son los entes los que constituyen el mundo - en tanto momento de ser-
en-el-mundo - sino que son estas relaciones llamadas «remisiones». Ellas nos otorgan la significatividad
que posibilita la comparecencia de las cosas. Un cambio de mundo o contexto podria ocasionar que las
cosas nos comparezcan de manera distinta. Por ejemplo, un ordenador (computador) es lo que es en
esta sociedad en que la tecnologia juega un rol relevante; en una sociedad prehistorica este artefacto no
compareceria de la misma forma, pudiendo incluso ser considerado sagrado o maligno.

El Dasein es un ser que se encuentra ocupado con los utiles en la cotidianidad (Cfr. Heidegger, 1998,
p. 354, Cfr. 1927, p. 337). Es desde este modo de ser originario que puede acceder al modo de ser del
conocimiento (Cfr. Heidegger, 1998, p. 86 ss., Cfr. 1927, p. 59 ss.). Aqui se trasluce una opcion metodologica
investigativa distinta: la eleccion del modo de acceso al ser humano con respecto a la tradicion filosofica
(Cfr. Heidegger, 1998, pp. 40-41, Cfr. 1927, p. 16). Para esta ultima, el modo de ser por antonomasia del ser
humano es el conocimiento y, por ende, su modo de acceso obvio. Para Heidegger, en cambio, el modo
en que el Dasein esta la mayor parte de las veces es la praxis de la cotidianidad. Es desde aqui, que, en
ocasiones, el Dasein puede acceder a ser un ser-en-el-mundo cognoscente (Cfr. Heidegger, 1998, p. 86,
Cfr. 1927, p. 60). En este cambio se opera una deficiencia tanto en el Dasein como en el util. Para que
este ultimo comparezca como objeto - ente que comparece en el modo de ser del conocimiento - debe
interrumpirse la praxis de la cotidianidad y el util perder sus remisiones. Es decir, desmundanizarse o
descontextualizarse (Cfr. Heidegger, 1998, p. 102, Cfr. 1927, p. 75). Es desde la praxis de la cotidianidad que
accedemos al modo de ser del conocimiento. Este ultimo es menos originario y menos frecuente (Vattimo,
2006, p. 25).

El Dasein es siempre un ser-en-el-mundo, todas sus posibilidades de existencia, requieren del mundo
en tanto momento de su ser. El norteamericano Hubert Dreyfus, ilustra como esto ocurre desde la mas
temprana edad, incluso antes de que poseamos lenguaje: compara dos bebés, uno norteamericano y
otro japonés. Desde la mas temprana infancia ambos estan insertos en mundos distintos. El bebé
norteamericano se cria en un contexto que privilegia la actividad y la espontaneidad, en él los nifios son
estimulados para que reaccionen ante las provocaciones que los adultos tiernamente les hacen. En
cambio, el contexto japonés valora mas el silencio. La madre acurruca mas y no son tan comunes las
provocaciones de adultos para que el bebé reaccione activamente. Como vemos, el mundo que rodea a
cada nifo es distinto y eso explica por qué los bebés también lo son (Cfr. Dreyfus, 1996, p. 161).

En la praxis de la cotidianidad, para Heidegger existe un tipo de «conocimiento» (con comillas)
no teorético ni explicito: la circunspeccion [Umsicht] (Cfr. Heidegger, 1998, p. 97, Cfr. 1927, p. 69). Este
€s un «conocimiento» que nos permite movernos en el mundo. Cuando llegamos a una sala de clases,
buscamos una silla y nos sentamos, lo hacemos gracias a la circunspeccion, ella nos guia en la praxis,
sabemos en todo momento como movernos y qué hacer. Esto lo hacemos sin fijarnos explicitamente, la
silla nos comparece de manera mas bien opaca. Este «conocimiento» requiere de una comprension aun
mas general que permite la interpretacion en la situacion factica: interpretamos el ente silla al sentarnos
en ella. Absortos en lo que hacemos estamos involucrados con las cosas y no pensando explicitamente
en ellas, no obstante, nos movemos con fluidez gracias a la circunspeccion. En ella nos movemos en la
comprension del ser de los entes y desde ella podemos interpretarlos en el uso que de ellos hacemos. En
esto se juega también la interpretacion de lo que nosotros somos (Heidegger, 1927, p. 12, Cfr. 1998, p. 35).
Por ejemplo, nos entendemos como profesores y estudiantes. Esto gracias a la familiaridad que tenemos
con el mundo y con sus remisiones (Heidegger, 1927, p. 86, Cfr. 1998, p. 113). Es desde la praxis de la
cotidianidad que podemos acceder al conocimiento sin comillas, al conocimiento explicito. Es conveniente
sefalar que cuando estamos en el modo de ser del conocimiento también interpretamos, pero este tipo
de interpretacion es menos originaria (Cfr. Heidegger, 1927, p. 69, Cfr. 1998, p. 97). Esto debido a que es en
el modo de ser de la praxis en el que nos encontramos por defecto y es desde este que podemos acceder
al modo de ser del conocimiento?.

2 Sobre esto trata el §13 de Sery tiempo.



56 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

3. La percepcion: Taylor, Merleau-Ponty y Heidegger

Charles Taylor analiza nuestro estar comprometidos con el mundo, basandose en la reflexion de Maurice
Merleau-Ponty. Somos fundamentalmente sujetos encarnados y agentes corpdoreos, que comprometidos
con el mundo tratamos con realidades que son significativas para nosotros. Merleau-Ponty muestra esto
a través del estudio fenomenoldgico de la percepcion. Esta es nuestra vivencia mas basica en el mundo.
Todo lo demas como andar por la calle, conversar, trabajar, etcétera (Cfr. Taylor, 1989, p. 3) supone el acce-
so basico que se da a través de la percepcion. Merleau-Ponty no considera esta ultima como impresiones
sensibles, entendidas como atomos desprovistos de toda subjetividad. Esto ultimo es incoherente pues
el “campo de los fendmenos no es un ensamblaje de datos de los sentidos. Es nuestro acceso al mundo”
(Taylor, 1989, p. 12). La percepcién no se vive como captacion de “datos de los sentidos”, sino que ya po-
see significatividad. Todo dato ya es una elaboracion, una parcialidad propia de la seleccién de un agente
encarnado inmerso en coordenadas espacio-temporales (Cfr. Llamas, 2001, p. 52). Nuestra percepcion
ya posee una estructura orientacional: Nuestro campo esta compuesto de un primer plano y un fondo, un
arriba y un abajo en relacion con nuestra accion, vale decir, con nuestra capacidad de mantenernos en
equilibrio y actuar (Cfr. Taylor, 1997, p. 47). Arriba y abajo, por ejemplo, no tiene que ver simplemente con
como y donde se encuentra nuestro cuerpo, tampoco con la ubicaciéon de la cabezay los pies, del cieloy la
tierra - pensemos en un astronauta en el espacio sin las referencias que da la tierra y el cielo atmosférico
- sino que abajoy arriba “estan relacionados con como me moveria y actuaria en el campo...” (Cfr. Merleau-
Ponty, 1993, p. 265; Taylor, 1989, pp. 4-5, 1997, p. 47).

La articulacion que da el campo es propia de un agente encarnado (Cfr. Taylor, 1997, p. 49) o de un
étre-au-monde (ser-del-mundo). Este campo se articula en zonas de accesibilidad e inaccesibilidad, de
seguridad y peligro, por ejemplo, que tienen que ver con nuestra praxis. Asi las cosas, el mundo y los entes
intramundanos comparecen en funcion de lo que nos interesa, no siguiendo propiedades objetivas del
entorno (Cfr. Taylor, 1989, p. 5). Esto dista de lo que ha sefalado la epistemologia moderna, sobre todo
cartesiana y empirista, que ha considerado la percepcion como un cuadro neutro. Somos en el mundo, al
punto que este ultimo «penetra hasta mi esencia» (Taylor, 1989, p. 8).

Por otro lado, percibir lo podemos entender como algo que hacemos vy, a la vez, como algo que
nos sucede. La percepcion necesita también un sentido de fondo de la realidad circundante. Nuestra
percepcion operaenun mundo. Elmundo de Merleau-Ponty lo entienden Dreyfusy Taylor como untrasfondo
“que permite dar sentido a lo que nos rodea en términos de figura y fondo, ambitos de constriccion y de
apertura, obstaculos y ayudas. En general se trata de un trasfondo que es compartido por todos los seres
humanos y que se encuentra articulado en torno a lo que hemos llamado significados vitales” (Dreyfus &
Taylor, 2016, p. 183). Incluso en una experiencia tan basica como nuestra percepcion hay un trasfondo de
significatividad.

4. El trasfondo de Dreyfus & Taylor y el uno heideggeriano

Volvamos al mundo heideggeriano, este es un contexto de significatividad compartido. Las cosas, o mejor,
los entes nos comparecen desde un mundo esencialmente compartido [Mitwelt] (Cfr. Heidegger, 1998,
p. 144, Cfr. 1927, p. 118). Para Dreyfus, el trasfondo se nos transmite fundamentalmente en la cotidianidad.
Al respecto, Heidegger se pregunta por el quién de ella (Cfr. Heidegger, 1998, p. 140, Cfr. 1927, pp. 114-
115). Quién es el «sujeto» de la cotidianidad? No es tan facil sefalarlo, pues no es el Dasein individual,
sino que son todos y a la vez nadie. La cotidianidad tiene como quién un sujeto impersonal. Ortega y
Gasset se referia a él como «la gente»®, «la gente dice», «la gente hace». Este sujeto impersonal de la
existencia, Heidegger lo denomina «das Man» (el uno). Insertos en la cotidianidad no somos nosotros los
que vivimos, sino que es de alguna manera el uno el que nos vive, nos dice lo que debemos pensar, decir
y hacer. Inmersos en la cotidianidad nos movemos en la predecible y segura vida de lo que esta prefijado
y que es obvio (Cfr. Heidegger, 2006, p. 352). El uno nos transmite practicas sociales que nos permiten
movernos con soltura en el mundo. Sabemos cémo saludar, qué decir y qué no, cdmo comportarnos y
como no. Para Heidegger en el uno nos encontramos en un modo inauténtico de ser. Desde él podemos
acceder a modos mas auténticos, pero es el uno el modo en que nos encontramos por defecto. Absortos
en la cotidianidad nos movemos en la «tranquilidad» de lo familiar. Lo que da forma al uno no son reglas
explicitas, sino en su mayoria directrices implicitas en las practicas con las que nos desenvolvemos en
él. Estas practicas Dreyfus las llama «practicas de trasfondo» [background practices] (Cfr. Dreyfus, 1996,
p. 173, 2017, p. 184). Para Dreyfus, el uno es el existencial que nos permite la trasmision del trasfondo. Vale
decir, del contexto de significatividad. Ademas, detras de nuestra comprension no hay elementos ultimos

¢ Jorge Eduardo Rivera, traductor chileno de Ser y tiempo al castellano, realiza un interesante comentario al respecto (En Heide-
gger, 1998, p. 474).



Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66 57

definidos, sino la ordinaria opacidad del uno. Una certeza ultima que sirva de base a nuestra inteligibilidad
no existe (Cfr. Heidegger, 1997, p. 13; Cfr. Wittgenstein, 2009b n° 172).

El uno es una forma inauténtica de ser, con frecuencia se hace notar esto destacando su trivialidad,
su repetitiva y poco original manera de existir. Pero el uno no solo tiene aspectos negativos, pertenece
a la «estructura positiva del Dasein» (Heidegger, 1998, p. 153, 1927, p. 129), es el existencial base del
entendimiento cotidiano (Cfr. Dreyfus, 1996, p. 171). Esta publicidad del uno, dice Heidegger: «regula
primeramente toda interpretacion del mundo y del Dasein, y tiene en todo razon» (Heidegger, 1998, p. 151,
1927, p. 127). Desde esta comprension previa e inauténtica del uno podemos acceder a otras formas de
ser mas auténticas, pero lo hacemos desde ella. Al decir Heidegger que el uno tiene “en todo razén”, no
esta haciendo una afirmacion veritativa logica, sino que esta estableciendo que al movernos en el uno
nos movemos sin cuestionar, bajo sus directrices. Ademas, para Dreyfus es gracias al uno que el mundo
publico es compartido y trasmitido (Dreyfus, 1996, p. 171; Cfr. Heidegger, 2006, p. 308).

5. Wittgensteiny la Lebensform

La reflexion de Dreyfus sobre el uno tiene ademas un componente wittgensteniano. En /nvestigaciones
Filosdficas, el fildsofo austriaco combate la concepcion que entiende que una palabra adquiere su signifi-
cado por la vinculaciéon con un objeto. Esto es, un atomismo del significado. En un sentido analogo, John
Locke considera que una palabra, si bien no se conecta con la cosa, si lo hace con la idea mental que de
ella se tiene. En esta senda podemos retrotraernos a otro tipo de atomismo, el atomismo de la mente:
nuestros pensamientos podrian descomponerse en elementos ultimos, en el caso de Descartes enideas,
ya sea innatas o adventicias, en el caso de Locke ideas simples, en el caso de Hume impresiones sen-
sibles. Todos estos son elementos ultimos que componen nuestro pensamiento a través de relaciones
entre ellos. Esta concepcion es simple y actualmente muy de sentido comun, inputs que son procesados
por operaciones formales. Vale decir, un tipo de modelo computacional: inputs - que pueden ser descom-
puestos en bits de informacion - que luego son procesados y que evacuan un output.

En el caso del atomismo que critica Wittgenstein, el problema estaria dado por la asociacion simple
entre palabray cosa, conexion que le daria a la primera su significatividad. Para este filosofo, en cambio, la
significatividad de las palabras estaria basada en juegos de lenguajes - por ejemplo, dar y recibir 6rdenes,
relatar algo, inventar y contar historias, cantar, contar chistes, rezar, saludar y un amplio etcétera (Cfr.
Marrades, 2014, p. 142) - los que a su vez estan basados en formas de vida (Lebensformen), es decir, en
formas de actuar. Este descubrimiento no es menor, nuestra comprension o inteligibilidad no esta basada
en elementos ultimos claramente definidos - sean estos ideas, impresiones sensibles, etcétera - sino
en formas de actuar. Al fondo de nuestro pensar se encuentra una accion, no una idea o una impresion
sensible. Es posible analizar la articulacion de nuestros discursos y pensamientos, pero esto tiene un
limite, llegados a lo mas fundamental nos quedamos con un mero: «Asi simplemente es como actuo»
(Wittgenstein, 2009a, p. 339 N° 217). Por tanto, el trasfondo no es totalmente articulable ni explicitable.

Para Taylor, tanto Heidegger, como Merleau-Ponty y Wittgenstein no entienden al ser humano y su
comprensioncomounlugarde representaciones, sinocomounagenteimplicado en practicas compartidas,
tanto es asi que son posibles las practicas dialdgicas, v.gr., el baile de una pareja de bailarines. Detras de
nuestra inteligibilidad y comprension hay practicas. Ya Heidegger se da cuenta de ello en sus analisis
del util y el mundo. Wittgenstein apunta a un trasfondo no basado en elementos atomicos definidos,
sino en practicas. Dreyfus concluye que tanto para Wittgenstein como para Heidegger «el origen de la
inteligibilidad del mundo son las practicas publicas promedio, las unicas mediante las cuales se puede
llegar a una comprension.» (Dreyfus, 1996, p. 172). No hay una certeza ultima basada en elementos claros
y definidos en nuestra comprension, sino practicas compartidas.

6. El modelo computacional de la mente

Hasta aqui hemos visto dos modelos de afrontamiento humano con la realidad: uno que entiende al ser
humano como un ser fundamentalmente cognoscente que genera pensamientos a partir de entradas (in-
puts) que pueden consistir en ideas simples, impresiones sensibles o elementos similares y, otro modelo,
en que en nuestro acercamiento a la realidad media una comprension de tipo holistico. En ella interpre-
tamos desde un trasfondo de significatividad que nos precede y que es compartido (Mitwelt). Lo holistico
de esta comprension consiste en que las cosas hos comparecen de manera relacionada desde el tras-
fondo de significatividad. La comparecencia de algo depende de un ambito mas amplio. Vgr., un martillo
nos comparece como tal desde el mundo circundante del taller. El primero de estos modelos entiende
al ser humano como un ente encapsulado que recibe estimulos que luego procesa. El segundo modelo
entiende que no hay estimulos que se consideren como elementos basicos a ser procesados. Incluso la
percepcion, tal como la entiende Merleau-Ponty, muestra que un estimulo perceptivo se nos aparece en
relacion con el mundo.



58 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

Es el primer modelo - el que entiende al ser humano como un sujeto cognoscente encerrado en si
mismo que recibe estimulos del exterior que luego procesa - al que Taylor y Dreyfus llaman el “modelo
computacional de la mente”. Este es un paradigma que ha influido en como entendemos la comprension
humana. Paradéjicamente este modelo se basa en una interpretacion epistemoldgica de la mente humana
que luego influyd en la comprension de la IA. En esta dialéctica interpretativa confluyeron una serie de
autores y tradiciones. Respecto a esto ultimo, Taylor y Dreyfus ven algunas constantes que integradas
generan lo que ellos llaman «el modelo mediacional del conocimiento». Para este paradigma no existiria
un contacto directo con la realidad, sino que el conocimiento se daria mediado. En la tradicion filosofica
este modelo cuenta entre sus iniciadores a Descartes y a Locke. El primero partiendo de un escepticismo
metodico, cree poder lograr la certeza al encontrar en su interior ideas claras y distintas, que a su vez sean
indubitables. Las ideas son para Descartes entes mentales que median entre nosotros y la realidad (Cfr.
Dreyfus & Taylor, 2016, pp. 25-32).

Al negar Locke la existencia de las ideas innatas cartesianas no niega el concepto de idea mental, solo
que afirma que esta proviene de la experiencia: La realidad extramental comienza con una impresion en la
mente, esto ocurre «por la operacion de particulas insensibles sobre nuestros sentidos» (Locke, 1999, p.
114). Ocurre pasivamente, exenta de interpretacion, al menos en su estado inicial de «idea simple». Este es
un elemento puro y definido. Para Dreyfus y Taylor esto es sefal de la mecanizacion de la mente. Las ideas
cartesianas o lockeanas son elementos mediadores entre el ser humano y la realidad.

Todo este modelo es para Wittgenstein una imagen o figura: «Una figura nos ha mantenido cautivos»
(Wittgenstein, 2009a No 115). Esta figura es mas que un concepto, es mas que una teorizacion, es un
trasfondo de comprension que subyace a nuestras teorizaciones y conceptos. Es una «poderosa imagen
de “una mente en el mundo”» (Dreyfus & Taylor, 2016, p. 19). Para Dreyfus y Taylor esta imagen tiene
rasgos bien definidos: 1) Una estructura mediacional, el conocimiento se produce a través de elementos
mediadores, «a través de», no habria un contacto directo con la realidad; 2) en el conocimiento se
darian elementos definidos y explicitos ultimos (o primeros); 3) no se puede ir mas alla de estos elementos;
4) finalmente, detras de esta imagen hay un contexto dualista, un interior mental y un exterior corporal
(Dreyfus & Taylor, 2016, p. 32 ss.) que incluso en el materialismo seguiria considerandose (Cfr. Dreyfus &
Taylor, 2016, p. 34). Para Dreyfus y Taylor esta imagen trasciende el racionalismo y el empirismo modernos
y persiste incluso en los giros linglistico, materialista y critico moderno-contemporaneos (Cfr. Dreyfus &
Taylor, 2016, p. 19ss).

Estaidea de una «mente en el mundo» se ha integrado en parte al sentido comun. La imagen cartesiana
de una mente que se encuentra separada del mundoy de su cuerpo se perpetua en parte en «el cerebro en
una cubeta» de Searle (Cfr. Dreyfus and Taylor, 2016, pp. 23-24) o de forma mas masiva por la idea que hizo
popular la pelicula Matrix [1999] (Cfr. Dreyfus & Taylor, 2016, p. 161 ss). En ella una super-maquina controla
todos los receptores del cerebro, haciéndonos vivir una realidad ficticia. Dreyfus y Taylor comparan la
imagen cartesiana del genio maligno con el «cientifico maligno», en el ejemplo de Searle (Cfr. Dreyfus &
Taylor, 2016, pp. 23-24), y podemos afiadirle «la maquina maligna» en el caso de la pelicula Matrix. Mente y
realidad se separan radicalmente generando una realidad dual. Su fundamentacion filosoéfica nos sentimos
tentados a buscarla mas atras que Descartes, en el platonismo antiguo o en el neoplatonismo medieval,
pero en Platon y Agustin el ser humano, su alma, estaba abierta a la verdadera realidad, a aquella que se
encontraba mas alla de lo sensible, es mas bien en el pensamiento moderno donde se opera esta radical
separacion.

Esta imagen «gue nos mantiene cautivos» logra persistir en el esquema computacional de la mente
criticado por Dreyfus y Taylor. Los rasgos que veiamos antes se ponen de manifiesto en este modelo: el «a
través dev, vale decir, el componente mediacional, se expresa en los inputs que luego seran procesados,
de igual modo es posible reducir la informacion del computador a elementos claramente definidos: bits
de informacion: estos serian elementos ultimos. Finalmente, en el computador hay una diferencia entre
un elemento claramente material (hardware) y otro distinto: las operaciones formales que procesan la
informacion y trabajan con los inputs. Esto esta a la base de las ideas de Turing, la concepcion de que
un sistema formal pueda ser ejecutado por una maquina (Cfr. Dreyfus & Taylor, 2016, p. 41). Este modelo
puede aplicarsele al ser humano y entender que la mente humana funciona de esta manera. Desde una
concepcion claramente materialista se comprende que la mente ejecuta operaciones formales para
procesar lainformacion. Esta ultima es posible descomponerla hasta llegar a elementos ultimos. Esto tiene
su correlato en lo que se ha llamado las «Ciencias Cognitivas», especialmente en su version psicoldgica.

7. Modelos simbdlico y neural de la A

Nos referiremos de manera mas especifica, aunque todavia muy esquematica, a los dos grandes paradig-
mas computacionales que han guiado la investigacion y el desarrollo tecnoldgico en el ambito de la IA. Ya
en la década de los cincuenta se perfilan dos modelos que sirven como paradigma del disefio de nuevos
computadores: el primero como un sistema para manipular simbolos mentales, el segundo como medio



Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66 59

para modelizar el cerebro (Cfr. Dreyfus & Dreyfus, 1993, p. 25). El primero, llamado "modelo simbdlico”,
tiene para Dreyfus una imagen de ser humano - entendido como ser cognoscente -y en particular de la
mente que ha llamado, junto con Taylor, el “modelo computacional de la mente”. El segundo, llamado "mo-
delo estadistico neural”, tiene una imagen de ser humano que se acerca, para el fildsofo norteamericano,
aungue todavia de manera muy imperfectay solo en algun sentido, al modelo comprension-interpretacion
que tiene su antecedente fundamentalmente en la filosofia heideggeriana.

La diferencia entre estos dos modelos podemos resumirla en el titulo del articulo publicado por Hubert
y Stuart Dreyfus (1993): «Fabricar una mente versus modelar el cerebro». El primer modelo busca «fabricar
una mente a través de estructuras formales que manejen simbolos con el objetivo de resolver problemas.
El segundo busca «modelar el cerebro»: Uno de sus primeros representantes, Frank Rosenblatt (Cfr.
Rosenblatt, 1962), busco construir un dispositivo fisico (Perceptron), o al menos simularlo, que pudiera
generar sus propias habilidades a través del modelamiento de la dinamica de aprendizaje de las neuronas.

a. El modelo simbdlico y su trasfondo filoséfico

Con respecto al primer modelo, en 1955, Allen Newell y Herbert Simon tuvieron la idea de que el cerebro
humano y la computadora, no obstante las diferencias, podian considerarse dispositivos que generaban
conducta inteligente, manipulando simbolos por medio de reglas formales (Cfr. Dreyfus & Dreyfus, 1993,
p. 26). Este modelo, para Newell y Simon, remontaria sus fundamentos a teéricos como Frege, Russell y
A. N. Whitehead. Los Dreyfus sefalan que en realidad esta tradicion se remonta mas atras en el tiempo,
desde Descartes, Hobbes y Leibniz y podria considerarse que llega hasta el Wittgenstein del Tractatus (Cfr.
Dreyfus & Dreyfus, 1993, p. 27). Vale decir, una tradicion atomista, en tanto considera que el pensamiento
humano esta basado en elementos claramente definidos y ultimos que ingresan a la mente humana para
luego ser procesados. Para Dreyfus y Taylor un «modelo mediacional».

Para Descartes la comprension humana se basaba en representaciones que, a su vez, podian
descomponerse en elementos simples. Hobbes, por su parte, pensaba que en la mente se daban
componentes formales relacionados por operaciones sintacticas, de esta forma, era posible pensar en
un razonamiento semejante al calculo. Leibniz, por otro lado, tiene la idea de una matesis universal que
pretendia formalizarlo todo; él pensaba que seria posible asignar signos o nimeros a cada objeto y a
los conceptos descomponerlos en elementos simples y ultimos (Cfr. Dreyfus, 2007, p. 1137; Cfr. Dreyfus
& Dreyfus, 1993, p. 27). El Wittgenstein del Tractatus, define el mundo como la totalidad de los hechos
atomicos logicamente independientes (Cfr. Wittgenstein, 2009c¢ 1,1). Tales hechos son combinaciones
de elementos primitivos (Cfr. Wittgenstein, 2009c¢, 2,01y 2,0124). Asi las cosas, desde estos paradigmas,
es posible considerar la IA como un intento de encontrar elementos primitivos y vincularlos a través de
relaciones légicas en un dispositivo.

El modelo simbdlico, cercano a la tradicion filosofica racionalista, en la segunda década del siglo XX dio
grandes frutos desplazando en gran medida a su contraparte. Pese a ello, Hubert Dreyfus opinaba que “al
combinar el racionalismo, el representacionismo, el conceptualismo, el formalismo y el atomismo légico
en un programa de investigacion, los investigadores de la IA habian condenado su empresa a recrear
un fracaso” (Dreyfus, 2007, pp. 1137-1138). Tras un largo periodo el modelo simbdlico se impuso, sobre
todo después del libro de Marvin Minsky y Seymour Papert, Perceptrons; an Introduction to Computational
Geometry (Cfr. Minsky & Papert, 1969), en el que se exponia las principales dificultades del modelo
estadistico neural. Paraddjicamente, por esto ultimo, este libro se considera como un hito importante en
el desarrollo de este ultimo modelo. El paradigma estadistico-neural vino a resurgir en la segunda década
del siglo XXl y ha tenido uno de sus grandes éxitos en los LLMy en la conduccion auténoma de vehiculos.

Lo que se echa en falta en el modelo simbdlico es el trasfondo de sentido o mundo en su manera de
concebir aquello que quiere simular: la inteligencia humana. Se subentiende que el ser humano es un
ser cognoscente, cuyo modo de captar la realidad es a través de elementos atdomicos - Vgr., impresiones
sensibles, ideas simples - que luego son procesados. Lo que mas arriba sefialabamos como tradicion
racionalista* y que se corresponde con el modelo computacional del conocimiento. La critica de filésofos
como Taylor y Dreyfus es que no se toma en cuenta el trasfondo de sentido y su relacion fundamental
con una praxis humana que tiene elementos opacos, epistemolégicamente hablando. Sin embargo, como
veiamos, este modelo dio frutos abundantes, sobre todo en los inicios de la IA.

4 Tomamos este concepto de Charles Taylor (Véase Taylor, 1997, p. 91). Taylor ve en este modelo una consecuencia antropolégica
que proviene de ontologizar un procedimiento racional de tipo epistemoldgico. Una determinada concepcion de ser humano se
consolida: aquella lo considera como un sujeto de conocimiento y no como un ser involucrado en la praxis. Este tipo de raciona-
lismo incluiria tanto el racionalismo cartesiano como el empirismo lockeano, entre otros.



60 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

b. El modelo estadistico-neural

La postura estadistico-neural de la IA «se veia a si misma como una neurociencia idealizada y holistica»
(Dreyfus & Dreyfus, 1993, p. 26) y no fue relacionada con ninguna tradicion filosoéfica, sino con la neuro-
ciencia. No obstante, Dreyfus ve en este modelo una postura mas cercana al paradigma de comprension-
interpretacion heideggeriano, aunque aun sujeta a las limitaciones propias de la maquina que no es un es-
tar-en-el-mundo. Los algoritmos estadisticos aprenden de datos proporcionados, simulando de manera
imperfecta un razonamiento inductivo (Cfr. Lévy, 2022, p. 12). En sus comienzos se inspiraba en la obra de
Donald O. Hebb, considerado un pionero de la psicobiologia (Cfr. Hebb, 1949), quien sugirié que un grupo
de neuronas podia efectivamente aprender al excitarse simultaneamente a las neuronas Ay B, reforzando
la conexion entre ambas. Frank Rosenblatt, siguiendo este modelo, penso la IA como una automatizacion
de los procedimientos neuronales necesarios para discriminar patrones y dar una respuesta coherente
(Cfr. Dreyfus & Dreyfus, 1993, pp. 28-29; Cfr. Rosenblatt, 1962).

Pierre Lévy, desde una mirada mas actualizada, entiende que «la rama estadistico-neural de lalAimplica
entrenamiento de algoritmos a partir de acumulaciones masivas de datos para permitir reconocimiento
visual, de audio, lingliistico y de otras formas de informacion» (Lévy, 2022, p. 13). Este modelo, hoy en
dia, aprende de los datos proporcionados y desemboca en estructuras matematicas que se adaptan a la
realidad manifestada por los datos. En cambio, la formalizacion logica del modelo simbdlico no aprende
de los datos proporcionados, sino mas bien depende de un dominio de conocimientos proyectado por
ingenieros®.

El modelo neural es de caracter mucho mas holistico que su contraparte, el modelo simbdlico, sobre
todo con la gran cantidad de capas que el desarrollo tecnoldgico de los ultimos afos ha permitido,
ellas se correlacionan entre si dando lugar a estructuras complejas que interactuan unas con otras. Las
relaciones que puede hacer son impresionantes, no obstante, sus dificultades (Cfr. Lévy, 2022, p. 13 ss.).
La indole holistica se ve reflejada en programas como los LLM - que desarrollaremos mas adelante - en
su capacidad de no solo analizar palabras de manera aislada, sino que logran relacionar palabras, frases,
oraciones e incluso estilos de escritura dentro de un contexto determinado. Un cambio en una variable no
solo afectaria a un elemento sino al conjunto. Esto les hace generar textos con significados complejos a
través de patrones del lenguaje.

El modelo estadistico-neural, por otro lado, tiene una diferencia fundamental con el modelo simbdlico,
integra datos de entrenamiento: lo que desde el otro modelo se entenderian como inputs y outputs,
resultados de entraday de salida que el sistema recibe y que se encarga de generar relaciones entre ellos.
Como vemos el dato ahora entra en relacion y se generan interacciones complejas. Estas se constituyen
en el principal aporte del sistema, al menos en su periodo de entrenamiento.

c. El problema del sentido comtun en la reflexion de Dreyfus sobre la |A

Como sefalabamos, para Hubert Dreyfus, el modelo estadistico neural se acerca en algunos aspectos al
paradigma humano de comprension-interpretacion. No obstante, para él, ambos modelos han tenido como
limite el sentido comun humano, tan importante para el analisis heideggeriano de la cotidianidad y del uno. El
sentido comun es demasiado complejo y se resiste a una formalizacion total (Cfr. Dreyfus, 2007; Cfr. Dreyfus
& Dreyfus, 1993). El proyecto de la matesis universal de Leibniz ha chocado con un muro. Para Dreyfus el sen-
tido comun no es posible descomponerlo en elementos mas pequenos, porque - siguiendo a Wittgenstein
- este tendria como base una practica. Como veiamos, autores como el segundo Wittgenstein y Heidegger
tienen una concepcion holistica de la comprension humana que considera el entorno y las relaciones entre
los distintos elementos, que se distancia de la mirada racionalista. Considerar que es posible descomponer
la comprension en elementos ultimos parece un despropdsito (Cfr. Wittgenstein, 2009a, pp. 206-207. N° 46-
47). En el caso de Heidegger, no es posible descomponer la comprension de la cotidianidad en elementos
ultimos. Todo depende del contexto de significatividad que otorga el mundo.

Pese a ello, Edmund Husserl, maestro de Heidegger, no renuncia a la idea de que el mundo - tal como
él lo entendia - se torne explicito, incluso dejando abierta la posibilidad de formalizar algo como el sentido
comun. No obstante, Husserl se enfrenté con la complejidad de esta empresa, sobre todo tras las criticas
de Heidegger (Cfr. Dreyfus & Dreyfus, 1993, p. 41). Recordemos que para Husserl la consciencia posee
intencionalidad, vale decir, la consciencia es siempre consciencia de algo. En su estructura distingue entre
noesis y noema, la primera es la vivencia y la segunda es el contenido de esa vivencia, la intencionalidad
es entonces la correlacion entre noema y noesis. Por ejemplo, se ama (noesis) lo amado (noema), se
representalo representado, etcétera. El acto intencional, para Husserl, posee esa direccionalidad que es la
intencionalidad en la medida que el noema posee significado, este significado implica predelineamientos
que describen los rasgos estables, que permanecen “inviolablemente los mismos”, asi como otros de

5 Lévy ve como insuficientes ambos modelos y propone complementarlos a través de un metalenguaje llamado Information Eco-
nomy Meta Language (IEML) (Cfr. Lévy, 2022, p. 19 ss.)



Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66 61

rasgos posibles, pero no estables. Esto ocurriria dentro de un contexto que determinaba la inteligencia en
tanto proveia un horizonte de expectativas o predelineamientos. En definitiva, un mundo y sus relaciones
constitutivas. Para Hubert Dreyfus hay en la reflexion de Husserl una semejanza con el intento de la
formalizacion de todo por parte de la IA, al punto de llamarlo “abuelo de la IA”(Cfr. Dreyfus & Dreyfus, 1993,
p. 39), en tanto se le considera la culminacion de la tradicion cartesiana. Para Dreyfus en cambio, no es
posible formalizar todo, en la base de nuestro pensar hay practicas, no elementos definidos

Algo similar ve Dreyfus en Marvin Minsky. En el contexto de la IA, él buscaba generar un marco (frame),
que iria muy en la linea de proporcionar un contexto, algo asi como un tipo de mundo previo, entendido
como una estructura de datos que representa una situacion estereotipada que sirve de trasfondo, como
“la de estar en cierta clase de habitacion, o la de ir a la fiesta de cumpleafios de un nifio” (Minsky citado
desde Dreyfus & Dreyfus, 1993, p. 40; Cfr. Minsky, 1981). Esto podria pensarse que va en la linea de un
trasfondo, mundo o contexto. Este marco es una red de nodos y relaciones que posee niveles superiores
e inferiores. Los superiores serian equivalentes a lo que Husserl entendia como rasgos estables y los
inferiores corresponderian a asignaciones por defecto, rasgos esperables en situaciones normales. Pese
a que toma en cuenta un contexto o trasfondo, lo que Dreyfus critica a esta postura es que considera que
es posible resolver de esta forma el problema del sentido comun. Un punto que para Dreyfus es complejo
es el problema de la relevancia, ;como sabria la computadora cuales hechos eran mas relevantes que
otros en una situacion dada? Lo que Dreyfus echa en falta es la plasticidad del mundo. Para Minsky esto
seria posible resolverlo a través del manejo de unos pocos millones de datos sobre los objetos y sus
funciones (Dreyfus, 2007, p. 1138). Dreyfus se pregunta: ;como determinaria el programa que algo cambio
en el mundo? En una situacion dada tendria que haber una bateria de marcos intercambiables, teniendo
que la computadora seleccionar el cuadro mas relevante. Minsky a comienzos de este siglo reconoce el
limite que tiene la IA con respecto al sentido comun y el estancamiento que venia ocurriendo desde los
anos setenta (Dreyfus, 2007, p. 1139).

Enun articulo publicado el 2007 -«Failed and How Fixing It Would Require Making It More Heideggerian»
(“Por que fallo la IA heideggeriana y como solucionarla requeriria hacerla mas heideggeriana”) - Hubert
Dreyfus entiende que la IA seria mas exitosa si acentuara su impronta heideggeriana. Para él, el gran
problema era modelar el sentido comun vy, por tanto, un trasfondo o mundo en sentido heideggeriano
que fuera mas plastico. Dreyfus nos relata algunos intentos entre los afios sesenta y setenta en que
los programadores se abocaron a “micromundos” . Esto es todavia insuficiente para Dreyfus, pues no
apuntan al mundo real, sino a pequenos contextos. Mas adelante, sefala Dreyfus, la critica de Heidegger
es implicitamente aceptada, y destaca tres intentos de modelar una “IA heideggeriana”: El enfoque
conductista de Rodney Brooks (Cfr. Brooks, 1986), el modelo pragmatico de Phil Agre (Cfr. Agre, 1997) y el
modelo neurodinamico de Walter Freeman (Cfr. Freeman, 1991). En las dos primeras ve Dreyfus el problema
que no se genera ni aprendizaje, ni habilidades: el robot (animat) de Brooks solo responde a caracteristicas
fijas y aislables del entorno que capta a través de sensores (Cfr. Dreyfus, 2007, p. 1140); el programa Pingi
- de Agrey David Chapman, que simula un agente que interactua con el juego Pingo - trata de reaccionar
a posibilidades de accion y no a objetos, pero el problema, para Dreyfus, es que objetiva las funciones de
los objetos y las posibilidades de accion (Cfr. Dreyfus, 2007, pp. 1142-1144).

Mas alla de estas criticas, Dreyfus destaca el trabajo neurocientifico de Walter Freeman (Cfr. Dreyfus,
2007, p. 1150 ss). Al igual que Merleau-Ponty, Freeman considera que el cerebro se encuentra encarnado
en un animal que busca satisfacer sus necesidades en su propio ambiente. En él, el animal no capta
caracteristicas sin significado, que luego procesaria para lograr una representacion. El entorno ya es
significativo para el animal. Pero ;como seleccionar desde el trasfondo aquello que es significativo?
Para ello, las interacciones previas con el mundo son fundamentales para formar patrones: «el sistema
de percepcion del animal esta preparado por la experiencia pasada y la excitacion para buscar y ser
recompensado por experiencias relevantes». En el caso de un conejo, cuando busca una zanahoria
que comer y lo consigue, las conexiones entre neuronas se vuelven mas fuertes a través de la sinapsis,
asi los conjuntos de células no son simplemente receptores pasivos, sino que estan sintonizados para
responder a lo que es significativo. Otro ejemplo, las células del conejo involucradas en el escape de un
zorro se conectan entre si generando un conjunto unido de células, asi las neuronas del conjuntoy el bulbo
olfatorio estan preparados para una respuesta especifica cuando siente el olor de un zorro. No es que
el 6rgano olfativo responda a ciertas caracteristicas, no se procesan estimulos que luego se convierten
en representaciones, a partir de las cuales el cerebro inferiria o que se encuentra en el entorno. Mas
bien, se forman «estados energéticos» que estan abiertos a posibles atractores. El cerebro animal forma
cuencas de atraccion y el conjunto de estas cuencas se denomina «paisaje atractor» (atractor landscape).
Una analogia es una nave volando sobre un valle lunar lleno de crateres, las zonas bajas de estos ultimos
serian los atractores, la nave espacial va buscando un fondo de crater donde aterrizar. Al respecto, se le
presentan atractores diferentes para cada clase de estimulo. Pero los patrones aprendidos no se relacionan
directamente con el estimulo, sino con suimportancia, en este caso el mejor sitio para aterrizar. Un estimulo
nuevo, anteriormente no significativo, establece un nuevo atractor y ordena las demas cuencas del paisaje



62 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

atractor. Cuando, por ejemplo, el animal aprende un nuevo olor, hay un cambio entodos los demas patrones,
Nno se opera con representaciones fijas, sino con significados. En este sentido existe un arco intencional
y, de acuerdo con él, las experiencias en el mundo no son idénticas. El animal toma en cuenta como van
las cosas y busca continuar con un camino prometedor, y si la accion no va por buen camino, el cerebro
se auto organiza para saltar a otro atractor. En el caso del olfato, funciona con otros sistemas cerebrales.
No es que el bulbo olfatorio envie un mensaje a la parte del cerebro apropiada. Tal como Merleau-Ponty;,
Freeman piensa que lo que nos mueve a actuar es un desequilibrio entre el yo y el mundo. En esto hay que
tener en cuenta que lo que representa este tipo de modelo no son caracteristicas del mundo cotidiano,
sino mas bien representaciones de estado cerebrales. Otra cosa para tener en cuenta es que las acciones
fisicoquimicas no se desarrollan como secuencias separadas y paralelamente, sino que se conectan a
través de vortices o nudos®. Una gran cantidad de experiencias de estimulos y respuesta se interconectan
involucrando a todo el sistema. En cuanto a su aplicacion a la IA, Freeman sefnala que los cerebros no
usan numeros como simbolos, pero si usan eventos discretos en el tiempo y en el espacio, que podrian
representarse mediante niumeros. Dreyfus destaca que Freeman ha utilizado su modelo neurodinamico
para simular la actividad del cerebro de una salamandra, especificamente modelando sus necesidades de
autoconservacion y busqueda de alimento.

Para Dreyfus, las otras propuestas «heideggerianas», arriba mencionadas, no resuelven el problema
del marco - o contexto de sentido -, sobre todo en cuanto al problema de la relevancia y el cambio
en las condiciones de este. Vale decir, las condiciones de un mundo o trasfondo, y la relevancia de las
situaciones en él. En todo caso, el logro de Freeman, para Dreyfus, se encuentra lejos del modelamiento
del afrontamiento humano de la realidad. Consideramos que, si bien aun existe lejania con el afrontamiento
humano, laconduccion auténoma de vehiculos halogrado superar parcialmente algunas de las dificultades
que planteaba Dreyfus, sobre todo el aspecto de la relevancia, esto a través del manejo estadistico.

Algo importantisimo que sefnala Dreyfus del trabajo de Freeman es la relacion que se establece entre
actividad neuronal, es decir la excitacion neuronal que genera una cadena de conexiones sinapticas, y
la explicacion fenomenoldgica de la percepcion y accion cotidianas: Freeman «ha mostrado lo que hace
el cerebro para proporcionar el substrato material para la explicacion fenomenoldgica de la percepcion
y la accioén cotidiana de Heidegger y Merleau-Ponty»” (Dreyfus, 2007, p. 1157). En particular la respuesta
aprendidaante un estimuloenelmarco de uncontexto o entorno. Larespuestadel animal se vaconfigurando
en habitos y esto tiene su correlato en las conexiones neuronales que se forman. De esta manera, Dreyfus
ve con buenos ojos el modelo neuronal de la IA, este intentaria traducir la actividad humana (y animal) aun
tipo de conexiones que simulan las conexiones neuronales, base fisica de la accion.

Conello, para Dreyfus, se ha dado un avance - que si bien no viene de lafilosofia, sino de la heurociencia
- respecto de un paradigma que considera la conducta y el aprendizaje humano desde el esquema
comprension-interpretacion.

8. Los LLM Yy la interaccion con el ser humano

La comprension humana, no es algo posible aun para la IA. No obstante, al interactuar con los LLM (“Large
Language Model") - del que el chat GPT, en sus diferentes versiones es uno de sus representantes mas
famosos® - nos da la impresion que la IA se ha acercado mucho. La maquina responde a nuestras interro-
gantes con coherencia semanticay con textos, que, aungue no siempre exentos de error, son relativamen-
te acertados. En el interesantisimo articulo - “Large Language Models, Meaning, and the Patterns of Human
Language Use” (Durt & Fuchs, 2024) [“Grandes modelos lingliisticos, significado y patrones de uso del lenguaje
humano”] - de Christoph Durt y Thomas Fuchs, se argumenta que no es el modelado de la actividad mental
lo que se persigue en los LLM, sino mas bien simular los patrones comunes del uso del lenguaje. Esto es
importante, pese a seguir el modelo neuronal de la IA, no se persigue simular la actividad cerebral, sino ma-
nejar las regularidades del lenguaje, considerandolo un sistema que se da dentro de un contexto. La peculiar
comprension humana se deja de lado y se intenta trabajar con un producto humano, los textos de la red o
aquellos textos hablados que pueden ser traducidos al lenguaje escrito. El lenguaje tiene, como veremos,
independencia del individuo que interpreta dichos textos. Los LLM tratan de manipular el lenguaje humano
através de patrones estadisticos. Detras de la elaboracion de textos se encuentran patrones que ordenany
predicen el lenguaje escrito y de esta manera es posible generar textos coherentes y comprensibles.

6 Afirma Merleau-Ponty: “Sélo hay que admitir que las acciones fisico-quimicas de que el organismo esta en cierta manera com-
puesto, en lugar de desarrollarse en secuencias paralelas e independientes, como lo querria el espiritu anatdomico; en lugar de
entremezclarse en un conjunto donde todo dependiera de todo y donde ningun clivaje fuera posible, se constituyen, segun la
expresion de Hegel, en ‘nudos’ o en ‘torbellinos’ relativamente estables - las funciones, las estructuras del comportamiento -, de
tal manera que el mecanismo se dobla en una dialéctica.” (Merleau-Ponty & Waelhens, 1957, p. 217)

7 Las cursivas son nuestras.

8  También es conveniente considerar programas como Gemini, Llama y Claude, entre otros.



Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66 63

Como vimos, para Hubert Dreyfus estamos lejos de llegar a simular la comprension humana tal como
era entendida por Heidegger y en particular del sentido comun, la que esta relacionada con el fendomeno
del uno, desde donde parte toda comprension e interpretacion. Para el fildsofo norteamericano, el
problema de fondo seria saber qué hechos son relevantes en una situacion determinada, partiendo de un
marco (frame) o contexto y, sobre todo, la imposibilidad de la total formalizacion del sentido comun. Pero
podemos preguntarnos si es posible saltarse la necesidad de imitar la comprension humana. ¢Habria
otro camino para llegar a formular textos coherentes semanticamente? ;Podria la maquina captar la
relevancia de una situacion o de un texto sin necesidad de comprender? La IA, y en general la técnica,
nos han sorprendido con un gran despliegue de creatividad. Una de las alternativas que se tiene para
poder superar estos problemas es cambiar el enfoque. En el caso de los LLM no se busca comprender
y expresarse linglisticamente como lo hacen los seres humanos, sino manejar los patrones del lenguaje
escrito (o del lenguaje hablado transformado en escrito). En la red se tiene un impresionante acervo de
textos construidos por el ser humano desde hace décadas. Lo que han hecho los LLM es manejar estos a
través de patrones de lenguaje, sin necesidad de tener comprension al modo humano, y lograr establecer
regularidades entre ellos. Asi, y bajo los patrones ortograficos, sintacticos y semanticos, les fue posible
construir respuestas coherentes. Palabras, expresiones e ilaciones se han transformado en numeros y se
ha logrado manejarlos de manera estadistica. Dicho de manera muy tosca: los LLM han logrado ordenar lo
que nosotros mismos hemos escrito.

Sielacentodelos LLMesta mas bien en eltrabajo conlos patrones dellenguajey no con el modelamiento
de la mente, entonces, consideramos, y he aqui nuestro aporte a la reflexion, que es posible, a través
del lenguaje, llegar al contexto y con ello a cierto sentido comun - aun cuando este ultimo sigue siendo
indescifrable en su totalidad -. Esto porque no es posible hacer una separacion tan radical entre lenguaje
(en este caso escrito) y significado, considerando al primero como un mero sistema formal. Si pensamos,
acudiendo al Heidegger posterior a Ser y tiempo, que el lenguaje no depende solo del Dasein individual,
de ahi aquella oscura expresion, “el lenguaje habla” (Cfr. Heidegger, 1990, p. 18 y 30), podemos pensar
en la posibilidad de una relativa independencia del lenguaje respecto al sujeto que conserva estructuras
y patrones propias de un lenguaje humano y su significatividad. Para el fildsofo aleman, el lenguaje
trasciende al Dasein individual y tiene independencia respecto de él. Podemos decir que este posee una
“existencia” o “vida” propia que regula el hablar del Dasein individual. Con esto Heidegger pretende superar
la concepcion del lenguaje como un fendmeno subjetivo. Incluso podemos interpretar que el lenguaje
trasciende alas comunidades particulares en que nos desenvolvemos y regula su comprension. Al separar
al lenguaje de su uso podemos conservar en parte su significatividad, para insertarlo nuevamente en su
uso. En el paréntesis que ocurre en la separacion de su uso, vale decir, en el trabajo que hacen de él los
LLM; los textos se transformarian en numeros y se manejarian con patrones estadisticos.

Por lo mismo, el trabajo de los LLM no es suficiente para lograr el objetivo para el que fueron creados,
se hace necesaria la interpretacion humana para darle sentido a los textos producidos y hacer que
efectivamente logren ser comprendidos. Aunque los LLM generen textos coherentes y relativamente
correctos, si ho hubiera seres humanos que los interpretaran y les dieran el sentido, los textos no
cumplirian la funcion para la que fueron creados, vale decir, ser interpretados por el ser humano. La
maquina trabaja con numeros y estadistica, pero el sentido de los textos, su comprension e interpretacion,
la aportamos nosotros. Es el ser humano que contribuye con su comprension sobre la base de textos
cada vez mas coherentes y bien construidos. Por ejemplo, un texto de tipo periodistico, digamos sobre
una noticia especifica, es generada por los LLM recurriendo a regularidades que encuentra en la red,
sin comprender su sentido. Su interpretacion y sentido se la damos nosotros como seres humanos que
estamos inmersos en un contexto y, en un sentido mucho mas amplio, inmersos en el lenguaje. Por tanto,
no es necesario que la maquina, al menos en lo que respecta a los LLM, comprenda como lo hace un ser
humano, para generar textos que a nosotros nos parecen coherentes. El que puedan ser desconectados,
reconfigurados y reconectados al uso muestra la independencia del sujeto respecto de la conservacion
de la significatividad, pero a la vez una dependencia en cuanto necesita de un lector para ser interpretado
y trasmitir un sentido. Por un lado, el lenguaje trasciende el uso individual y regula nuestra comprension,
pero por otro necesita de la interpretacion humana para que cumpla su funcion.

Al desviar el enfoque del cerebro-mente al lenguaje, en el sentido que se deja de buscar que la
maquina comprenda y se persigue mas bien manejar patrones de lenguaje y regularidades en los textos,
consideramos que se esta realizando un acierto. El lenguaje escrito, vale decir textos de la red, “separado
de su uso” en cuanto solo es manipulado por la maquina, puede trabajarse para volver a insertarlo en
Su uso en tanto interpretado por seres humanos. El lenguaje por tener esa independencia del Dasein,
conserva algo de su contexto en los textos de la red, el cual puede ser captado nuevamente por el lector.
Ciertamente, la comprension ultima esta en el Dasein y en su comunidad, pero esto no quiere decir que el
manejo estadistico de un lenguaje, que procede del uso humano, inserto en su mundo o contexto, no logre
preservar algo de él y que este no pueda complementarse con los mundos en los que esta inserto el que
interpreta estos textos. Si pensamos en contextos como el periodistico o el cientifico, estamos pensando



64 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

en mundos concretos, cuyo sentido y significado, hicieron posibles textos que hos hemos podido trasmitir
desde que estas actividades existen. ¢ Por qué pensar que la significatividad no esté impregnada en algo
como el lenguaje escrito, trascendiendo nuestra mente o nuestro encarnado e involucrado estar-en-el-
mundo? Ciertamente no todo el significado del lenguaje es posible capturarlo con medios estadisticos
(Cfr. Durt & Fuchs, 2024, p. 116). Pero si la IA sabe aislar ciertos contextos o temas, puede perfectamente
moverse en ellos y generar estadisticamente respuestas coherentes. Ciertamente la complejidad de
un mundo que no es solo lenguaje escrito y de un lenguaje que esta basado en practicas, no queda en
entredicho. Algo como la comprension humana todavia no es posible a través de la IA, pero esto no
quiere decir que no haya patrones en nuestras expresiones linglisticas que estén transidos de mundo.
Evidentemente, la IA aun no es capaz de captar la riqueza del mundo y toda la complejidad del sentido
comun.

Es necesario sefalar que el modelo estadistico-neural ha ido desarrollando, con mucha eficacia, algo
que Dreyfus echaba en falta en los primeros intentos de generar lo que el llamoé una IA heideggeriana
- vale decir, una IA que integrara el mundo, o al menos el o los contextos, a la manera como el Dasein
comprende las cosas desde el mundo -, nos referimos al aprendizaje. Fundamentalmente, a través del
modelamiento estadistico, los nuevos programas logran encontrar patrones de manera inductiva que le
permiten clasificar y manipular la gran cantidad de datos que manejan.

9. Conclusion

La comprension humana esta transida de significatividad, incluso la experiencia mas basica, la percep-
cion, no esta exenta de ella (Merleau-Ponty). Ello supone un trasfondo o mundo, que consiste en un plexo
de relaciones compartido que da significatividad a los entes que en primera instancia son captados como
utiles (Heidegger). Esto es lo que echa en falta Hubert Dreyfus en el modelo simbdlico de la IA, que se
basa para él y Taylor en “el modelo computacional de la mente”. Vale decir, en un modelo que cosifica
sus entradas (ideas simples, impresiones sensibles o similar) y cuyas relaciones son establecidas por el
sujeto cognoscente. En esto estriba el acierto del modo de acceso heideggeriano al estudio del Dasein,
que considera a este fundamentalmente un sujeto absorto en la praxis de la cotidianidad y en un segundo
momento un sujeto cognoscente, al contrario de la tradicion filoséfica que piensa a este ultimo paradigma
como el central. El paradigma cognoscitivo con su esquema sujeto-objeto entiende la realidad como ob-
jetos separados que luego entran en relacion, al contrario del modelo heideggeriano que considera que la
comparecencia del ente se da gracias a las relaciones o remisiones constitutivas del mundo. Ellas consti-
tuyen su significatividad. De manera mas originaria el Dasein capta los entes como utiles - es decir en su
interrelacion - y en un segundo momento como objetos de conocimiento que son entes descontextuali-
zados. Por todo esto, el esquema heideggeriano marca un modelo mucho mas holistico de comprension.
Es su caracter holistico-relacional lo que Dreyfus consideraba prometedor del modelo estadistico-neural,
pese a que no ha resuelto del todo el problema de la comprension, ni se acerca suficientemente a toda
la complejidad del mundo y del sentido comun. Este ultimo remite al existencial del uno heideggeriano,
que ademas de tener un caracter inauténtico, posee una indole opaca, epistemolégicamente hablando,
porqgue se basa en ultima instancia en practicas y no en pensamientos. Como veiamos es en este existen-
cial que Dreyfus ve la trasmision del trasfondo de significatividad, aquel que es la base del entendimiento
cotidiano.

Por otro lado, detras de todo nuestro pensamiento y lenguaje no se encuentran elementos atomicos,
sino formas de actuar (Wittgenstein, Heidegger), vale decir practicas. Estas ultimas poseen significatividad,
tanto es asi, que es a través de estas practicas que se nos trasmite todo un trasfondo de sentido que
nos posibilita comprender la realidad (Heidegger, Dreyfus y Taylor). Si la inteligencia artificial quiere, de
algun modo, emular la comprension humana debe hacerse cargo de un esquema de comprension mas
complejo que el que ha presentado la tradicion racionalista y empirista - o los epigonos contemporaneos
que critican Dreyfus y Taylor - al menos asi lo ha entendido Hubert Dreyfus. Este ultimo, nos relaté algunos
intentos de hacer una IA mas holistica - él la sefialé6 como “heideggeriana” - que tuvieron cierto éxito
relativo (Dreyfus, 2007).

Como hemos visto, el modelo estadistico-neural incluye el aprendizaje de la maquina, a través de
datos de entrenamiento con los que va modelando su accion. Esto muestra una indole adaptativa que es
propia de su paradigma y que supone un adecuamiento a un contexto. Esto es para Dreyfus un camino
que se ve auspicioso, si bien aun no del todos satisfactorio. El hecho de considerar un contexto, que dé
significatividad y que considere la realidad en su interrelacion constitutiva, es un avance respecto del
modelo simbdlico. Este avance implica establecer relaciones a través de los datos de entrenamiento de
la maquina. Lo que antes se conocian como entradas y salidas (inputs y outputs), son ahora los datos
basicos que la maquina toma para establecer relaciones entre ellos. Lo que se busca, al menos en el nivel
de entrenamiento, son las relaciones que los constituyen como datos.



Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66 65

Efectivamente, hay cosas que la maquina no puede hacer. Una de ellas es la real comprension, a la
manera humana, que supone un trasfondo de sentido ligado a practicas. Ciertamente se han dado
avances, en tanto que el enfoque estadistico neural es mucho mas holistico. Este ha tratado de simular
la dinamica de aprendizaje neuronal, que, para Dreyfus, seria la base material de nuestro encarnado
estar-en-el-mundo.

Mas alla de ello, el modelo de los LLM, siguiendo dentro de la dinamica holistica neural, tiene un enfoque
un tanto distinto. No es la comprension humana la que trata de emular, sino que persigue trabajar con el
lenguaje, manejando sus patrones. Gracias a la inmensa capacidad que han logrado los ordenadores,
a estos programas les es posible captar los patrones que se encuentran en los escritos de la red e
identificar estos en sus diferentes contextos. Siendo semejantes a los predictores de texto, pero mucho
mas sofisticados, logran elaborar escritos coherentes y, en muchas ocasiones, acertados. Consideramos
que en estas elaboraciones se conserva parte de un trasfondo de sentido, al menos el implicito en un
texto con un tema determinado. De hecho, todos los textos que leemos y elaboramos necesitan de un
trasfondo para ser interpretados y este, en parte, se conserva tras la intervencion de los LLM. Un texto
coherente conserva algo de este trasfondo de sentido, a pesar de que el lenguaje sale de su uso para
ser manejado estadisticamente. Si, como nos decia Heidegger, “el lenguaje habla”, este no depende solo
del sujeto que lo habla, lee o escribe; sino que tiene cierta independencia frente a él. Al sacar los LLM
el lenguaje de su uso para ser codificado y manejado estadisticamente, lo hace con el objeto de volver
a insertarlo en su uso. Es evidente que todo esto tiene sentido en la interaccion con los humanos. Sin
estos los textos no serian comprendidos, porque los LLM no tienen esa capacidad. Los LLM manejan
un lenguaje que procede del uso humano, por ejemplo, de la practica del periodismo. Ellos trabajan este
lenguaje de manera estadistica, convirtiendo sus regularidades en ecuaciones que manejan numeros. De
esta manera ordenan fragmentos de textos y los expresan siguiendo reglas gramaticales y semanticas.
Pero estos textos se integran nuevamente al uso humano de la lectura y es ahi donde la significatividad
cobra realidad en la interpretacion. Es el ser humano desde su mundo o contexto el que interpreta los
textos emanados de los LLM.

Si comprendemos la IA como «la rama especifica de la ciencia de la computacion que se ocupa del
modelado y la simulacién de la inteligencia humana» y su objetivo como aumentar el conocimiento que
disponemos (Cfr. Lévy, 2022, p. 13); entonces podemos concluir que no es indispensable que la IA llegue a
desarrollar una comprension como la humana, sino que la simule en la medida de sus posibilidades. Ella
ya puede simular razonamientos inductivos y deductivos y actualmente, con las redes neurales es capaz
de un tipo de aprendizaje autonomo. Para generar textos que nos sean significativos, no es necesario
lograr una consciencia como la humana que posee una comprension basada en un mundo. Basta con
que esta comprension siga siendo nuestra prerrogativa y que cierta parte del contexto pueda trasmitirse
a través de textos elaborados sobre |la base de nuestras propias reflexiones. La opcion de la simulacion a
través de la manipulacion del lenguaje, consideramos que es un camino creativo y relativamente eficiente
que no solo genera textos coherentes, sino que incluso maneja cierto contexto a través de la clasificacion
de los textos. Cierta significatividad queda inserta en estos ultimos, dada la independencia del lenguaje
respecto del individuo que luego lee e interpreta. Luego los textos al volver al uso humano pueden ser
reinterpretados por un individuo que es un estar-en-el-mundo. Lo que tiene de distinto el enfoque de los
LLM es que no se centra en la actividad del Dasein individual, sino en algo que lo trasciende: el lenguaje
humano.

En este trabajo no hemos querido en modo alguno ser exhaustivos. Hay aspectos fundamentales
que no hemos considerado, tanto de la comprension humana como de la IA, entre los primeros algunos
existenciales heideggerianos que son fundamentales en la consideracion de la comprension humana, por
ejemplo: el cuidado, el ser-para-la-muerte, la disposicion afectiva, la temporalidad humana, entre otros.
Respecto de la IA hemos esbozado una concepcion mas bien general, con el propdsito de compararla
con la comprension humana. Ciertamente, el actual enfoque sectorial, que se especializa en tareas
especificas, no busca una comprension de este tipo. En este trabajo, solo hemos querido presentar
algunos paradigmas ontolégicos, epistemoldgicos y computacionales. Mas alla de la consciencia que aun
es una meta que parece lejana, la idea de un mundo a la manera heideggeriana es algo aun no alcanzado
por la lA. Se han dado avances en cuanto a las relaciones holisticas involucradas que persiguen simular la
comprension humana, sobre todo desde el actual modelo neural, pero todo esto desde una maquina que
recibe estimulos y datos y no de un estar-en-el-mundo al modo humano.

Abriendo la discusion mas alla de lo hasta aqui reflexionado, y dado que hemos presentado una
diferenciaentrelacomprension humanaylasimulaciondelalA, vislumbramos unriesgo enlaconsideracion
de esta tematica, en el trasplantar, sin mayor prevision, un modelo computacional a nuestra concepcion
epistemoldgica y antropoldgica, sin advertir las diferencias que subsisten entre maquina y ser humano.
Caer en ello es una tentacion no menor, sobre todo al ver los impresionantes avances de la |A. El sentido
comun que ha integrado la idea de que somos “como un computador” es un presupuesto que no es facil



66 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

de vencer, pero si nos rendimos a él corremos el riesgo de entender nuestra comprension humana de
manera artificial.

10. Referencias bibliograficas

Acevedo, J. (1999). Acerca del “problema” del conocimiento (Heidegger, Hartmann y Hessen). En Heidegger
y la época técnica (pp. 21-42). Editorial Universitaria.

Agre, P. E. (1997). Computation and Human Experience. Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/
CB09780511571169

Brooks, R. (1986). A robust layered control system for a mobile robot. I[EEE Journal on Robotics and Automation,
2(1), 14-23. IEEE Journal on Robotics and Automation. https://doi.org/10.1109/JRA.1986.1087032

Dreyfus, H. L. (1996). Ser-en-el-Mundo. Comentario a la Division | de Ser y tiempo de Martin Heidegger (F.
Huneeus & H. Orrego, Trads.). Cuatro Vientos.

Dreyfus, H. L. (2007). Why Heideggerian Al failed and how fixing it would require making it more Heideggerian.
Artificial Intelligence, 171(18), 1137-1160. https://doi.org/10.1016/j.artint.2007.10.012

Dreyfus, H. L. (2017). On the Ordering of Things. Being and Power in Heidegger y Foucault. En M. Wrathall
(Ed.), Background Practices, Essays on the Understanding of Being. Oxford University Press. https:/play.
google.com/books/reader?id=gjooDwWAAQBAJ&pg=GBS.PT2

Dreyfus, H. L., & Dreyfus, S. E. (1993). Fabricar una mente versus modelar el cerebro: La inteligencia artificial
se divide de nuevo (C. Reynoso, Trad.). En S. R. Graubard (Ed.), E/ nuevo debate sobre la inteligencia
artificial: Sistemas simbdlicos y redes neuronales (pp. 25-58). Gedisa.

Dreyfus, H. L., & Taylor, C. (2016). Recuperar el realismo (J. Carabante, Trad.). Ediciones Rialp, S.A.

Durt, C., & Fuchs, T. (2024). Large Language Models and the Patterns of Human Language Use. En M.
Cavallaro & N. De Warren (Eds.), Phenomenologies of the Digital Age (pp. 106-121). Routledge. https://doi.
0rg/10.4324/9781003312284-7

Freeman, W. J. (1991). Fisiologia de la percepcion. Investigacion y ciencia, 175, 30-38.

Hebb, D. O. (1949). The Organization of Behavior: A Neuropsychological Theory. Wiley.

Heidegger, M. (1927). Sein und Zeit. M. Niemeyer.

Heidegger, M. (1990). De camino al habla (Y. Zimmermann, Trad.). Ediciones del Serbal.

Heidegger, M. (1997). Introduccién a la metafisica (A. Ackermann Pilari, Trad.). Gedisa.

Heidegger, M. (1998). Ser y Tiempo (J. E. Rivera, Trad.). Universitaria.

Heidegger, M. (2006). Prolegdmenos para una historia del Concepto de Tiempo (J. Aspiunsa, Trad.). Alianza
Editorial.

Hessen, J. (2006). Teoria del conocimiento (J. Gaos, Trad.). Losada.

Lévy, P. (2022). IEML: Rumo a uma mudanc¢a de paradigma na Inteligéncia Artificial. MATRIZes, 16(1), Article 1.
https://doi.org/10.11606/issn.1982-8160v16i1p11-34

Llamas, E. (2001). Charles Taylor: Una antropologia de la identidad. Ediciones Universidad de Navarra.

Locke, J. (1999). Ensayo sobre el entendimiento humano (E. O'Gorman, Trad.). Fondo de Cultura Econdmica.

Marrades, J. (2014). Sobre la nocion de “forma de vida” en Wittgenstein. Agora: papeles de Filosofia, 33(1).
https://doi.org/10.15304/a9.33.1.1873

Merleau-Ponty, M. (1993). Fenomenologia de la percepcion (J. Cabanes, Trad.). Planeta-Agostini.

Merleau-Ponty, M., & Waelhens, A. (1957). La estructura del comportamiento (E. Alonso, Trad.). Hachette.

Minsky, M. (1981). A Framework for Representing Knowledge. En Haugeland (Ed.), Mind Design (MIT Press).

Minsky, M., & Papert, S. (1969). Perceptrons-An Introduction to Computational Geometry. M.IT. Press.

Rosenblatt, F. (1962). Principles of Neurodynamics: Perceptrons and the Theory of Brain Mechanisms. Spartan
Books.

Taylor, C. (1989). Embodied Agency. En H. Pietersma, Merleau-Ponty: Critical Essays (University Press of
America, pp. 1-21).

Taylor, C. (1997). Argumentos filosdéficos: Ensayos sobre el conocimiento, el lenguaje y la modernidad (F. Birués
Beltran, Trad.). Paidos.

Vattimo, G. (2006). Introduccién a Heidegger (A. Baez, Trad.). Gedisa.

Wittgenstein, L. (2009a). Investigaciones Filosdficas (A. Garcia Suarez & C. Moulines, Trads.). En Obras
Wittegenstein I. Gredos.

Wittgenstein, L. (2009b). Sobre la certeza (J. Lluis Prades & V. Raga, Trads.). En Obras Wittgenstein I. Gredos.

Wittgenstein, L. (2009c). Tractatus logico-philosophicus (I. Reguera, Trad.). En Obras Wittgenstein I. Gredos.



