
53Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

Inteligencia artificial y comprensión. Sobre la artificial 
manera de considerar la comprensión humana 

Rudyard Loyola Cortés  
Universidad de Chile   

https://dx.doi.org/10.5209/resf.96220 � Recibido: 28/05/2024 • Aceptado: 24/03/2025 

Resumen: A través de diversas contribuciones filosóficas – el mundo (Welt) y el uno (das Man) heideggerianos, 
la percepción de Merleau-Ponty, el trasfondo de Hubert Dreyfus y CharlesTaylor y la Lebensform de 
Wittgenstein – se busca contrastar un esquema fenomenológico-ontológico de comprensión-interpretación 
con el modelo tradicional, de índole epistemológico-antropológico, que considera al ser humano un sujeto 
cognoscente. A partir de ello, se compara dos paradigmas de inteligencia Artificial (IA) – los modelos 
simbólico y estadístico neural – con estos dos modos de entender el afrontamiento con la realidad, siguiendo 
la reflexión de Hubert Dreyfus. Finalmente, se presenta el paradigma de trabajo con los patrones del lenguaje 
de los programas LLM como una alternativa diversa, dentro del paradigma estadístico neural, recurriendo a 
una concepción del lenguaje del Heidegger posterior a Ser y tiempo.

Palabras Clave: inteligencia artificial (IA); comprensión; trasfondo; mundo (Welt); modelo simbólico; 
modelo neural; Dreyfus; Taylor; Heidegger.

EN Artificial Intelligence and Understanding. On the Artificial Way  
of Considering Human Understanding

Abstract: Through various philosophical contributions–the Heideggerian concepts of the world (Welt) and 
the they (das Man), Merleau-Ponty’s perception, the background of Hubert Dreyfus and Charles Taylor, 
and Wittgenstein’s Lebensform –this work aims to contrast a phenomenological-ontological framework of 
understanding-interpretation with the traditional epistemological-anthropological model, which considers 
the human being as a knowing subject. Based on this, two paradigms of Artificial Intelligence (AI)–the symbolic 
model and the neural statistical model–are compared with these two ways of understanding engagement 
with reality, following the reflections of Hubert Dreyfus. Finally, the paradigm of working with the language 
patterns of LLM (Large Language Model) programs is presented as a diverse alternative within the neural 
statistical paradigm, drawing on a conception of language from the later Heidegger, after Being and Time.
Keywords: artificial intelligence (AI); understanding; background; world (Welt); symbolic model; neural model; 
Dreyfus; Taylor; Heidegger.

Sumario: 1. Introducción; 2. El mundo de Heidegger y la comprensión; 3. La percepción: Taylor, Merleau-Ponty y 
Heidegger; 4. El trasfondo de Dreyfus & Taylor y el uno heideggeriano; 5. Wittgenstein y la Lebensform; 6. El modelo 
computacional de la mente; 7. Modelos simbólico y neural de la IA; a. El modelo simbólico y su trasfondo filosófico; b. 
El modelo estadístico-neural; c. El problema del sentido común en la reflexión de Dreyfus sobre la IA; 8. Los LLM y la 
interacción con el ser humano; 9. Conclusión; 10. Referencias bibliográficas.

Cómo citar: Loyola Cortés, R. (2026): “Inteligencia artificial y comprensión. Sobre la artificial manera de considerar la 
comprensión humana”, Revista de Filosofía, 51 (1), 53-66.

Revista de Filosofía
 ISSN: 0034-8244  •  e-ISSN: 1988-284X

A RT Í C U LOS

mailto:rudyard@ucn.cl
https://orcid.org/0000-0002-6632-0045
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


54 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

1. Introducción

La manera en que hemos interpretado el conocimiento humano ha abierto la posibilidad de compararnos 
de manera no suficientemente reflexiva con el computador (ordenador), trasponiendo su funcionamiento 
a nuestra propia forma de comprender. En la manera de entender cómo conocemos, la filosofía ha tenido 
un rol relevante que ha influido mucho más allá de los ámbitos disciplinares donde se desarrolla. Esto nos 
lleva a preguntarnos cómo la reflexión filosófica, específicamente sobre el conocimiento, ha incidido en lo 
que llamamos “inteligencia artificial” (IA) y cómo de manera inversa la concepción que tenemos de la IA ha 
servido para entender nuestra propia comprensión humana.

Un tipo de modelo de IA, pretendiendo simular la inteligencia humana, ha tomado como paradigma 
una tradición epistemológica que entiende el conocimiento como una relación entre un sujeto y un objeto 
en la que median, ideas simples, sensaciones o impresiones sensibles. Autores contemporáneos han 
criticado esta manera de entender el conocimiento y la consideración antropológica que le subyace. Al 
respecto, nos proponemos reflexionar sobre diversas contribuciones filosóficas, que recoge el filósofo 
norteamericano Hubert Dreyfus y el canadiense Charles Taylor, desde la reflexión sobre su noción de 
trasfondo (Background). Para tal efecto, reuniremos, en primer lugar, algunos aportes filosóficos: las 
reflexiones de Heidegger (Ser y tiempo) sobre su forma de entender la comprensión humana, algunas 
reflexiones de Merleau-Ponty sobre la percepción y de Wittgenstein en torno a la inteligibilidad. Tras 
lo ganado en estas reflexiones – y siguiendo los análisis de Hubert Dreyfus – pretendemos comparar 
estas formas de entender la comprensión humana con los dos principales modelos de IA: el modelo 
simbólico y el modelo estadístico-neural. En definitiva, vamos a contraponer un modelo de inteligencia 
–que sirvió de base para una simulación de IA de acuerdo con el paradigma simbólico – con un modelo 
comprensivo-interpretativo, que ya no se centra tanto en la diada inteligencia-conocimiento, sino en la 
diada comprensión-praxis y que pensamos se acerca al paradigma estadístico neural de la IA. Como 
podremos constatar el esquema comprensivo-interpretativo requiere de un elemento no considerado en 
la manera tradicional de entender el conocimiento: un contexto de significatividad, que con Heidegger 
podemos llamar “mundo” (Welt) y con Dreyfus y Taylor “trasfondo” (Background).

Además, revisaremos algunos logros actuales del modelo estadístico neural que entregan nuevas 
perspectivas, en particular, el modo en que funcionan los programas LLM (Large Language Model), que se 
han hecho conocidos en programas como Chat GPT, Gemini, Llama y Claude. De igual modo, trataremos 
de interpretarlos desde un modelo de comprensión humana que integre el trasfondo de significatividad.

2. El mundo de Heidegger y la comprensión 

Comenzamos con las reflexiones de Martin Heidegger sobre su crítica al esquema moderno del conoci-
miento del mundo. El filósofo alemán critica el esquema sujeto-objeto y en especial la noción de sujeto. 
Este se comprende como un ser encerrado en sí mismo que tiene que trascender su propia interioridad 
para acceder al más allá del mundo y poder conocer al objeto. Así las cosas, el conocimiento es entendido 
como una correlación entre un sujeto y un objeto (Cfr. Heidegger, 1998, p. 86, Cfr. 1927, p. 60; Cfr. Hessen, 
2006, p. 30)1. En este esquema hay una separación radical entre la interioridad humana y la exterioridad del 
mundo. Los grandes problemas filosóficos sobre el conocimiento surgen principalmente de este asunto: 
la incomunicabilidad entre el interior del ser humano y la exterioridad del mundo, ¿cómo es posible tras-
cender la inmanencia del sujeto para acceder al mundo donde se encuentra el objeto y desde ahí capturar 
una imagen de él? La respuesta de Heidegger es que este esquema sujeto-objeto es una interpretación 
externa y formal (Cfr. Heidegger, 1998, p. 86, Cfr. 1927, p. 60), creadora de falsos problemas.

Si bien sujeto y objeto son dos conceptos que sirven para el análisis del conocimiento, en la realidad 
no hay, para Heidegger, algo así como un sujeto que tenga que trascenderse a sí mismo para acceder al 
mundo y encontrarse en él con el objeto. Esto porque en la concepción heideggeriana el Dasein – que 
en este trabajo entenderemos como ser humano – es un ser-en-el-mundo. No tiene que trascenderse 
para alcanzar el mundo, porque el mundo es un momento de su ser. Estas afirmaciones están basadas 
en un análisis fenomenológico que parte de la comparecencia de las cosas en la cotidianidad. Heidegger 
advierte que el Dasein, la mayor parte de las veces no es un sujeto cognoscente, sino alguien absorto en 
la praxis de la cotidianidad. En ella el ente que le comparece inmediatamente es el útil [Das Zeug] (Cfr. 
Heidegger, 1998, p. 96, Cfr. 1927, p. 68). Este es definido como el ente que está siendo usado o producido 
en la praxis cotidiana (Cfr. Heidegger, 1998, p. 95, Cfr. 1927, p. 67). El útil no es un objeto de conocimiento, es 
opaco, explícitamente invisible. Un útil como un martillo en el martillar no comparece explícitamente ante 
nosotros. Absortos en lo que hacemos, nos comparece de manera inadvertida pues estamos preocupados 

1	 Heidegger en el §13 de Ser y tiempo - “Ejemplificación del estar-en por medio del modo fundado. El conocimiento del mundo” - 
critica la manera de entender el conocimiento de Nicolai Hartmann. Johannes Hessen expresa fundamentalmente esta línea de 
interpretación (Cfr. Acevedo, 1999, p. 33). 



55Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

de aquello que estamos haciendo. Dice Heidegger del útil que tiene el modo de ser de estar-a-la-mano 
[Zuhandensein] (Cfr. Heidegger, 1998, p. 97, Cfr. 1927, p. 69).

En un análisis más profundo, el útil nos comparece conectado con otros útiles: Vgr. el martillo, remite 
a un clavo, este a una tabla, esta a lo que se está construyendo, digamos una mesa. Tales relaciones 
aparecen en la comparecencia que tenemos de las cosas en la praxis de la cotidianidad. Las cosas en 
ella están vinculadas por unas relaciones llamadas «remisiones» (Cfr. Heidegger, 1998, p. 96, Cfr. 1927, p. 
68). De todas ellas hay algunas que remiten al Dasein. Estas remisiones forman un plexo que nos otorga 
significatividad (Cfr. Heidegger, 1998, p. 113, Cfr. 1927, p. 87) y gracias a este entramado podemos conocer 
las cosas como lo que son en la cotidianidad. Es a este plexo de significatividad que Heidegger llama 
«el mundo circundante» y es el que permite la comparecencia de las cosas. Desde la significatividad 
que otorga este plexo, que constituye el mundo circundante, las cosas se nos aparecen (Cfr. Heidegger, 
1998, p. 214, Cfr. 1927, p. 192). No son los entes los que constituyen el mundo – en tanto momento de ser-
en-el-mundo – sino que son estas relaciones llamadas «remisiones». Ellas nos otorgan la significatividad 
que posibilita la comparecencia de las cosas. Un cambio de mundo o contexto podría ocasionar que las 
cosas nos comparezcan de manera distinta. Por ejemplo, un ordenador (computador) es lo que es en 
esta sociedad en que la tecnología juega un rol relevante; en una sociedad prehistórica este artefacto no 
comparecería de la misma forma, pudiendo incluso ser considerado sagrado o maligno.

El Dasein es un ser que se encuentra ocupado con los útiles en la cotidianidad (Cfr. Heidegger, 1998, 
p. 354, Cfr. 1927, p. 337). Es desde este modo de ser originario que puede acceder al modo de ser del 
conocimiento (Cfr. Heidegger, 1998, p. 86 ss., Cfr. 1927, p. 59 ss.). Aquí se trasluce una opción metodológica 
investigativa distinta: la elección del modo de acceso al ser humano con respecto a la tradición filosófica 
(Cfr. Heidegger, 1998, pp. 40-41, Cfr. 1927, p. 16). Para esta última, el modo de ser por antonomasia del ser 
humano es el conocimiento y, por ende, su modo de acceso obvio. Para Heidegger, en cambio, el modo 
en que el Dasein está la mayor parte de las veces es la praxis de la cotidianidad. Es desde aquí, que, en 
ocasiones, el Dasein puede acceder a ser un ser-en-el-mundo cognoscente (Cfr. Heidegger, 1998, p. 86, 
Cfr. 1927, p. 60). En este cambio se opera una deficiencia tanto en el Dasein como en el útil. Para que 
este último comparezca como objeto – ente que comparece en el modo de ser del conocimiento – debe 
interrumpirse la praxis de la cotidianidad y el útil perder sus remisiones. Es decir, desmundanizarse o 
descontextualizarse (Cfr. Heidegger, 1998, p. 102, Cfr. 1927, p. 75). Es desde la praxis de la cotidianidad que 
accedemos al modo de ser del conocimiento. Este último es menos originario y menos frecuente (Vattimo, 
2006, p. 25). 

El Dasein es siempre un ser-en-el-mundo, todas sus posibilidades de existencia, requieren del mundo 
en tanto momento de su ser. El norteamericano Hubert Dreyfus, ilustra cómo esto ocurre desde la más 
temprana edad, incluso antes de que poseamos lenguaje: compara dos bebés, uno norteamericano y 
otro japonés. Desde la más temprana infancia ambos están insertos en mundos distintos. El bebé 
norteamericano se cría en un contexto que privilegia la actividad y la espontaneidad, en él los niños son 
estimulados para que reaccionen ante las provocaciones que los adultos tiernamente les hacen. En 
cambio, el contexto japonés valora más el silencio. La madre acurruca más y no son tan comunes las 
provocaciones de adultos para que el bebé reaccione activamente. Como vemos, el mundo que rodea a 
cada niño es distinto y eso explica por qué los bebés también lo son (Cfr. Dreyfus, 1996, p. 161). 

En la praxis de la cotidianidad, para Heidegger existe un tipo de «conocimiento» (con comillas) 
no teorético ni explícito: la circunspección [Umsicht] (Cfr. Heidegger, 1998, p. 97, Cfr. 1927, p. 69). Este 
es un «conocimiento» que nos permite movernos en el mundo. Cuando llegamos a una sala de clases, 
buscamos una silla y nos sentamos, lo hacemos gracias a la circunspección, ella nos guía en la praxis, 
sabemos en todo momento cómo movernos y qué hacer. Esto lo hacemos sin fijarnos explícitamente, la 
silla nos comparece de manera más bien opaca. Este «conocimiento» requiere de una comprensión aún 
más general que permite la interpretación en la situación fáctica: interpretamos el ente silla al sentarnos 
en ella. Absortos en lo que hacemos estamos involucrados con las cosas y no pensando explícitamente 
en ellas, no obstante, nos movemos con fluidez gracias a la circunspección. En ella nos movemos en la 
comprensión del ser de los entes y desde ella podemos interpretarlos en el uso que de ellos hacemos. En 
esto se juega también la interpretación de lo que nosotros somos (Heidegger, 1927, p. 12, Cfr. 1998, p. 35). 
Por ejemplo, nos entendemos como profesores y estudiantes. Esto gracias a la familiaridad que tenemos 
con el mundo y con sus remisiones (Heidegger, 1927, p. 86, Cfr. 1998, p. 113). Es desde la praxis de la 
cotidianidad que podemos acceder al conocimiento sin comillas, al conocimiento explícito. Es conveniente 
señalar que cuando estamos en el modo de ser del conocimiento también interpretamos, pero este tipo 
de interpretación es menos originaria (Cfr. Heidegger, 1927, p. 69, Cfr. 1998, p. 97). Esto debido a que es en 
el modo de ser de la praxis en el que nos encontramos por defecto y es desde este que podemos acceder 
al modo de ser del conocimiento2. 

2	 Sobre esto trata el §13 de Ser y tiempo.



56 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

3. La percepción: Taylor, Merleau-Ponty y Heidegger

Charles Taylor analiza nuestro estar comprometidos con el mundo, basándose en la reflexión de Maurice 
Merleau-Ponty. Somos fundamentalmente sujetos encarnados y agentes corpóreos, que comprometidos 
con el mundo tratamos con realidades que son significativas para nosotros. Merleau-Ponty muestra esto 
a través del estudio fenomenológico de la percepción. Esta es nuestra vivencia más básica en el mundo. 
Todo lo demás como andar por la calle, conversar, trabajar, etcétera (Cfr. Taylor, 1989, p. 3) supone el acce-
so básico que se da a través de la percepción. Merleau-Ponty no considera esta última como impresiones 
sensibles, entendidas como átomos desprovistos de toda subjetividad. Esto último es incoherente pues 
el “campo de los fenómenos no es un ensamblaje de datos de los sentidos. Es nuestro acceso al mundo” 
(Taylor, 1989, p. 12). La percepción no se vive como captación de “datos de los sentidos”, sino que ya po-
see significatividad. Todo dato ya es una elaboración, una parcialidad propia de la selección de un agente 
encarnado inmerso en coordenadas espacio-temporales (Cfr. Llamas, 2001, p. 52). Nuestra percepción 
ya posee una estructura orientacional: Nuestro campo está compuesto de un primer plano y un fondo, un 
arriba y un abajo en relación con nuestra acción, vale decir, con nuestra capacidad de mantenernos en 
equilibrio y actuar (Cfr. Taylor, 1997, p. 47). Arriba y abajo, por ejemplo, no tiene que ver simplemente con 
cómo y dónde se encuentra nuestro cuerpo, tampoco con la ubicación de la cabeza y los pies, del cielo y la 
tierra – pensemos en un astronauta en el espacio sin las referencias que da la tierra y el cielo atmosférico 
– sino que abajo y arriba “están relacionados con cómo me movería y actuaría en el campo…” (Cfr. Merleau-
Ponty, 1993, p. 265; Taylor, 1989, pp. 4-5, 1997, p. 47). 

La articulación que da el campo es propia de un agente encarnado (Cfr. Taylor, 1997, p. 49) o de un 
être-au-monde (ser-del-mundo). Este campo se articula en zonas de accesibilidad e inaccesibilidad, de 
seguridad y peligro, por ejemplo, que tienen que ver con nuestra praxis. Así las cosas, el mundo y los entes 
intramundanos comparecen en función de lo que nos interesa, no siguiendo propiedades objetivas del 
entorno (Cfr. Taylor, 1989, p. 5). Esto dista de lo que ha señalado la epistemología moderna, sobre todo 
cartesiana y empirista, que ha considerado la percepción como un cuadro neutro. Somos en el mundo, al 
punto que este último «penetra hasta mi esencia» (Taylor, 1989, p. 8). 

Por otro lado, percibir lo podemos entender como algo que hacemos y, a la vez, como algo que 
nos sucede. La percepción necesita también un sentido de fondo de la realidad circundante. Nuestra 
percepción opera en un mundo. El mundo de Merleau-Ponty lo entienden Dreyfus y Taylor como un trasfondo 
“que permite dar sentido a lo que nos rodea en términos de figura y fondo, ámbitos de constricción y de 
apertura, obstáculos y ayudas. En general se trata de un trasfondo que es compartido por todos los seres 
humanos y que se encuentra articulado en torno a lo que hemos llamado significados vitales” (Dreyfus & 
Taylor, 2016, p. 183). Incluso en una experiencia tan básica como nuestra percepción hay un trasfondo de 
significatividad.

4. El trasfondo de Dreyfus & Taylor y el uno heideggeriano

Volvamos al mundo heideggeriano, este es un contexto de significatividad compartido. Las cosas, o mejor, 
los entes nos comparecen desde un mundo esencialmente compartido [Mitwelt] (Cfr. Heidegger, 1998, 
p. 144, Cfr. 1927, p. 118). Para Dreyfus, el trasfondo se nos transmite fundamentalmente en la cotidianidad. 
Al respecto, Heidegger se pregunta por el quién de ella (Cfr. Heidegger, 1998, p. 140, Cfr. 1927, pp. 114-
115). ¿Quién es el «sujeto» de la cotidianidad? No es tan fácil señalarlo, pues no es el Dasein individual, 
sino que son todos y a la vez nadie. La cotidianidad tiene como quién un sujeto impersonal. Ortega y 
Gasset se refería a él como «la gente»3, «la gente dice», «la gente hace». Este sujeto impersonal de la 
existencia, Heidegger lo denomina «das Man» (el uno). Insertos en la cotidianidad no somos nosotros los 
que vivimos, sino que es de alguna manera el uno el que nos vive, nos dice lo que debemos pensar, decir 
y hacer. Inmersos en la cotidianidad nos movemos en la predecible y segura vida de lo que está prefijado 
y que es obvio (Cfr. Heidegger, 2006, p. 352). El uno nos transmite prácticas sociales que nos permiten 
movernos con soltura en el mundo. Sabemos cómo saludar, qué decir y qué no, cómo comportarnos y 
cómo no. Para Heidegger en el uno nos encontramos en un modo inauténtico de ser. Desde él podemos 
acceder a modos más auténticos, pero es el uno el modo en que nos encontramos por defecto. Absortos 
en la cotidianidad nos movemos en la «tranquilidad» de lo familiar. Lo que da forma al uno no son reglas 
explícitas, sino en su mayoría directrices implícitas en las prácticas con las que nos desenvolvemos en 
él. Estas prácticas Dreyfus las llama «prácticas de trasfondo» [background practices] (Cfr. Dreyfus, 1996, 
p. 173, 2017, p. 184). Para Dreyfus, el uno es el existencial que nos permite la trasmisión del trasfondo. Vale 
decir, del contexto de significatividad. Además, detrás de nuestra comprensión no hay elementos últimos 

3	 Jorge Eduardo Rivera, traductor chileno de Ser y tiempo al castellano, realiza un interesante comentario al respecto (En Heide-
gger, 1998, p. 474).



57Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

definidos, sino la ordinaria opacidad del uno. Una certeza última que sirva de base a nuestra inteligibilidad 
no existe (Cfr. Heidegger, 1997, p. 13; Cfr. Wittgenstein, 2009b nº 172). 

El uno es una forma inauténtica de ser, con frecuencia se hace notar esto destacando su trivialidad, 
su repetitiva y poco original manera de existir. Pero el uno no solo tiene aspectos negativos, pertenece 
a la «estructura positiva del Dasein» (Heidegger, 1998, p. 153, 1927, p. 129), es el existencial base del 
entendimiento cotidiano (Cfr. Dreyfus, 1996, p. 171). Esta publicidad del uno, dice Heidegger: «regula 
primeramente toda interpretación del mundo y del Dasein, y tiene en todo razón» (Heidegger, 1998, p. 151, 
1927, p. 127). Desde esta comprensión previa e inauténtica del uno podemos acceder a otras formas de 
ser más auténticas, pero lo hacemos desde ella. Al decir Heidegger que el uno tiene “en todo razón”, no 
está haciendo una afirmación veritativa lógica, sino que está estableciendo que al movernos en el uno 
nos movemos sin cuestionar, bajo sus directrices. Además, para Dreyfus es gracias al uno que el mundo 
público es compartido y trasmitido (Dreyfus, 1996, p. 171; Cfr. Heidegger, 2006, p. 308).

5. Wittgenstein y la Lebensform

La reflexión de Dreyfus sobre el uno tiene además un componente wittgensteniano. En Investigaciones 
Filosóficas, el filósofo austriaco combate la concepción que entiende que una palabra adquiere su signifi-
cado por la vinculación con un objeto. Esto es, un atomismo del significado. En un sentido análogo, John 
Locke considera que una palabra, si bien no se conecta con la cosa, sí lo hace con la idea mental que de 
ella se tiene. En esta senda podemos retrotraernos a otro tipo de atomismo, el atomismo de la mente: 
nuestros pensamientos podrían descomponerse en elementos últimos, en el caso de Descartes en ideas, 
ya sea innatas o adventicias, en el caso de Locke ideas simples, en el caso de Hume impresiones sen-
sibles. Todos estos son elementos últimos que componen nuestro pensamiento a través de relaciones 
entre ellos. Esta concepción es simple y actualmente muy de sentido común, inputs que son procesados 
por operaciones formales. Vale decir, un tipo de modelo computacional: inputs – que pueden ser descom-
puestos en bits de información – que luego son procesados y que evacuan un output. 

En el caso del atomismo que critica Wittgenstein, el problema estaría dado por la asociación simple 
entre palabra y cosa, conexión que le daría a la primera su significatividad. Para este filósofo, en cambio, la 
significatividad de las palabras estaría basada en juegos de lenguajes – por ejemplo, dar y recibir órdenes, 
relatar algo, inventar y contar historias, cantar, contar chistes, rezar, saludar y un amplio etcétera (Cfr. 
Marrades, 2014, p. 142) – los que a su vez están basados en formas de vida (Lebensformen), es decir, en 
formas de actuar. Este descubrimiento no es menor, nuestra comprensión o inteligibilidad no está basada 
en elementos últimos claramente definidos – sean estos ideas, impresiones sensibles, etcétera – sino 
en formas de actuar. Al fondo de nuestro pensar se encuentra una acción, no una idea o una impresión 
sensible. Es posible analizar la articulación de nuestros discursos y pensamientos, pero esto tiene un 
límite, llegados a lo más fundamental nos quedamos con un mero: «Así simplemente es como actúo» 
(Wittgenstein, 2009a, p. 339 Nº 217). Por tanto, el trasfondo no es totalmente articulable ni explicitable.

Para Taylor, tanto Heidegger, como Merleau-Ponty y Wittgenstein no entienden al ser humano y su 
comprensión como un lugar de representaciones, sino como un agente implicado en prácticas compartidas, 
tanto es así que son posibles las prácticas dialógicas, v.gr., el baile de una pareja de bailarines. Detrás de 
nuestra inteligibilidad y comprensión hay prácticas. Ya Heidegger se da cuenta de ello en sus análisis 
del útil y el mundo. Wittgenstein apunta a un trasfondo no basado en elementos atómicos definidos, 
sino en prácticas. Dreyfus concluye que tanto para Wittgenstein como para Heidegger «el origen de la 
inteligibilidad del mundo son las prácticas públicas promedio, las únicas mediante las cuales se puede 
llegar a una comprensión.» (Dreyfus, 1996, p. 172). No hay una certeza última basada en elementos claros 
y definidos en nuestra comprensión, sino prácticas compartidas.

6. El modelo computacional de la mente

Hasta aquí hemos visto dos modelos de afrontamiento humano con la realidad: uno que entiende al ser 
humano como un ser fundamentalmente cognoscente que genera pensamientos a partir de entradas (in-
puts) que pueden consistir en ideas simples, impresiones sensibles o elementos similares y, otro modelo, 
en que en nuestro acercamiento a la realidad media una comprensión de tipo holístico. En ella interpre-
tamos desde un trasfondo de significatividad que nos precede y que es compartido (Mitwelt). Lo holístico 
de esta comprensión consiste en que las cosas nos comparecen de manera relacionada desde el tras-
fondo de significatividad. La comparecencia de algo depende de un ámbito más amplio. Vgr., un martillo 
nos comparece como tal desde el mundo circundante del taller. El primero de estos modelos entiende 
al ser humano como un ente encapsulado que recibe estímulos que luego procesa. El segundo modelo 
entiende que no hay estímulos que se consideren como elementos básicos a ser procesados. Incluso la 
percepción, tal como la entiende Merleau-Ponty, muestra que un estímulo perceptivo se nos aparece en 
relación con el mundo.



58 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

Es el primer modelo – el que entiende al ser humano como un sujeto cognoscente encerrado en sí 
mismo que recibe estímulos del exterior que luego procesa – al que Taylor y Dreyfus llaman el “modelo 
computacional de la mente”. Este es un paradigma que ha influido en cómo entendemos la comprensión 
humana. Paradójicamente este modelo se basa en una interpretación epistemológica de la mente humana 
que luego influyó en la comprensión de la IA. En esta dialéctica interpretativa confluyeron una serie de 
autores y tradiciones. Respecto a esto último, Taylor y Dreyfus ven algunas constantes que integradas 
generan lo que ellos llaman «el modelo mediacional del conocimiento». Para este paradigma no existiría 
un contacto directo con la realidad, sino que el conocimiento se daría mediado. En la tradición filosófica 
este modelo cuenta entre sus iniciadores a Descartes y a Locke. El primero partiendo de un escepticismo 
metódico, cree poder lograr la certeza al encontrar en su interior ideas claras y distintas, que a su vez sean 
indubitables. Las ideas son para Descartes entes mentales que median entre nosotros y la realidad (Cfr. 
Dreyfus & Taylor, 2016, pp. 25-32). 

Al negar Locke la existencia de las ideas innatas cartesianas no niega el concepto de idea mental, solo 
que afirma que esta proviene de la experiencia: La realidad extramental comienza con una impresión en la 
mente, esto ocurre «por la operación de partículas insensibles sobre nuestros sentidos» (Locke, 1999, p. 
114). Ocurre pasivamente, exenta de interpretación, al menos en su estado inicial de «idea simple». Este es 
un elemento puro y definido. Para Dreyfus y Taylor esto es señal de la mecanización de la mente. Las ideas 
cartesianas o lockeanas son elementos mediadores entre el ser humano y la realidad. 

Todo este modelo es para Wittgenstein una imagen o figura: «Una figura nos ha mantenido cautivos» 
(Wittgenstein, 2009a No 115). Esta figura es más que un concepto, es más que una teorización, es un 
trasfondo de comprensión que subyace a nuestras teorizaciones y conceptos. Es una «poderosa imagen 
de “una mente en el mundo”» (Dreyfus & Taylor, 2016, p. 19). Para Dreyfus y Taylor esta imagen tiene 
rasgos bien definidos: 1) Una estructura mediacional, el conocimiento se produce a través de elementos 
mediadores, «a  través de»,   no  habría un contacto directo con la realidad; 2) en el conocimiento se 
darían elementos definidos y explícitos últimos (o primeros); 3) no se puede ir más allá de estos elementos; 
4) finalmente, detrás de esta imagen hay un contexto dualista, un interior mental y un exterior corporal 
(Dreyfus & Taylor, 2016, p. 32 ss.) que incluso en el materialismo seguiría considerándose (Cfr. Dreyfus & 
Taylor, 2016, p. 34). Para Dreyfus y Taylor esta imagen trasciende el racionalismo y el empirismo modernos 
y persiste incluso en los giros lingüístico, materialista y crítico moderno-contemporáneos (Cfr. Dreyfus & 
Taylor, 2016, p. 19ss).

Esta idea de una «mente en el mundo» se ha integrado en parte al sentido común. La imagen cartesiana 
de una mente que se encuentra separada del mundo y de su cuerpo se perpetúa en parte en «el cerebro en 
una cubeta» de Searle (Cfr. Dreyfus and Taylor, 2016, pp. 23–24) o de forma más masiva por la idea que hizo 
popular la película Matrix [1999] (Cfr. Dreyfus & Taylor, 2016, p. 161 ss). En ella una súper-máquina controla 
todos los receptores del cerebro, haciéndonos vivir una realidad ficticia. Dreyfus y Taylor comparan la 
imagen cartesiana del genio maligno con el «científico maligno», en el ejemplo de Searle (Cfr. Dreyfus & 
Taylor, 2016, pp. 23-24), y podemos añadirle «la máquina maligna» en el caso de la película Matrix. Mente y 
realidad se separan radicalmente generando una realidad dual. Su fundamentación filosófica nos sentimos 
tentados a buscarla más atrás que Descartes, en el platonismo antiguo o en el neoplatonismo medieval, 
pero en Platón y Agustín el ser humano, su alma, estaba abierta a la verdadera realidad, a aquella que se 
encontraba más allá de lo sensible, es más bien en el pensamiento moderno donde se opera esta radical 
separación.

Esta imagen «que nos mantiene cautivos» logra persistir en el esquema computacional de la mente 
criticado por Dreyfus y Taylor. Los rasgos que veíamos antes se ponen de manifiesto en este modelo: el «a 
través de», vale decir, el componente mediacional, se expresa en los inputs que luego serán procesados, 
de igual modo es posible reducir la información del computador a elementos claramente definidos: bits 
de información: estos serían elementos últimos. Finalmente, en el computador hay una diferencia entre 
un elemento claramente material (hardware) y otro distinto: las operaciones formales que procesan la 
información y trabajan con los inputs. Esto está a la base de las ideas de Turing, la concepción de que 
un sistema formal pueda ser ejecutado por una máquina (Cfr. Dreyfus & Taylor, 2016, p. 41). Este modelo 
puede aplicársele al ser humano y entender que la mente humana funciona de esta manera. Desde una 
concepción claramente materialista se comprende que la mente ejecuta operaciones formales para 
procesar la información. Esta última es posible descomponerla hasta llegar a elementos últimos. Esto tiene 
su correlato en lo que se ha llamado las «Ciencias Cognitivas», especialmente en su versión psicológica.

7. Modelos simbólico y neural de la IA

Nos referiremos de manera más específica, aunque todavía muy esquemática, a los dos grandes paradig-
mas computacionales que han guiado la investigación y el desarrollo tecnológico en el ámbito de la IA. Ya 
en la década de los cincuenta se perfilan dos modelos que sirven como paradigma del diseño de nuevos 
computadores: el primero como un sistema para manipular símbolos mentales, el segundo como medio 



59Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

para modelizar el cerebro (Cfr. Dreyfus & Dreyfus, 1993, p. 25). El primero, llamado "modelo simbólico", 
tiene para Dreyfus una imagen de ser humano – entendido como ser cognoscente – y en particular de la 
mente que ha llamado, junto con Taylor, el “modelo computacional de la mente”. El segundo, llamado "mo-
delo estadístico neural", tiene una imagen de ser humano que se acerca, para el filósofo norteamericano, 
aunque todavía de manera muy imperfecta y solo en algún sentido, al modelo comprensión-interpretación 
que tiene su antecedente fundamentalmente en la filosofía heideggeriana. 

La diferencia entre estos dos modelos podemos resumirla en el título del artículo publicado por Hubert 
y Stuart Dreyfus (1993): «Fabricar una mente versus modelar el cerebro». El primer modelo busca «fabricar 
una mente a través de estructuras formales que manejen símbolos con el objetivo de resolver problemas. 
El segundo busca «modelar el cerebro»: Uno de sus primeros representantes, Frank Rosenblatt (Cfr. 
Rosenblatt, 1962), buscó construir un dispositivo físico (Perceptrón), o al menos simularlo, que pudiera 
generar sus propias habilidades a través del modelamiento de la dinámica de aprendizaje de las neuronas. 

a. El modelo simbólico y su trasfondo filosófico

Con respecto al primer modelo, en 1955, Allen Newell y Herbert Simon tuvieron la idea de que el cerebro 
humano y la computadora, no obstante las diferencias, podían considerarse dispositivos que generaban 
conducta inteligente, manipulando símbolos por medio de reglas formales (Cfr. Dreyfus & Dreyfus, 1993, 
p. 26). Este modelo, para Newell y Simon, remontaría sus fundamentos a teóricos como Frege, Russell y 
A. N. Whitehead. Los Dreyfus señalan que en realidad esta tradición se remonta más atrás en el tiempo, 
desde Descartes, Hobbes y Leibniz y podría considerarse que llega hasta el Wittgenstein del Tractatus (Cfr. 
Dreyfus & Dreyfus, 1993, p. 27). Vale decir, una tradición atomista, en tanto considera que el pensamiento 
humano está basado en elementos claramente definidos y últimos que ingresan a la mente humana para 
luego ser procesados. Para Dreyfus y Taylor un «modelo mediacional».

Para Descartes la comprensión humana se basaba en representaciones que, a su vez, podían 
descomponerse en elementos simples. Hobbes, por su parte, pensaba que en la mente se daban 
componentes formales relacionados por operaciones sintácticas, de esta forma, era posible pensar en 
un razonamiento semejante al cálculo. Leibniz, por otro lado, tiene la idea de una matesis universal que 
pretendía formalizarlo todo; él pensaba que sería posible asignar signos o números a cada objeto y a 
los conceptos descomponerlos en elementos simples y últimos (Cfr. Dreyfus, 2007, p. 1137; Cfr. Dreyfus 
& Dreyfus, 1993, p. 27). El Wittgenstein del Tractatus, define el mundo como la totalidad de los hechos 
atómicos lógicamente independientes (Cfr. Wittgenstein, 2009c 1,1). Tales hechos son combinaciones 
de elementos primitivos (Cfr. Wittgenstein, 2009c, 2,01 y 2,0124). Así las cosas, desde estos paradigmas, 
es posible considerar la IA como un intento de encontrar elementos primitivos y vincularlos a través de 
relaciones lógicas en un dispositivo. 

El modelo simbólico, cercano a la tradición filosófica racionalista, en la segunda década del siglo XX dio 
grandes frutos desplazando en gran medida a su contraparte. Pese a ello, Hubert Dreyfus opinaba que “al 
combinar el racionalismo, el representacionismo, el conceptualismo, el formalismo y el atomismo lógico 
en un programa de investigación, los investigadores de la IA habían condenado su empresa a recrear 
un fracaso” (Dreyfus, 2007, pp. 1137-1138). Tras un largo período el modelo simbólico se impuso, sobre 
todo después del libro de Marvin Minsky y Seymour Papert, Perceptrons; an Introduction to Computational 
Geometry (Cfr. Minsky & Papert, 1969), en el que se exponía las principales dificultades del modelo 
estadístico neural. Paradójicamente, por esto último, este libro se considera como un hito importante en 
el desarrollo de este último modelo. El paradigma estadístico-neural vino a resurgir en la segunda década 
del siglo XXI y ha tenido uno de sus grandes éxitos en los LLM y en la conducción autónoma de vehículos. 

Lo que se echa en falta en el modelo simbólico es el trasfondo de sentido o mundo en su manera de 
concebir aquello que quiere simular: la inteligencia humana. Se subentiende que el ser humano es un 
ser cognoscente, cuyo modo de captar la realidad es a través de elementos atómicos – Vgr., impresiones 
sensibles, ideas simples – que luego son procesados. Lo que más arriba señalábamos como tradición 
racionalista4 y que se corresponde con el modelo computacional del conocimiento. La crítica de filósofos 
como Taylor y Dreyfus es que no se toma en cuenta el trasfondo de sentido y su relación fundamental 
con una praxis humana que tiene elementos opacos, epistemológicamente hablando. Sin embargo, como 
veíamos, este modelo dio frutos abundantes, sobre todo en los inicios de la IA.

4	 Tomamos este concepto de Charles Taylor (Véase Taylor, 1997, p. 91). Taylor ve en este modelo una consecuencia antropológica 
que proviene de ontologizar un procedimiento racional de tipo epistemológico. Una determinada concepción de ser humano se 
consolida: aquella lo considera como un sujeto de conocimiento y no como un ser involucrado en la praxis. Este tipo de raciona-
lismo incluiría tanto el racionalismo cartesiano como el empirismo lockeano, entre otros.



60 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

b. El modelo estadístico-neural

La postura estadístico-neural de la IA «se veía a sí misma como una neurociencia idealizada y holística» 
(Dreyfus & Dreyfus, 1993, p. 26) y no fue relacionada con ninguna tradición filosófica, sino con la neuro-
ciencia. No obstante, Dreyfus ve en este modelo una postura más cercana al paradigma de comprensión-
interpretación heideggeriano, aunque aún sujeta a las limitaciones propias de la máquina que no es un es-
tar-en-el-mundo. Los algoritmos estadísticos aprenden de datos proporcionados, simulando de manera 
imperfecta un razonamiento inductivo (Cfr. Lévy, 2022, p. 12). En sus comienzos se inspiraba en la obra de 
Donald O. Hebb, considerado un pionero de la psicobiología (Cfr. Hebb, 1949), quien sugirió que un grupo 
de neuronas podía efectivamente aprender al excitarse simultáneamente a las neuronas A y B, reforzando 
la conexión entre ambas. Frank Rosenblatt, siguiendo este modelo, pensó la IA como una automatización 
de los procedimientos neuronales necesarios para discriminar patrones y dar una respuesta coherente 
(Cfr. Dreyfus & Dreyfus, 1993, pp. 28-29; Cfr. Rosenblatt, 1962). 

Pierre Lévy, desde una mirada más actualizada, entiende que «la rama estadístico-neural de la IA implica 
entrenamiento de algoritmos a partir de acumulaciones masivas de datos para permitir reconocimiento 
visual, de audio, lingüístico y de otras formas de información» (Lévy, 2022, p. 13). Este modelo, hoy en 
día, aprende de los datos proporcionados y desemboca en estructuras matemáticas que se adaptan a la 
realidad manifestada por los datos. En cambio, la formalización lógica del modelo simbólico no aprende 
de los datos proporcionados, sino más bien depende de un dominio de conocimientos proyectado por 
ingenieros5. 

El modelo neural es de carácter mucho más holístico que su contraparte, el modelo simbólico, sobre 
todo con la gran cantidad de capas que el desarrollo tecnológico de los últimos años ha permitido, 
ellas se correlacionan entre sí dando lugar a estructuras complejas que interactúan unas con otras. Las 
relaciones que puede hacer son impresionantes, no obstante, sus dificultades (Cfr. Lévy, 2022, p. 13 ss.). 
La índole holística se ve reflejada en programas como los LLM – que desarrollaremos más adelante – en 
su capacidad de no solo analizar palabras de manera aislada, sino que logran relacionar palabras, frases, 
oraciones e incluso estilos de escritura dentro de un contexto determinado. Un cambio en una variable no 
solo afectaría a un elemento sino al conjunto. Esto les hace generar textos con significados complejos a 
través de patrones del lenguaje.

El modelo estadístico-neural, por otro lado, tiene una diferencia fundamental con el modelo simbólico, 
integra datos de entrenamiento: lo que desde el otro modelo se entenderían como inputs y outputs, 
resultados de entrada y de salida que el sistema recibe y que se encarga de generar relaciones entre ellos. 
Como vemos el dato ahora entra en relación y se generan interacciones complejas. Estas se constituyen 
en el principal aporte del sistema, al menos en su período de entrenamiento.

c. El problema del sentido común en la reflexión de Dreyfus sobre la IA

Como señalábamos, para Hubert Dreyfus, el modelo estadístico neural se acerca en algunos aspectos al 
paradigma humano de comprensión-interpretación. No obstante, para él, ambos modelos han tenido como 
límite el sentido común humano, tan importante para el análisis heideggeriano de la cotidianidad y del uno. El 
sentido común es demasiado complejo y se resiste a una formalización total (Cfr. Dreyfus, 2007; Cfr. Dreyfus 
& Dreyfus, 1993). El proyecto de la matesis universal de Leibniz ha chocado con un muro. Para Dreyfus el sen-
tido común no es posible descomponerlo en elementos más pequeños, porque – siguiendo a Wittgenstein 
– este tendría como base una práctica. Como veíamos, autores como el segundo Wittgenstein y Heidegger 
tienen una concepción holística de la comprensión humana que considera el entorno y las relaciones entre 
los distintos elementos, que se distancia de la mirada racionalista. Considerar que es posible descomponer 
la comprensión en elementos últimos parece un despropósito (Cfr. Wittgenstein, 2009a, pp. 206-207. Nº 46-
47). En el caso de Heidegger, no es posible descomponer la comprensión de la cotidianidad en elementos 
últimos. Todo depende del contexto de significatividad que otorga el mundo. 

Pese a ello, Edmund Husserl, maestro de Heidegger, no renuncia a la idea de que el mundo – tal como 
él lo entendía – se torne explícito, incluso dejando abierta la posibilidad de formalizar algo como el sentido 
común. No obstante, Husserl se enfrentó con la complejidad de esta empresa, sobre todo tras las críticas 
de Heidegger (Cfr. Dreyfus & Dreyfus, 1993, p. 41). Recordemos que para Husserl la consciencia posee 
intencionalidad, vale decir, la consciencia es siempre consciencia de algo. En su estructura distingue entre 
noesis y noema, la primera es la vivencia y la segunda es el contenido de esa vivencia, la intencionalidad 
es entonces la correlación entre noema y noesis. Por ejemplo, se ama (noesis) lo amado (noema), se 
representa lo representado, etcétera. El acto intencional, para Husserl, posee esa direccionalidad que es la 
intencionalidad en la medida que el noema posee significado, este significado implica predelineamientos 
que describen los rasgos estables, que permanecen “inviolablemente los mismos”, así como otros de 

5	 Lévy ve como insuficientes ambos modelos y propone complementarlos a través de un metalenguaje llamado Information Eco-
nomy Meta Language (IEML) (Cfr. Lévy, 2022, p. 19 ss.)



61Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

rasgos posibles, pero no estables. Esto ocurriría dentro de un contexto que determinaba la inteligencia en 
tanto proveía un horizonte de expectativas o predelineamientos. En definitiva, un mundo y sus relaciones 
constitutivas. Para Hubert Dreyfus hay en la reflexión de Husserl una semejanza con el intento de la 
formalización de todo por parte de la IA, al punto de llamarlo “abuelo de la IA”(Cfr. Dreyfus & Dreyfus, 1993, 
p. 39), en tanto se le considera la culminación de la tradición cartesiana. Para Dreyfus en cambio, no es 
posible formalizar todo, en la base de nuestro pensar hay prácticas, no elementos definidos

Algo similar ve Dreyfus en Marvin Minsky. En el contexto de la IA, él buscaba generar un marco (frame), 
que iría muy en la línea de proporcionar un contexto, algo así como un tipo de mundo previo, entendido 
como una estructura de datos que representa una situación estereotipada que sirve de trasfondo, como 
“la de estar en cierta clase de habitación, o la de ir a la fiesta de cumpleaños de un niño” (Minsky citado 
desde Dreyfus & Dreyfus, 1993, p. 40; Cfr. Minsky, 1981). Esto podría pensarse que va en la línea de un 
trasfondo, mundo o contexto. Este marco es una red de nodos y relaciones que posee niveles superiores 
e inferiores. Los superiores serían equivalentes a lo que Husserl entendía como rasgos estables y los 
inferiores corresponderían a asignaciones por defecto, rasgos esperables en situaciones normales. Pese 
a que toma en cuenta un contexto o trasfondo, lo que Dreyfus critica a esta postura es que considera que 
es posible resolver de esta forma el problema del sentido común. Un punto que para Dreyfus es complejo 
es el problema de la relevancia, ¿cómo sabría la computadora cuáles hechos eran más relevantes que 
otros en una situación dada? Lo que Dreyfus echa en falta es la plasticidad del mundo. Para Minsky esto 
sería posible resolverlo a través del manejo de unos pocos millones de datos sobre los objetos y sus 
funciones (Dreyfus, 2007, p. 1138). Dreyfus se pregunta: ¿cómo determinaría el programa que algo cambió 
en el mundo? En una situación dada tendría que haber una batería de marcos intercambiables, teniendo 
que la computadora seleccionar el cuadro más relevante. Minsky a comienzos de este siglo reconoce el 
límite que tiene la IA con respecto al sentido común y el estancamiento que venía ocurriendo desde los 
años setenta (Dreyfus, 2007, p. 1139).

En un artículo publicado el 2007 –«Failed and How Fixing It Would Require Making It More Heideggerian» 
(“Por qué falló la IA heideggeriana y cómo solucionarla requeriría hacerla más heideggeriana”) – Hubert 
Dreyfus entiende que la IA sería más exitosa si acentuara su impronta heideggeriana. Para él, el gran 
problema era modelar el sentido común y, por tanto, un trasfondo o mundo en sentido heideggeriano 
que fuera más plástico. Dreyfus nos relata algunos intentos entre los años sesenta y setenta en que 
los programadores se abocaron a “micromundos” . Esto es todavía insuficiente para Dreyfus, pues no 
apuntan al mundo real, sino a pequeños contextos. Más adelante, señala Dreyfus, la crítica de Heidegger 
es implícitamente aceptada, y destaca tres intentos de modelar una “IA heideggeriana”: El enfoque 
conductista de Rodney Brooks (Cfr. Brooks, 1986), el modelo pragmático de Phil Agre (Cfr. Agre, 1997) y el 
modelo neurodinámico de Walter Freeman (Cfr. Freeman, 1991). En las dos primeras ve Dreyfus el problema 
que no se genera ni aprendizaje, ni habilidades: el robot (animat) de Brooks solo responde a características 
fijas y aislables del entorno que capta a través de sensores (Cfr. Dreyfus, 2007, p. 1140); el programa Pingi 
– de  Agre y David Chapman, que simula un agente que interactúa con el juego Pingo – trata de reaccionar 
a posibilidades de acción y no a objetos, pero el problema, para Dreyfus, es que objetiva las funciones de 
los objetos y las posibilidades de acción (Cfr. Dreyfus, 2007, pp. 1142-1144).

Más allá de estas críticas, Dreyfus destaca el trabajo neurocientífico de Walter Freeman (Cfr. Dreyfus, 
2007, p. 1150 ss). Al igual que Merleau-Ponty, Freeman considera que el cerebro se encuentra encarnado 
en un animal que busca satisfacer sus necesidades en su propio ambiente. En él, el animal no capta 
características sin significado, que luego procesaría para lograr una representación. El entorno ya es 
significativo para el animal. Pero ¿cómo seleccionar desde el trasfondo aquello que es significativo? 
Para ello, las interacciones previas con el mundo son fundamentales para formar patrones: «el sistema 
de percepción del animal está preparado por la experiencia pasada y la excitación para buscar y ser 
recompensado por experiencias relevantes». En el caso de un conejo, cuando busca una zanahoria 
que comer y lo consigue, las conexiones entre neuronas se vuelven más fuertes a través de la sinapsis, 
así los conjuntos de células no son simplemente receptores pasivos, sino que están sintonizados para 
responder a lo que es significativo. Otro ejemplo, las células del conejo involucradas en el escape de un 
zorro se conectan entre sí generando un conjunto unido de células, así las neuronas del conjunto y el bulbo 
olfatorio están preparados para una respuesta específica cuando siente el olor de un zorro. No es que 
el órgano olfativo responda a ciertas características, no se procesan estímulos que luego se convierten 
en representaciones, a partir de las cuales el cerebro inferiría lo que se encuentra en el entorno. Más 
bien, se forman «estados energéticos» que están abiertos a posibles atractores. El cerebro animal forma 
cuencas de atracción y el conjunto de estas cuencas se denomina «paisaje atractor» (atractor landscape). 
Una analogía es una nave volando sobre un valle lunar lleno de cráteres, las zonas bajas de estos últimos 
serían los atractores, la nave espacial va buscando un fondo de cráter dónde aterrizar. Al respecto, se le 
presentan atractores diferentes para cada clase de estímulo. Pero los patrones aprendidos no se relacionan 
directamente con el estímulo, sino con su importancia, en este caso el mejor sitio para aterrizar. Un estímulo 
nuevo, anteriormente no significativo, establece un nuevo atractor y ordena las demás cuencas del paisaje 



62 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

atractor. Cuando, por ejemplo, el animal aprende un nuevo olor, hay un cambio en todos los demás patrones, 
no se opera con representaciones fijas, sino con significados. En este sentido existe un arco intencional 
y, de acuerdo con él, las experiencias en el mundo no son idénticas. El animal toma en cuenta cómo van 
las cosas y busca continuar con un camino prometedor, y si la acción no va por buen camino, el cerebro 
se auto organiza para saltar a otro atractor. En el caso del olfato, funciona con otros sistemas cerebrales. 
No es que el bulbo olfatorio envíe un mensaje a la parte del cerebro apropiada. Tal como Merleau-Ponty, 
Freeman piensa que lo que nos mueve a actuar es un desequilibrio entre el yo y el mundo. En esto hay que 
tener en cuenta que lo que representa este tipo de modelo no son características del mundo cotidiano, 
sino más bien representaciones de estado cerebrales. Otra cosa para tener en cuenta es que las acciones 
fisicoquímicas no se desarrollan como secuencias separadas y paralelamente, sino que se conectan a 
través de vórtices o nudos6. Una gran cantidad de experiencias de estímulos y respuesta se interconectan 
involucrando a todo el sistema. En cuanto a su aplicación a la IA, Freeman señala que los cerebros no 
usan números como símbolos, pero sí usan eventos discretos en el tiempo y en el espacio, que podrían 
representarse mediante números. Dreyfus destaca que Freeman ha utilizado su modelo neurodinámico 
para simular la actividad del cerebro de una salamandra, específicamente modelando sus necesidades de 
autoconservación y búsqueda de alimento.

Para Dreyfus, las otras propuestas «heideggerianas», arriba mencionadas, no resuelven el problema 
del marco – o contexto de sentido –, sobre todo en cuanto al problema de la relevancia y el cambio 
en las condiciones de este. Vale decir, las condiciones de un mundo o trasfondo, y la relevancia de las 
situaciones en él. En todo caso, el logro de Freeman, para Dreyfus, se encuentra lejos del modelamiento 
del afrontamiento humano de la realidad. Consideramos que, si bien aún existe lejanía con el afrontamiento 
humano, la conducción autónoma de vehículos ha logrado superar parcialmente algunas de las dificultades 
que planteaba Dreyfus, sobre todo el aspecto de la relevancia, esto a través del manejo estadístico.

Algo importantísimo que señala Dreyfus del trabajo de Freeman es la relación que se establece entre 
actividad neuronal, es decir la excitación neuronal que genera una cadena de conexiones sinápticas, y 
la explicación fenomenológica de la percepción y acción cotidianas: Freeman «ha mostrado lo que hace 
el cerebro para proporcionar el substrato material para la explicación fenomenológica de la percepción 
y la acción cotidiana de Heidegger y Merleau-Ponty»7 (Dreyfus, 2007, p. 1157). En particular la respuesta 
aprendida ante un estímulo en el marco de un contexto o entorno. La respuesta del animal se va configurando 
en hábitos y esto tiene su correlato en las conexiones neuronales que se forman. De esta manera, Dreyfus 
ve con buenos ojos el modelo neuronal de la IA, este intentaría traducir la actividad humana (y animal) a un 
tipo de conexiones que simulan las conexiones neuronales, base física de la acción.

Con ello, para Dreyfus, se ha dado un avance – que si bien no viene de la filosofía, sino de la neurociencia 
– respecto de un paradigma que considera la conducta y el aprendizaje humano desde el esquema 
comprensión-interpretación. 

8. Los LLM y la interacción con el ser humano

La comprensión humana, no es algo posible aún para la IA. No obstante, al interactuar con los LLM (“Large 
Language Model”) – del que el chat GPT, en sus diferentes versiones es uno de sus representantes más 
famosos8 – nos da la impresión que la IA se ha acercado mucho. La máquina responde a nuestras interro-
gantes con coherencia semántica y con textos, que, aunque no siempre exentos de error, son relativamen-
te acertados. En el interesantísimo artículo – “Large Language Models, Meaning, and the Patterns of Human 
Language Use” (Durt & Fuchs, 2024) [“Grandes modelos lingüísticos, significado y patrones de uso del lenguaje 
humano”] – de Christoph Durt y Thomas Fuchs, se argumenta que no es el modelado de la actividad mental 
lo que se persigue en los LLM, sino más bien simular los patrones comunes del uso del lenguaje. Esto es 
importante, pese a seguir el modelo neuronal de la IA, no se persigue simular la actividad cerebral, sino ma-
nejar las regularidades del lenguaje, considerándolo un sistema que se da dentro de un contexto. La peculiar 
comprensión humana se deja de lado y se intenta trabajar con un producto humano, los textos de la red o 
aquellos textos hablados que pueden ser traducidos al lenguaje escrito. El lenguaje tiene, como veremos, 
independencia del individuo que interpreta dichos textos. Los LLM tratan de manipular el lenguaje humano 
a través de patrones estadísticos. Detrás de la elaboración de textos se encuentran patrones que ordenan y 
predicen el lenguaje escrito y de esta manera es posible generar textos coherentes y comprensibles. 

6	 Afirma Merleau-Ponty: “Sólo hay que admitir que las acciones físico-químicas de que el organismo está en cierta manera com-
puesto, en lugar de desarrollarse en secuencias paralelas e independientes, como lo querría el espíritu anatómico; en lugar de 
entremezclarse en un conjunto donde todo dependiera de todo y donde ningún clivaje fuera posible, se constituyen, según la 
expresión de Hegel, en ‘nudos’ o en ‘torbellinos’ relativamente estables – las funciones, las estructuras del comportamiento –, de 
tal manera que el mecanismo se dobla en una dialéctica.” (Merleau-Ponty & Waelhens, 1957, p. 217)

7	 Las cursivas son nuestras.
8	 También es conveniente considerar programas como Gemini, Llama y Claude, entre otros.



63Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

Como vimos, para Hubert Dreyfus estamos lejos de llegar a simular la comprensión humana tal como 
era entendida por Heidegger y en particular del sentido común, la que está relacionada con el fenómeno 
del uno, desde donde parte toda comprensión e interpretación. Para el filósofo norteamericano, el 
problema de fondo sería saber qué hechos son relevantes en una situación determinada, partiendo de un 
marco (frame) o contexto y, sobre todo, la imposibilidad de la total formalización del sentido común. Pero 
podemos preguntarnos si es posible saltarse la necesidad de imitar la comprensión humana. ¿Habría 
otro camino para llegar a formular textos coherentes semánticamente? ¿Podría la máquina captar la 
relevancia de una situación o de un texto sin necesidad de comprender? La IA, y en general la técnica, 
nos han sorprendido con un gran despliegue de creatividad. Una de las alternativas que se tiene para 
poder superar estos problemas es cambiar el enfoque. En el caso de los LLM no se busca comprender 
y expresarse lingüísticamente como lo hacen los seres humanos, sino manejar los patrones del lenguaje 
escrito (o del lenguaje hablado transformado en escrito). En la red se tiene un impresionante acervo de 
textos construidos por el ser humano desde hace décadas. Lo que han hecho los LLM es manejar estos a 
través de patrones de lenguaje, sin necesidad de tener comprensión al modo humano, y lograr establecer 
regularidades entre ellos. Así, y bajo los patrones ortográficos, sintácticos y semánticos, les fue posible 
construir respuestas coherentes. Palabras, expresiones e ilaciones se han transformado en números y se 
ha logrado manejarlos de manera estadística. Dicho de manera muy tosca: los LLM han logrado ordenar lo 
que nosotros mismos hemos escrito.

Si el acento de los LLM está más bien en el trabajo con los patrones del lenguaje y no con el modelamiento 
de la mente, entonces, consideramos, y he aquí nuestro aporte a la reflexión, que es posible, a través 
del lenguaje, llegar al contexto y con ello a cierto sentido común – aun cuando este último sigue siendo 
indescifrable en su totalidad –. Esto porque no es posible hacer una separación tan radical entre lenguaje 
(en este caso escrito) y significado, considerando al primero como un mero sistema formal. Si pensamos, 
acudiendo al Heidegger posterior a Ser y tiempo, que el lenguaje no depende solo del Dasein individual, 
de ahí aquella oscura expresión, “el lenguaje habla” (Cfr. Heidegger, 1990, p. 18 y 30), podemos pensar 
en la posibilidad de una relativa independencia del lenguaje respecto al sujeto que conserva estructuras 
y patrones propias de un lenguaje humano y su significatividad. Para el filósofo alemán, el lenguaje 
trasciende al Dasein individual y tiene independencia respecto de él. Podemos decir que este posee una 
“existencia” o “vida” propia que regula el hablar del Dasein individual. Con esto Heidegger pretende superar 
la concepción del lenguaje como un fenómeno subjetivo. Incluso podemos interpretar que el lenguaje 
trasciende a las comunidades particulares en que nos desenvolvemos y regula su comprensión. Al separar 
al lenguaje de su uso podemos conservar en parte su significatividad, para insertarlo nuevamente en su 
uso. En el paréntesis que ocurre en la separación de su uso, vale decir, en el trabajo que hacen de él los 
LLM; los textos se transformarían en números y se manejarían con patrones estadísticos.

Por lo mismo, el trabajo de los LLM no es suficiente para lograr el objetivo para el que fueron creados, 
se hace necesaria la interpretación humana para darle sentido a los textos producidos y hacer que 
efectivamente logren ser comprendidos. Aunque los LLM generen textos coherentes y relativamente 
correctos, si no hubiera seres humanos que los interpretaran y les dieran el sentido, los textos no 
cumplirían la función para la que fueron creados, vale decir, ser interpretados por el ser humano. La 
máquina trabaja con números y estadística, pero el sentido de los textos, su comprensión e interpretación, 
la aportamos nosotros. Es el ser humano que contribuye con su comprensión sobre la base de textos 
cada vez más coherentes y bien construidos. Por ejemplo, un texto de tipo periodístico, digamos sobre 
una noticia específica, es generada por los LLM recurriendo a regularidades que encuentra en la red, 
sin comprender su sentido. Su interpretación y sentido se la damos nosotros como seres humanos que 
estamos inmersos en un contexto y, en un sentido mucho más amplio, inmersos en el lenguaje. Por tanto, 
no es necesario que la máquina, al menos en lo que respecta a los LLM, comprenda como lo hace un ser 
humano, para generar textos que a nosotros nos parecen coherentes. El que puedan ser desconectados, 
reconfigurados y reconectados al uso muestra la independencia del sujeto respecto de la conservación 
de la significatividad, pero a la vez una dependencia en cuanto necesita de un lector para ser interpretado 
y trasmitir un sentido. Por un lado, el lenguaje trasciende el uso individual y regula nuestra comprensión, 
pero por otro necesita de la interpretación humana para que cumpla su función.

Al desviar el enfoque del cerebro-mente al lenguaje, en el sentido que se deja de buscar que la 
máquina comprenda y se persigue más bien manejar patrones de lenguaje y regularidades en los textos, 
consideramos que se está realizando un acierto. El lenguaje escrito, vale decir textos de la red, “separado 
de su uso” en cuanto solo es manipulado por la máquina, puede trabajarse para volver a insertarlo en 
su uso en tanto interpretado por seres humanos. El lenguaje por tener esa independencia del Dasein, 
conserva algo de su contexto en los textos de la red, el cual puede ser captado nuevamente por el lector. 
Ciertamente, la comprensión última está en el Dasein y en su comunidad, pero esto no quiere decir que el 
manejo estadístico de un lenguaje, que procede del uso humano, inserto en su mundo o contexto, no logre 
preservar algo de él y que este no pueda complementarse con los mundos en los que está inserto el que 
interpreta estos textos. Si pensamos en contextos como el periodístico o el científico, estamos pensando 



64 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

en mundos concretos, cuyo sentido y significado, hicieron posibles textos que nos hemos podido trasmitir 
desde que estas actividades existen. ¿Por qué pensar que la significatividad no esté impregnada en algo 
como el lenguaje escrito, trascendiendo nuestra mente o nuestro encarnado e involucrado estar-en-el-
mundo? Ciertamente no todo el significado del lenguaje es posible capturarlo con medios estadísticos 
(Cfr. Durt & Fuchs, 2024, p. 116). Pero si la IA sabe aislar ciertos contextos o temas, puede perfectamente 
moverse en ellos y generar estadísticamente respuestas coherentes. Ciertamente la complejidad de 
un mundo que no es solo lenguaje escrito y de un lenguaje que está basado en prácticas, no queda en 
entredicho. Algo como la comprensión humana todavía no es posible a través de la IA, pero esto no 
quiere decir que no haya patrones en nuestras expresiones lingüísticas que estén transidos de mundo. 
Evidentemente, la IA aún no es capaz de captar la riqueza del mundo y toda la complejidad del sentido 
común. 

Es necesario señalar que el modelo estadístico-neural ha ido desarrollando, con mucha eficacia, algo 
que Dreyfus echaba en falta en los primeros intentos de generar lo que el llamó una IA heideggeriana 
– vale decir, una IA que integrara el mundo, o al menos el o los contextos, a la manera como el Dasein 
comprende las cosas desde el mundo –, nos referimos al aprendizaje. Fundamentalmente, a través del 
modelamiento estadístico, los nuevos programas logran encontrar patrones de manera inductiva que le 
permiten clasificar y manipular la gran cantidad de datos que manejan.

9. Conclusión

La comprensión humana está transida de significatividad, incluso la experiencia más básica, la percep-
ción, no está exenta de ella (Merleau-Ponty). Ello supone un trasfondo o mundo, que consiste en un plexo 
de relaciones compartido que da significatividad a los entes que en primera instancia son captados como 
útiles (Heidegger). Esto es lo que echa en falta Hubert Dreyfus en el modelo simbólico de la IA, que se 
basa para él y Taylor en “el modelo computacional de la mente”. Vale decir, en un modelo que cosifica 
sus entradas (ideas simples, impresiones sensibles o similar) y cuyas relaciones son establecidas por el 
sujeto cognoscente. En esto estriba el acierto del modo de acceso heideggeriano al estudio del Dasein, 
que considera a este fundamentalmente un sujeto absorto en la praxis de la cotidianidad y en un segundo 
momento un sujeto cognoscente, al contrario de la tradición filosófica que piensa a este último paradigma 
como el central. El paradigma cognoscitivo con su esquema sujeto-objeto entiende la realidad como ob-
jetos separados que luego entran en relación, al contrario del modelo heideggeriano que considera que la 
comparecencia del ente se da gracias a las relaciones o remisiones constitutivas del mundo. Ellas consti-
tuyen su significatividad. De manera más originaria el Dasein capta los entes como útiles – es decir en su 
interrelación – y en un segundo momento como objetos de conocimiento que son entes descontextuali-
zados. Por todo esto, el esquema heideggeriano marca un modelo mucho más holístico de comprensión. 
Es su carácter holístico-relacional lo que Dreyfus consideraba prometedor del modelo estadístico-neural, 
pese a que no ha resuelto del todo el problema de la comprensión, ni se acerca suficientemente a toda 
la complejidad del mundo y del sentido común. Este último remite al existencial del uno heideggeriano, 
que además de tener un carácter inauténtico, posee una índole opaca, epistemológicamente hablando, 
porque se basa en última instancia en prácticas y no en pensamientos. Como veíamos es en este existen-
cial que Dreyfus ve la trasmisión del trasfondo de significatividad, aquel que es la base del entendimiento 
cotidiano.

Por otro lado, detrás de todo nuestro pensamiento y lenguaje no se encuentran elementos atómicos, 
sino formas de actuar (Wittgenstein, Heidegger), vale decir prácticas. Estas últimas poseen significatividad, 
tanto es así, que es a través de estas prácticas que se nos trasmite todo un trasfondo de sentido que 
nos posibilita comprender la realidad (Heidegger, Dreyfus y Taylor). Si la inteligencia artificial quiere, de 
algún modo, emular la comprensión humana debe hacerse cargo de un esquema de comprensión más 
complejo que el que ha presentado la tradición racionalista y empirista – o los epígonos contemporáneos 
que critican Dreyfus y Taylor – al menos así lo ha entendido Hubert Dreyfus. Este último, nos relató algunos 
intentos de hacer una IA más holística – él la señaló como “heideggeriana” – que tuvieron cierto éxito 
relativo (Dreyfus, 2007). 

Como hemos visto, el modelo estadístico-neural incluye el aprendizaje de la máquina, a través de 
datos de entrenamiento con los que va modelando su acción. Esto muestra una índole adaptativa que es 
propia de su paradigma y que supone un adecuamiento a un contexto. Esto es para Dreyfus un camino 
que se ve auspicioso, si bien aún no del todos satisfactorio. El hecho de considerar un contexto, que dé 
significatividad y que considere la realidad en su interrelación constitutiva, es un avance respecto del 
modelo simbólico. Este avance implica establecer relaciones a través de los datos de entrenamiento de 
la máquina. Lo que antes se conocían como entradas y salidas (inputs y outputs), son ahora los datos 
básicos que la máquina toma para establecer relaciones entre ellos. Lo que se busca, al menos en el nivel 
de entrenamiento, son las relaciones que los constituyen como datos. 



65Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

Efectivamente, hay cosas que la máquina no puede hacer. Una de ellas es la real comprensión, a la 
manera humana, que supone un trasfondo de sentido ligado a prácticas. Ciertamente se han dado 
avances, en tanto que el enfoque estadístico neural es mucho más holístico. Este ha tratado de simular 
la dinámica de aprendizaje neuronal, que, para Dreyfus, sería la base material de nuestro encarnado 
estar-en-el-mundo.

Más allá de ello, el modelo de los LLM, siguiendo dentro de la dinámica holística neural, tiene un enfoque 
un tanto distinto. No es la comprensión humana la que trata de emular, sino que persigue trabajar con el 
lenguaje, manejando sus patrones. Gracias a la inmensa capacidad que han logrado los ordenadores, 
a estos programas les es posible captar los patrones que se encuentran en los escritos de la red e 
identificar estos en sus diferentes contextos. Siendo semejantes a los predictores de texto, pero mucho 
más sofisticados, logran elaborar escritos coherentes y, en muchas ocasiones, acertados. Consideramos 
que en estas elaboraciones se conserva parte de un trasfondo de sentido, al menos el implícito en un 
texto con un tema determinado. De hecho, todos los textos que leemos y elaboramos necesitan de un 
trasfondo para ser interpretados y este, en parte, se conserva tras la intervención de los LLM. Un texto 
coherente conserva algo de este trasfondo de sentido, a pesar de que el lenguaje sale de su uso para 
ser manejado estadísticamente. Si, como nos decía Heidegger, “el lenguaje habla”, este no depende solo 
del sujeto que lo habla, lee o escribe; sino que tiene cierta independencia frente a él. Al sacar los LLM 
el lenguaje de su uso para ser codificado y manejado estadísticamente, lo hace con el objeto de volver 
a insertarlo en su uso. Es evidente que todo esto tiene sentido en la interacción con los humanos. Sin 
estos los textos no serían comprendidos, porque los LLM no tienen esa capacidad. Los LLM manejan 
un lenguaje que procede del uso humano, por ejemplo, de la práctica del periodismo. Ellos trabajan este 
lenguaje de manera estadística, convirtiendo sus regularidades en ecuaciones que manejan números. De 
esta manera ordenan fragmentos de textos y los expresan siguiendo reglas gramaticales y semánticas. 
Pero estos textos se integran nuevamente al uso humano de la lectura y es ahí donde la significatividad 
cobra realidad en la interpretación. Es el ser humano desde su mundo o contexto el que interpreta los 
textos emanados de los LLM.

Si comprendemos la IA como «la rama específica de la ciencia de la computación que se ocupa del 
modelado y la simulación de la inteligencia humana» y su objetivo como aumentar el conocimiento que 
disponemos (Cfr. Lévy, 2022, p. 13); entonces podemos concluir que no es indispensable que la IA llegue a 
desarrollar una comprensión como la humana, sino que la simule en la medida de sus posibilidades. Ella 
ya puede simular razonamientos inductivos y deductivos y actualmente, con las redes neurales es capaz 
de un tipo de aprendizaje autónomo. Para generar textos que nos sean significativos, no es necesario 
lograr una consciencia como la humana que posee una comprensión basada en un mundo. Basta con 
que esta comprensión siga siendo nuestra prerrogativa y que cierta parte del contexto pueda trasmitirse 
a través de textos elaborados sobre la base de nuestras propias reflexiones. La opción de la simulación a 
través de la manipulación del lenguaje, consideramos que es un camino creativo y relativamente eficiente 
que no sólo genera textos coherentes, sino que incluso maneja cierto contexto a través de la clasificación 
de los textos. Cierta significatividad queda inserta en estos últimos, dada la independencia del lenguaje 
respecto del individuo que luego lee e interpreta. Luego los textos al volver al uso humano pueden ser 
reinterpretados por un individuo que es un estar-en-el-mundo. Lo que tiene de distinto el enfoque de los 
LLM es que no se centra en la actividad del Dasein individual, sino en algo que lo trasciende: el lenguaje 
humano.

En este trabajo no hemos querido en modo alguno ser exhaustivos. Hay aspectos fundamentales 
que no hemos considerado, tanto de la comprensión humana como de la IA, entre los primeros algunos 
existenciales heideggerianos que son fundamentales en la consideración de la comprensión humana, por 
ejemplo: el cuidado, el ser-para-la-muerte, la disposición afectiva, la temporalidad humana, entre otros. 
Respecto de la IA hemos esbozado una concepción más bien general, con el propósito de compararla 
con la comprensión humana. Ciertamente, el actual enfoque sectorial, que se especializa en tareas 
específicas, no busca una comprensión de este tipo. En este trabajo, solo hemos querido presentar 
algunos paradigmas ontológicos, epistemológicos y computacionales. Más allá de la consciencia que aún 
es una meta que parece lejana, la idea de un mundo a la manera heideggeriana es algo aún no alcanzado 
por la IA. Se han dado avances en cuanto a las relaciones holísticas involucradas que persiguen simular la 
comprensión humana, sobre todo desde el actual modelo neural, pero todo esto desde una máquina que 
recibe estímulos y datos y no de un estar-en-el-mundo al modo humano. 

Abriendo la discusión más allá de lo hasta aquí reflexionado, y dado que hemos presentado una 
diferencia entre la comprensión humana y la simulación de la IA, vislumbramos un riesgo en la consideración 
de esta temática, en el trasplantar, sin mayor previsión, un modelo computacional a nuestra concepción 
epistemológica y antropológica, sin advertir las diferencias que subsisten entre máquina y ser humano. 
Caer en ello es una tentación no menor, sobre todo al ver los impresionantes avances de la IA. El sentido 
común que ha integrado la idea de que somos “como un computador” es un presupuesto que no es fácil 



66 Loyola Cortés, R. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 53-66

de vencer, pero si nos rendimos a él corremos el riesgo de entender nuestra comprensión humana de 
manera artificial.

10. Referencias bibliográficas

Acevedo, J. (1999). Acerca del “problema” del conocimiento (Heidegger, Hartmann y Hessen). En Heidegger 
y la época técnica (pp. 21-42). Editorial Universitaria.

Agre, P. E. (1997). Computation and Human Experience. Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/
CBO9780511571169

Brooks, R. (1986). A robust layered control system for a mobile robot. IEEE Journal on Robotics and Automation, 
2(1), 14-23. IEEE Journal on Robotics and Automation. https://doi.org/10.1109/JRA.1986.1087032

Dreyfus, H. L. (1996). Ser-en-el-Mundo. Comentario a la División I de Ser y tiempo de Martin Heidegger (F. 
Huneeus & H. Orrego, Trads.). Cuatro Vientos.

Dreyfus, H. L. (2007). Why Heideggerian AI failed and how fixing it would require making it more Heideggerian. 
Artificial Intelligence, 171(18), 1137-1160. https://doi.org/10.1016/j.artint.2007.10.012

Dreyfus, H. L. (2017). On the Ordering of Things. Being and Power in Heidegger y Foucault. En M. Wrathall 
(Ed.), Background Practices, Essays on the Understanding of Being. Oxford University Press. https://play.
google.com/books/reader?id=qjooDwAAQBAJ&pg=GBS.PT2

Dreyfus, H. L., & Dreyfus, S. E. (1993). Fabricar una mente versus modelar el cerebro: La inteligencia artificial 
se divide de nuevo (C. Reynoso, Trad.). En S. R. Graubard (Ed.), El nuevo debate sobre la inteligencia 
artificial: Sistemas simbólicos y redes neuronales (pp. 25-58). Gedisa.

Dreyfus, H. L., & Taylor, C. (2016). Recuperar el realismo (J. Carabante, Trad.). Ediciones Rialp, S.A.
Durt, C., & Fuchs, T. (2024). Large Language Models and the Patterns of Human Language Use. En M. 

Cavallaro & N. De Warren (Eds.), Phenomenologies of the Digital Age (pp. 106-121). Routledge. https://doi.
org/10.4324/9781003312284-7

Freeman, W. J. (1991). Fisiología de la percepción. Investigación y ciencia, 175, 30-38.
Hebb, D. O. (1949). The Organization of Behavior: A Neuropsychological Theory. Wiley.
Heidegger, M. (1927). Sein und Zeit. M. Niemeyer.
Heidegger, M. (1990). De camino al habla (Y. Zimmermann, Trad.). Ediciones del Serbal.
Heidegger, M. (1997). Introducción a la metafísica (Á. Ackermann Pilári, Trad.). Gedisa.
Heidegger, M. (1998). Ser y Tiempo (J. E. Rivera, Trad.). Universitaria.
Heidegger, M. (2006). Prolegómenos para una historia del Concepto de Tiempo (J. Aspiunsa, Trad.). Alianza 

Editorial.
Hessen, J. (2006). Teoría del conocimiento (J. Gaos, Trad.). Losada.
Lévy, P. (2022). IEML: Rumo a uma mudança de paradigma na Inteligência Artificial. MATRIZes, 16(1), Article 1. 

https://doi.org/10.11606/issn.1982-8160.v16i1p11-34
Llamas, E. (2001). Charles Taylor: Una antropología de la identidad. Ediciones Universidad de Navarra.
Locke, J. (1999). Ensayo sobre el entendimiento humano (E. O’Gorman, Trad.). Fondo de Cultura Económica.
Marrades, J. (2014). Sobre la noción de “forma de vida” en Wittgenstein. Agora: papeles de Filosofía, 33(1). 

https://doi.org/10.15304/ag.33.1.1873
Merleau-Ponty, M. (1993). Fenomenología de la percepción (J. Cabanes, Trad.). Planeta-Agostini.
Merleau-Ponty, M., & Waelhens, A. (1957). La estructura del comportamiento (E. Alonso, Trad.). Hachette.
Minsky, M. (1981). A Framework for Representing Knowledge. En Haugeland (Ed.), Mind Design (MIT Press).
Minsky, M., & Papert, S. (1969). Perceptrons–An Introduction to Computational Geometry. M.I.T. Press.
Rosenblatt, F. (1962). Principles of Neurodynamics: Perceptrons and the Theory of Brain Mechanisms. Spartan 

Books.
Taylor, C. (1989). Embodied Agency. En H. Pietersma, Merleau-Ponty: Critical Essays (University Press of 

America, pp. 1-21).
Taylor, C. (1997). Argumentos filosóficos: Ensayos sobre el conocimiento, el lenguaje y la modernidad (F. Birués 

Beltrán, Trad.). Paidos.
Vattimo, G. (2006). Introducción a Heidegger (A. Báez, Trad.). Gedisa.
Wittgenstein, L. (2009a). Investigaciones Filosóficas (A. García Suárez & C. Moulines, Trads.). En Obras 

Wittegenstein I. Gredos.
Wittgenstein, L. (2009b). Sobre la certeza (J. Lluís Prades & V. Raga, Trads.). En Obras Wittgenstein I. Gredos.
Wittgenstein, L. (2009c). Tractatus logico-philosophicus (I. Reguera, Trad.). En Obras Wittgenstein I. Gredos.


