
143Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

Cuerpo, historia y libertad en Friedrich Nietzsche  
y Pierre Bourdieu

David del Pino Díaz  
Universidad Nebrija de Madrid   

https://dx.doi.org/10.5209/resf.96165 � Recibido: 23/05/2024 • Aceptado: 09/05/2025

Resumen: En este artículo se investiga, en primer lugar, la centralidad que adquiere la dimensión del cuerpo, la historia 
y la libertad en las obras del filósofo Friedrich Nietzsche y del sociólogo Pierre Bourdieu. Posteriormente, se analizan 
estas tres categorías en el pensamiento de ambos autores. En tercer lugar, se estudian las diferencias insoslayables 
entre la finalidad teórica y política de Nietzsche y Bourdieu. A continuación y, para acabar, se exploran los puntos en 
común de dos autores que hasta el momento no han sido elocuentemente estudiados. Este trabajo reivindica en 
cada una de sus etapas la pertinencia de realizar un análisis comparativo entre dos autores que a priori parecen muy 
lejanos. 
Palabras clave: cuerpo; historia; libertad; moral; habitus.

[EN] Body, History and Freedom in Friedrich Nietzsche and Pierre Bourdieu
Abstract: The article first investigates the centrality of the dimension of the body, history, and freedom in the work of 
the philosopher Friedrich Nietzsche and the sociologist Pierre Bourdieu. Subsequently, these three categories will be 
analysed in the thoughts of both authors. Thirdly, the unavoidable differences between the theoretical and political 
purpose of Nietzsche and Bourdieu will be studied. Then, and finally, it explores the commonalities between two authors 
who have so far not been eloquently studied. In each of its stages, this work vindicates the relevance of carrying out a 
comparative analysis between two authors who at first sight appear to be very distant.
Keywords: body, history, freedom, morality, habitus.

Sumario: 1. Introducción; 2. Cuerpo, historia y libertad en Nietzsche. Un programa terapéutico contra la intoxicación 
de la moral; 3. Cuerpo, historia y libertad en la sociología de Bourdieu; 4. La producción estética de novedad frente al 
programa de sociología de la filosofía; 5. La existencia de un proyecto de libertad común en Nietzsche y Bourdieu; 6. 
Conclusiones; 7. Referencias bibliográficas.

Cómo citar: del Pino Díaz, D. (2026): “Cuerpo, historia y libertad en Friedrich Nietzsche y Pierre Bourdieu”, Revista de 
Filosofía, 51 (1), 143-154.

Revista de Filosofía
 ISSN: 0034-8244  •  e-ISSN: 1988-284X

A RT Í C U LOS

mailto:dpino@nebrija.es
https://orcid.org/0000-0003-1860-8658
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


144 del Pino Díaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

1. Introducción

En la comprensión de la historia del pensamiento desde el siglo XIX, el cuerpo ha adquirido una impor-
tancia creciente. La corporalidad como centro de gravedad de la filosofía a partir de Marx y Nietzsche 
(Cano, 2021c; Eagleton, 2017) tiene el propósito de derrumbar el dualismo alma/cuerpo que Descartes 
había culminado con su división entre res cogitans y res extensa (Rivera de Rosales y López Saénz, 2013). 
El origen de la distinción realizada por Descartes se encuentra tanto en el cristianismo como estructura 
que ha impregnado nuestra cotidianidad durante siglos, como en el mundo griego, hallando un ejemplo 
paradigmático en el Fedón de Platón. El pensador griego, en el Fedón, relata los acontecimientos de un 
hecho desastroso: la condena a muerte de su maestro, Sócrates. La muerte de Sócrates será el momento 
de su liberación, ya que, definitivamente, podrá desprenderse del lastre del cuerpo. Como ha mostrado 
Lledó (2011, p. 85), la dualidad platónica entre el mundo de las ideas y lo sensible desplazó la búsqueda del 
conocimiento de lo corporal a la sublimación del más allá. 

En las apreciaciones de Michel Foucault (2003) observamos cómo la centralidad del cuerpo no es una 
cuestión estrictamente novedosa de los dos últimos siglos. Los estudios genealógicos de una ética del 
cuidado de sí del filósofo francés demuestran la importancia que tuvo el cuerpo para las escuelas greco-
romanas tras la desaparición de Platón y Aristóteles. Sin embargo, tendríamos que esperar a Baruch 
Spinoza para situar de nuevo el cuerpo en el centro del debate tras la tenebrosa huella del cristianismo 
durante el Medievo. Enfrentándose a la doctrina hegemónica del momento impuesta por la dualidad entre 
la res cogitans y la res extensa, Spinoza (1975, p. 186) advirtió que nadie hasta el momento había conseguido 
adivinar lo que puede el cuerpo; hasta dónde puede llegar en virtud de las leyes de la naturaleza.

La filosofía de Spinoza fue decididamente combatida y silenciada durante décadas hasta la segunda 
mitad del siglo XIX, momento en el que tanto Marx como Nietzsche desarrollaron sus programas teóricos 
atendiendo a la base; a saber, a la materialidad del cuerpo (Cano, 2021c, p. 104). En consonancia con las 
apreciaciones de Eagleton, Marx y Nietzsche sospecharon de las enfáticas y apologéticas aseveraciones 
del idealismo clásico, apostando por una vuelta al materialismo (Eagleton, 2017, p. 110). 

Este giro de la filosofía moderna que abre Nietzsche al observar el cuerpo como centro de gravedad e 
hilo conductor de la historia; esto es, descubriendo los surcos de la historia en los pliegues de este (Cano, 
2021a, 2021b; Eagleton, 2006, 2017; Jara, 1998; Safranski, 2019; Sánchez Meca, 2013; Sloterdijk, 2000) 
será continuado a lo largo del siglo XX por pensadores como Edmund Husserl, Maurice Merleau-Ponty, 
Michel Foucault o Pierre Bourdieu.1 Como ha señalado San Martín (2010), el movimiento teórico de estos 
autores significó la restitución de un olvido histórico, pues el cuerpo también es una parte importante en 
la constitución de la experiencia humana. Si bien el cuerpo ocupa un papel central en la fenomenología 
de Husserl (San Martín, 2010, p. 185), fue Merleau-Ponty el que decididamente lo situó en un primer plano 
(García, 2012; Ramírez, 2013). 

No es el momento de adentrarnos en la obra de Merleau-Ponty, algo que haremos cuando nos 
detengamos en Bourdieu, pero es conveniente anticipar que, si la corporalidad se convierte en un lugar 
común en la formación cultural de pensadores destacados del campo académico francés en los 70, entre 
los que cabe destacar a Foucault y Bourdieu (Moreno Pestaña, 2011), la figura de Merleau-Ponty ocupa un 
lugar especial. Como ha indicado Moreno Pestaña (2006, p. 58), el estudio de la fenomenología en Francia 
representaba un umbral requerido para todo normaliens que quisiera ser reconocido como filósofo; y este 
es el caso de Foucault y Bourdieu, quienes han asegurado la importancia que tuvo para su formación 
intelectual las enseñanzas de Merleau-Ponty (Bourdieu, 2006, p. 26). 

De este modo, el objetivo de esta investigación consiste en presentar tres rasgos comunes que existen 
en la filosofía de Nietzsche y la sociología de Bourdieu. Las características comunes que queremos 
destacar de ambos pensadores son: (1) la centralidad del cuerpo; (2) la historia como metodología de 
estudio; (3) y un programa de búsqueda de libertad en virtud de desintoxicarse de la moral o el habitus.

La relación entre Nietzsche y Bourdieu no es ni tan sencilla, ni ha sido tan estudiada como la relación 
de Nietzsche con otros pensadores franceses como Foucault, Deleuze o Derrida (Pinto, 2013; Cano, 
2022). A la sazón, se han alzado algunas voces tratando de demostrar que entre Nietzsche y Bourdieu 
existen puntos en común que deben ser debidamente tratados. En este sentido, es pertinente señalar 
el raudo estudio desarrollado por Rakhonen (2011), para quien las categorías de “voluntad de poder” en 
Nietzsche y de “gusto” en Bourdieu guardan una estrecha vinculación; la comparación que ha realizado 
Joaquín Rodríguez (2002) entre el método genealógico emprendido por Nietzsche y las investigaciones 
sociológicas de Bourdieu; o la investigación de Del Pino (2025) comparando la crítica de la moral realizada 
por Nietzsche con la comprensión sociológica del habitus en Bourdieu. No obstante, ninguno de estos 

1	 Siguiendo las palabras de Esteban García, Merleau Ponty, junto con Nietzsche, son los responsables del lugar axial que guarda el 
cuerpo en la reflexión filosófica contemporánea (García, 2012, p. 345). Posteriormente, Bourdieu siguiendo a Husserl y Merleau-
Ponty lo trasladará al campo de la sociología. 



145del Pino Díaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

acercamientos ha conseguido elocuentemente arrojar luz sobre los tres rasgos comunes que aquí 
queremos presentar en las obras de Nietzsche y Bourdieu.

En este sentido y por la importancia que tienen estos trabajos en el proyecto final, es conveniente 
presentar sus principales aportaciones, en particular las conclusiones de Rakhonen (2011) y Joaquín 
Rodríguez (2002). En el caso del estudio de Rakhonen (2011), el autor establece una relación entre ambos 
pensadores al destacar cómo piensan el gusto, la estética y la acción social desde un rechazo común 
a la visión kantiana. Nietzsche critica la estética de Kant por su supuesto desinterés y universalidad, 
proponiendo en cambio una mirada basada en el creador, el cuerpo y la perspectiva. Bourdieu recoge 
esta crítica y la retoma en su sociología del gusto, donde demuestra que las preferencias culturales no 
son universales ni neutrales, sino socialmente condicionadas. Ambos vinculan el gusto con el poder: 
Nietzsche ve el cambio de gusto como efecto de la imposición de los juicios de los poderosos, lo cual 
se refleja en Bourdieu como la imposición del “gusto legítimo” por las clases dominantes. Aunque sus 
conclusiones divergen, el autor sugiere que la obra nietzscheana, a pesar de su anti-sociologismo, aporta 
claves decisivas que Bourdieu reconfigura en una sociología reflexiva y crítica del gusto y el poder.

En cuanto a Joaquín Rodríguez (2002), el autor afirma que el aliento nietzscheano de la sociología 
de Bourdieu se ve seguramente, mejor que en ningún otro sitio, en su antikantismo sociológico. 
Bourdieu observa en Kant el ejemplo prototípico del intelectualismo y de los efectos devastadores que 
su aristocratismo trajo a la teoría del conocimiento, cuestión compartida por Nietzsche. En palabras de 
Rodríguez: “la mayor parte de la humanidad queda relegada a la condición de bruta cuando se la compara 
con las excelencias del juicio puro, aunque nunca nos sea dado conocer cuáles son las condiciones que 
se necesitan para producir esa forma de conocimiento” (Rodríguez, 2022, p. 50). 

Desde un punto complementario, si prestamos atención a las palabras de quien fuera un íntimo 
colaborador de Bourdieu, Jean-Claude Passeron, entendemos el modo en el que el primero buscaba una 
“gaya ciencia” con la que destapar mediante el análisis genealógico el fariseísmo de las buenas conciencias 
de los intelectuales; a saber, cartografiar sociológicamente el campo académico y la toma de posición de 
los pensadores de la época o, dicho en términos de Passeron, la ley universal de la gravitación social 
(Passeron, 2005, p. 30). De este modo, pese a la mención explícita que realiza Passeron a “la gaya ciencia” 
cuando tiene que dar cuenta del proyecto de Bourdieu, consideramos que, si la relación de Nietzsche y 
Bourdieu no ha sido suficientemente abordada, esto se debe a que Nietzsche nunca fue para Bourdieu un 
autor tan relevante como Marx, Durkheim, Weber, Mauss, Lévi-Strauss, Merleau-Ponty, Spinoza o Leibniz. 

Que la obra de Nietzsche no fuera tan determinante para la trayectoria intelectual de Bourdieu, no 
significa que no estuviera presente. Algunas de las tesis más relevantes de Nietzsche sirven al pensador 
francés para desarrollar sus investigaciones sociológicas. En este sentido, cabe destacar el concepto 
nietzscheano de resentimiento, que Bourdieu emplea para dar cuenta de la estructura social y mental de 
la pequeña burguesía en la Francia de los 60 y 70 (Bourdieu, 2017, 2020); la genealogía histórica como 
metodología de estudio (Bourdieu, 1999); o una lectura sociológica de la cuestión nietzscheana del amor 
fati (Bourdieu, 2017, 2020). 

Para evitar posibles equívocos es oportuno señalar que Nietzsche y Bourdieu son dos pensadores 
cuya posición intelectual y política difiere ampliamente. A lo largo de la investigación desarrollaremos 
pausadamente las divergencias entre ambos. Consideremos a Nietzsche un filósofo aristocrático (Losurdo, 
2002; Polo, 2020), o un posible aliado de la emancipación como lo fue para pensadores marxistas de la 
talla de Bloch o Brecht (Cano, 2021a), su incólume defensa de la producción estética de novedad y la 
figura del superhombre le distancia de Bourdieu, cuya aspiración fue la de desenmascarar los privilegios 
sociales existentes entre los intelectuales que los permite, sin ser conscientes de ello, exponer sus tesis 
sin atender a las condiciones sociales para su propia producción.2 

En este artículo se precisará, en primer lugar, la importancia del cuerpo, la historia y la búsqueda de 
libertad en la obra de Nietzsche. En segundo lugar, presentaremos estos tres rasgos en la obra de Bourdieu. 
Posteriormente, se explican las diferencias existentes entre dos autores. Seguidamente, señalaremos 
la relación que mantienen las categorías de cuerpo, historia y libertad en Nietzsche y Bourdieu. Estos 
dos últimos epígrafes mostrarán, que pese a hablar de dos autores con objetivos políticos y teóricos 
divergentes, ambos coinciden en puntos esenciales. En último lugar, se presenta un resumen de las 
principales aportaciones de esta investigación. 

2	 El proyecto defendido por Bourdieu de una sociología de la filosofía implica la historización de todo aquello que se esconde bajo 
la abstracción y la deshistorización, como es el campo académico. Un buen ejemplo de la metodología que emplea Bourdieu 
para el desarrollo de lo que se ha llamado sociología de la filosofía, introducido en España por José Luis Moreno Pestaña (2005; 
2012), son las obras La Ontología política de Martín Heidegger (Bourdieu, 1991); Meditaciones pascalianas (Bourdieu, 1999); El 
oficio del científico. Ciencia de la ciencia y reflexividad (Bourdieu, 2003a); u Homo academicus (Bourdieu, 2008). 



146 del Pino Díaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

2. Cuerpo, historia y libertad en Nietzsche. Un programa terapéutico contra la  
intoxicación de la moral

Nuestra lectura de la extensa y compleja obra del pensador alemán se va a concentrar, por un lado, en el 
estudio del cuerpo como centro de gravedad e hilo conductor de su filosofía y, en segundo lugar, en la his-
toria como única esfera a partir de la cual analizar lo que Nietzsche entiende como la pérdida del cuerpo 
bajo la árida omnipresencia de la racionalidad instrumental impuesta por la moral. Nietzsche sentía que 
sus libros nacían póstumamente (EH «Por qué escribo libros tan buenos» 1), de manera que, el proyecto 
de desintoxicación de la moral como estructura de poder que se encuentra en sus textos, en particular en 
Aurora y la Ciencia Jovial caracterizadas por ser obras afirmativas (Cano, 2001, p. 11), sería impulsado por 
pueblos que hubieran dejado atrás el aroma embriagador del romanticismo alemán de finales del siglo 
XIX: “Este tipo de música es la mejor expresión de lo que pienso de los alemanes: pertenecen a un pasado 
y a un futuro remotos; no tienen presente” (MBM  240). 

En este sentido, Nietzsche entiende el cuerpo incrustado en la historia como un centro de gravedad 
olvidado por la imposición de la moral, que debe ser afirmado a sí mismo de manera creativa, más allá de 
la enfermedad congénita del nihilismo tras la muerte de Dios: “En otros tiempos, el alma despreciaba al 
cuerpo, y se tenía en gran estima ese desprecio. El alma prefería un cuerpo flaco, repugnante y esquelético. 
De este modo trataba de evadirse del cuerpo y de la tierra” (Za «Prólogo» 3). 

No obstante, Nietzsche no entiende el cuerpo en términos biologicistas. En palabras de Sánchez 
Meca (2013), la categoría del cuerpo en la filosofía de Nietzsche no se reduce a un conjunto de impulsos 
o condiciones biológicas perfectamente identificables desde un punto de vista exterior, como defiende 
el positivismo de la ciencia fisiológica; más bien se entiende como centro de gravedad e hilo conductor 
hermenéutico que implica una totalidad orgánica, una physis desde la que comprender la afirmación o 
decadencia de la voluntad de poder (Sánchez Meca, 2013, p. 108). 

Nietzsche desarrolla su obra bajo el horizonte de una cultura impotente; una cultura cansada e incapaz 
de celebrar el culto a la vida, a la intensificación de esta al margen de la sublimación del más allá. En 
definitiva, la hegemonía de la enfermedad del nihilismo es la culpable de haber volatilizado cualquier 
posibilidad de sentir, reír y amar fuera de los intrincados muros de la resignación narcótica de la moral: 
“¿qué es hoy el nihilismo si no es eso? (…) Estamos cansos de el hombre” (GM I 12).

Así, esta enfermedad que se cierne sobre el contexto de Nietzsche, y que también envuelve la atmósfera 
de nuestro tiempo, como ha demostrado Wendy Brown (2021), ahonda con vigorosidad en el olvido del 
cuerpo como posible espacio de intensificación de la vida tras la muerte de Dios: “la moral está negando 
los deseos más bajos y más elevados de la vida y está considerando a Dios como enemigo de la vida (…) La 
vida termina donde empieza el “reino de dios” (CI «La moral como contranaturaleza» 4). 

Nietzsche, que se ve a sí mismo inserto en la dialéctica decadencia/comienzo (EH «Por qué soy tan 
sabio» 1), entiende que es en la historia donde se encuentra tanto la consumación de la enfermedad del 
nihilismo y el olvido del cuerpo, como las posibilidades futuras de escapar de sus garras en un plano 
extramoral. Nietzsche observa la historia como medida para pensar genealógicamente cómo los débiles 
doblegaron a los fuertes e impusieron la moral de esclavos; pero también para hallar un futuro que todavía 
está por venir. Para Nietzsche, la moral de esclavos impuesta por el cristianismo ha delimitado los cuerpos, 
ha tallado a imagen y semejanza los pliegues y posibilidades de estos. Si observamos sus palabras en la II 
Intempestiva comprobamos perfectamente la manera en la que el pensador alemán piensa la historia que, 
por otro lado, guarda una fuerte similitud con la categoría sociológica del habitus en Bourdieu: “porque 
en la medida que somos el resultado de generaciones anteriores, también somos el resultado de sus 
aberraciones, pasiones y errores; no es posible liberarnos completamente de esta cadena” (UPH 3). 

De esta manera, los surcos de la historia quedan grabados en la composición del cuerpo; en él han 
quedado registradas todas las decisiones, acciones, aberraciones y sufrimientos experimentados por el 
ser humano. Sin embargo, Nietzsche no busca volver atrás, a un tiempo inmaculado o no contaminado 
por las relaciones de poder y la moral del cristianismo, pues cree que la violencia experimentada hasta la 
imposición de la moral ha creado una base que no es posible obviar. Esta idea ha sido elocuentemente 
presentada por Eagleton: “La civilización es un relato de barbarie, pero sin esa brutalidad no se produciría 
nada valioso. […] La cultura es el fruto de una historia calamitosa de crímenes, culpa, deudas, tortura, 
violencia y explotación” (Eagleton, 2017, p. 122). 

Tanto en el cuerpo como en el mundo que nos rodea la historia consumada ha dejado sus huellas y 
puede ser analizada. Si nos acercamos a La genealogía de la moral atisbamos la metodología que toma 
Nietzsche para explicar la imposición histórica de la moral de esclavos que ha consumado el olvido del 
cuerpo y esclarece la caída de Wagner en la lúgubre estructura del cristianismo: 

Para poder negar todo lo que representa en la tierra el movimiento ascendente de la vida, lo bueno 
constituido, el poder, la belleza, la autoafirmación, fue necesario que el instinto del resentimiento, elevado 
a la categoría de genio, se inventara otro mundo, a la luz del cual esa afirmación de la vida apareciese como 
el mal, reprochable en sí (AC 24).



147del Pino Díaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

De esta manera, Nietzsche debe ser visto como el médico de una cultura cansada y decadente que ha 
perdido las ganas de vivir intensamente experiencias límites: “En verdad os digo que la tierra será un día un 
lugar de curación y que ya hoy le envuelve un nuevo aroma salutífero y una nueva esperanza” (Za «La virtud 
dadivosa» 2). Su buena nueva es el proyecto futuro del superhombre; esto es, la afirmación de la vida en 
su más caótica diversidad, sin miedo o coacción a la pluralidad conflictiva y radical del devenir. A la sazón, 
la figura del superhombre representa la capacidad afirmativa de experimentar una vida ascendente, al 
límite, trágica, valiente: “finalmente podrán salir a la mar de nuevo nuestros barcos, zarpar hacia cualquier 
peligro; de nuevo se vuelve a permitir cualquier audacia a los que buscan conocen; el mar, nuestro mar, 
yace abierto allí otra vez, tal vez nunca existiera antes un “mar tan abierto” (GC, 343). 

Así, Nietzsche entiende la moral como una estructura fuertemente seductora, algo que leemos en el 
prólogo de Aurora, capaz de doblegar a sus más fanáticos críticos, como sucedió con Kant al clavarse “su 
propio aguijón, igual que un escorpión” (A «Prólogo» 3). De esta manera, el programa de desintoxicación 
de la moral es un arduo camino de rehabilitación de hábitos con el objetivo de alcanzar una amplia libertad: 
“la práctica filosófica habite en una molesta, ofensiva e incómoda clínica de rehabilitación de hábitos” 
(Cano, 2021b, p. 43). 

Este programa de libertad se encuentra en Nietzsche ligado a hallar nuevas prácticas corporales. 
Como ha indicado Cano (2001), toda crítica a la moral que se realice desde un exterior, como las enfáticas 
aseveraciones que emprende Kant contra el antiguo régimen en el periodo de la Ilustración, termina 
embriagado por aquello que pretendía derribar. Nietzsche es capaz de cifrar inteligentemente que la 
crítica debe proceder del interior, a partir de una nueva práctica corporal, vinculándose con el estoicismo 
o el epicureísmo: “Incluso para determinar lo que pueda significar salud para tu cuerpo, lo que importa es 
tu meta, tu horizonte, tus fuerzas, de tus impulsos, tus errores y, especialmente, los ideales y fantasmas de 
tu alma” (GC, 120)

En definitiva, solamente comprendiendo el irresistible poder de seducción que tiene la moral cristiana, 
imponiéndose sobre sus más encolerizados críticos a través de la costumbre que talla nuestros cuerpos, 
se está en condiciones de escapar a sus múltiples hechizos. En relación con lo contemplado es pertinente 
citar estas palabras de Safranski: “La costumbre actúa como un sistema de modelación de los impulsos” 
(Safranski, 2019, p. 201). 

3. Cuerpo, historia y libertad en la sociología de Bourdieu

El cuerpo es uno de los conceptos más relevantes para comprender el desarrollo de la obra de Bourdieu 
(Moreno Pestaña, 2004). La corporalidad adquiere un fuerte protagonismo a partir de sus primeros traba-
jos en Argelia. Desde estas incursiones teóricas en el país africano hasta obras tardías como Meditaciones 
pascalianas (1999) o La dominación masculina (2000b), el cuerpo ha representado una categoría central 
en la obra del sociólogo. Con una impronta fenomenológica que el pensador francés no cesa de destacar 
(Bourdieu, 2000a, pp. 18-19), el cuerpo es uno de los espacios prioritarios donde las diferencias en relación 
con la clase y el sexo se hacen más evidentes. En el cuerpo se reproduce por efecto de transustanciación 
el resultado de la arbitrariedad cultural que se halla fuera del campo de influencia de la conciencia o la 
reflexión: “La hexis corporal es la mitología política realizada, incorporada, vuelta disposición permanente, 
manera perdurable de estar, de hablar, de caminar, y, por ende, de sentir y de pensar” (Bourdieu, 2007, p. 
113). 

La importancia del cuerpo en la obra de Bourdieu y su relación con la fenomenología que, por otro 
lado, era algo habitual para un estudiante de la ENS en las décadas de los 50 y 60 (Bourdieu, 2006; 
Moreno Pestaña, 2006, p. 58), ha sido un tema de investigación transitado por académicos en los últimos 
años (Dukuen 2022; Herán, 1987; Hong, 1999; Pestaña, 2004). Si atendemos a las tomas de posición 
y al campo de los posibles de la trayectoria de Bourdieu, como ha realizado de una manera magnífica 
Ildefonso Marqués (2008), apreciamos las dos derivas teóricas que van a marcar el oficio de sociólogo 
del pensador francés, por un lado, la lectura de Marx, Husserl, Merleau-Ponty y Heidegger y, por otro lado, 
los historiadores de la ciencia francesa, lectura que comparte con Foucault, como son Canguilhem, Koyré, 
Vuillemin y Weil. Igualmente, importante para entender la relación entre el cuerpo y la historia que Bourdieu 
comienza a trazar en Argelia es el acercamiento a Lévi-Strauss, Mauss, y la antropología norteamericana 
(Bourdieu, 2006, pp. 17-38). 

De todos estos autores es conveniente concentrar nuestra atención en la relación con Mauss y 
Merleau-Ponty.  En suma, cuando Bourdieu tiene que dar cuenta de la situación de desarraigo que viven 
los subproletarios argelinos tras la colonización francesa, momento histórico que le acerca a Marx, 
Weber y Durkheim, retoma el decálogo fenomenológico de Husserl y el concepto weberiano de ethos 
para explicar el desajuste existencial entre las condiciones objetivas impuestas por el nuevo régimen 
histórico, el capitalismo moderno, y las disposiciones cotidianas de unos subproletarios que se adecuaban 



148 del Pino Díaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

a las condiciones objetivas y subjetivas precapitalistas basadas en el intercambio simbólico del don y 
contra-don.3 

Es precisamente en esta coyuntura en la que Bourdieu aplica el estudio de las “técnicas del cuerpo” 
de Mauss (1934). En este texto, Mauss desplaza el concepto de habitus de su acepción metafísica propia 
de Aristóteles y Santo Tomás hacia la metodología de las ciencias sociales. Este desplazamiento supuso 
una verdadera innovación teórica, pues abrió un campo de posibilidades inexplorado hasta el momento. 
Suponía en última instancia entender el cuerpo desde un punto de vista social y relacional, producto de las 
características e idiosincrasias de una sociedad. 

Así pues, la impronta fenomenológica de Merleau-Ponty fue igualmente importante para entender la 
corporalidad en la sociología de Bourdieu. Merleau-Ponty (1984) en su Fenomenología de la percepción 
emprende una rotunda crítica de la separación cartesiana entre alma/cuerpo que está detrás del dualismo 
mecanicismo/vitalismo, que tanto rechaza. La obra de Merleau-Ponty es un grito contra la dualidad operante 
en la filosofía moderna desde Descartes. En línea con estas consideraciones, la teoría del cuerpo que 
desarrolla Merleau-Ponty, y que tan importante es para Bourdieu, consiste en comprender el cuerpo no 
como un espacio objetivo, sino como un lugar sin el cual la realidad no podría ser aprendida, es decir, que 
sin la disposición de un cuerpo no podríamos comprender el mundo tal y como lo hacemos cotidianamente. 
De esta manera, el cuerpo es condición de posibilidad para la comprensión de la experiencia humana. La 
relación con la concepción que tiene Bourdieu del cuerpo es absoluta. Sin embargo, Bourdieu radicalizará 
las tesis de Merleau-Ponty al incardinar el cuerpo en una base social y relacional basada en las asimetrías 
existentes en la clase y el sexo (Bourdieu, 2020, p. 295). 

En consonancia con lo contemplado hasta el momento, será conveniente exponer el concepto 
sociológico de habitus. Categoría central en la sociología de Bourdieu que fue modulando, reescribiendo 
y modificando hasta su presentación en dos obras relevantes: Bosquejo de una teoría de la práctica 
(Bourdieu, 2012) y El sentido práctico (Bourdieu, 2007). La gran diferencia entre estas dos obras que, por 
otro lado, da cuenta del sentido global que pretende ser su sociología, como ha manifestado Passeron 
en una extensa entrevista con Denis Baranger (2004), es la introducción de la dialéctica entre el campo y 
el habitus existente en todas las sociedades complejas. Si bien el concepto de campo es enormemente 
importante en la teoría de Bourdieu, en esta investigación nos concentraremos únicamente en el segundo. 

Grosso modo, el habitus es el concepto más relevante para comprender la teoría de la práctica que 
desarrolla el sociólogo. Este concepto explica la relación entre la objetividad del mundo y la subjetividad del 
agente; esto es, la incorporación subjetiva de prácticas y disposiciones de todo aquello que constituye el 
mundo objetivo. Puede ser definido como un sistema perdurable y trasladable de esquemas de percepción, 
acción y relación del mundo con nosotros mismos; delineado corporalmente. En palabras del pensador 
francés: “sistemas de disposiciones duraderas y transferibles, estructuras estructuradas predispuestas 
a funcionar como estructuras estructurantes, es decir, como principios generadores y organizadores de 
prácticas y de representaciones” (Bourdieu, 2007, p. 86).

Para el sociólogo, el cuerpo es un espacio socialmente objetivado, es el producto de las relaciones 
sociales entre las clases y los sexos: “El cuerpo socialmente objetivado es un producto social que 
debe sus propiedades distintivas a sus condiciones sociales de producción” (Bourdieu, 1977, p. 52). Así, 
el cuerpo es el lugar donde las relaciones históricas basadas en el arbitrio cultural de un conjunto de 
asimetrías se incardinan y lo componen de una manera infraconsciente o prerreflexiva (Bourdieu, 2007, 
p. 89). En suma, la historia es el campo de batalla entre las clases y los sexos por imponer un arbitrio 
cultural en forma de “naturaleza”. De esta manera, la “naturaleza” no es más que la sedimentación de una 
circulación de sentidos históricos tallados en nuestros cuerpos por parte de los ganadores de batallas 
pasadas (Bourdieu, 1999, p. 195).

Sin embargo, el proyecto sociológico de Bourdieu no se detiene en exponer detalladamente la 
relación entre cuerpo e historia, pues el conocimiento de las relaciones de poder que delinean nuestros 
habitus es el principio de posibilidad para alcanzar la libertad; una libertad adscrita al conocimiento de 
las condiciones de producción de nuestras acciones. En suma, Bourdieu concibe su trabajo sociológico 
como una herramienta para alcanzar un mayor grado de libertad; un conocimiento sobre nuestros habitus 
que nos permita congelar su determinación. 

Este conocimiento sobre nuestro propio habitus no solo cumple una función crítica y desnaturalizante 
respecto a las disposiciones que hemos interiorizado, sino que forma parte de un proyecto más amplio de 
comprensión de lo social. Se enmarca dentro de una perspectiva reflexiva de la investigación sociológica, 
cuyo objetivo es impedir que la práctica investigativa sea colonizada por estructuras ideológicas implícitas, 
que resultan más efectivas cuanto menos conscientes son para el propio investigador (Del Pino, 2021). De 
hecho, puede trazarse una analogía entre las posturas de Bourdieu, Spinoza y Durkheim en su rechazo 
de las pre-nociones. Esta postura queda claramente articulada en El oficio de sociólogo, de Bourdieu y 

3	 Para un estudio pormenorizado de la relación de Bourdieu con la fenomenología de Husserl y la obra de Weber en estos primeros 
trabajos en Argelia, véase Lane (2000) y Martínez (2007). 



149del Pino Díaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

Passeron, donde se advierte que cuando el investigador deja de lado la construcción teórica y se adhiere 
de manera espontánea a lo empírico o a ideas preconcebidas, es porque está bajo la influencia de una 
problemática que no reconoce como tal. En tales casos, es probable que los prejuicios y los habitus actúen 
sin ninguna supervisión crítica.

Este proyecto de libertad, que aparece con mayor fuerza en las últimas obras de Bourdieu en relación 
con el concepto de “reflexividad”, por ejemplo, en El sentido práctico (2007), Homo academicus (2008) 
Meditaciones pascalianas (1999), El oficio del científico. Ciencia de la ciencia y reflexividad (2003a), La 
miseria el mundo (2013) o Autoanálisis de un sociólogo (2006), fue un compañero de viaje desde sus 
primeras investigaciones en Argelia: “La etnología abre una de las vías necesarias para una verdadera 
reflexividad, condición para el autoconocimiento como exploración del inconsciente histórico” (Bourdieu, 
2003b, p. 87).

Estas cuestiones animan las pretensiones científicas del proyecto sociológico de Bourdieu. Un 
aspecto que, en la obra del pensador francés, no es para nada desdeñable o secundario, ya que el propio 
sociólogo reivindica este carácter de manera activa en sus libros, sirvan de ejemplo El oficio de sociólogo 
(1989) y El oficio de científico (2003a). De hecho, únicamente a partir de su esfuerzo por construir una 
sociología de carácter reflexivo se puede comprender su cuestionamiento al determinismo implícito en la 
noción de habitus. Esta crítica no obedece a razones éticas, sino fundamentalmente a motivos de orden 
científico, o más precisamente, a una lógica científico-reflexiva. En este punto, resulta evidente la huella 
del pensamiento de Spinoza, pues Bourdieu reivindica justamente a este filósofo al entender que su ideal 
de conocimiento era el que debía presidir el espíritu sociológico (Vázquez García, 2002, 2004).

4. La producción estética de novedad frente al programa de sociología de la filosofía

Para Bourdieu, la sociología puede ayudar a la filosofía a desprenderse y liberarse de los límites que la 
determinan. Bourdieu entiende que la abstracción filosófica y la defensa de las fronteras propias termina 
por deshistorizar un campo de posibles intelectuales que ha sido fruto de determinadas relaciones de 
producción en la historia. Esta deshistorización representa el telón de fondo del devenir-cultura o de las 
producciones más elevadas y geniales del campo de producción cultural. Incluso cuando existen autores 
relevantes dentro del campo académico como Kant, Hegel o Heidegger que sitúan la historia en el centro 
de su corpus teórico, lo hacen de manera interesada; salvando el pasado como un eterno absoluto al mar-
gen de la contaminación con las relaciones sociales que permitieron la creación de esas obras (Bourdieu, 
1983). Entonces, es desde este punto de vista que cabe cifrar la distancia insalvable entre Bourdieu y 
Nietzsche, como explicaremos a lo largo de este epígrafe. 

En este sentido, la producción del estado dionisíaco en la filosofía de Nietzsche representa esa 
abstracción filosófica con la que Bourdieu es tan crítico.  Como ya hemos indicado anteriormente, 
Nietzsche cifra en la muerte de Dios el umbral histórico que permite pensar la producción estética de 
novedad allende la enfermedad del nihilismo; por lo tanto, como el momento en el que los seres humanos 
pueden dejarse arrastrar hacia la intensificación de una vida que tiene que ser necesariamente azarosa, 
valiente, atrevida e intrépida. Tras la muerte de Dios, la figura de Dionisos vuelve a aparecer con fuerza 
encargándose de otorgar sentido a un nuevo estado que debe generalizarse, el estado dionisíaco, 
representativo de un modo excitado e intenso de vivir una vida al límite cuando se descargan todos los 
afectos hasta ese momento escamoteados: “Lo que yo llamé dionisíaco que era un puente que llevaba a 
la psicología del poeta trágico, es la afirmación de la vida incluso en sus aspectos más extraños y duros, 
alegrándose de su propia inagotabilidad al sacrificar a sus tipos más elevados” (CI «Lo que debo a los 
antiguos» 5).

Tal y como el propio Bourdieu ha reconocido, la apuesta por la producción estética de novedad y el 
estado dionisíaco de excitabilidad sufre de un olvido histórico; esto es, se mantiene al margen o reproduce 
una amnesia sobre las condiciones estructurales de posibilidad que se han de dar para que no sólo este 
pensamiento haya podido canalizarse, sino para considerar que puede ser alcanzado y ejecutado por 
otros integrantes de la comunidad política. El mismo Bourdieu vincula este enfoque de la investigación 
sociológica con una concepción reflexiva de la cientificidad, de orientación constructivista, que propone 
situar históricamente los a priori kantianos mediante la objetivación del propio sujeto que lleva a cabo la 
objetivación. Esto, naturalmente, no conduce a un conocimiento absoluto, sino a una modalidad particular 
de control epistemológico, en línea con la noción de vigilancia epistemológica de Bachelard (Bourdieu, 
1989). 

Como la teología negativa, el nihilismo artístico no deja de ser otra manera de sacrificarse al culto del 
Dios del Arte. Esto se podría mostrar con mucha claridad revelando cómo, no importa cuán liberadoras e 
iluminadoras puedan ser, las fulguraciones y fulminaciones de Nietzsche contra la cultura y la educación 
siguen atrapadas dentro de los límites vinculados a sus condiciones sociales de producción, esto es, 
a la posición de Nietzsche en el espacio social y, más específicamente, dentro del campo académico 
(Bourdieu y Wacquant, 2012, p. 121). 



150 del Pino Díaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

Como hemos contemplado a lo largo de la investigación, Nietzsche es perfectamente consciente de 
que el estadio cultural y social que permite la superación de la moral a partir del efecto dionisíaco se 
produce mediante la concatenación histórica de violencia y brutalidad (HH 43). No obstante, el proyecto 
nietzscheano de intensificación de la vida como forma de alcanzar un mayor grado de libertad se sostiene 
deliberadamente sobre una estructura asimétrica de clases y de sexos. De este modo, la buena nueva de 
Nietzsche se lleva a cabo dejando de lado las relaciones estructurales de su propia producción, motivo que 
le aleja del sociólogo francés; intensamente comprometido con desvelar las desigualdades estructurales 
que se esconden bajo las abstracciones filosóficas o discursos carismáticos (Bourdieu, 2003a, p. 104). 
Así, las investigaciones de Bourdieu no se basan únicamente en motivaciones éticas o en una crítica a los 
procesos de naturalización simbólica del habitus. Bourdieu también articula su crítica al determinismo del 
habitus con una concepción más amplia de la lógica estructurante y estructurada que configura el campo 
social (Bourdieu, 1989; 2003a).

De este modo, la cartografía sociológica que el francés realiza de Heidegger (Bourdieu, 1991) da 
buena cuenta de la aplicabilidad de su metodología para mostrar el haz de relaciones históricas que son 
necesarias para que un autor de la talla del filósofo alemán alcance el pináculo del campo académico 
en las primeras décadas del siglo XX. De manera muy resumida, el objetivo de Bourdieu en esta obra, 
que bien podría trasladarse a la trayectoria de Nietzsche en relación con la composición del campo de 
producción cultural de su época, consiste en reconstruir la estructura del campo académico en el contexto 
de la Alemania de Weimar donde se inscribe la figura del pensador alemán. La metodología que emplea 
Bourdieu en esta obra consiste en componer sociológicamente todas las características del campo de 
producción intelectual de un momento determinado y en relación con su devenir histórico, merced a 
explicar la estructura oculta de la vertiginosa trayectoria de Heidegger.

Continuando en esta misma dirección, las diferencias entre Nietzsche y Bourdieu no se encuentran 
únicamente en su posición política con respecto a la cultura, siendo para Nietzsche una forma plausible 
de alejarse del horizonte impuesto por la moral a través de un estado de excitabilidad y la figura del 
superhombre, y para Bourdieu una falsa abstracción creada por los intelectuales con el objetivo de 
legitimar su posición social privilegiada, ya que también existen enormes diferencias en su comprensión 
del cuerpo. Si bien para ambos autores el cuerpo supone una categoría central, Bourdieu a diferencia de 
Nietzsche lo observará como un espacio delimitado por la arbitrariedad cultural al calor de las divisiones 
entre las clases y los sexos: “la relación con el cuerpo se especifica según los sexos en función de la 
posición ocupada en la división sexual del trabajo” (Bourdieu, 2007, p. 116). 

En la obra de Nietzsche, el cuerpo supone la existencia de un centro de gravedad para resistir el hedor 
de la metafísica, es decir, consiste en arrojar luz sobre aquellos puntos que el cristianismo ha marginado 
y subestimado durante siglos. Para Nietzsche, la confianza en el cuerpo siempre es más positiva que la 
depositada en el espíritu, pues esta última abre la puerta a la sublimación de un más allá que impide el 
advenimiento del superhombre, sujeto que experimenta una vida intensa. Este estado de excitación es 
el único en el que Nietzsche entiende que podemos encontrar la libertad. Sin embargo, a pesar de que 
tanto Nietzsche como Bourdieu conciban el cuerpo como un espacio en el que hallar la libertad, el francés 
lo entenderá como un lugar condicionado por unas relaciones de poder sobre las que Nietzsche no se 
pronuncia.

Así pues, el cuerpo para el pensador francés está atravesado por asimetrías de clase que impiden que 
todos los sujetos accedan por igual al conocimiento sobre ellos mismos, ejercicio imprescindible para 
hallar la libertad, cuestión que sí compartirán Nietzsche y Bourdieu. Por lo tanto, la categoría del cuerpo 
y la producción estética de novedad en Nietzsche representaría para Bourdieu una abstracción filosófica 
que esconde las relaciones de poder que imperan en el mundo social.

5. La existencia de un proyecto de libertad común en Nietzsche y Bourdieu

Reconociendo las diferencias insoslayables entre Nietzsche y Bourdieu, es el momento de prestar aten-
ción a la cercanía que mantienen estos dos pensadores en relación con el cuerpo, la historia y la libertad; 
comparación que no ha sido suficientemente elaborada en investigaciones previas. Para Nietzsche, como 
lo será posteriormente para Bourdieu, la historia o las huellas del pasado inconscientemente han modu-
lado nuestros cuerpos, pasiones y sentimientos o, por decirlo de una manera con la que Bourdieu hubiera 
estado de acuerdo, la historia se hace cuerpo. Para Nietzsche, la cadena de la historia se caracteriza por 
el sufrimiento y violencia de épocas pasadas, acontecimientos que han condicionado nuestras pulsiones 
y afectos hasta pensarnos a nosotros mismos como seres humanos del siglo XXI. No hay vuelta atrás, no 
existe la posibilidad de dar un paso hacia el pasado, cuestión que hace de Nietzsche un autor diferente a 
algunos críticos de la Ilustración como el británico Edmund Burke: “con ayuda de la eticidad de la costum-
bre y de la camisa de fuerza social el hombre fue hecho realmente calculable” (GM II 2).

Creemos que Nietzsche no es un autor crítico con el proyecto de la Ilustración como Burke porque es un 
educador que quiere alcanzar una reforma cultural de fondo para los últimos humanos. Esto significa que 



151del Pino Díaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

a diferencia de Burke, no es un pensador conservador que encuentre en el pasado la brújula de nuestro 
futuro. En este sentido, es conveniente reproducir las siguientes palabras de Cano: 

El reconocimiento de las cadenas culturales, por tanto, conduce a Nietzsche no a una reflexión sobre la des-
igualdad, sino a una autocrítica de mayor calado que ponga ilustradamente entre hielo lo que supuesta e ilu-
soriamente se expresa à la Rousseau como “naturaleza” reprimida. Apreciamos aquí cómo su crítica entronca 
con las usuales críticas contrarrevolucionarias al jacobinismo cuyo voluntarismo moralista percibe la inercia 
histórica como obstáculo de una naturaleza humana a redimir. Sin embargo, Nietzsche no aparece aquí como 
un simple defensor de la prudencia o de los “velos culturales” al modo de un conservador como Edmund Burke, 
quien, defendiendo el plano cultural como una suerte de inconsciente social, aboga por defender las ilusiones 
benefactoras de la tradición para la vida social en común. Aunque parece defender la paciencia geológica y 
orgánica de lo histórico frente a la transparencia y a la aceleración revolucionaria, Nietzsche no desestima la 
posibilidad de seguir hablando de “progreso”: el más “trágico” de Voltaire frente al excesivo optimismo rous-
seauniano (Cano, 2021a, pp. 39-40). 

Por consiguiente, se comprende que el proyecto de libertad nietzscheano se dirige hacia una crítica a 
la moral desde el interior de esta, a partir del reconocimiento que tiene el poder de la costumbre, pues ha 
generado una poderosa fuerza de atracción en nuestros cuerpos, que cualquier crítica que provenga de 
un exterior no contaminado por la misma, como sucede con la crítica de Kant, termina cayendo en el pozo 
de la resignación. Como nos advierte Cano (2001), la apuesta nietzscheana de observar el cuerpo como 
centro de gravedad nos muestra un proyecto práctico de libertad, un cuidado de sí que se vincula con la 
genealogía histórica de una ética de sí llevada a cabo décadas más tarde por el francés Foucault. 

De este modo, el proyecto nietzscheano de intensificación de la vida y la figura del superhombre es un 
programa de desintoxicación de la costumbre que ha dibujado nuestros cuerpos y hábitos; una apuesta 
por emplear “el botiquín del alma”, tesis que Nietzsche expone en Aurora a colación de Marco Aurelio; esto 
es, ser argonautas de un ideal que tiene que representarse mediante el cuidado de nosotros mismos, de 
llevar a cabo una vida diferente a la impuesta por la metafísica y el cristianismo y, así, alcanzar la libertad 
en todo su esplendor: 

¡El concepto de -alma-, el de -espíritu- y, en fin, hasta el de -alma inmortal-, inventados para despreciar el 
cuerpo, para hacerlo enfermar -hacerlo -santo-, para contraponer una espantosa despreocupación a todas las 
cosas merecedoras de seriedad en la vida, las cuestiones de la alimentación, vivienda, dieta espiritual, trata-
miento de los enfermos, limpieza, clima! (EH «Por qué soy un destino» 8)

Para el pensador francés, como para Nietzsche, el cuerpo y la historia mantienen una relación 
simbiótica. Es en el cuerpo donde se dibujan todas las relaciones históricas o, como diría Bourdieu, el 
cuerpo es el objeto en el que se depositan todos los esquemas de percepción e interpretación generados 
históricamente al calor de las diferencias entre las clases y los sexos:

Actúa sobre la filogénesis y la ontogénesis de un inconsciente a un tiempo colectivo e individual, huella incor-
porada de una historia colectiva y de una historia individual que impone a todos los agentes, hombres o mu-
jeres, su sistema de presupuestos imperativos, del que la etnología construye la axiomática, potencialmente 
liberadora (Bourdieu, 2000b, p. 74). 

De este modo, si apreciamos con claridad la cita señalada, el programa sociológico de Bourdieu 
también tiene por objetivo alcanzar un mayor grado de libertad. El pensador francés considera que, 
desvelando las condiciones estructurales que están detrás de nuestros habitus, alcanzamos un grado 
más pleno de decisión y, por ende, de libertad. De este modo, como ha contemplado Eribon (2017, p. 86), 
el programa teórico de Bourdieu consiste en una odisea de reapropiación de sí mismo, de entender y 
comprender su situación estructural de desventaja que ha condicionado su habitus y su vida; de hacer 
visible la determinación histórica reprimida que impulsa inconscientemente nuestros cuerpos (Bourdieu, 
2006, p. 152). 

Esta odisea de reapropiación de uno mismo, como ya hemos advertido previamente, se inicia con sus 
trabajos etnográficos en Argelia y encuentra un lugar privilegiado en el estudio sociológico que realiza 
sobre la descomposición rural de su pueblo natal en 1962. En el último prólogo que escribe Bourdieu a 
esta obra, El baile de los solteros (2004), el autor francés señala que este trabajo representa para él: “hacer 
un Tristes trópicos al revés” (Bourdieu, 2004, p. 13). La referencia a la clásica obra de Lévi-Strauss no es 
una cuestión baladí, pues significa que tras escapar del espacio familiar y alcanzar una posición social 
privilegiada en el campo académico francés, posa su mirada reflexiva sobre su mundo de origen, para 
entender mejor su situación estructural (Bourdieu, 2003a, pp. 194-195).

Así, el proyecto de Bourdieu encuentra ciertas similitudes con el programa nietzscheano, cuestión que 
el pensador francés afirmará en su socioanálisis. Admitiendo que su existencia ha estado determinada 
por un habitus laminado, es decir, por una situación de verdadero desgarro como consecuencia de la 
vivencia simultánea de dos opuestos, por un lado, el habitus de un chico humilde y de provincia y, por 
otro lado, la situación de un académico laureado internacionalmente, Bourdieu afirma que su programa 
de reapropiación de sí coincide con el proyecto nietzscheano en Ecce homo; considerado uno de los 



152 del Pino Díaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

textos en los que Nietzsche expresa de manera clara su compromiso con las técnicas del yo de estoicos y 
epicúreos: “¿Cómo no iba a reconocerme en Nietzsche cuando más o menos afirma, en Ecce Homo, que 
él sólo se ha ocupado de cosas que conocía a fondo, que él mismo había vivido, y que, hasta cierto punto, 
había sido él mismo?” (Bourdieu, 2006, p. 141). 

6. Conclusiones

En el presente trabajo se ha investigado la relación que guardan el cuerpo, la historia y la libertad en las 
obras de Nietzsche y Bourdieu. Las aportaciones de Nietzsche sobre el cuerpo representaron una verda-
dera innovación dentro de unas coordenadas teóricas ancladas en la vetusta dualidad alma/cuerpo. Así, 
pensadores como Husserl, Merleau-Ponty, Foucault o Bourdieu profundizarían en esta cuestión durante 
el siglo XX. La obra de Nietzsche se abre paso mediante una crítica a la moral por haber sido la respon-
sable de negar la dimensión corporal, desplazando nuestra mirada al más allá. La crítica de la moral en 
Nietzsche se acompaña de una rauda defensa del cuidado de sí, de la búsqueda de una formación ética 
de cada uno consigo mismo frente a las inercias de la costumbre. 

Si bien Bourdieu comparte algunos puntos de interés con Nietzsche en su mirada sobre el cuerpo, la 
historia y la libertad, el pensador francés se preocupa por las condiciones estructurales que se han de 
alcanzar para aplicar técnicas éticas de cuidado de sí en nuestros cuerpos, pues estos están delineados 
por prácticas inconscientes marcadas por las diferencias entre las clases sociales y los sexos.

La relación entre Nietzsche y Bourdieu no es tan clara como la relación de Nietzsche con otros 
pensadores coetáneos de Bourdieu, ni ha sido tan estudiada hasta el momento; no obstante, durante 
esta investigación hemos arrojado luz sobre tres puntos en los que Nietzsche y Bourdieu, a pesar de 
sus enormes diferencias teóricas y políticas, mantienen una estrecha relación: el cuerpo como centro de 
gravedad; la historia como objeto de estudio para explicar el presente; y la libertad como meta última. 

En resumidas cuentas, a lo largo de esta investigación hemos presentado los siguientes puntos: a) la 
concepción nietzscheana del cuerpo y la historia; b) el proyecto nietzscheano de rehabilitación de hábitos; 
c) las categorías de cuerpo e historia desde la sociología de Bourdieu; d) el proyecto de reapropiación 
de sí emprendido por Bourdieu para alcanzar la libertad sobre nuestros habitus; e) las insoslayables 
diferencias entre Nietzsche y Bourdieu; f) las similitudes teóricas entre ambos; g) y un programa común de 
desintoxicación de la moral en Nietzsche y del habitus en Bourdieu a través del conocimiento sobre uno 
mismo.

7. Referencias bibliográficas

Baranger, D. (2004): “Entrevista a Jean-Claude Passeron. De El oficio del sociólogo a El razonamiento 
sociológico”, Revista Mexicana de Sociología, 66(2), pp. 369-403. 

Bourdieu, P. (1977): “Remarques provisoires sur la perception sociale du corps”, Actes de la recherche en 
sciences sociales, 14, pp. 51-54.  

Bourdieu, P. (1983): “Les sciences sociales et la philosophie”, Actes de la recherche en sciences sociales, 
47-48, pp. 45-52.  

Bourdieu, P. (1989). El oficio de sociólogo, Madrid, Siglo XXI.
Bourdieu, P. (1991): La ontología política de Martín Heidegger, Barcelona, Paidós. 
Bourdieu, P. (1999): Meditaciones pascalianas, Barcelona, Anagrama. 
Bourdieu, P. (2000): Cosas dichas, Barcelona, Gedisa. 
Bourdieu, P. (2000b): La dominación masculina, Barcelona, Anagrama. 
Bourdieu, P. (2003a): El oficio del científico. Ciencia de la ciencia y reflexividad, Barcelona, Anagrama. 
Bourdieu, P. (2003b): “Entre amis”, Awal, 27-28, pp. 83-88. 
Bourdieu, P. (2004): El baile de los solteros. La crisis de la sociedad campesina en el Bearn, Barcelona, 

Anagrama. 
Bourdieu, P. (2006): Autoanálisis de un sociólogo, Barcelona, Anagrama. 
Bourdieu, P. (2007): El sentido práctico, Madrid, Siglo XXI. 
Bourdieu, P. (2008): Homo academicus, Madrid, Siglo XXI. 
Bourdieu, P. (2012): Bosquejo de una teoría de la práctica, Buenos Aires, Prometeo Libros. 
Bourdieu, P. (ed.) (2013): La miseria del mundo, México, Fondo de Cultura Económica. 
Bourdieu, P. (2017): La distinción. Criterios y bases sociales del gusto, Madrid, Taurus. 
Bourdieu, P. (2020): Curso de Sociología General I. Conceptos fundamentales (Cursos del Collège de France, 

1981-1983), Madrid, Siglo XXI.
Bourdieu, P. y Wacquant, L. (2012): Una invitación a la sociología reflexiva, Madrid: Siglo XXI. 
Brown, W. (2021): En las ruinas del neoliberalismo, Madrid, Traficantes de Sueños. 
Cano, G. (2001): “«Soy una máquina que puede estallar»”, en F. Nietzsche, La Ciencia Jovial, Madrid, Biblioteca 

Nueva, pp. 11-50.



153del Pino Díaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

Cano, G. (2021a): Transición Nietzsche, Valencia, Pre-Textos.  
Cano, G. (2021b): “Revolución, contrarrevolución y reacción. Nietzsche como médico moderno de la cultura”, 

en J. L. Villacañas, R. Navarrete y C. Basili (Eds.), Arcana del pensamiento del siglo XX, Barcelona, Herder, 
pp. 41-65.

Cano, G. (2021c): “Marx y Nietzsche a la luz de nuestra crisis”, en J. M. Aragüés y L. Arenas (Eds.), Marx 
contemporáneo, Zaragoza, Plaza y Valdés, pp. 101-139.

Cano, G. (2022): “1968: Zaratustra posfordista”, Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical 
Reason, 68, pp. 19-46. https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1414

Del Pino Díaz, D. (2021): “Signos y habitus: la comunicación como un mundo de sentido común”, Comunicación 
& Métodos, 3(1), pp. 100-120.  https://doi.org/10.35951/v3i1.86

Del Pino Díaz, D. (2025): “La estructura seductora de la moral cristiana a partir de Nietzsche: una comparación 
con el habitus de Bourdieu”, Daimon. Revista Internacional de Filosofía, 95, pp. 7-20. https://doi.
org/10.6018/daimon.523081

Dukuen, J. (2022): “Fenomenología del poder y habitus. Contribución a un debate”, Investigaciones 
fenomenológicas, 19, pp. 37-64. https://doi.org/10.5944/rif.19.2022.35644

Eagleton, T. (2006): La estética como ideología, Madrid, Trotta. 
Eagleton, T. (2017): Materialismo, Barcelona, Península. 
Eribon, D. (2017): La Sociedad como veredicto. Clases, identidades, trayectorias, Buenos Aires, El Cuenco de 

Plata. 
Foucault, M. (2003): Historia de la sexualidad 2. El uso de los placeres, Madrid, Siglo XXI. 
García, E. (2012): “Merleau-Ponty en la reflexión contemporánea acerca de las políticas normativas del 

cuerpo (G. Canguilhem, S. de Beauvoir, M. Foucault, P. Bourdieu, J. Butler” en M. T. Ramírez (Coord.), 
Merleau-Ponty viviente, Barcelona, Anthropos, pp. 345-370.

Héran, F. (1987): “La seconde nature de l’habitus. Tradition philosophique et sens commun dans le langage 
sociologique”, Revue française de sociologie, 28(3), pp. 385-416. 

Hong, S. M. (1999): Habitus, corps, domination. Sur certains présupposés philosophiques de la sociologie de 
Pierre Bourdieu, París, L’Harmattan. 

Jara, J. (1998): Nietzsche, un pensador póstumo: el cuerpo como centro de gravedad, Madrid, Anthropos. 
Lane, J. (2000): Pierre Bourdieu. A critical introduction, London, Pluto Press. 
Lledó, E. (2011): El epicureísmo, Madrid, Taurus. 
Losurdo, D. (2002): Nietzsche, il rebelle aristocratico. Biografia intellettuale e bilancio critico, Bolonia, Bollati 

Boringhieri.
Marqués Perales, I. (2008): Génesis de la teoría social de Pierre Bourdieu, Madrid, CIS. 
Martínez, A. (2007): Pierre Bourdieu: razones y lecciones de una práctica sociológica. Del estructuralismo 

genético a la sociología reflexiva, Barcelona, Manantial. 
Mauss, M. (1934): Sociología y antropología, Madrid, Tecnos.
Merleau-Ponty, M. (1984): Fenomenología de la percepción, Barcelona, Planeta. 
Moreno Pestaña, J. L. (2004): “Cuerpo, género y clase en Pierre Bourdieu” en L. E. Alonso, E. Martín Criado y 

J. L. Moreno Pestaña (Eds.), Pierre Bourdieu, las herramientas del sociólogo, Madrid, Fundamentos, pp. 
143-183.

Moreno Pestaña, J. L. (2005): “La sociología de la filosofía de Pierre Bourdieu y del Centre de Sociologie 
Européenne”, REIS: Revista Española de Investigaciones Sociológicas, 112, pp. 13-42. 

Moreno Pestaña, J. L. (2006): Convirtiéndose en Foucault. Sociogénesis de un filósofo, Barcelona, Montesinos. 
Moreno Pestaña, J. L. (2011): “Qu’est ce qu’un heritage intellectuel? A propos du corps et de la politique 

chez Merleau-Ponty et Foucault”, Intervention au Colloque L’angle mort des années cinquante París. 
Disponible en: https://rodin.uca.es/handle/10498/14469

Moreno Pestaña, J. L. (2012): “Un programa para la sociología de la filosofía”, Revista Internacional de 
Sociología, 70(2), pp. 263-284. 

Nietzsche, F. (2010): Fragmentos póstumos, Madrid, Tecnos (cuatro volúmenes). 
Nietzsche, F. (2016): Obras completas, Madrid, Tecnos (cuatro volúmenes). 
Passeron, J. C. (2005): “Muerte de un amigo, desaparición de un pensador”, en P. Encrevé y R. M. Lagrave 

(Eds.), Trabajar con Bourdieu, Bogotá, Universidad Externado de Colombia, pp. 21-92.
Pinto, L. (2013): “Los sobrinos de Zaratustra: vanguardismo, izquierdismo y posmodernismo”, Sociología 

histórica, 2, pp. 55-71. 
Polo, J. (2020): Anti-Nietzsche. La crueldad de lo político, Madrid, Taugenit.
Rahkonen, K. (2011): “Bourdieu and Nietzsche: Taste as a Struggle”, en S. Susen y B. Turner (Eds.), The Legacy 

of Pierre Bourdieu: Critical Essays, London, Anthem Press, pp. 125-144.
Ramírez, Mario T. (2013): La filosofía del quiasmo. Introducción al pensamiento de Maurice Merleau-Ponty, 

Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica. 
Rivera de Rosales, J. y López Sáenz, C. (Coord.) (2013): El cuerpo. Perspectivas filosóficas, Madrid, UNED. 
Rodríguez López, J. (2002): Pierre Bourdieu. Sociología y subversión, Madrid, La Piqueta. 

https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1414


154 del Pino Díaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

Safranski, R. (2019): Nietzsche. Biografía de su pensamiento, Barcelona, Tusquets. 
Sánchez Meca, D. (2013): “Psicofisiología nietzscheana del arte y de la decadencia”, en J. Rivera de Rosales 

y C. López Sáenz (Coord.), El cuerpo. Perspectivas filosóficas, Madrid, UNED, pp. 107-132.
San Martín, J. (2010): “El contenido del cuerpo”, Investigaciones fenomenológicas, 2, pp. 169-187. 
Sloterdijk, P. (2000): El pensador en escena. El materialismo de Nietzsche, Valencia, Pre-Textos. 
Spinoza, B. (1975): Ética, Madrid, Editora Nacional.  
Vázquez García. F. (2002): Pierre Bourdieu. La sociología como crítica de la razón, Barcelona, Montesinos. 
Vázquez García. F. (2004): “¿Ortodoxia o reforma del ententimiento? La doble insolencia de Pierre Bourdieu. 

Excurso sobre la relfexividad”, en L. E. Alonso, E. Martín Criado y J. L. Moreno Pestaña (Eds.), Pierre 
Bourdieu, las herramientas del sociólogo, Madrid, Fundamentos, pp. 351-373.


