EDICIONES
=l COMPLUTENSE @
Revista de Filosofia ARTICULOS

ISSN: 0034-8244  e-ISSN: 1988-284X

Cuerpo, historia y libertad en Friedrich Nietzsche
y Pierre Bourdieu

David del Pino Diaz
Universidad Nebrija de Madrid =<

https://dx.doi.org/10.56209/resf.96165 Recibido: 23/05/2024 « Aceptado: 09/05/2025

Resumen: En este articulo se investiga, en primer lugar, la centralidad que adquiere la dimension del cuerpo, la historia
y la libertad en las obras del filésofo Friedrich Nietzsche y del socidlogo Pierre Bourdieu. Posteriormente, se analizan
estas tres categorias en el pensamiento de ambos autores. En tercer lugar, se estudian las diferencias insoslayables
entre la finalidad tedrica y politica de Nietzsche y Bourdieu. A continuacion y, para acabar, se exploran los puntos en
comun de dos autores que hasta el momento no han sido elocuentemente estudiados. Este trabajo reivindica en
cada una de sus etapas la pertinencia de realizar un andlisis comparativo entre dos autores que a priori parecen muy
lejanos.

Palabras clave: cuerpo; historia; libertad; moral; habitus.

[ENIBody, History and Freedom in Friedrich Nietzsche and Pierre Bourdieu

Abstract: The article first investigates the centrality of the dimension of the body, history, and freedom in the work of
the philosopher Friedrich Nietzsche and the sociologist Pierre Bourdieu. Subsequently, these three categories will be
analysed in the thoughts of both authors. Thirdly, the unavoidable differences between the theoretical and political
purpose of Nietzsche and Bourdieu will be studied. Then, and finally, it explores the commonalities between two authors
who have so far not been eloquently studied. In each of its stages, this work vindicates the relevance of carrying out a
comparative analysis between two authors who at first sight appear to be very distant.

Keywords: body, history, freedom, morality, habitus.

Sumario: 1. Introduccion; 2. Cuerpo, historia y libertad en Nietzsche. Un programa terapéutico contra la intoxicacion
de la moral; 3. Cuerpo, historia y libertad en la sociologia de Bourdieu; 4. La produccion estética de novedad frente al
programa de sociologia de la filosofia; 5. La existencia de un proyecto de libertad comun en Nietzsche y Bourdieu; 6.
Conclusiones; 7. Referencias bibliograficas.

Como citar: del Pino Diaz, D. (2026): “Cuerpo, historia y libertad en Friedrich Nietzsche y Pierre Bourdieu”, Revista de
Filosofia, 51 (1), 143-154.

Rev. filos. (Madr,), 51 (1), 2026, pp. 143-154 143


mailto:dpino@nebrija.es
https://orcid.org/0000-0003-1860-8658
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

144 del Pino Diaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

1. Introduccion

En la comprension de la historia del pensamiento desde el siglo XIX, el cuerpo ha adquirido una impor-
tancia creciente. La corporalidad como centro de gravedad de la filosofia a partir de Marx y Nietzsche
(Cano, 2021c; Eagleton, 2017) tiene el proposito de derrumbar el dualismo alma/cuerpo que Descartes
habia culminado con su divisidon entre res cogitans y res extensa (Rivera de Rosales y Lopez Saénz, 2013).
El origen de la distincion realizada por Descartes se encuentra tanto en el cristianismo como estructura
que ha impregnado nuestra cotidianidad durante siglos, como en el mundo griego, hallando un ejemplo
paradigmatico en el Feddn de Platon. El pensador griego, en el Fedon, relata los acontecimientos de un
hecho desastroso: la condena a muerte de su maestro, Sdcrates. La muerte de Sécrates sera el momento
de su liberacion, ya que, definitivamente, podra desprenderse del lastre del cuerpo. Como ha mostrado
Lledd (2011, p. 85), la dualidad platénica entre el mundo de las ideas y lo sensible desplazé la busqueda del
conocimiento de lo corporal a la sublimacion del mas alla.

En las apreciaciones de Michel Foucault (2003) observamos cémo la centralidad del cuerpo no es una
cuestion estrictamente novedosa de los dos Ultimos siglos. Los estudios genealdgicos de una ética del
cuidado de si del fildsofo francés demuestran la importancia que tuvo el cuerpo para las escuelas greco-
romanas tras la desaparicion de Platdon y Aristoteles. Sin embargo, tendriamos que esperar a Baruch
Spinoza para situar de nuevo el cuerpo en el centro del debate tras la tenebrosa huella del cristianismo
durante el Medievo. Enfrentandose a la doctrina hegemonica del momento impuesta por la dualidad entre
lares cogitansylares extensa, Spinoza (1975, p. 186) advirtié que nadie hasta el momento habia conseguido
adivinar lo que puede el cuerpo; hasta dénde puede llegar en virtud de las leyes de la naturaleza.

La filosofia de Spinoza fue decididamente combatida y silenciada durante décadas hasta la segunda
mitad del siglo XIX, momento en el que tanto Marx como Nietzsche desarrollaron sus programas tedricos
atendiendo a la base; a saber, a la materialidad del cuerpo (Cano, 2021c, p. 104). En consonancia con las
apreciaciones de Eagleton, Marx y Nietzsche sospecharon de las enfaticas y apologéticas aseveraciones
del idealismo clasico, apostando por una vuelta al materialismo (Eagleton, 2017, p. 110).

Este giro de la filosofia moderna que abre Nietzsche al observar el cuerpo como centro de gravedad e
hilo conductor de la historia; esto es, descubriendo los surcos de la historia en los pliegues de este (Cano,
2021a, 2021b; Eagleton, 2006, 2017; Jara, 1998; Safranski, 2019; Sanchez Meca, 2013; Sloterdijk, 2000)
sera continuado a lo largo del siglo XX por pensadores como Edmund Husserl, Maurice Merleau-Ponty,
Michel Foucault o Pierre Bourdieu.! Como ha sefalado San Martin (2010), el movimiento tedrico de estos
autores significo la restitucion de un olvido histoérico, pues el cuerpo también es una parte importante en
la constitucion de la experiencia humana. Si bien el cuerpo ocupa un papel central en la fenomenologia
de Husserl (San Martin, 2010, p. 185), fue Merleau-Ponty el que decididamente lo situé en un primer plano
(Garcia, 2012; Ramirez, 2013).

No es el momento de adentrarnos en la obra de Merleau-Ponty, algo que haremos cuando nos
detengamos en Bourdieu, pero es conveniente anticipar que, si la corporalidad se convierte en un lugar
comun en la formacién cultural de pensadores destacados del campo académico francés en los 70, entre
los que cabe destacar a Foucault y Bourdieu (Moreno Pestana, 2011), la figura de Merleau-Ponty ocupa un
lugar especial. Como ha indicado Moreno Pestaia (2006, p. 58), el estudio de la fenomenologia en Francia
representaba un umbral requerido para todo normaliens que quisiera ser reconocido como fildsofo; y este
es el caso de Foucault y Bourdieu, quienes han asegurado la importancia que tuvo para su formacion
intelectual las ensefianzas de Merleau-Ponty (Bourdieu, 2006, p. 26).

De este modo, el objetivo de esta investigacion consiste en presentar tres rasgos comunes que existen
en la filosofia de Nietzsche y la sociologia de Bourdieu. Las caracteristicas comunes que queremos
destacar de ambos pensadores son: (1) la centralidad del cuerpo; (2) la historia como metodologia de
estudio; (3) y un programa de busqueda de libertad en virtud de desintoxicarse de la moral o el habitus.

La relacion entre Nietzsche y Bourdieu no es ni tan sencilla, ni ha sido tan estudiada como la relacion
de Nietzsche con otros pensadores franceses como Foucault, Deleuze o Derrida (Pinto, 2013; Cano,
2022). A la sazoén, se han alzado algunas voces tratando de demostrar que entre Nietzsche y Bourdieu
existen puntos en comun que deben ser debidamente tratados. En este sentido, es pertinente sefalar
el raudo estudio desarrollado por Rakhonen (2011), para quien las categorias de “voluntad de poder” en
Nietzsche y de “gusto” en Bourdieu guardan una estrecha vinculacion; la comparacion que ha realizado
Joaquin Rodriguez (2002) entre el método genealdgico emprendido por Nietzsche y las investigaciones
socioldgicas de Bourdieu; o la investigacion de Del Pino (2025) comparando la critica de la moral realizada
por Nietzsche con la comprension socioldgica del habitus en Bourdieu. No obstante, ninguno de estos

' Siguiendo las palabras de Esteban Garcia, Merleau Ponty, junto con Nietzsche, son los responsables del lugar axial que guarda el
cuerpo en la reflexion filoséfica contemporanea (Garcia, 2012, p. 345). Posteriormente, Bourdieu siguiendo a Husserl y Merleau-
Ponty lo trasladara al campo de la sociologia.



del Pino Diaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154 145

acercamientos ha conseguido elocuentemente arrojar luz sobre los tres rasgos comunes que aqui
queremos presentar en las obras de Nietzsche y Bourdieu.

En este sentido y por la importancia que tienen estos trabajos en el proyecto final, es conveniente
presentar sus principales aportaciones, en particular las conclusiones de Rakhonen (2011) y Joaquin
Rodriguez (2002). En el caso del estudio de Rakhonen (2011), el autor establece una relacion entre ambos
pensadores al destacar como piensan el gusto, la estética y la accion social desde un rechazo comun
a la vision kantiana. Nietzsche critica la estética de Kant por su supuesto desinterés y universalidad,
proponiendo en cambio una mirada basada en el creador, el cuerpo y la perspectiva. Bourdieu recoge
esta critica y la retoma en su sociologia del gusto, donde demuestra que las preferencias culturales no
son universales ni neutrales, sino socialmente condicionadas. Ambos vinculan el gusto con el poder:
Nietzsche ve el cambio de gusto como efecto de la imposicion de los juicios de los poderosos, lo cual
se refleja en Bourdieu como la imposicion del “gusto legitimo” por las clases dominantes. Aunque sus
conclusiones divergen, el autor sugiere que la obra nietzscheana, a pesar de su anti-sociologismo, aporta
claves decisivas que Bourdieu reconfigura en una sociologia reflexiva y critica del gusto y el poder.

En cuanto a Joaquin Rodriguez (2002), el autor afirma que el aliento nietzscheano de la sociologia
de Bourdieu se ve seguramente, mejor que en ningun otro sitio, en su antikantismo socioldgico.
Bourdieu observa en Kant el ejemplo prototipico del intelectualismo y de los efectos devastadores que
su aristocratismo trajo a la teoria del conocimiento, cuestion compartida por Nietzsche. En palabras de
Rodriguez: “la mayor parte de la humanidad queda relegada a la condicion de bruta cuando se la compara
con las excelencias del juicio puro, aunque nunca nos sea dado conocer cuales son las condiciones que
se necesitan para producir esa forma de conocimiento” (Rodriguez, 2022, p. 50).

Desde un punto complementario, si prestamos atencion a las palabras de quien fuera un intimo
colaborador de Bourdieu, Jean-Claude Passeron, entendemos el modo en el que el primero buscaba una
“gayaciencia” conlaque destapar mediante el analisis genealdgico el fariseismo de las buenas conciencias
de los intelectuales; a saber, cartografiar socioldgicamente el campo académico y la toma de posicion de
los pensadores de la época o, dicho en términos de Passeron, la ley universal de la gravitacion social
(Passeron, 2005, p. 30). De este modo, pese a la mencion explicita que realiza Passeron a “la gaya ciencia”
cuando tiene que dar cuenta del proyecto de Bourdieu, consideramos que, si la relacion de Nietzsche y
Bourdieu no ha sido suficientemente abordada, esto se debe a que Nietzsche nunca fue para Bourdieu un
autor tan relevante como Marx, Durkheim, Weber, Mauss, Lévi-Strauss, Merleau-Ponty, Spinoza o Leibniz.

Que la obra de Nietzsche no fuera tan determinante para la trayectoria intelectual de Bourdieu, no
significa que no estuviera presente. Algunas de las tesis mas relevantes de Nietzsche sirven al pensador
francés para desarrollar sus investigaciones socioldogicas. En este sentido, cabe destacar el concepto
nietzscheano de resentimiento, que Bourdieu emplea para dar cuenta de la estructura social y mental de
la pequefa burguesia en la Francia de los 60 y 70 (Bourdieu, 2017, 2020); la genealogia histérica como
metodologia de estudio (Bourdieu, 1999); o una lectura socioldgica de la cuestion nietzscheana del amor
fati (Bourdieu, 2017, 2020).

Para evitar posibles equivocos es oportuno sefalar que Nietzsche y Bourdieu son dos pensadores
cuya posicion intelectual y politica difiere ampliamente. A lo largo de la investigacion desarrollaremos
pausadamente las divergencias entre ambos. Consideremos a Nietzsche un filésofo aristocratico (Losurdo,
2002; Polo, 2020), o un posible aliado de la emancipacion como lo fue para pensadores marxistas de la
talla de Bloch o Brecht (Cano, 2021a), su incélume defensa de la produccion estética de novedad y la
figura del superhombre le distancia de Bourdieu, cuya aspiracion fue la de desenmascarar los privilegios
sociales existentes entre los intelectuales que los permite, sin ser conscientes de ello, exponer sus tesis
sin atender a las condiciones sociales para su propia produccion.?

En este articulo se precisara, en primer lugar, la importancia del cuerpo, la historia y la busqueda de
libertad enla obrade Nietzsche. En segundo lugar, presentaremos estos tres rasgos en la obra de Bourdieu.
Posteriormente, se explican las diferencias existentes entre dos autores. Seguidamente, sefalaremos
la relacion que mantienen las categorias de cuerpo, historia y libertad en Nietzsche y Bourdieu. Estos
dos ultimos epigrafes mostraran, que pese a hablar de dos autores con objetivos politicos y tedricos
divergentes, ambos coinciden en puntos esenciales. En ultimo lugar, se presenta un resumen de las
principales aportaciones de esta investigacion.

2 El proyecto defendido por Bourdieu de una sociologia de la filosofia implica la historizacion de todo aquello que se esconde bajo
la abstraccion y la deshistorizacion, como es el campo académico. Un buen ejemplo de la metodologia que emplea Bourdieu
para el desarrollo de lo que se ha llamado sociologia de la filosofia, introducido en Espafia por José Luis Moreno Pestafa (2005;
2012), son las obras La Ontologia politica de Martin Heidegger (Bourdieu, 1991); Meditaciones pascalianas (Bourdieu, 1999); E/
oficio del cientifico. Ciencia de la ciencia y reflexividad (Bourdieu, 2003a); u Homo academicus (Bourdieu, 2008).



146 del Pino Diaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

2. Cuerpo, historiay libertad en Nietzsche. Un programa terapéutico contrala
intoxicacion de la moral

Nuestra lectura de la extensa y compleja obra del pensador aleman se va a concentrar, por un lado, en el
estudio del cuerpo como centro de gravedad e hilo conductor de su filosofia y, en segundo lugar, en la his-
toria como unica esfera a partir de la cual analizar lo que Nietzsche entiende como la pérdida del cuerpo
bajo la arida omnipresencia de la racionalidad instrumental impuesta por la moral. Nietzsche sentia que
sus libros nacian péstumamente (EH «Por qué escribo libros tan buenos» 1), de manera que, el proyecto
de desintoxicacion de la moral como estructura de poder que se encuentra en sus textos, en particular en
Aurora y la Ciencia Jovial caracterizadas por ser obras afirmativas (Cano, 2001, p. 11), seria impulsado por
pueblos que hubieran dejado atras el aroma embriagador del romanticismo aleman de finales del siglo
XIX: “Este tipo de musica es la mejor expresion de lo que pienso de los alemanes: pertenecen a un pasado
y a un futuro remotos; no tienen presente” (MBM 240).

En este sentido, Nietzsche entiende el cuerpo incrustado en la historia como un centro de gravedad
olvidado por la imposicion de la moral, que debe ser afirmado a si mismo de manera creativa, mas alla de
la enfermedad congénita del nihilismo tras la muerte de Dios: “En otros tiempos, el alma despreciaba al
cuerpo, y se tenia en gran estima ese desprecio. El alma preferia un cuerpo flaco, repugnante y esquelético.
De este modo trataba de evadirse del cuerpo y de la tierra” (Za «Prélogo» 3).

No obstante, Nietzsche no entiende el cuerpo en términos biologicistas. En palabras de Sanchez
Meca (2013), la categoria del cuerpo en la filosofia de Nietzsche no se reduce a un conjunto de impulsos
o condiciones bioldgicas perfectamente identificables desde un punto de vista exterior, como defiende
el positivismo de la ciencia fisioldgica; mas bien se entiende como centro de gravedad e hilo conductor
hermenéutico que implica una totalidad organica, una physis desde la que comprender la afirmacién o
decadencia de la voluntad de poder (Sanchez Meca, 2013, p. 108).

Nietzsche desarrolla su obra bajo el horizonte de una cultura impotente; una cultura cansada e incapaz
de celebrar el culto a la vida, a la intensificacion de esta al margen de la sublimacion del mas alla. En
definitiva, la hegemonia de la enfermedad del nihilismo es la culpable de haber volatilizado cualquier
posibilidad de sentir, reir y amar fuera de los intrincados muros de la resignacion narcética de la moral:
“.qué es hoy el nihilismo si no es eso? (...) Estamos cansos de el hombre” (GM | 12).

Asi, esta enfermedad que se cierne sobre el contexto de Nietzsche, y que también envuelve la atmodsfera
de nuestro tiempo, como ha demostrado Wendy Brown (2021), ahonda con vigorosidad en el olvido del
cuerpo como posible espacio de intensificacion de la vida tras la muerte de Dios: “la moral esta negando
los deseos mas bajos y mas elevados de la vida y esta considerando a Dios como enemigo de lavida(...) La
vida termina donde empieza el “reino de dios” (Cl «La moral como contranaturaleza» 4).

Nietzsche, que se ve a si mismo inserto en la dialéctica decadencia/comienzo (EH «Por qué soy tan
sabio» 1), entiende que es en la historia donde se encuentra tanto la consumacion de la enfermedad del
nihilismo y el olvido del cuerpo, como las posibilidades futuras de escapar de sus garras en un plano
extramoral. Nietzsche observa la historia como medida para pensar genealdégicamente como los débiles
doblegaron a los fuertes e impusieron la moral de esclavos; pero también para hallar un futuro que todavia
esta por venir. Para Nietzsche, la moral de esclavos impuesta por el cristianismo ha delimitado los cuerpos,
ha tallado a imagen y semejanza los pliegues y posibilidades de estos. Si observamos sus palabras enla/l
Intempestiva comprobamos perfectamente la manera en la que el pensador aleman piensa la historia que,
por otro lado, guarda una fuerte similitud con la categoria socioldgica del habitus en Bourdieu: “porque
en la medida que somos el resultado de generaciones anteriores, también somos el resultado de sus
aberraciones, pasiones y errores; no es posible liberarnos completamente de esta cadena” (UPH 3).

De esta manera, los surcos de la historia quedan grabados en la composicion del cuerpo; en él han
quedado registradas todas las decisiones, acciones, aberraciones y sufrimientos experimentados por el
ser humano. Sin embargo, Nietzsche no busca volver atras, a un tiempo inmaculado o no contaminado
por las relaciones de poder y la moral del cristianismo, pues cree que la violencia experimentada hasta la
imposicion de la moral ha creado una base que no es posible obviar. Esta idea ha sido elocuentemente
presentada por Eagleton: “La civilizacion es un relato de barbarie, pero sin esa brutalidad no se produciria
nada valioso. [...] La cultura es el fruto de una historia calamitosa de crimenes, culpa, deudas, tortura,
violencia y explotacion” (Eagleton, 2017, p. 122).

Tanto en el cuerpo como en el mundo que nos rodea la historia consumada ha dejado sus huellas y
puede ser analizada. Si nos acercamos a La genealogia de la moral atisbamos la metodologia que toma
Nietzsche para explicar la imposicion histérica de la moral de esclavos que ha consumado el olvido del
cuerpo y esclarece la caida de Wagner en la lugubre estructura del cristianismo:

Para poder negar todo lo que representa en la tierra el movimiento ascendente de la vida, lo bueno
constituido, el poder, la belleza, la autoafirmacion, fue necesario que el instinto del resentimiento, elevado
a la categoria de genio, se inventara otro mundo, a la luz del cual esa afirmacion de la vida apareciese como
el mal, reprochable en si (AC 24).



del Pino Diaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154 147

De esta manera, Nietzsche debe ser visto como el médico de una cultura cansada y decadente que ha
perdido las ganas de vivirintensamente experiencias limites: “En verdad os digo que la tierra sera un dia un
lugar de curacion y que ya hoy le envuelve un nuevo aroma salutifero y una nueva esperanza” (Za «La virtud
dadivosa» 2). Su buena nueva es el proyecto futuro del superhombre; esto es, la afirmacion de la vida en
sSu mas cadtica diversidad, sin miedo o coaccion a la pluralidad conflictiva y radical del devenir. A la sazén,
la figura del superhombre representa la capacidad afirmativa de experimentar una vida ascendente, al
limite, tragica, valiente: “finalmente podran salir a la mar de nuevo nuestros barcos, zarpar hacia cualquier
peligro; de nuevo se vuelve a permitir cualquier audacia a los que buscan conocen; el mar, nuestro mar,
yace abierto alli otra vez, tal vez nunca existiera antes un “mar tan abierto” (GC, 343).

Asi, Nietzsche entiende la moral como una estructura fuertemente seductora, algo que leemos en el
prologo de Aurora, capaz de doblegar a sus mas fanaticos criticos, como sucedio con Kant al clavarse “su
propio aguijon, igual que un escorpion” (A «Prélogo» 3). De esta manera, el programa de desintoxicacion
de la moral es un arduo camino de rehabilitacion de habitos con el objetivo de alcanzar una amplia libertad:
“la practica filosofica habite en una molesta, ofensiva e incomoda clinica de rehabilitacion de habitos”
(Cano, 2021b, p. 43).

Este programa de libertad se encuentra en Nietzsche ligado a hallar nuevas practicas corporales.
Como ha indicado Cano (2001), toda critica a la moral que se realice desde un exterior, como las enfaticas
aseveraciones que emprende Kant contra el antiguo régimen en el periodo de la llustracion, termina
embriagado por aquello que pretendia derribar. Nietzsche es capaz de cifrar inteligentemente que la
critica debe proceder del interior, a partir de una nueva practica corporal, vinculandose con el estoicismo
o el epicureismo: “Incluso para determinar lo que pueda significar salud para tu cuerpo, lo que importa es
tu meta, tu horizonte, tus fuerzas, de tus impulsos, tus errores y, especialmente, los ideales y fantasmas de
tu alima” (GC, 120)

En definitiva, solamente comprendiendo el irresistible poder de seduccion que tiene la moral cristiana,
imponiéndose sobre sus mas encolerizados criticos a través de la costumbre que talla nuestros cuerpos,
se esta en condiciones de escapar a sus multiples hechizos. En relacion con lo contemplado es pertinente
citar estas palabras de Safranski: “La costumbre actua como un sistema de modelacion de los impulsos”
(Safranski, 2019, p. 2071).

3. Cuerpo, historiay libertad en la sociologia de Bourdieu

El cuerpo es uno de los conceptos mas relevantes para comprender el desarrollo de la obra de Bourdieu
(Moreno Pestana, 2004). La corporalidad adquiere un fuerte protagonismo a partir de sus primeros traba-
jos en Argelia. Desde estas incursiones tedricas en el pais africano hasta obras tardias como Meditaciones
pascalianas (1999) o La dominacion masculina (2000b), el cuerpo ha representado una categoria central
en la obra del socidlogo. Con una impronta fenomenoldgica que el pensador francés no cesa de destacar
(Bourdieu, 200043, pp. 18-19), el cuerpo es uno de los espacios prioritarios donde las diferencias en relacion
con la clasey el sexo se hacen mas evidentes. En el cuerpo se reproduce por efecto de transustanciacion
el resultado de la arbitrariedad cultural que se halla fuera del campo de influencia de la conciencia o la
reflexion: “La hexis corporal es la mitologia politica realizada, incorporada, vuelta disposicion permanente,
manera perdurable de estar, de hablar, de caminar, y, por ende, de sentir y de pensar” (Bourdieu, 2007, p.
113).

La importancia del cuerpo en la obra de Bourdieu y su relacion con la fenomenologia que, por otro
lado, era algo habitual para un estudiante de la ENS en las décadas de los 50 y 60 (Bourdieu, 2006;
Moreno Pestaia, 2006, p. 58), ha sido un tema de investigacion transitado por académicos en los ultimos
anos (Dukuen 2022; Heran, 1987; Hong, 1999; Pestafia, 2004). Si atendemos a las tomas de posicion
y al campo de los posibles de la trayectoria de Bourdieu, como ha realizado de una manera magnifica
lldefonso Marqués (2008), apreciamos las dos derivas tedricas que van a marcar el oficio de socidlogo
del pensador francés, por un lado, la lectura de Marx, Husserl, Merleau-Ponty y Heidegger y, por otro lado,
los historiadores de la ciencia francesa, lectura que comparte con Foucault, como son Canguilhem, Koyré,
Vuilleminy Weil. Igualmente, importante para entender la relacion entre el cuerpo y la historia que Bourdieu
comienza a trazar en Argelia es el acercamiento a Lévi-Strauss, Mauss, y la antropologia norteamericana
(Bourdieu, 2006, pp. 17-38).

De todos estos autores es conveniente concentrar nuestra atencion en la relacion con Mauss y
Merleau-Ponty. En suma, cuando Bourdieu tiene que dar cuenta de la situacion de desarraigo que viven
los subproletarios argelinos tras la colonizacion francesa, momento histérico que le acerca a Marx,
Weber y Durkheim, retoma el decalogo fenomenoldgico de Husserl y el concepto weberiano de ethos
para explicar el desajuste existencial entre las condiciones objetivas impuestas por el nuevo régimen
historico, el capitalismo moderno, y las disposiciones cotidianas de unos subproletarios que se adecuaban



148 del Pino Diaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

a las condiciones objetivas y subjetivas precapitalistas basadas en el intercambio simbdlico del don y
contra-don.3

Es precisamente en esta coyuntura en la que Bourdieu aplica el estudio de las “técnicas del cuerpo”
de Mauss (1934). En este texto, Mauss desplaza el concepto de habitus de su acepcion metafisica propia
de Aristoteles y Santo Tomas hacia la metodologia de las ciencias sociales. Este desplazamiento supuso
una verdadera innovacion tedrica, pues abrié un campo de posibilidades inexplorado hasta el momento.
Suponia en ultima instancia entender el cuerpo desde un punto de vista social y relacional, producto de las
caracteristicas e idiosincrasias de una sociedad.

Asi pues, la impronta fenomenolégica de Merleau-Ponty fue igualmente importante para entender la
corporalidad en la sociologia de Bourdieu. Merleau-Ponty (1984) en su Fenomenologia de la percepcion
emprende una rotunda critica de la separacion cartesiana entre alma/cuerpo que esta detras del dualismo
mecanicismo/vitalismo, que tantorechaza. La obra de Merleau-Ponty es un grito contraladualidad operante
en la filosofia moderna desde Descartes. En linea con estas consideraciones, la teoria del cuerpo que
desarrolla Merleau-Ponty, y que tan importante es para Bourdieu, consiste en comprender el cuerpo no
como un espacio objetivo, sino como un lugar sin el cual la realidad no podria ser aprendida, es decir, que
sinladisposicion de un cuerpo no podriamos comprender el mundo taly como lo hacemos cotidianamente.
De esta manera, el cuerpo es condicion de posibilidad para la comprension de la experiencia humana. La
relacion con la concepcion que tiene Bourdieu del cuerpo es absoluta. Sin embargo, Bourdieu radicalizara
las tesis de Merleau-Ponty al incardinar el cuerpo en una base social y relacional basada en las asimetrias
existentes en la clase y el sexo (Bourdieu, 2020, p. 295).

En consonancia con lo contemplado hasta el momento, sera conveniente exponer el concepto
sociolégico de habitus. Categoria central en la sociologia de Bourdieu que fue modulando, reescribiendo
y modificando hasta su presentacion en dos obras relevantes: Bosquejo de una teoria de la practica
(Bourdieu, 2012) y El sentido practico (Bourdieu, 2007). La gran diferencia entre estas dos obras que, por
otro lado, da cuenta del sentido global que pretende ser su sociologia, como ha manifestado Passeron
en una extensa entrevista con Denis Baranger (2004), es la introduccion de la dialéctica entre el campo y
el habitus existente en todas las sociedades complejas. Si bien el concepto de campo es enormemente
importante en la teoria de Bourdieu, en esta investigacion nos concentraremos unicamente en el segundo.

Grosso modo, el habitus es el concepto mas relevante para comprender la teoria de la practica que
desarrolla el socidlogo. Este concepto explica larelacion entre la objetividad del mundoy la subjetividad del
agente; esto es, la incorporacion subjetiva de practicas y disposiciones de todo aquello que constituye el
mundo objetivo. Puede ser definido como un sistema perdurable y trasladable de esquemas de percepcion,
accion y relacion del mundo con nosotros mismos; delineado corporalmente. En palabras del pensador
francés: “sistemas de disposiciones duraderas y transferibles, estructuras estructuradas predispuestas
a funcionar como estructuras estructurantes, es decir, como principios generadores y organizadores de
practicas y de representaciones” (Bourdieu, 2007, p. 86).

Para el socidlogo, el cuerpo es un espacio socialmente objetivado, es el producto de las relaciones
sociales entre las clases y los sexos: “El cuerpo socialmente objetivado es un producto social que
debe sus propiedades distintivas a sus condiciones sociales de produccion” (Bourdieu, 1977, p. 52). Asi,
el cuerpo es el lugar donde las relaciones histéricas basadas en el arbitrio cultural de un conjunto de
asimetrias se incardinan y lo componen de una manera infraconsciente o prerreflexiva (Bourdieu, 2007,
p. 89). En suma, la historia es el campo de batalla entre las clases y los sexos por imponer un arbitrio
cultural en forma de “naturaleza”. De esta manera, la “naturaleza” no es mas que la sedimentacion de una
circulacion de sentidos histdricos tallados en nuestros cuerpos por parte de los ganadores de batallas
pasadas (Bourdieu, 1999, p. 195).

Sin embargo, el proyecto sociologico de Bourdieu no se detiene en exponer detalladamente la
relacion entre cuerpo e historia, pues el conocimiento de las relaciones de poder que delinean nuestros
habitus es el principio de posibilidad para alcanzar la libertad; una libertad adscrita al conocimiento de
las condiciones de produccion de nuestras acciones. En suma, Bourdieu concibe su trabajo socioldgico
como una herramienta para alcanzar un mayor grado de libertad; un conocimiento sobre nuestros habitus
que nos permita congelar su determinacion.

Este conocimiento sobre nuestro propio habitus no solo cumple una funcion critica y desnaturalizante
respecto a las disposiciones que hemos interiorizado, sino que forma parte de un proyecto mas amplio de
comprension de lo social. Se enmarca dentro de una perspectiva reflexiva de la investigacion socioldgica,
cuyo objetivo es impedir que la practica investigativa sea colonizada por estructuras ideolégicas implicitas,
que resultan mas efectivas cuanto menos conscientes son para el propio investigador (Del Pino, 2021). De
hecho, puede trazarse una analogia entre las posturas de Bourdieu, Spinoza y Durkheim en su rechazo
de las pre-nociones. Esta postura queda claramente articulada en El oficio de socidlogo, de Bourdieu y

8 Para un estudio pormenorizado de la relacion de Bourdieu con la fenomenologia de Husserl y la obra de Weber en estos primeros
trabajos en Argelia, véase Lane (2000) y Martinez (2007).



del Pino Diaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154 149

Passeron, donde se advierte que cuando el investigador deja de lado la construccion tedrica y se adhiere
de manera espontanea a lo empirico o a ideas preconcebidas, es porque esta bajo la influencia de una
problematica que no reconoce como tal. En tales casos, es probable que los prejuicios y los habitus actuen
sin ninguna supervision critica.

Este proyecto de libertad, que aparece con mayor fuerza en las ultimas obras de Bourdieu en relacion
con el concepto de “reflexividad”, por ejemplo, en El sentido practico (2007), Homo academicus (2008)
Meditaciones pascalianas (1999), El oficio del cientifico. Ciencia de la ciencia y reflexividad (2003a), La
miseria el mundo (2013) o Autoanalisis de un sociélogo (2006), fue un compafiero de viaje desde sus
primeras investigaciones en Argelia: “La etnologia abre una de las vias necesarias para una verdadera
reflexividad, condicion para el autoconocimiento como exploracion del inconsciente histérico” (Bourdieu,
2003b, p. 87).

Estas cuestiones animan las pretensiones cientificas del proyecto sociolégico de Bourdieu. Un
aspecto que, en la obra del pensador franceés, no es para hada desdenable o secundario, ya que el propio
socidlogo reivindica este caracter de manera activa en sus libros, sirvan de ejemplo E/ oficio de sociélogo
(1989) y El oficio de cientifico (2003a). De hecho, unicamente a partir de su esfuerzo por construir una
sociologia de caracter reflexivo se puede comprender su cuestionamiento al determinismo implicito en la
nocion de habitus. Esta critica no obedece a razones éticas, sino fundamentalmente a motivos de orden
cientifico, 0 mas precisamente, a una légica cientifico-reflexiva. En este punto, resulta evidente la huella
del pensamiento de Spinoza, pues Bourdieu reivindica justamente a este fildsofo al entender que su ideal
de conocimiento era el que debia presidir el espiritu sociologico (Vazquez Garcia, 2002, 2004).

4. La produccion estética de novedad frente al programa de sociologia de la filosofia

Para Bourdieu, la sociologia puede ayudar a la filosofia a desprenderse y liberarse de los limites que la
determinan. Bourdieu entiende que la abstraccion filosofica y la defensa de las fronteras propias termina
por deshistorizar un campo de posibles intelectuales que ha sido fruto de determinadas relaciones de
produccion en la historia. Esta deshistorizacion representa el teldon de fondo del devenir-cultura o de las
producciones mas elevadas y geniales del campo de produccion cultural. Incluso cuando existen autores
relevantes dentro del campo académico como Kant, Hegel o Heidegger que situan la historia en el centro
de su corpus tedrico, lo hacen de manera interesada; salvando el pasado como un eterno absoluto al mar-
gen de la contaminacion con las relaciones sociales que permitieron la creacion de esas obras (Bourdieu,
1983). Entonces, es desde este punto de vista que cabe cifrar la distancia insalvable entre Bourdieu y
Nietzsche, como explicaremos a lo largo de este epigrafe.

En este sentido, la produccion del estado dionisiaco en la filosofia de Nietzsche representa esa
abstraccion filoséfica con la que Bourdieu es tan critico. Como ya hemos indicado anteriormente,
Nietzsche cifra en la muerte de Dios el umbral histérico que permite pensar la produccion estética de
novedad allende la enfermedad del nihilismo; por lo tanto, como el momento en el que los seres humanos
pueden dejarse arrastrar hacia la intensificacion de una vida que tiene que ser necesariamente azarosa,
valiente, atrevida e intrépida. Tras la muerte de Dios, la figura de Dionisos vuelve a aparecer con fuerza
encargandose de otorgar sentido a un nuevo estado que debe generalizarse, el estado dionisiaco,
representativo de un modo excitado e intenso de vivir una vida al limite cuando se descargan todos los
afectos hasta ese momento escamoteados: “Lo que yo llamé dionisiaco que era un puente que llevaba a
la psicologia del poeta tragico, es la afirmacion de la vida incluso en sus aspectos mas extrafios y duros,
alegrandose de su propia inagotabilidad al sacrificar a sus tipos mas elevados” (Cl «Lo que debo a los
antiguos» 5).

Tal y como el propio Bourdieu ha reconocido, la apuesta por la produccion estética de novedad y el
estado dionisiaco de excitabilidad sufre de un olvido historico; esto es, se mantiene al margen o reproduce
una amnesia sobre las condiciones estructurales de posibilidad que se han de dar para que no sdlo este
pensamiento haya podido canalizarse, sino para considerar que puede ser alcanzado y ejecutado por
otros integrantes de la comunidad politica. EI mismo Bourdieu vincula este enfoque de la investigacion
sociolégica con una concepcion reflexiva de la cientificidad, de orientacion constructivista, que propone
situar histéricamente los a priori kantianos mediante la objetivacion del propio sujeto que lleva a cabo la
objetivacion. Esto, naturalmente, no conduce a un conocimiento absoluto, sino a una modalidad particular
de control epistemolégico, en linea con la nocion de vigilancia epistemoldgica de Bachelard (Bourdieu,
1989).

Como la teologia negativa, el nihilismo artistico no deja de ser otra manera de sacrificarse al culto del
Dios del Arte. Esto se podria mostrar con mucha claridad revelando cémo, no importa cuan liberadoras e
iluminadoras puedan ser, las fulguraciones y fulminaciones de Nietzsche contra la cultura y la educacion
siguen atrapadas dentro de los limites vinculados a sus condiciones sociales de produccion, esto es,
a la posicion de Nietzsche en el espacio social y, mas especificamente, dentro del campo académico
(Bourdieu y Wacquant, 2012, p. 121).



150 del Pino Diaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

Como hemos contemplado a lo largo de la investigacion, Nietzsche es perfectamente consciente de
que el estadio cultural y social que permite la superacion de la moral a partir del efecto dionisiaco se
produce mediante la concatenacion histoérica de violencia y brutalidad (HH 43). No obstante, el proyecto
nietzscheano de intensificacion de la vida como forma de alcanzar un mayor grado de libertad se sostiene
deliberadamente sobre una estructura asimétrica de clases y de sexos. De este modo, la buena nueva de
Nietzsche se lleva a cabo dejando de lado las relaciones estructurales de su propia producciéon, motivo que
le aleja del socidlogo francés; intensamente comprometido con desvelar las desigualdades estructurales
que se esconden bajo las abstracciones filosoéficas o discursos carismaticos (Bourdieu, 2003a, p. 104).
Asi, las investigaciones de Bourdieu no se basan unicamente en motivaciones éticas o en una critica a los
procesos de naturalizacion simbodlica del habitus. Bourdieu también articula su critica al determinismo del
habitus con una concepcion mas amplia de la Idgica estructurante y estructurada que configura el campo
social (Bourdieu, 1989; 2003a).

De este modo, la cartografia socioldgica que el francés realiza de Heidegger (Bourdieu, 1991) da
buena cuenta de la aplicabilidad de su metodologia para mostrar el haz de relaciones historicas que son
necesarias para que un autor de la talla del fildsofo aleman alcance el pinaculo del campo académico
en las primeras décadas del siglo XX. De manera muy resumida, el objetivo de Bourdieu en esta obra,
que bien podria trasladarse a la trayectoria de Nietzsche en relacion con la composicion del campo de
produccion cultural de su época, consiste en reconstruir la estructura del campo académico en el contexto
de la Alemania de Weimar donde se inscribe la figura del pensador aleman. La metodologia que emplea
Bourdieu en esta obra consiste en componer sociolégicamente todas las caracteristicas del campo de
produccion intelectual de un momento determinado y en relacion con su devenir histérico, merced a
explicar la estructura oculta de la vertiginosa trayectoria de Heidegger.

Continuando en esta misma direccion, las diferencias entre Nietzsche y Bourdieu no se encuentran
unicamente en su posicion politica con respecto a la cultura, siendo para Nietzsche una forma plausible
de alejarse del horizonte impuesto por la moral a través de un estado de excitabilidad y la figura del
superhombre, y para Bourdieu una falsa abstraccion creada por los intelectuales con el objetivo de
legitimar su posicion social privilegiada, ya que también existen enormes diferencias en su comprension
del cuerpo. Si bien para ambos autores el cuerpo supone una categoria central, Bourdieu a diferencia de
Nietzsche lo observara como un espacio delimitado por la arbitrariedad cultural al calor de las divisiones
entre las clases y los sexos: “la relacion con el cuerpo se especifica segun los sexos en funcion de la
posicion ocupada en la division sexual del trabajo” (Bourdieu, 2007, p. 116).

En la obra de Nietzsche, el cuerpo supone la existencia de un centro de gravedad para resistir el hedor
de la metafisica, es decir, consiste en arrojar luz sobre aquellos puntos que el cristianismo ha marginado
y subestimado durante siglos. Para Nietzsche, la confianza en el cuerpo siempre es mas positiva que la
depositada en el espiritu, pues esta ultima abre la puerta a la sublimacion de un mas alla que impide el
advenimiento del superhombre, sujeto que experimenta una vida intensa. Este estado de excitacion es
el unico en el que Nietzsche entiende que podemos encontrar la libertad. Sin embargo, a pesar de que
tanto Nietzsche como Bourdieu conciban el cuerpo como un espacio en el que hallar la libertad, el francés
lo entendera como un lugar condicionado por unas relaciones de poder sobre las que Nietzsche no se
pronuncia.

Asi pues, el cuerpo para el pensador francés esta atravesado por asimetrias de clase que impiden que
todos los sujetos accedan por igual al conocimiento sobre ellos mismos, ejercicio imprescindible para
hallar la libertad, cuestion que si compartiran Nietzsche y Bourdieu. Por lo tanto, la categoria del cuerpo
y la produccion estética de novedad en Nietzsche representaria para Bourdieu una abstraccion filosofica
que esconde las relaciones de poder que imperan en el mundo social.

5. La existencia de un proyecto de libertad comiin en Nietzsche y Bourdieu

Reconociendo las diferencias insoslayables entre Nietzsche y Bourdieu, es el momento de prestar aten-
cion a la cercania que mantienen estos dos pensadores en relacion con el cuerpo, la historia y la libertad;
comparacion que no ha sido suficientemente elaborada en investigaciones previas. Para Nietzsche, como
lo sera posteriormente para Bourdieu, la historia o las huellas del pasado inconscientemente han modu-
lado nuestros cuerpos, pasiones y sentimientos o, por decirlo de una manera con la que Bourdieu hubiera
estado de acuerdo, la historia se hace cuerpo. Para Nietzsche, la cadena de la historia se caracteriza por
el sufrimiento y violencia de épocas pasadas, acontecimientos que han condicionado nuestras pulsiones
y afectos hasta pensarnos a nosotros mismos como seres humanos del siglo XXI. No hay vuelta atras, no
existe la posibilidad de dar un paso hacia el pasado, cuestion que hace de Nietzsche un autor diferente a
algunos criticos de la llustracion como el britanico Edmund Burke: “con ayuda de la eticidad de la costum-
bre y de la camisa de fuerza social el hombre fue hecho realmente calculable” (GM Il 2).

Creemos que Nietzsche no es un autor critico con el proyecto de la llustracion como Burke porque es un
educador que quiere alcanzar una reforma cultural de fondo para los ultimos humanos. Esto significa que



del Pino Diaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154 151

a diferencia de Burke, no es un pensador conservador que encuentre en el pasado la brujula de nuestro
futuro. En este sentido, es conveniente reproducir las siguientes palabras de Cano:

El reconocimiento de las cadenas culturales, por tanto, conduce a Nietzsche no a una reflexion sobre la des-
igualdad, sino a una autocritica de mayor calado que ponga ilustradamente entre hielo lo que supuesta e ilu-
soriamente se expresa a la Rousseau como “naturaleza” reprimida. Apreciamos aqui como su critica entronca
con las usuales criticas contrarrevolucionarias al jacobinismo cuyo voluntarismo moralista percibe la inercia
histérica como obstaculo de una naturaleza humana a redimir. Sin embargo, Nietzsche no aparece aqui como
un simple defensor de la prudencia o de los “velos culturales” al modo de un conservador como Edmund Burke,
quien, defendiendo el plano cultural como una suerte de inconsciente social, aboga por defender las ilusiones
benefactoras de la tradicion para la vida social en comun. Aunque parece defender la paciencia geoldgica y
organica de lo histdrico frente a la transparencia y a la aceleracion revolucionaria, Nietzsche no desestima la
posibilidad de seguir hablando de “progreso”: el mas “tragico” de Voltaire frente al excesivo optimismo rous-
seauniano (Cano, 2021a, pp. 39-40).

Por consiguiente, se comprende que el proyecto de libertad nietzscheano se dirige hacia una critica a
la moral desde el interior de esta, a partir del reconocimiento que tiene el poder de la costumbre, pues ha
generado una poderosa fuerza de atraccidon en nuestros cuerpos, que cualquier critica que provenga de
un exterior no contaminado por la misma, como sucede con la critica de Kant, termina cayendo en el pozo
de la resignaciéon. Como nos advierte Cano (2001), la apuesta nietzscheana de observar el cuerpo como
centro de gravedad nos muestra un proyecto practico de libertad, un cuidado de si que se vincula con la
genealogia histérica de una ética de si llevada a cabo décadas mas tarde por el francés Foucault.

De este modo, el proyecto nietzscheano de intensificacion de la vida y la figura del superhombre es un
programa de desintoxicacion de la costumbre que ha dibujado nuestros cuerpos y habitos; una apuesta
por emplear “el botiquin del alma”, tesis que Nietzsche expone en Aurora a colacion de Marco Aurelio; esto
es, ser argonautas de un ideal que tiene que representarse mediante el cuidado de nosotros mismos, de
llevar a cabo una vida diferente a la impuesta por la metafisica y el cristianismo vy, asi, alcanzar la libertad
en todo su esplendor:

iEl concepto de -alma-, el de -espiritu- y, en fin, hasta el de -alma inmortal-, inventados para despreciar el
cuerpo, para hacerlo enfermar -hacerlo -santo-, para contraponer una espantosa despreocupacion a todas las
cosas merecedoras de seriedad en la vida, las cuestiones de la alimentacion, vivienda, dieta espiritual, trata-
miento de los enfermos, limpieza, clima! (EH «Por qué soy un destino» 8)

Para el pensador francés, como para Nietzsche, el cuerpo y la historia mantienen una relacion
simbiotica. Es en el cuerpo donde se dibujan todas las relaciones histdricas o, como diria Bourdieu, el
cuerpo es el objeto en el que se depositan todos los esquemas de percepcion e interpretacion generados
histéricamente al calor de las diferencias entre las clases y los sexos:

Actua sobre la filogénesis y la ontogénesis de un inconsciente a un tiempo colectivo e individual, huella incor-
porada de una historia colectiva y de una historia individual que impone a todos los agentes, hombres o0 mu-
jeres, su sistema de presupuestos imperativos, del que la etnologia construye la axiomatica, potencialmente
liberadora (Bourdieu, 2000Db, p. 74).

De este modo, si apreciamos con claridad la cita sefialada, el programa sociolégico de Bourdieu
también tiene por objetivo alcanzar un mayor grado de libertad. El pensador francés considera que,
desvelando las condiciones estructurales que estan detras de nuestros habitus, alcanzamos un grado
mas pleno de decision y, por ende, de libertad. De este modo, como ha contemplado Eribon (2017, p. 86),
el programa tedrico de Bourdieu consiste en una odisea de reapropiacion de si mismo, de entender y
comprender su situacion estructural de desventaja que ha condicionado su habitus y su vida; de hacer
visible la determinacion histérica reprimida que impulsa inconscientemente nuestros cuerpos (Bourdieu,
2006, p.152).

Esta odisea de reapropiacion de uno mismo, como ya hemos advertido previamente, se inicia con sus
trabajos etnograficos en Argelia y encuentra un lugar privilegiado en el estudio socioldgico que realiza
sobre la descomposicion rural de su pueblo natal en 1962. En el ultimo prélogo que escribe Bourdieu a
esta obra, El baile de los solteros (2004), el autor francés sehala que este trabajo representa para él: “hacer
un Tristes tropicos al revés” (Bourdieu, 2004, p. 13). La referencia a la clasica obra de Lévi-Strauss no es
una cuestion baladi, pues significa que tras escapar del espacio familiar y alcanzar una posicion social
privilegiada en el campo académico francés, posa su mirada reflexiva sobre su mundo de origen, para
entender mejor su situacion estructural (Bourdieu, 2003a, pp. 194-195).

Asi, el proyecto de Bourdieu encuentra ciertas similitudes con el programa nietzscheano, cuestion que
el pensador francés afirmara en su socioanalisis. Admitiendo que su existencia ha estado determinada
por un habitus laminado, es decir, por una situacion de verdadero desgarro como consecuencia de la
vivencia simultanea de dos opuestos, por un lado, el habitus de un chico humilde y de provincia y, por
otro lado, la situacion de un académico laureado internacionalmente, Bourdieu afirma que su programa
de reapropiacion de si coincide con el proyecto nietzscheano en Ecce homo; considerado uno de los



152 del Pino Diaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

textos en los que Nietzsche expresa de manera clara su compromiso con las técnicas del yo de estoicosy
epicureos: ‘¢Como no iba a reconocerme en Nietzsche cuando mas o menos afirma, en Ecce Homo, que
él solo se ha ocupado de cosas que conocia a fondo, que él mismo habia vivido, y que, hasta cierto punto,
habia sido él mismo?” (Bourdieu, 2006, p. 141).

6. Conclusiones

En el presente trabajo se ha investigado la relacion que guardan el cuerpo, la historia y la libertad en las
obras de Nietzsche y Bourdieu. Las aportaciones de Nietzsche sobre el cuerpo representaron una verda-
dera innovacion dentro de unas coordenadas tedricas ancladas en la vetusta dualidad alma/cuerpo. Asi,
pensadores como Husserl, Merleau-Ponty, Foucault o Bourdieu profundizarian en esta cuestion durante
el siglo XX. La obra de Nietzsche se abre paso mediante una critica a la moral por haber sido la respon-
sable de negar la dimension corporal, desplazando nuestra mirada al mas alla. La critica de la moral en
Nietzsche se acompana de una rauda defensa del cuidado de si, de la busqueda de una formacion ética
de cada uno consigo mismo frente a las inercias de la costumbre.

Si bien Bourdieu comparte algunos puntos de interés con Nietzsche en su mirada sobre el cuerpo, la
historia y la libertad, el pensador francés se preocupa por las condiciones estructurales que se han de
alcanzar para aplicar técnicas éticas de cuidado de si en nuestros cuerpos, pues estos estan delineados
por practicas inconscientes marcadas por las diferencias entre las clases sociales y los sexos.

La relacion entre Nietzsche y Bourdieu no es tan clara como la relacion de Nietzsche con otros
pensadores coetaneos de Bourdieu, ni ha sido tan estudiada hasta el momento; no obstante, durante
esta investigacion hemos arrojado luz sobre tres puntos en los que Nietzsche y Bourdieu, a pesar de
sus enormes diferencias tedricas y politicas, mantienen una estrecha relacion: el cuerpo como centro de
gravedad; la historia como objeto de estudio para explicar el presente; y la libertad como meta ultima.

En resumidas cuentas, a lo largo de esta investigacion hemos presentado los siguientes puntos: a) la
concepcion nietzscheana del cuerpo y la historia; b) el proyecto nietzscheano de rehabilitacion de habitos;
c) las categorias de cuerpo e historia desde la sociologia de Bourdieu; d) el proyecto de reapropiacion
de si emprendido por Bourdieu para alcanzar la libertad sobre nuestros habitus; €) las insoslayables
diferencias entre Nietzsche y Bourdieu; f) las similitudes tedricas entre ambos; g) y un programa comun de
desintoxicacion de la moral en Nietzsche y del habitus en Bourdieu a través del conocimiento sobre uno
mismo.

7. Referencias bibliograficas

Baranger, D. (2004): “Entrevista a Jean-Claude Passeron. De El oficio del socidlogo a El razonamiento
socioldgico”, Revista Mexicana de Sociologia, 66(2), pp. 369-403.

Bourdieu, P. (1977): “Remarques provisoires sur la perception sociale du corps”, Actes de la recherche en
sciences sociales, 14, pp. 51-54.

Bourdieu, P. (1983): “Les sciences sociales et la philosophie”, Actes de la recherche en sciences sociales,
47-48, pp. 45-52.

Bourdieu, P. (1989). El oficio de socidlogo, Madrid, Siglo XXI.

Bourdieu, P. (1991): La ontologia politica de Martin Heidegger, Barcelona, Paidos.

Bourdieu, P. (1999): Meditaciones pascalianas, Barcelona, Anagrama.

Bourdieu, P. (2000): Cosas dichas, Barcelona, Gedisa.

Bourdieu, P. (2000b): La dominacion masculina, Barcelona, Anagrama.

Bourdieu, P. (2003a): El oficio del cientifico. Ciencia de la ciencia y reflexividad, Barcelona, Anagrama.

Bourdieu, P. (2003b): “Entre amis”, Awal, 27-28, pp. 83-88.

Bourdieu, P. (2004): El baile de los solteros. La crisis de la sociedad campesina en el Bearn, Barcelona,
Anagrama.

Bourdieu, P. (2006): Autoanalisis de un sociologo, Barcelona, Anagrama.

Bourdieu, P. (2007): El sentido practico, Madrid, Siglo XXI.

Bourdieu, P. (2008): Homo academicus, Madrid, Siglo XXI.

(
(

P

Bourdieu, P. (2012): Bosquejo de una teoria de la practica, Buenos Aires, Prometeo Libros.

Bourdieu, P. (ed.) (2013): La miseria del mundo, México, Fondo de Cultura Econémica.

Bourdieu, P. (2017): La distincion. Criterios y bases sociales del gusto, Madrid, Taurus.

Bourdieu, P. (2020): Curso de Sociologia General I. Conceptos fundamentales (Cursos del Collége de France,
1981-1983), Madrid, Siglo XXI.

Bourdieu, P. y Wacquant, L. (2012): Una invitacion a la sociologia reflexiva, Madrid: Siglo XXI.

Brown, W. (2021): En las ruinas del neoliberalismo, Madrid, Traficantes de Suehos.

Cano, G. (2001): “«Soy una maquina que puede estallar»”, en F. Nietzsche, La Ciencia Jovial, Madrid, Biblioteca
Nueva, pp. 11-50.



del Pino Diaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154 153

Cano, G. (2021a): Transicion Nietzsche, Valencia, Pre-Textos.

Cano, G. (2021b): “Revolucion, contrarrevolucion y reaccion. Nietzsche como médico moderno de la cultura”,
enJ. L. Villacanas, R. Navarrete y C. Basili (Eds.), Arcana del pensamiento del siglo XX, Barcelona, Herder,
pp. 41-65.

Cano, G. (2021c): “Marx y Nietzsche a la luz de nuestra crisis”, en J. M. Aragliés y L. Arenas (Eds.), Marx
contemporaneo, Zaragoza, Plaza y Valdés, pp. 101-139.

Cano, G. (2022): “1968: Zaratustra posfordista”, Enrahonar. An International Journal of Theoretical and Practical
Reason, 68, pp. 19-46. https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1414

Del Pino Diaz, D.(2021): “Signos y habitus: la comunicacion como un mundo de sentido comun”, Comunicacion
& Métodos, 3(1), pp. 100-120. https://doi.org/10.35951/v3i1.86

Del Pino Diaz, D. (2025): “La estructura seductora de la moral cristiana a partir de Nietzsche: una comparacion
con el habitus de Bourdieu”, Daimon. Revista Internacional de Filosofia, 95, pp. 7-20. https://doi.
org/10.6018/daimon.523081

Dukuen, J. (2022): “Fenomenologia del poder y habitus. Contribucion a un debate”, Investigaciones
fenomenoldgicas, 19, pp. 37-64. https://doi.org/10.5944/rif19.2022.35644

Eagleton, T. (2006): La estética como ideologia, Madrid, Trotta.

Eagleton, T. (2017): Materialismo, Barcelona, Peninsula.

Eribon, D. (2017): La Sociedad como veredicto. Clases, identidades, trayectorias, Buenos Aires, El Cuenco de
Plata.

Foucault, M. (2003): Historia de la sexualidad 2. El uso de los placeres, Madrid, Siglo XXI.

Garcia, E. (2012): “Merleau-Ponty en la reflexion contemporanea acerca de las politicas normativas del
cuerpo (G. Canguilhem, S. de Beauvoir, M. Foucault, P. Bourdieu, J. Butler” en M. T. Ramirez (Coord.),
Merleau-Ponty viviente, Barcelona, Anthropos, pp. 345-370.

Héran, F. (1987): “La seconde nature de I'habitus. Tradition philosophique et sens commun dans le langage
sociologique”, Revue francaise de sociologie, 28(3), pp. 385-416.

Hong, S. M. (1999): Habitus, corps, domination. Sur certains présupposées philosophiques de la sociologie de
Pierre Bourdieu, Paris, L'Harmattan.

Jara, J. (1998): Nietzsche, un pensador poéstumo: el cuerpo como centro de gravedad, Madrid, Anthropos.

Lane, J. (2000): Pierre Bourdieu. A critical introduction, London, Pluto Press.

Lledo, E. (2011): El epicureismo, Madrid, Taurus.

Losurdo, D. (2002): Nietzsche, il rebelle aristocratico. Biografia intellettuale e bilancio critico, Bolonia, Bollati
Boringhieri.

Marqués Perales, |. (2008): Génesis de la teoria social de Pierre Bourdieu, Madrid, CIS.

Martinez, A. (2007): Pierre Bourdieu: razones y lecciones de una practica socioldgica. Del estructuralismo
genético a la sociologia reflexiva, Barcelona, Manantial.

Mauss, M. (1934): Sociologia y antropologia, Madrid, Tecnos.

Merleau-Ponty, M. (1984): Fenomenologia de la percepcion, Barcelona, Planeta.

Moreno Pestania, J. L. (2004): “Cuerpo, género y clase en Pierre Bourdieu” en L. E. Alonso, E. Martin Criado y
J. L. Moreno Pestafia (Eds.), Pierre Bourdieu, las herramientas del sociélogo, Madrid, Fundamentos, pp.
143-183.

Moreno Pestanfia, J. L. (2005): “La sociologia de la filosofia de Pierre Bourdieu y del Centre de Sociologie
Européenne”, REIS: Revista Espariola de Investigaciones Socioldgicas, 112, pp. 13-42.

Moreno Pestania, J. L. (2006): Convirtiéndose en Foucault. Sociogénesis de un fildsofo, Barcelona, Montesinos.

Moreno Pestaia, J. L. (2011): “Qu’est ce qu’un heritage intellectuel? A propos du corps et de la politique
chez Merleau-Ponty et Foucault”, Intervention au Colloque L’angle mort des années cinquante Paris.
Disponible en: https://rodin.uca.es/handle/10498/14469

Moreno Pestafia, J. L. (2012): “Un programa para la sociologia de la filosofia”, Revista Internacional de
Sociologia, 70(2), pp. 263-284.

Nietzsche, F. (2010): Fragmentos poéstumos, Madrid, Tecnos (cuatro volumenes).

Nietzsche, F. (2016): Obras completas, Madrid, Tecnos (cuatro volumenes).

Passeron, J. C. (2005): “Muerte de un amigo, desaparicion de un pensador”, en P. Encrevé y R. M. Lagrave
(Eds.), Trabajar con Bourdieu, Bogota, Universidad Externado de Colombia, pp. 21-92.

Pinto, L. (2013): “Los sobrinos de Zaratustra: vanguardismo, izquierdismo y posmodernismo”, Sociologia
histérica, 2, pp. 55-71.

Polo, J. (2020): Anti-Nietzsche. La crueldad de lo politico, Madrid, Taugenit.

Rahkonen, K. (2011): “Bourdieu and Nietzsche: Taste as a Struggle”, en S. Suseny B. Turner (Eds.), The Legacy
of Pierre Bourdieu: Critical Essays, London, Anthem Press, pp. 125-144.

Ramirez, Mario T. (2013): La filosofia del quiasmo. Introduccion al pensamiento de Maurice Merleau-Ponty,
Buenos Aires, Fondo de Cultura Econdmica.

Rivera de Rosales, J. y Lopez Saenz, C. (Coord.) (2013): El cuerpo. Perspectivas filosdficas, Madrid, UNED.

Rodriguez Lopez, J. (2002): Pierre Bourdieu. Sociologia y subversion, Madrid, La Piqueta.


https://doi.org/10.5565/rev/enrahonar.1414

154 del Pino Diaz, D. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 143-154

Safranski, R. (2019): Nietzsche. Biografia de su pensamiento, Barcelona, Tusquets.

Sanchez Meca, D. (2013): “Psicofisiologia nietzscheana del arte y de la decadencia”, en J. Rivera de Rosales
y C. Lopez Saenz (Coord.), El cuerpo. Perspectivas filoséficas, Madrid, UNED, pp. 107-132.

San Martin, J. (2010): “El contenido del cuerpo”, Investigaciones fenomenoldgicas, 2, pp. 169-187.

Sloterdijk, P. (2000): El pensador en escena. El materialismo de Nietzsche, Valencia, Pre-Textos.

Spinoza, B. (1975): Etica, Madrid, Editora Nacional.

Vazquez Garcia. F. (2002): Pierre Bourdieu. La sociologia como critica de la razén, Barcelona, Montesinos.

Vazquez Garcia. F. (2004): “; Ortodoxia o reforma del ententimiento? La doble insolencia de Pierre Bourdieu.
Excurso sobre la relfexividad”, en L. E. Alonso, E. Martin Criado y J. L. Moreno Pestana (Eds.), Pierre
Bourdieu, las herramientas del sociélogo, Madrid, Fundamentos, pp. 351-373.



