EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Revista de Filosofia ARTICULOS
ISSN: 0034-8244 « e-ISSN: 1988-284X

El cinico moderno, un caso limite del melancadlico.
Peter Sloterdijk ante la tentacion psicopatologica

Martin Sebastian Fuentes
Universidad Nacional del Sur, Bahia Blanca, Argentina <

https://dx.doi.org/10.5209/resf.95212 Recibido: 22/03/2024 « Aceptado: 28/03/2025

Resumen:En Critica de larazon cinica, Peter Sloterdijk afirma que el cinico moderno puede ser comprendido,
psicolégicamente, como un “caso limite del melancélico” capaz de mantener a raya sus “sintomas
depresivos”. De acuerdo con esto, logra trocar su propia desilusion respecto del mundo en realismo utilitario
de supervivencia. Satisface, de este modo, deseos subjetivos de autoafirmacion en la dureza por medio
de una actitud irénica generalizada, bastante proxima a “fendmenos esquizoides”. Esta caracterizacion
es problematica porque corre el riesgo de habilitar una lectura “psicopatologizante” del cinismo, lo cual
supondria que el propio autor contraviene algunas de sus premisas elementales. Para esclarecer este punto,
es necesario precisar con exactitud el sentido que tiene la melancolia -y a partir de ella, la esquizofrenia- en
el contexto general de este planteo. Sin embargo, esto requiere, a su vez, incursionar en lo que Sloterdijk
entiende no solo por “psicopatologia”, sino también por “enfermedad”.

Palabras clave: cinismo; melancolia; esquizofrenia; psicopatologia; Sloterdijk.

ENThe modern cynic, a borderline case of the melancholic.
Peter Sloterdijk facing the psychopathological temptation

Summatry: In Critique of Cynical Reason, Peter Sloterdijk states that the modern cynic can be understood,
psychologically, as a “borderline case of the melancholic” capable of keeping his “depressive symptoms”
at bay. Accordingly, he manages to transform his own disillusionment with the world into utilitarian survival
realism. In this way, satisfying subjective desires for self-affirmation in harshness through a generalized
ironic attitude, quite close to “schizoid phenomena.” This characterization is problematic because it runs
the risk of enabling a “psychopathologizing” reading of cynicism, which would mean that the author himself
contravenes some of his basic premises. To clarify this point, it is necessary to specify exactly the meaning
that melancholy - and from it, schizophrenia - has in the general context of this approach. However, this
requires, in turn, delving into what Sloterdijk understands not only by “psychopathology”, but also by
“disease”.

Keywords: cynicism; melancholy; schizophrenia; psychopathology; Sloterdijk.

Sumario: 1. Introduccion. Peter Sloterdijk, al filo de la psicopatologia; 2. Realismo melancélico: entre el endurecimiento
y la petrificacion; 3. Mas alla del caso limite: las ironias de la enfermedad; 4. Conclusiones; 5. Referencias bibliograficas.

Como citar: Fuentes, M. S. (2026): “El cinico moderno, un caso limite del melancdlico. Peter Sloterdijk ante la tentacion
psicopatolégica”, Revista de Filosofia, 51 (1), 79-91.

Rev. filos. (Madr:), 51 (1), 2026, pp. 79-91 79


mailto:m-fuentes@live.com
https://orcid.org/0000-0003-3481-9543
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

80 Fuentes, M. S. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 79-91

1. Introduccion. Peter Sloterdijk, al filo de la psicopatologia

Publicada en 1983, la Critica de la razdn cinica es una meditacion ensayistica sobre mundos de costumbres
y mentalidades. Examina doscientos afnos de criticismo ilustrado por medio de una prosa orientada hacia
el andlisis filosofico-cultural (Couture, 2016, p. 10). El objetivo general es tornar visibles las complicadas
vinculaciones entre llustracion, modernidad y fascismo que alimentaron el ascenso del nacionalsocialismo
y que prevalecieron activas en la escalada atémica desplegada en el contexto de la Guerra fria. Con este
proposito, Sloterdijk emprende una relectura de la cultura ilustrada a la busqueda de su resultado mas
irdnico e insolito: el cinico moderno. En él ha tomado cuerpo la quiebra de las escenas inaugurales y mas
prometedoras del lluminismo, asociadas al ejercicio del librepensamiento y al combate contra la sujecion:
el desenmascaramiento, la educacion y el didlogo (Couture, 2016, p. 11). La causa de ello es que la lucha
contra la ignorancia en todos los frentes -religioso, politico, artistico, cientifico, técnico, etc.-, mas que
lograr laemancipacion del ser humano, ha dado rienda suelta a la competencia egoista de las inteligencias;
sobre el trasfondo de un vertiginoso estado de cosas cuya vasta multiplicidad y fluidez suele agruparse,
aun hoy, bajo el confuso rétulo de “posmodernidad”.

La grantesis que Sloterdijk desarrolla en el libro es, entonces, que el criticismo ilustrado ha degenerado
en cinismo generalizado. De acuerdo con esto, el combate contra la supersticion, el engafio y el error ha
contribuido mas a la proyeccion de un mundo carente de sentido en el que todo esta permitido, que a la
mejora del destino humano por irradiacion de una verdad definitiva'. De este modo, el optimismo ilustrado
inicial se ha topado, primero con su tragedia -las guerras mundiales- para luego hallar su ironizacion final
en la muerte de la critica, por medio de la disolucion de las ideas de totalidad y verdad. Desprovista asi
de todo resabio comico, épico o sublime, la llustracion narrada por Sloterdijk se muestra como una gran
farsa, como un funesto monumento dedicado a la peligrosa convergencia entre la desilusion, el calculo y
la banalidad?.

Especial interés reviste la definicion “psicoldgica” que el autor arriesga en las primeras paginas del libro:
“Psicologicamente se puede comprender al cinico de la actualidad como un caso limite del melancdlico
[Grenzfall-Melancholiker], un melancélico que mantiene bajo control sus sintomas depresivos [depressiven
Symptome] y, hasta cierto punto, sigue siendo laboralmente capaz” (Sloterdijk, 2019, p. 40). El cinico de
la actualidad, mas que una conciencia alienada o corroida por el velo de la ideologia, exhibe un talante
por completo desinhibido, agresivo y descarado, acompanado de una suerte de orgullo amargo por las
ventajas practicas de estar -a diferencia de los ingenuos- ya completamente decepcionado del mundo.
Sin embargo, sabe muy bien cdmo mantener las apariencias. No sélo ante los demas -lo que ya introduce
en él una escision entre ser y apariencia-, sino, en ocasiones, incluso ante si mismo -lo que incrementa
notablemente los riesgos de disociacion psiquica-. Después de todo, la mascara del moralista es una
de sus predilectas. Especialmente, cuando en él se dan cita “un cinismo riguroso en los medios con un
moralismo igualmente rigido en las metas” (Sloterdijk, 2019, p. 299). Es, por lo tanto, capaz de observar
el mecanismo del error de manera bipolar: no cree ni se deja enganar, pero si deja creer para poder asi
enganar a los otros (Sloterdijk, 2019, p. 73). Se corona, de este modo, como la innovacidén mas inesperada
de la conciencia moderna: la forma “reflexiva” de la ideologia. No es tanto victima del “error” como agente
militante de las ventajas que provee el acceso desilusionado a la realidad.

Sloterdijk desestimalacapacidad delaTeoria Criticaparaunalecturacompetente del cinismoimperante,
incluyendo en esta misma impugnacion a las variantes “psicopatologizantes” de la critica ilustrada. Para
estas perspectivas, la conciencia objeto de critica es definida también como “falsa conciencia” (Falsches
BewuBtsein):

La falsa consciencia aparece en primera linea como conciencia enferma [krankes Bewu3tsein]. Casi
todos los trabajos importantes del siglo XX sobre el fendmeno de la ideologia tiran de la misma cuer-
da, desde Sigmund Freud, pasando por Wilhelm Reich, hasta Ronald Laing y David Cooper, sin olvidar
a Joseph Gabel, que ha llevado a su extremo esta analogizacion [sic.] de ideologia y esquizofrenia
[...]. El apoyo objetivamente bien fundado de la critica en la psicopatologia arriesga un distanciamien-
to cada vez mas profundo del enemigo, a quien cosifica y hace perder realidad. Al final, el critico de
la ideologia aparece ante la conciencia enemiga como uno de esos modernos patélogos altamente
especializados que, en efecto, pueden decir de una manera precisa de qué clase de enfermedad [en
el original, krankhafter Stérung: trastorno patoldgico] se trata y que, sin embargo, no saben nada de

En el cinismo actual, el apotegma “todo esta permitido” -adjudicado erroneamente a lvan Karamazov en la célebre novela de
Dostoievski- toma cuerpo en el marco de un fortalecimiento generalizado de las estrategias coercitivas de dominacion. La con-
signa adquiere por ello una resolucion conservadora: justifica no sélo los medios en funcion de los fines, sino también los fines
en funcion de su conveniencia y utilidad.

Neil Wilson (1987) opina que el libro de Sloterdijk es una parodia, una satira de la llustracion y de su promesa de una vida mejor,
tanto desde el punto de vista de la forma como del contenido. En términos estilisticos, lo define como un “barroquismo bavaro”
construido a partir del collage de multiples perspectivas yuxtapuestas: discurso filosoéfico, narracion literaria, ironia teorética e
historia satirica. En términos de estructura narrativa, la evolucion del cinismo es narrada por el autor como un desplazamiento
paulatino desde la satira comica -Didgenes- hacia la ironia como residuo tragico -Adorno y Horkheimer: la muerte de la idea de
totalidad- (Wilson, 1987, pp. 60-61).



Fuentes, M. S. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 79-91 81

terapias, ya que este asunto no entra dentro de su campo de accion. Tales criticos se interesan, al
igual que muchos médicos corrompidos por la profesion, mas por las enfermedades [Krankheiten]
que por los pacientes (Sloterdijk, 2019, p. 60).

A la luz de una advertencia semejante, resta determinar como el proyecto sloterdijkiano de una critica
de la razdn cinica podria sustraerse a este tipo de subterfugios “psicopatologizantes”. Especialmente,
teniendo en cuenta que es el propio Sloterdijk quien define “psicolégicamente” al cinismo por referencia
a un fondo melancdlico de existencia, cuya sintomatologia depresiva —expresion, esta ultima, de una
gran carga semantica- seria mantenida a raya con éxito, aunque con un elevado costo: la aproximacion a
estados de conciencia analogos a fendomenos de caracter esquizoide.

Muchos son los interrogantes que se desprenden a partir de esta aparente contradiccion. En primer
lugar, ¢es el cinico un melancolico no-patolégico que desarrolla sus calculos egoistas al filo de la
depresion? s Es también un proto-psicético? ;Hasta qué punto es capaz de ser ambas cosas sin sucumbir
al abismo de la enfermedad? Sin embargo, ¢qué seria, en ultima instancia, lo que debe entenderse aqui
por “enfermedad”? Después de todo, y en sintonia con el talante filoséfico general de la obra, ;no seran la
depresion, la melancolia e incluso la esquizofrenia, mas que fendmenos “anormales”, distintos gradientes
al interior del continuum de la vida, para el que las denominaciones clinicas no son mas que etiquetas?
Pero si este es el caso, ¢qué significa o qué sehala ese limite arbitrario sobre el que se balancean, para
Sloterdijk, los cinicos modernos?Y lo que es aln mas importante: ;qué hay mas alla de él? ;Una melancolia
a secas, en cuyo seno se extingue incluso hasta el interés subjetivo por la autoconservacion? ;Una suerte
de abismo hacia el sinsentido absoluto o una realidad ya deformada psicéticamente?

Una coleccidon semejante de interrogantes exige precisar en qué consiste esta melancolia a la que
alude Sloterdijk en este escrito®. Sin embargo, la cuestion subyacente soélo podra ser dirimida si se logran
exhumar, del planteo en su conjunto, las concepciones e ideas —-por mas laxas o difusas que sean- que
enmarcan su comprension general acerca del vasto mundo de las clasificaciones clinico-psiquiatricas
y, en términos aun mas amplios, sus opiniones al respecto del concepto mismo de “enfermedad”. Sélo
de esta manera podran fijarse las coordenadas que rigen y encuadran las relaciones esenciales entre
melancolia y cinismo exploradas por el autor en Critica de la razén cinica.

2. Realismo melancadlico: entre el endurecimiento y la petrificacion

Para Sloterdijk, el cinismo es la signatura de un fendmeno, al mismo tiempo, europeo y aleman, dos es-
calas de analisis que el autor es bastante propenso a confundir entre si (Couture, 2016, p. 13). Por un lado,
como fendmeno europeo, hunde sus raices en la auto-anulacion del ethos ilustrado, es decir, en un criti-
cismo bicentenario que no ha sabido contrarrestar el caracter corrosivo de sus propios efectos, asi como
tampoco el envilecimiento progresivo de sus mas nobles estandartes. De acuerdo con la narrativa pro-
puesta en Critica de la razdn cinica, las fuerzas mas genuinas de la reflexion critico-ilustrada se resumen
en una suerte de octaedro: ocho son las formas paradigmaticas de “desenmascaramiento” critico que
han marcado a fuego el estilo reflexivo de la modernidad. No tanto por los éxitos que pudieron o no haber
cosechado, sino mas bien por el hecho de que las formas de conciencia en cada caso desenmascaradas,
han aprendido, de sus respectivos atacantes, a ejercer el arte disolvente de la critica. Sin entrar en deta-
lles, puesto que no es el tema del presente articulo, estas modalidades de desenmascaramiento son las
siguientes: critica de la revelacion, critica de la ilusion religiosa, critica de la apariencia metafisica, critica
de la superestructura ideoldgica, critica de la apariencia moral, critica de la transparencia, critica de la
apariencia natural y critica de la apariencia privada. De acuerdo con Sloterdijk, estos “turbulentos impulsos
de la llustracion reflexiva” han llegado a ser tan decisivos como los desarrollos técnicos y cientificos des-
plegados desde las postrimerias del siglo XVII. No s6lo porque modificaron la vida de las sociedades, sino
fundamentalmente porque lograron alterar “...estructuralmente las conciencias confiriéndoles una nueva
constitucion dinamica [...]. Han creado un terreno intelectual y psiquico movedizo sobre el que las viejas
formas de tradicion, identidad y caracter ya no eran posibles...” (Sloterdijk, 2019, p. 139)*. A partir de esta

En las paginas siguientes, se fundamenta que los rasgos esquizoides del cinico moderno son productos derivados del realismo
melancdlico que modera su relacion con el mundo. A causa de ello, para el presente articulo, el andlisis de la melancolia reviste
mayor interés que el de la esquizofrenia.

Es importante destacar que Sloterdijk considera que la disolucién de todos los valores, referida usualmente bajo los rétulos
de “posmodernidad” o “nihilismo”, responde, en realidad, a impulsos reflexivos cuyos primeros estruendos se enmarcan en el
espiritu dieciochesco de la llustracion clasica. Principalmente, de la mano del libertinismo erudito y el mesmerismo. Sloterdijk
explora estas cuestiones en su primera novela filoséfica, titulada El arbol magico. El nacimiento del psicoanalisis en el afio 1785
-publicada en 1985-, y también en el ensayo El pensador en escena. El materialismo de Nietzsche. En este ultimo, resume la
situacion contemporanea del siguiente modo: “Desde el siglo XVIII, en la evolucién burguesa de la expresion, se ha puesto en
marcha [...] un enorme movimiento destinado a derribar barreras y a proporcionar relajamientos y liberaciones -un movimiento
cuyo despliegue hoy discutimos bajo el confuso nombre de postmodernidad” (Sloterdijk, 2009, p. 65 Nota al pié n°12). Sin
embargo, Miiller-Funk (2017) y Wilson (1987) insisten en que el estilo narrativo de Sloterdijk es, a grandes rasgos, “posmoderno”,
bajo el pretexto de que el autor seria un incrédulo respecto de las “grandes narrativas”. No obstante, ellos mismos afirman que



82 Fuentes, M. S. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 79-91

pérdida endémica de fundamentos, se propago el crepusculo cinico de la modernidad. En primer lugar,
como derrotay “muerte de la critica” a partir del reconocimiento filosofico, ya en pleno siglo XX, de que no
hay punto de vista totalizador ni distancia objetiva posible. En segundo lugar, como culminacion triunfal del
largo proceso de aprendizaje y readaptacion de las “prepotencias” (Vormacht), es decir, de todos aquellos
poderes despoticos -religiosos, politicos, sociales, culturales y/o econdémicos- que la propia llustracion,
en sus variantes mas progresistas, se propuso criticar y combatirs.

Por otro lado, como fendmeno aleman, el cinismo esta profundamente ligado al periodo historiografico
conocido como la “Republica de Weimar”. Para Sloterdijk, se trata del ejemplo paradigmatico de lo que es
unaverdadera “llustracion malograda” (Sloterdijk, 2019, p. 47), no exenta de ambigliedades. En primer lugar,
porqgue la cultura weimariana, atravesada por el “dolor de la modernizacion”, supo expresar sus propias
desilusiones epocales de una manera muy fria, pero también notablemente aguda (Sloterdijk, 2019, p.
44). De esto da sobradas muestras el nuevo canon estético que fue capaz de producir, con una dignidad
analoga a la del panteodn clasico-romantico nacional (Mller-Funk, 2017, p. 26). Sin embargo, en segundo
lugar, Weimar abrio el peligroso pasadizo que conecta la pérdida de la ingenuidad -en el ambito de los
valores, las creencias y los ideales- con la necesidad desesperante de sobrevivir al absurdo por medio
de la adopcion de un realismo duro y agreste, capaz de trocar el nihilismo y la melancolia en desinhibicion
agresiva, llamese esta “nacionalsocialismo”, “Fraccion del Ejército Rojo” o “Equilibrio del Terror”.

La Primera Guerra Mundial es el punto de inflexion en el que convergen, de manera explosiva, ambas
escalas del fendomeno. En esta tormenta de naciones, un patriotismo burgués exacerbado, devenido
en sistema politico demencial, se di6 cita con una “...perturbacion colectiva de la vitalidad a través de
la cual las energias de lo vivo [se desplazaron] hacia la simpatia con lo catastrofico, lo apocaliptico, lo
espectacular y violento” (Sloterdijk, 2019, p. 203). La guerra se convirtid asi en una elevacion sublime
de la que solo despiertan los derrotados, obligados a partir de entonces a medir sus fuerzas ante una
realidad desprovista de ilusiones, con el unico objetivo de volverse tan duros como ella. El caso aleman
ilustra esto a la perfeccion, puesto que el jubilo bélico inicial de las juventudes guillerminas se topd, muy
abruptamente, no soélo con el despedazamiento de su orgullo nacional, sino también, en un sentido mas
amplio, con la decadencia generalizada de los ideales propios de la cultura burguesa (Sloterdijk, 2019, pp.
204-205). Asi, de potencia militar en ascenso, Alemania devino imperio humillado, en medio de un transito
traumatico desde los modos monarquicos hacia los parlamentarios, para desembocar, finalmente, en el
auge del nazismo.

En este contexto, Sloterdijk sefiala una proliferacion masiva de estados “quebradizos de conciencia”: “...
ironia, cinismo, estoicismo, melancolia, sarcasmo, nostalgia, voluntarismo, resignacion ante el mal menor,
depresion [Depressivitdt, en el original] y aturdimiento como eleccion consciente de la inconsciencia”
(Sloterdijk, 2019, p. 205)°. Este espectro gris de estados de conciencia se enmarca sin dificultades dentro
de la tonica psicopolitica de la época: una pérdida melancoélica y generalizada de la ingenuidad, deseosa
de resolver la sensacion del absurdo, no ya en nuevos ideales y valores, sino mas bien en modos de
autoafirmacion (Selbstbehauptung) en la dureza (Héarte). Es decir, mediante la participacion colectiva en
una imagen del mundo fundada en el “realismo”:

Desde que la sociedad burguesa empezo6 a tender puentes entre el saber de los de arriba y el de los
de abajo del todo, pretendiendo fundar integramente su imagen del mundo sobre el realismo, los ex-
tremos se van entrelazando cada vez mas. Hoy dia, el cinico aparece como un tipo de masas [...] ha
dejado de ser un marginado (Sloterdijk, 2019, p. 39).

Este cinismo universal y difuso constituye, al decir del autor, el nuevo malestar de la cultura: un cinismo
que germina no solo en la esfera urbana, sino también en la cortesana. En definitiva, un “realismo perverso”
(Sloterdijk, 2019, p. 38) cuya fisonomia se resume en la sonrisa mordaz de una inmoralidad abierta, es decir,
de una “ironizacion” radical de la ética anclada en el presupuesto de que las leyes generales -sean cuales
sean- solo existen para los tontos (Sloterdijk, 2019, p. 38). A causa de ello, el cinico “..no entiende su
manera de ser como algo que tenga que ver con el ser malvado, sino como una participacion en un modo
de ver colectivo y moderado por el realismo” (Sloterdijk, 2019, p. 39)".

la revision sloterdijkiana de la llustracion es excesivamente simplista, dado que traza un arco histérico omni-abarcante -un “gran
relato”, podria decirse- que se extenderia, de manera muy grosera, desde Didgenes de Sinope hasta Adorno.

Para Sloterdijk las “prepotencias” (Vormacht) son focos de poder definidos, a grosso modo, en términos afines a la teoria del
poder de Foucault. Se trata de poderes que no son omnipotentes, sino mas bien centros de poder que se encuentran perpetua-
mente en pugna con sus contrapoderes o0 “antipotencias” (Gegenmacht) (Sloterdijk, 2019, p. 767).

Para Miiller-Funk, la utilizacion que hace Sloterdijk del concepto de cinismo se corresponde con un “término-paraguas” que
recae, no solo sobre una enorme lista de autores y figuras muy disimiles entre si, sino también sobre un abanico de atmdsferas
sociales y afectivas demasiado diverso (Miller-Funk, 2017, pp. 29-30) . El extracto citado parece abonar al punto sefialado por
este autor.

Para el momento en que fue publicada la Critica de la razdn cinica, ya existia una conjunto considerable de obras alemanas de
posguerra que se habian ocupado del cinismo como fendmeno psicosocial: Parmenides und Jona de Klaus Heinrich, Moral e
hipermoral de Arnold Gehleny El coraje de existir, de Paul Tillich. Para mas informacion, véase Freitas (2021).



Fuentes, M. S. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 79-91 83

La melancolia es la superficie afectiva sobre la que el cinismo hace pié para desplegar su consenso
amoral sobre la realidad. En cierto sentido, constituye el ntcleo psicopolitico de la llustracion entendida
como un proceso de desilusion, es decir, de avance progresivo en el desenmascaramiento de las
apariencias. Esto, bajo riesgo de perecer a manos de la falta de ilusiones, pues “alli donde la llustracion
aparece como «triste ciencia» provoca, a pesar suyo, una petrificacion melancolica” (Sloterdijk, 2019, p.
28). De ahi que el realismo ilustrado sea completamente incomprensible si uno prescinde de su rasgo
fundamental: el “enfriamiento de la relacion intelectual «yo-mundo»” (Sloterdijk, 2019, p. 483). A causa
de ello, la vinculacion “erdtica” con el saber se ha vuelto, sino imposible, al menos hipdcrita, cuando
no directamente una rareza: “Ya no hay ningun saber del que se pueda ser amigo (philos). Ante lo que
sabemos no se nos ocurre amarlo, sino que nos preguntamos como nos acomodaremos a vivir con ello
sin convertirnos en estatuas de piedra” (Sloterdijk, 2019, pp. 13-14).

Existe, porlotanto, unarelacion muy estrecha entre melancolia, realismoy verdad. No tanto en el sentido
epistemoldgico de un acceso privilegiado a la descripcion de hechos empiricos, sino mas bien en lo que
atane ala aprehension del “peso” o valor negativo de los fendmenos. Esto hace de la melancolia un pathos
que desafia, quizas como ningun otro, supuestos relativos al valor de la vida y las instituciones sociales por
medio de intervalos, mas o menos transitorios, de amarga clarividencia. El mundo social revela, ante ella,
su consistencia teatral. Es decir, su irrealidad, su apariencia de sentido, hecha de arbitrariedades, mentiras
y falsedades del mas variado tipo. El melancdlico choca de lleno con el gran bluff en el que consiste la
realidad. Si logra evitar el pasmo, entiende que la unica posibilidad disponible de ser realista es subir al
escenario para participar de la ficcion, ya sea convirtiéendose en actor o, incluso, en dramaturgo (Sloterdijk,
2019, p. 669). Pero con esto, se incrementan notablemente sus chances de volverse cinico®.

Aprender a moverse con astucia utilitaria entre fachadas convencionales y hechos desnudos ofrece
ventajas muy tentadoras. Especialmente en la competencia con los ingenuos, la simulacion -una forma
de “ideologia reflexiva”, esto es, de ideologia que se sabe falsa pero util- es un arma fundamental. Esta
es larazon que explica por qué este teatralismo melancalico ilustrado germina con facilidad en el ambito
del poder, una de las instancias -junto al saber cientifico- en las que acontece el “moderno mas alla del
bien y del mal” (Sloterdijk, 2019, p. 291). Bajo la forma del “melancdlico realismo del gobernar” (Sloterdijk,
2019, p. 146), las alturas del poder estan transidas por la carencia de ilusiones y la puesta en practica de
hipotesis despectivas acerca de lo que cabe esperar del resto de los hombres. Sin embargo, este “mood
melancolico-funcional” (Couture, 2016, p. 11) se extiende incluso hacia el dominio de las intelectualidades
criticas, bastante debilitadas y dominadas por “sordos estados de desaliento” (Sloterdijk, 2019, p. 21).
Especialmente después de la disolucion del movimiento estudiantil, acontecimiento que acelerd la fuga
colectiva de “la esperanza al realismo, de la revuelta a la inteligente melancolia, de un gran «no» politico
a un pequefio y plurime «si» subpolitico, de un radicalismo de la politica a un curso medio del existir
inteligente” (Sloterdijk, 2019, pp. 157-158)°.

Sin embargo, Sloterdijk es un convencido de que “ha llegado el tiempo para una nueva critica de los
temperamentos” (Sloterdijk, 2019, p. 28). Esto implica apostar por una critica del cinismo que, luego de
exponerse a los “infiernos del realismo”, sea capaz de torcer el destino melancdlico de la llustracion en
favor de un desenlace temperamental alternativo:

Si en un principio parece como si la llustracion desembocara de un modo necesario en la desilusion
cinica, muy pronto da la vuelta a la paginay la investigacion del cinismo se convierte en la fundamen-
tacion de una buena carencia de ilusiones. La llustracion fue desde siempre desilusion, en el sentido
positivo; y cuanto mas avance, tanto mas proximo estara el momento en el que la razén nos llame para
ensayar una afirmacion (Sloterdijk, 2019, p. 29).

De acuerdo con esto, el contrajuego perpetuo entre Zynismus -cinismo de las prepotencias-y Kynismus
-cinismo de las antipotencias- no es mas que el duelo perpetuo entre dos actitudes no-ingenuas que
se baten a duelo sobre la superficie ambivalente de la realidad -un juego del que la Teoria Critica ha
decidido, de manera completamente indeclinable, no participar por razones afectivas y morales, mas que
intelectuales o filosoficas-. Su principal diferencia radica en la coloracion melancdlica del cinico moderno.
Esta se encontraba completamente ausente en Diégenes de Sinope, el “filésofo-perro” que embestia
descaradamente contra el sistema entero y artificial de las necesidades sociales en defensa de una vida
completa, libre y frugal. Pero si predomina en el cinico moderno, que ha cambiado de bando para reafirmar,

En El arbol magico, Sloterdijk incorpora a la narracion los apuntes que el protagonista, Jan van Leyden, escribe con miras a la ela-
boracion futura de un tratado psicoldgico-filoséfico. En uno de ellos, analiza las diferencias entre el delirio y la depresion: “Nadie
tiene mas energia que el que esta impulsado por el delirio y nadie esta mas cerca de la verdad que el sumido en el pasmo de la
depresion. El loco es el prototipo del activo mientras que el deprimido se aproxima mas a la figura del contemplativo. El uno reali-
za con alas prestadas unos vuelos grandiosos y trascendentales. El otro, con ojos petrificados, mira el mundo como si no tuviera
nada que ofrecerle” (Sloterdijk, 1986, pp. 252-253).

La Teoria Critica es también, a este respecto, ejemplar, en la medida en que se encuentra poblada de “agresivos y depresivos
moralistas” (Sloterdijk, 2019, p. 211), avidos por sostener una ética afectiva del compromiso mientras declaran la imposibilidad de
un punto de vista totalizador sobre la realidad.



84 Fuentes, M. S. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 79-91

de manera jactanciosa, su participacion conformista en la locura organizada en que consiste la sociedad
imperante, con su competencia compulsiva por méritos, honores y ventajas™. Ser el mas desilusionado de
todos se ha convertido, para él, en un activo clave para la supervivencia y el éxito.

3. Mas alla del caso limite: las ironias de la enfermedad

El malestar de la cultura moderna hunde sus raices en un realismo de la desilusion. En este sentido, el
cinismo no es mas que una flexion determinada de la melancolia, una declinacion bastante rara o irregular
de la misma, pues conjuga una dosis significativa de depresion con una férrea voluntad de autoafirmacion
dispuesta a la catastrofe™. Un equilibrio animico bastante precario, sostenido a partir de una peligrosa
espiral dialéctica que se alimenta del absurdo para transformarlo en dureza de caracter. Por esta razon,
quiza el limite que separa al cinico del melancdlico es, para Sloterdijk, un punto de no retorno mas alla
del cual no existe ya forma alguna de que la relacion entre desilusion y endurecimiento pueda ser dia-
lectizada. Mientras esto no suceda, el cinismo tendera hacia su crecimiento exponencial, por medio del
aseguramiento paranoico de la autoconservacion y la busqueda, cada vez mas exaltada, de un Yo lo sufi-
cientemente macizo. No en vano, Sloterdijk es un convencido de que los fendmenos cinicos guardan una
relacion muy estrecha con rasgos psicoticos, tales como las paranoias, los delirios de grandeza e, incluso,
las escisiones a nivel de la de la conciencia®.

Existiria, por lo tanto, una bifurcacion mas alla de la cual el cinico, o prevalece como tal hasta el extremo
de la disociacion y la psicosis, o bien abandona el cinismo para dar el salto definitivo hacia la melancolia.
El primero de estos senderos supone la prolongacion de la sinergia cinico-depresiva a través del jardin
de las psicosis, una region en la que “los limites entre la autoafirmacion y la destruccion ciega se diluyen”
(Sloterdijk, 2019, p. 161). El segundo implica una desviacion hacia la melancolia propiamente dicha, en una
direccion radicalmente diferente que no es explorada en la obra en cuestion, a saber: la de un sinsentido
que corroe hasta el interés por la propia supervivencia®. En estos términos, el cinismo es, quizas, la ultima
palabra posible de la melancolia. Mas alla de él, tal vez nada que valga la pena pueda ser dicho ni mucho
menos emprendido. En esto reside su valor como caso limite. Incluso, su capacidad de juego creativo con
las paradojas sobre las que se asienta, en definitiva, toda cultura. Pero también su identificacion con un
radicalismo de la dureza. La melancolia es, para el cinismo, su fuente de energia negativa; la psicosis, el
proceso de combustion que dispara hacia el infinito su trayectoria.

A lo largo de toda la obra, Sloterdijk utiliza tres expresiones en aleman para referirse a los temples
de animo melancolico-depresivos que sirven de trasfondo al tacticismo amoral del cinico: Melancholie,
Depression y Depressivitat. Se sirve de ellos como de términos intercambiables entre si, ademas de
utilizarlos en un sentido muy amplio, nunca precisado del todo. Pese a ello, algunas observaciones pueden
resultar de utilidad™. El Dictionary of Psychology de la American Psychological Association define a la
melancolia como un nombre arcaico de la depresion (APA, 2015, p. 635) que, a fines del siglo XIX, estaba
asociado a cualidades delirantes -delirios hipocondriacos- y a una pérdida de contacto con la realidad.
En esta misma linea, el Campbell Psychiatric Dictionary (2019) sefala que la tendencia actual considera a
la melancolia en un sentido mas limitado para indicar lo que se conoce como “depresion severa”, la cual
puede o no presentar rasgos psicoticos. A través de esta ultima, el término “melancolia” ha regresado
actualmente como un subtipo del depresivo, asociado a lo que hoy entendemos por “depresion endogena”,

En este sentido, como sefala Sorgner, el quinismo es presentado por Sloterdijk como una reaccion mas “saludable” ante el
nihilismo (2007, p. 198). Por otro lado, esta idea de “cambio de bando” refiere a la adopcién prepotente de estrategias “kynicas”
antipotentes. Principalmente, la insolencia (Sloterdijk, 2019, pp. 188-192). En lo que atafie a la distincion entre el cinismo antiguo
y el cinismo contemporaneo, Miller-Funk (2017) llama la atencion sobre un texto de Klaus Heinrich publicado en 1964, titulado
Vernunft und Mythos, el cual incluye un capitulo dedicado a la diferencia entre el cinismo antiguo y el moderno que habria sido
decisivo para Sloterdijk.

El cinismo es, para Sloterdijk, una atmodsfera social universal y difusa. Esto quiere decir que, mas que la excepcion, es la norma
imperante. Su rareza o irregularidad solo es tal en relacion con la melancolia considerada como fendmeno autonomo. De hecho,
a ello refiere la definicion sloterdijkiana que da nombre al presente articulo: “el cinico es un caso limite del melancolico”.
Nuevamente, los apuntes de Van Leyden en El arbol magico son ilustrativos: “La contrafigura natural del paranoico, con su Yo
macizo, la constituye el depresivo [...]. Burla a la vida y la contraria en todos los terrenos, rechazando todas sus ofertas con el
argumento de que no son para él, que él esta muy cansado. El se enclaustra en la vacia fortaleza de su desanimo [...]. Contem-
plemos a los dos juntos: al loco poseedor del Yoy al depresivo negador del Yo. Aparentemente son idénticos, como dos gemelos
antagonicos. Por eso tantas personas, en el transcurso de su vida, pasan de un polo al otro. Empiezan en la euforia y terminan en
el pasmo” (Sloterdijk, 1986, pp. 251-252).

La depresion y la melancolia son analizadas, en si mismas, en obras posteriores. En el marco de la “analitica del venir-al-mundo”,
desplegada entre 1988 y 1993, la cuestion es trabajada en textos como Eurotaoismo y Extrafiamiento del mundo. En las proximi-
dades del ano dos mil, es abordada en los dos primeros tomos de Esferas. En ambos casos se utilizan categorias fenomenolégi-
cas de analisis en dialogo con la tradicion freudiana. Acerca de la melancolia en el proyecto Esferas, véase Fuentes (2022).

La siguiente informacion no se corresponde con materiales que hayan sido leidos directamente por Sloterdijk. Su Unico propdsito
es poner a disposicion del lector algunas acepciones posibles de la melancolia y de la depresion para tratar de comprender el
uso que de estas palabras hace Sloterdijk. Atendiendo a este propdsito, reviste especial interés destacar que, desde el siglo XIX
y por lo menos hasta la década del ochenta, la depresion solia ser clasificada dentro de las psicosis (Berrios, 2013, pp. 345-348).
La estrecha vinculacion entre depresion y esquizofrenia indicada por Sloterdijk responde innegablemente a este hecho.



Fuentes, M. S. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 79-91 85

es decir, desprovista de causas externas y ambientales (Rodriguez Kuri, 2013). Sin embargo, el Dictionary
of Psychological Medicine (1892) editado por Daniel Hack Tuke, destaca que en la literatura especializada
del siglo XIX se desarrollo paralelamente un sentido de la melancolia que carece de los rasgos morbidos
tipicos de su version clinica -tales como irracionalidad en la conducta, pérdida del autocontrol, tendencia
al suicidio o el homicidio, entre otros-"°. En esta variante, los acontecimientos y sucesos circundantes
todavia conservan cierto interés, aunque notoriamente disminuido, mientras que la facultad para atenerse
a deberes cotidianos -al menos, de manera estrictamente exterior- se preserva intactae.

En lo que respecta a la depresion -que procede del latin de y premere, “apretar”, “oprimir”; y de
deprimere, “empujar hacia abajo”-, lo cierto es que ingreso hace relativamente poco al dominio de las
aflicciones, aproximadamente en el siglo XVII, tanto en la literatura como la medicina (Jackson, 1989).
Por ultimo, la expresion alemana Depressivitdt no tiene equivalente en castellano. De acuerdo con el
Dorsch Lexicon der Psychologie, se refiere a los rasgos propios de una personalidad o comportamiento
desanimado, sin conexion necesaria con trastornos depresivos propiamente dichos. Sus caracteristicas
aparecen de forma situacional (es decir, reactiva) y temporal, a diferencia del trastorno psicolégico. Por
lo tanto, mas que con el mundo de la enfermedad (Krankheit), se vincula estrechamente con el universo
semantico de la afliccion (Betriibtheit) o de la melancholy decimononica.

En principio, el cinismo prefigurado por Sloterdijk manifiesta grandes correspondencias con sentidos
de la melancolia y la depresion no necesariamente ligados al universo de lo mérbido™. Al menos en
apariencia, puesto que existen pasajes en los que el fildsofo aleman es bastante explicito a la hora de
caracterizar al cinismo como un espectro de fenémenos psicoldgicos y culturales de caracter patoldgico.
De hecho, en la seccion titulada “Los cinismos cardinales”, realiza una suerte de balance provisorio de las
formas de cinismo analizadas hasta el momento cuya vinculacion con el ambito de las psicopatologias
queda establecida de manera contundente:

[El] cinismo es la falsa conciencia ilustrada; la conciencia infeliz [ungliickliche] en forma moderni-
zada. El aserto es, a este respecto, un aserto intuitivo que comienza con una paradoja: expresa un
malestar [Unbehagen] que el mundo moderno ve impregnado de locas bromas culturales, de falsas
esperanzasy el correspondiente desengafio de las mismas, del progreso de lo loco [des Verriickten)]
y de la paralizacion de la razon, de la profunda grieta que atraviesa las modernas conciencias y que
para siempre parece separar unos tiempos de otros, lo razonable de lo real, lo que se sabe de lo
que se hace. En la descripcion llegamos a una patologia [Pathographie, en el original] que palpa
fendmenos esquizoides [schizoide Phdnomene]; en ella intentamos encontrar palabras para es-
tructuras perversamente complicadas de una conciencia que se ha hecho reflexiva, casi mas triste
[tristen, de trist: también “deprimente”, “sombria”, “pesimista”] que falsa y que, bajo necesidades de
autoconservacion, sigue manteniendo una economia poco econémica [la espiral dialéctica cinico-
depresiva] en una permanente autonegacion moral (Sloterdijk, 2019, p. 327)®.

;Donde queda, entonces, aquello de no incurrir en diagndsticos psicopatologizantes? El extracto no
podria ser mas contradictorio con el espiritu sloterdijkiano de la critica de la razén cinica. Sin embargo,
Sloterdijk no lleva a cabo una simple traspolacion de categorias psicopatolégicas al ambito de la reflexion
filosofico-cultural. La operacion que realiza es un poco mas compleja. En efecto, el invocado factor
esquizofrénico estaria dado, para él, por una manifiesta escision de la subjetividad que seria producida
sin la mediacién de conflictos inconscientes. Esto significa que se trata de una forma de division que es
experimentada por las conciencias en su propia superficie y en primera persona: puntualmente, “en sus
calculos cotidianos” (Sloterdijk, 2019, pp. 352-353). Se trata, por ende, de una condicion que tiene mas que
ver con el dinamismo especifico de una forma de subjetividad que con una clasificacion psicopatoldgica.
En estos términos, el autor traza una relacion directa con dos clasicos tépicos hegelianos. Por un lado,
la “conciencia desdichada” (Ungliickliches Bewusstsein), una figura de la autoconciencia en la que esta
hace experiencia de su propia falta de unidad a causa de un conflicto entre su realidad finita y su ideal
de infinitud. Por otro lado, la “conciencia desgarrada” (zerrissenes Bewul3tsein), una conciencia dividida y
contradictoria que oscila con frivolidad entre la ironia y el cinismo, sin resolver ni superar las hipocresias
de la sociedad burguesa -de las cuales participa también-"°. Inspirado por estas ideas de Hegel, Sloterdijk
distingue tres grandes modalidades de escision cinica: 1) ante la imposibilidad de realizar el ideal del

5 Elidioma inglés conserva vestigios de esta diferencia en los términos melancholia -de connotacion psicoldgica, vinculada a lo

morbido- y melancholy —coloquial, con referencia a emociones, personas y atmadsferas-.

En Depressive Realism. Interdisciplinary perspectives (2017), Colin Feltham establece, en esta misma direccion, las diferencias
entre la depresion clinica y el “realismo depresivo” entendido como vision del mundo no necesariamente patoldgica. El autor
incluye entre estas reflexiones, referencias a Diégenes Sinope y la Critica de la razon cinica.

De hecho, de las tres expresiones que utiliza, la que aparece con mayor frecuencia es Melancholie.

En esta misma linea, al comienzo del libro, Sloterdijk afirma lo siguiente en referencia a la cultura weimariana: “Si hay una época
que requiera una psicopatologia histérica, ésta es la que abarca el decenio y medio que va desde la caida del Imperio hasta el
establecimiento del nacionalsocialismo” (Sloterdijk, 2019, pp. 47-48).

El prototipo hegeliano de la conciencia desgarrada es El sobrino de Rameau, de Denis Diderot, reconvertido por Sloterdijk en
personaje de su novela El arbol magico. Para mas informacion respecto de la diferencia entre conciencia desgarraday conciencia
desdichada, véase Martin (2017, pp. 75y 77).

16

17
18



86 Fuentes, M. S. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 79-91

deber -caso del idealista derrotado, o no devenido pragmatico-; 2) al obrar amparado en la “fuerza de
las cosas” -la “mala fe” sartreana, el das Man heideggeriano-; y 3) las conductas manipuladoras de
simulacion -la ya mencionada “ideologia reflexiva”-. Por su parte, en lo que hace al factor melancdlico,
este consiste basicamente en un estado de pérdida generalizada de la ingenuidad y la ilusion, que se
traduce en resignacion respecto del sistema de necesidades de la civilizacion imperante: una suerte de
“mood melancoélico-funcional” (Couture, 2016, p. 11) que se desliza sobre un bloque despiadado y amoral
de realidad. De esta manera, ya sea que se trate de idealistas derrotados, de la banalidad del mal o de
pragmaticos simuladores, los cinicos modernos padecen en primera persona un realismo quebradizo y
melancalico que los obliga a formas madrbidas de auto-escision que no hunden sus raices en mecanismos
inaccesibles a su propia mirada.

En concordancia con esto, el planteo de Sloterdijk carece del rasgo distintivo de las “psicologias
profundas”, precisamente porque permanece al mismo nivel de los fendomenos que intenta explicar sin
apelar a instancias inconscientes. En este sentido, al menos a primera vista, no habria aqui riesgo de
“cosificacion” o “funcionalizacion” de la conciencia contrincante por parte del autor; el cual “se situa
concienzudamente en rivalidad con la conciencia enemiga, en vez de comentarla desde arriba” (Sloterdijk,
2019, p. 74), o de “operar” detras de ella para extirpar los mecanismos que la sujetan al error (Sloterdijk,
2019, pp. 53-55) -sean estos de indole psicoldgica o socioecondmica. Sin embargo, prescindir de las
“profundidades” de la psique no libera al planteo de la enorme carga psicopatoldogica que lo amenaza.
Simplemente circunscribe los rasgos “morbidos” del cinismo -escisiones esquizoides, temples
melancadlicos- al nivel topoldgico de la conciencia.

Existe un reducto posible, con asiento en bondadosas concesiones por parte del lector, que podria
facilitar, en este punto escabroso, una salida elegante para Sloterdijk: diluir sus contradicciones en los
rasgos de su particular prosa filosofica. De acuerdo con esta hipotesis provisoria, el uso sloterdijkiano de
expresiones tales como “sintoma”, “patografia”, “patologico”, “esquizofrenia”, “melancolia”, “depresion” y
demas, podria hallar el principio de su justificacion a partir de la falta de pretensiones literalistas y en favor
de una utilizacion figurativa. No obstante, la inclusion de Louis Althusser dentro de la obra, no sélo como
caso paradigmatico de cinismo tedrico marxista, sino ya como una “contribucion tardia a la psicopatologia
del marxismo” (Sloterdijk, 2019, p. 169), elimina toda esperanza de exoneracion metaférica en favor de
la literalidad mas extrema y perturbadora. Sloterdijk no se detiene ante los limites del argumentum ad
hominem. Llega a los extremos de subrayar, en la persona misma de Althusser, el ataque psicdtico que
tuvo por desenlace el asesinato de su esposa, bajo pretexto de que este hecho escabroso esconde la
clave fundamental que explica la deriva cinica del marxismo tanto teérico como politico?°.

Pese a ello, prevalece aun una ultima posibilidad -o concesion- interpretativa por remision a
cuestiones de tipo estilistico: la utilizacion ironica o satirica de conceptos y expresiones de connotacion
psicopatoldgica?. Después de todo, ¢qué podrian ser las enfermedades psicoldgicas para un lector
aleman de Foucault, un nostalgico de la revuelta cultural del '68 que, a su regreso de la India, invoca el anti-
académico nombre de Didgenes??? Quiza, nada mas que arbitrarias “palabras de delimitacion”, durante
mucho tiempo tomadas demasiado en serio:

La «literatura psicologica» se ha convertido en un fendmeno de tales proporciones que uno no se pue-
de enfrentar con ella sino de un modo sociolégico y estadistico. No es sino el autoseguro de los mo-
dernos semicinicos [Semizyniker] en su papel cultural. A base de «formacion», libros, diplomas, titu-
los, cursos complementarios y grados intentan hacer valer sus derechos civiles en la «cultura oficial»
(que por lo demas no existe). Al mismo tiempo, sirve para la penosa delimitacion de «enfermedades»
[«Krankheiten»], y no son pocos los psicdlogos que tienen demasiado miedo, desprecio, altaneria o
agresividad en la voz cuando pronuncian palabras como narcisismo, esquizofrenia, paranoia, ambiva-
lencia, neurosis, psicosis, etc. Son palabras de delimitacion [Wérter der Abgrenzung], palabras para
los otros, palabras que se pronuncian desde el alto corcel de la normalidad. Sin embargo, puede ser
una buena senal el que hoy dia muchos terapeutas, voy a llamarlos clarividentes, hayan dejado caer
la mascara de importancia y hayan abandonado el papel del serio representante de la realidad para
ponerse, para provecho propio y de sus pacientes, del lado de la vida (Sloterdijk, 2019, p. 438).

20 Ep esto, Sloterdijk reconoce la influencia de Heinrich Heine y de Johann Gottlieb Fichte, de quienes habria tomado la idea de que
toda filosofia hunde sus raices ultimas en la vida practica de quien la pregona (Sloterdijk, 2019, pp. 58-59). El autor subraya que,
en el asesinato de su esposa -una socidloga de orientacion bolchevique-, Althusser intent6 “resolver” su eterno conflicto interno
entre el conocimiento y la ortodoxia partidaria: “hay asesinos que, en el fondo, son suicidas que se aniquilan a si mismos en el
otro” (Sloterdijk, 2019, p. 161).

Wilson es de la opinién de que, mas que una “critica” en el sentido riguroso del término, la Critica de la razon cinica -que, segun
él, rara vez supera el nivel de la mera narracion- no es mas que una gran ironia cuyo unico proposito es motorizar oposiciones y
obligar al lector a posicionarse (Wilson, 1987, pp. 62-63).

Es menester recordar que Sloterdijk comenzo sus estudios universitarios en 1968, afio de las revueltas estudiantiles y del auge de
la Nueva Izquierda. Autores como Couture (2016), Wilson (1987), Miller-Funk (2017), Babich (2012) y Kudriavtseva (2014) coinciden
en que la nostalgia del autor por los sucesos politicos y culturales del ‘68 atraviesa y define muchos de los posicionamientos
filosoficos de la Critica de la razén cinica.

21

22



Fuentes, M. S. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 79-91 87

Resuena en todo esto una suerte de golpe de tambor antipsiquiatrico. Bastante modesto, si se tiene
en cuenta el hecho de que Sloterdijk se desentiende inmediatamente, y sin mayores explicaciones, de
la necesidad de tomar partido en discusiones epistemoldgicas u ontoldgicas mas profundas, referidas
al estatuto de las denominadas enfermedades mentales. No parece haber aqui, por lo tanto, atisbo
alguno de una teoria -por mas basica que sea- de las psicopatologias, lo cual es coherente con la tonica
general de la obra, orientada hacia la reivindicacion quinica de la “fresca ignorancia”?. En esta direccion,
al celebrar de pasada la satirizacion del lenguaje psiquiatrico, la mirada de Sloterdijk esta puesta -mas
que en “estériles” controversias tedricas- en el desenmascaramiento de los poderes disciplinarios
subyacentes a toda distincion entre lo normal y lo patolégico. Sin embargo, las comillas angulares en la
palabra “enfermedades” dan cuenta de la poca credibilidad que Sloterdijk concede a esta categoria.

Desde un punto de vista panoramico, lo que podriamos denominar como el cinismo de los psiquiatras -
susceptible también de darse con arreglo a matices “semicinicos”- se inscribe en la yuxtaposicion de dos
cinismos cardinales: el cinismo del saber y el cinismo de la medicina. El primero de ellos se corresponde
con el “alto pensamiento”, es decir, con la teoria de orientacion “seforial”, inclinada dogmaticamente hacia
la subsuncion violenta de la realidad bajo el principio del orden (Sloterdijk, 2019, pp. 427-429). Implica
una voluntad de saber regida, en ultima instancia, por la instrumentacion “polémico-estratégica” del
conocimiento, motivo por el cual la relacion con los objetos de estudio es, desde el inicio, una relacion
de distanciamiento y enemistad: “La cosa que esta contra mi se convierte en objeto. Todo objeto -si se
tomase en si mismo- es un rebelde potencial, un contra-yo o un medio [en manos de otros] en la lucha
contra mi” (Sloterdijk, 2019, p. 510). No existe, por lo tanto, el conocimiento desinteresado. Ni siquiera al
nivel de la denominada “investigacion de base”. Dentro del ambito de las ciencias humanas, esto adquiere
ribetes mucho mas dramaticos, dado que introduce separaciones y jerarquias entre los sujetos segun
patrones moralesy disciplinarios de conducta. Las practicas discursivas y no-discursivas del saber trazan,
de este modo, lineas demarcatorias que distribuyen a los individuos segun modos de ser autorizados
para decir “Yo” y modos condenados al ambito del “ho-yo” o, incluso, del mero “Ello” (Sloterdijk, 2019, pp.
525-529).

Por su parte, el cinismo de la medicina brota alrededor de una profesion que, por definicion, obliga a
sus miembros a desarrollar un realismo crudo, de cuerpos muertos o0 moribundos. Se asienta sobre una
conciencia de muerte y un saber de la fragilidad del cuerpo. Sin embargo, desde el momento en que logro
escindirse del sacerdocio, la medicina entré una relacion problematica con la muerte, a la cual ya no es
capazde percibircomo precio natural a pagar porlavida. En este sentido, el médico moderno es prefigurado
por Sloterdijk como un “partidario «absoluto» de la vida”, cuya unilateralidad lo lleva, tragicamente, a luchar
encarnizadamente por “la vida de cuerpos hace tiempo desahuciados y moribundos” (Sloterdijk, 2019, p.
397). En esto radica precisamente la quintaesencia de su cinismo: en una espiral ilimitada de oposicion a
la muerte que termina aniquilando la vida. El resultado no es otro, por ende, que una “medicina de sefores”
(Herrenmedizin), corrompida por el poder de curar, que se interesa mas por las enfermedades que por los
enfermos (Sloterdijk, 2019, p. 404). Sloterdijk advierte que esta medicina capitalista despliega un control
totalitario sobre lo somatico cuya extension es necesario contener:

El interés de las clases médicas institucionalizadas trabaja para conseguir por todos los medios unas
situaciones en las que todo lo corporal quede totalmente medicado: desde la medicina laboral, pa-
sando por la medicina deportiva, la medicina sexual, la medicina digestiva, la medicina alimentaria,
la medicina de entrenamiento, la medicina de accidentes, la medicina criminal, la medicina bélica,
hasta llegar a las medicinas que se han asegurado la competencia del control sobre las dos varian-
tes, la saludable y la insana, del respirar, andar, estar de pie, aprender, leer periddicos; por no hablar
del embarazo, del nacimiento, del morir y otras cabriolas de corporeidad humana. [En consecuencia,
disciplinas como la] medicina general psicosomatica, medicina laboral, ginecologia, psiquiatria, entre
otras [...] son las especialidades que mas tendrian que saber, por motivos de légica interior, que todo
lo que hacen esta en peligro de dafiar mas que de curar, mientras no se proponga otra direccion para
el auxilio: a partir de la vida, de la libertad y de la conciencia (Sloterdijk, 2019, pp. 408-409).

La principal consecuencia de este modelo es la consolidacion de una sociedad terapéutica. En ella,
la “forma clinica de vida” (klinische Lebensform) destruye, en los médicos, la orientacion hacia lo sano
por medio de un proceso espiralado de medicalizacion de la existencia. En este contexto, proliferan
masivamente y por doquier, junto a los enfermos tradicionales, una nueva estirpe de individuos que sufren
por su incapacidad para estar sanos: los “enfermos de civilizacion” (Zivilisationspatienten) (Sloterdijk, 2019,
pp. 404-405), aquellos que sucumben al imperativo totalitario y unilateral de la salud en el intento absurdo
de lograr desentenderse para siempre de la muerte.

23 sin embargo, Babbet Babich sostiene que Sloterdijk es el principal obstaculo para la fuerza quinica que él mismo intenta desper-
tar, dado que su propia erudicion ilustrada lo acerca mas a la satira menipea -cuya estructura y longitud, al ser similar a la novela,
se distancia radicalmente de los epigramas de Marcial- que a la potencia performatica de un Didégenes de Sinope (Babich, 2012,
p. 24).



88 Fuentes, M. S. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 79-91

En este punto de la argumentacion, Sloterdijk no llega tan lejos como para afirmar que las enfermedades
somaticas se reducen a ser meras construcciones sociales -como si parece insinuar en su critica
“nominalista” de las enfermedades psiquiatricas-. En cambio, las considera parte inalienable de la
condicion humana: expresion de nuestra finitud. Pero no penetra demasiado en el fondo de este asunto.
Y las mas de las veces lo hace considerando a las enfermedades somaticas desde el punto de vista
subjetivo de los pacientes, esto es, con especial énfasis en la dimension existencial implicada en el estar
enfermo. Por este motivo, Sloterdijk se interesa por una idea general y bastante difusa de ‘enfermedad’
que hunde sus raices en el debilitamiento de la “voluntad de vivir” (Lebenswille), aspecto fundamental para
toda curacion -ignorado tanto por la medicina como por la psiquiatra senoriales-. Esto vale tanto para
las “palabras de delimitacion” de las que se ocupa la psiquiatria como para las “enfermedades «serias»”
(«ernster» Erkrankungen) -notese el lugar del entrecomillado en el original- que competen a los médicos
clinicos?.

En esta senda, el fildésofo declara su simpatia por las subculturas emergentes de “auxilios
alternativos” (alternativen Helfens). Con esta expresion se refiere al amplio “movimiento de autoauxilio
lego” (Laienhelferbewegungen), desarrollado en Occidente -segun formatos diversos: psicosomaticos,
religiosos o directamente anticientificos- como respuesta a la deshumanizacion de los sistemas de
salud (Sloterdijk, 2019, pp. 399-401 y 409). A la base de un posicionamiento semejante se encuentra
cierto respeto sloterdijkiano ante el enigma de la “curacion psicoldgica”: es decir, el misterioso papel que
desempeinia la fe del paciente en el auxiliador como condicion de posibilidad para el restablecimiento de la
salud?®. Este énfasis en la “parte sugestiva de las curaciones” implica el supuesto de que la eficacia de las
terapias depende, en gran medida, de la eficacia simbdlica; esto es, de la adhesion al sistema de practicas
terapéuticas de una cultura determinada?s. De acuerdo con este esquema, los enfermos son sujetos que
necesitan un aliado para proyectar y concentrar en él sus fuerzas autocurativas, su voluntad de vivir; para
lo cual son sumamente determinantes las escenificaciones externas —-por ejemplo, rituales, ceremonias,
procedimientos- para facilitar el despliegue del drama energético interior en el que se pone en juego la
posibilidad de curarse (Sloterdijk, 2019, pp. 399-400)7.

Ademas de resaltar esta base “psicologica” o “vital” de las enfermedades somaticas, la etiologia
sloterdijkiana -si podemos llamarla de este modo- se completa por medio de una imputacion
causal a la sociedad imperante. Las “tendencias autodestructivas de la civilizacion” (zivilisatorischen
Selbstzerstérungstendenzen) se encuentran a la base, no soélo de las psicopatologias, sino también
de muchas enfermedades somaticas -a veces consecuencia directa de los habitos medicalizados
imperantes-. Ello se debe a que se vive en medio de una locura organizada que desgasta, de manera
continua, el bienestar fisico, afectivo y mental de las personas para luego imponerles, como unica solucion
posible, la fe inquebrantable y obligada en los medicamentos:

Cuantas mas enfermedades [Krankheiten] se originan de las relaciones politico-civilizadoras [poli-
tisch-zivilisatorischen Verhéltnissen], es mas, de la misma medicina, tanto mas cae la praxis médica
de nuestra sociedad en las complicaciones del cinismo superior, que sabe que €l mismo favorece con
la mano derecha el mal para cuya curacion cobra con la mano izquierda (Sloterdijk, 2019, p. 404).

Mientras lamedicinano abandone sudedicacion alos efectosy su desinterés -en ocasiones, calculado-
por las causas, seguira siendo complice de la atmadsfera cinica predominante®®. Algo similar podria decirse
de la psiquiatria y de sus disciplinas afines, sospechosas de colaboracionismo con el sistema demencial
que llamamos ‘sociedad’. Al menos, desde el momento en que se deciden a tratar a sus pacientes con

24 Es posible que estas enfermedades “serias” sean aquellas que nos colocan ante nuestra propia mortalidad. De todos modos,

no esta del todo claro si el entrecomillado implica ademas una ironia relativa a la supuesta diferencia de valor, en términos de
objetividad, respecto de las psicopatologias.

El interés de Sloterdijk por este tipo de fendmenos psicosomaticos puede ser comprendido por remision a dos influjos decisivos.
El primero de ellos, es la lectura de El descubrimiento del inconsciente, obra publicada en 1970 por Henri Ellenberger, un escrito
de presencia continua a lo largo del corpus sloterdijkiano. En este libro, Ellenberger defiende la necesidad de estudiar las practi-
cas psicoterapéuticas antiguas a la luz de las modernas: “El desarrollo de la moderna psicoterapia ha dirigido la atencién hacia el
misterio del mecanismo de la curacion psicoldgica y nos ha demostrado que muchos de sus detalles todavia nos desconciertan.
¢Por qué ciertos pacientes responden a un tipo determinado de cura mientras que otros no lo hacen? No lo sabemos; por lo tanto,
cualquier cosa que pudiera arrojar algo de luz sobre este problema sera bienvenida” (Ellenberger, 1976, p. 20). El segundo de es-
tos influjos se explica, con bastante plausibilidad, por la adopcidn, por parte de Sloterdijk, de elementos misticos de procedencia
hindu y orientacion New Age, conocidos por el autor de primera mano a través de la figura de Osho.

Sloterdijk toma esta tesis de E/ descubrimiento del inconsciente, de Henri Ellenberger (1976, p. 30).

“.No es, sin embargo -incluso para un paciente civilizado- un momento impresionante aquel en que se le muestra el objeto de su
enfermedad, en que un cirujano le muestra, por ejemplo, el tumor que le ha extraido; un dentista, el diente danado; o un médico
general, la tenia expulsada?” (Ellenberger, 1976, pp. 30-31).

En esta misma direccion, el fildsofo afirma: “Una medicina que insistiera radicalmente en un pacto con la voluntad de vida tendria
que convertirse actualmente en la pieza nuclear cientifica de una teoria de la supervivencia generalizada. Tendria que formular
una dietética politica que interviniese de una manera decisiva en las relaciones sociales de trabajo y de vida” (Sloterdijk, 2019, p.
405).

25

26
27

28



Fuentes, M. S. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 79-91 89

miras a propiciar su “adaptacion a la «miseria mediocre» freudiana del adulto tipo” (Sloterdijk, 2019, p.
439)%.

Esta imputacion etiologica a los males de la civilizacion moderna, junto a la dimension sugestiva
de las curaciones, hacen de la voluntad de vivir el punto de yuxtaposicion en el que el problema de las
enfermedades mentales se encuentra con el de las enfermedades somaticas en un espacio de limites
moviles y permeables. La primera de estas fronteras porosas es la que separa, pero al mismo tiempo
conecta, a las patologias corporales con las psiquicas a través de los misteriosos pasadizos subjetivos de
la curacion®. El segundo de estos limites permeables es el que, en cada uno de estos subdominios, sepa-
ra lo sano de lo enfermo, lo normal de lo patolégico. Respecto de las “palabras de delimitacion” de la psi-
quiatria esto es bastante obvio, segun ha sido expuesto ya anteriormente. Mayor novedad reviste el hecho
de que, para Sloterdijk, en el campo de lo somatico suceda algo bastante similar. La razén esgrimida por el
autor hunde sus raices en las paradojas de la medicalizacion, es decir, en el proceso socio-cultural por el
cual, problemas originariamente no pertenecientes al ambito de la medicina, comienzan a ser formulados
de manera médica. De acuerdo con esto, la enfermedad -entendida como el mal a erradicar- “desapare-
ce” como tal si, al interior de una cultura determinada, se desplaza el limite que separa a los sucesos que
forman parte natural de la vida de aquellos que no, frontera cuya movilidad depende, precisamente, de lo
que el autor define como voluntad de vivir. La medicalizacion de todo aquello que hace a nuestra fragilidad
constitutiva se corresponde, por esta razon, con una actitud “patologica” —en sentido mas filosofico que
meédico- que hace de los modernos una turba hipocondriaca de muertos en vida. A causa de ello, “lo que
es un buen auxilioy lo que es un salvador real no lo ha sabido definir jamas por propia fuerza una medicina”
(Sloterdijk, 2019, p. 408), dado que requiere para ello de la filosofia:

Frente a la division médica de la competencia en la propia existencia corporal solo sirve, en ultima
instancia, la corporizacion consciente de nuestra fragilidad humana, de nuestro estar enfermo, de
nuestra mortalidad. No necesito decir qué dificil resulta esto, pues el miedo, cuando aumenta, nos
hace a todos demasiado predispuestos a desplazar nuestra competencia en la vida y la muerte del
propio cuerpo o a traspasarla a los médicos sin considerar que incluso la medicina de conservacion
mas perfecta, al final, nos devuelve a nosotros mismos toda la responsabilidad y el dolor indivisible en
nuestro momento de mayor desamparo. A aquel que se dé cuenta de que el circulo de alienaciony de
huida debe concluir siempre al final en la propia muerte le debe resultar manifiesto que haria mejor en
llevar el circulo en otra direccion, hacia la vida en lugar de hacia el aturdimiento, hacia el riesgo en lu-
gar de hacia la seguridad, hacia la corporizacion en lugar de hacia la division (Sloterdijk, 2019, p. 409).

De todo esto se desprende que el concepto sloterdijkiano de enfermedad esta plagado de parado-
jas no resueltas, que el autor se limita a plantear para luego salir de ellas con solicita premura. Esto se
corresponde con una concepcion general, transversal a todos los escritos de este periodo, de la cultura
entendida como un juego que se despliega a partir del “descubrimiento de paradojas” internas (Sloterdijk,
2019, p. 328), pues no existe otro fundamento para la costumbre, la ley o la creencia que el hecho de estar
recostadas peligrosamente sobre “la existencia de ironias fundamentales” (Sloterdijk, 2009, p. 162)%. Esto
hace bastante dificil la posibilidad de concluir en qué medida la de Sloterdijk es o no una lectura “psico-
patologizante” del cinismo. Especialmente, porque el concepto de enfermedad es explorado por el autor,
no como una categoria definida, sino mas bien como una paradoja llena de ironias y de ambivalencias
posibles que, mantenidas en secreto, sirven al sometimiento de los otros, mientras que, expuestas a la
luz, satirizan la falsa seriedad opresora de las prepotencias medicalizantes y psiquiatrizadoras. Si existe,
por lo tanto, una distincion sloterdijkiana entre lo sano y lo patoldgico, es una distincion de segundo orden.

29 por contrapartida, la “psicologia critica” manifiesta potenciales quinicos altamente operativos. Esto ha quedado demostrado,
para Sloterdijk, en los espectaculos freudomarxistas de 1968. La “cara ofensiva del psicoanalisis” hizo alli su aparicion histérica
por medio de una renuncia decidida a participar de las “automistificaciones” burguesas que oprimen y deforman a los individuos
(Sloterdijk, 2019, p. 435).

En uno de los episodios finales de El arbol magico, el Marqués de Puységur, pionero en el arte del “suefio magnético” -antece-
dente directo del “hipnotismo” decimonadnico-, explica al protagonista del relato, de manera muy oscurantista, los fundamentos
de la terapia magnética: “O bien hacéis de vuestra vida un ejercicio de voluntad [...], o bien vuestra vida y voluntad van en sentidos
opuestos y vos estais dividido y deseais algo que creéis ha de devolveros la unidad de vida y voluntad” (Sloterdijk, 1986, p. 218).
En este sentido, las patologias -corporales y animicas- son causadas por la escision de la voluntad de vivir -eso que Sloterdijk
denomina, sin demasiadas explicaciones, “esquizofrenia’-. En consecuencia, para Puységur, “cada enfermedad traduce un pro-
fundo no querer. Mi labor consiste en potenciar el querer positivo que existe bajo ese no querer” (Sloterdijk, 1986, p. 219).

En El pensador en escena. El materialismo de Nietzsche, Sloterdijk desarrolla ampliamente este problema, que constituye el nu-
cleo central de la civilizacion, tomando como punto de partida diversos elementos del Nacimiento de la tragedia. Sobre el final de
este ensayo, declara que “la conciencia humana se situa ontolégicamente en un espacio irénico: un emplazamiento en el que el
animal fingidor esta condenado a descubrir sus propias ficciones” (Sloterdijk, 2009, p. 162) -pese a que también, por supuesto,
necesita de ellas-. En la nota al pié numero treinta y ocho, afirma que esta aseveracion es el primer paso para una critica de la
razon cinica capacitada para pensar, a través de la categoria de cinismo, la situacion de la cultura y del mundo en un horizonte
“postnietzscheano” (Sloterdijk, 2009, p. 163).

30

31



90 Fuentes, M. S. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 79-91

4. Conclusiones

En Critica de la razén cinica, la melancolia es el temple de animo sobre el que se construye una forma
especifica de realismo. Entendida como pérdida de la ilusion, constituye el nucleo psicodinamico de la
llustracion: un modo de vincularse con el edificio amoral de lo real a partir del desenmascaramiento. Es
ademas un elemento clave en la dialéctica que define al cinismo, es decir, en el proceso animico por el
cual la decepcion es metabolizada, en grados cada vez mayores, de autoafirmacion en la dureza. A cau-
sa de ello, Sloterdijk no indaga en la melancolia o la depresién propiamente dichas, cosa que si hara en
obras posteriores, a medida que su perspectiva de analisis filoséfico-cultural se desplace progresivamen-
te en favor de una perspectiva psicoldgico-antropolégica. En estos desarrollos venideros, el interés por
la depresion y las psicosis se correspondera con su valor antropoldgico como experiencias limite de lo
humano?.

En lo que respecta al limite que separa a la melancolia del cinismo, se trata de una frontera difusa
que, depende, en cada caso, del nivel de tolerancia subjetiva a los requerimientos de la dialéctica cinico-
depresiva. Esta soportabilidad exige, por un lado, no sucumbir a la “petrificacion” melancoélica -es decir,
al pasmo depresivo-; pero, por otro, sustraerse al riesgo de ser abducido por delirios paranoides y aluci-
naciones esquizoides. Después de todo, si el cinico es portador de una psicodinamica de equilibrio fragil
esto se debe a su peligroso coqueteo, no sélo con las depresiones, sino también con las psicosis. A su
vez, el asunto se complejiza alin mas si se tiene en cuenta que, para Sloterdijk, la nociéon de “enfermedad”
es, por si misma, bastante problematica. Mientras que las enfermedades mentales no son mas que “pala-
bras de delimitacion”, las enfermedades somaticas son fruto de la medicalizacion de la vida. Y ambas son
expresion de una voluntad de vivir escindida y debilitada, esto es, de una forma de existencia incapaz de
habitar las paradojas a las que se expone toda civilizacion.

De acuerdo con esto, la distincion entre salud y enfermedad es una distincion de segundo orden. Esto
significa que no es una distincion entre hechos o estados de cosas, sino una distincion recursiva, una
distincion que interroga y examina el valor de una distincion. En este sentido, lo sano y lo enfermo no son,
en la prosa de Sloterdijk, palabras en boca de un “lenguaje-objeto”, sino modos de evaluar la capacidad
subjetiva de aprehension de matices y ambivalencias en el trabajo con distinciones. A causa de ello, la
medicalizacion de la vida, en su obsesion totalitaria por lo sano, es una tendencia patoldgica. Lo mismo
puede decirse de la “psicopatologizacion” de sujetos reducidos al estatuto del “no-yo”, pues ambas son
expresiones de un pensamiento unilateral reticente a las ironias de lo real. En este sentido, salud y enfer-
medad se miden, de acuerdo con Sloterdijk, en funcidn de la receptividad que tenga una vida determinada
para hacer frente a las ambivalencias inherentes a la condicion de estar vivo. De todo esto se desprende
lo siguiente: si el cinismo es, para Sloterdijk, un fenédmeno patoldgico, lo es en tanto patologia de segundo
orden. No porque desconozca la falta de fundamentos de todo orden social y sea, por lo tanto, ajeno a la
ambivalencia del existir. Sino porque se detiene alli donde seria todavia posible realizar una ironia mas: a
saber, la que interpela y ridiculiza su desquiciado sentido de autoconservacion. Aquel que, en definitiva,
fomenta su aspiracion ala dureza de caractery aldominio de los otros, a la vez que lo conduce, sin escalas,
hacia una oscura region en la que la autoafirmacion -si no fracasa y se convierte en melancolia- se funde
peligrosamente con la autodestruccion.

5. Referencias bibliograficas

Fuentes primarias

Sloterdijk, P. (2019): Critica de la razén cinica, trad. de Miguel Angel Vega Cernuda, Madrid, Siruela.

Sloterdijk, P. (2009a): El pensador en escena. El materialismo de Nietzsche, trad. de German Cano, Valencia,
Pre-Textos.

Sloterdijk, P. (2009b): Esferas I, Madrid, Ediciones Siruela.

Sloterdijk, P. (2008): Extrahamiento del mundo, Valencia, Pre-textos.

Sloterdijk, P. (2004): Esferas /I, Madrid, Ediciones Siruela.

Sloterdijk, P. (1986): El arbol magico. El nacimiento del psicoanalisis en el afio 1875. Ensayo épico sobre la
filosofia de la psicologia, trad. de Ana Maria de la Fuente, Barcelona, Seix Barrial.

Sloterdijk, P. (1983a): Kritik der zynischen Vernunft. Erster Band, Frankfurt, Suhrkamp Verlag.

Sloterdijk, P. (1983b): Kritik der zynischen Vernunft. Zweiter Band, Frankfurt, Suhrkamp Verlag.

32 Fl drbol magico es un primer paso en esta direccion, que luego sera profundizada en textos como Extrafiamiento del mundo
(2008, p. 70), Esferas 1 (2009Db, pp. 415-424) y Esferas Il (2004, pp. 530-579).



Fuentes, M. S. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 79-91 91

Fuentes secundarias

American Psychological Association (2015): Dictionary of Psychology. Second Edition, Gary R. VandenBos
(edit.), Washington.

Berrios, G. (2013): Historia de los sintomas de los trastornos mentales, Fondo de Cultura Econdmica, México.

Campbell, R. (2009): Campbell Psychiatric Dictionary. The Definity Dictionary of psychiatry. Ninth Edition,
Oxford University Press, New York.

Couture, J. (2016): Sloterdijk, Cambridge, Polity Press.

Babich, B. (2012): Sloterdijk Now, Stuart Elden (edit.), Cambridge, Polity Press, pp. 17-36.

Tuke, D. (edit.) (1892): Dictionary of Psychological Medicine. Vol. I, Philadelphia, P. Blakiston & Co.

Ellenberger, H. (1976): El descubrimiento del inconsciente. Historia y evolucion de la psiquiatria dinamica, trad.
de Pedro Lopez Onega, Madrid, Editorial Gredos.

Feltham, C. (2017): Depressive Realism. Interdisciplinary perspectives, New York, Routhledge.

Freitas, J. H. (2021): “El cinismo y los alemanes. Una indagacion sobre las fuentes germanicas de E/ coraje
de la verdad de Michel Foucault” en Anales del Seminario de Historia de la Filosofia, 38(2), pp. 323-336.

Fuentes, M. (2022): “Duelo y melancolia. La depauperizacion depresiva como “fraude metafisico” en Peter
Sloterdijk” en Metis. Revista Interdisciplinaria de Fenomenologia, N°3, pp. 9-36.

Jackson, S. W. (1989): Historia de la melancolia y la depresion. Madrid: Ediciones Turner.

Rodriguez Kuri, S. (2013): “La melancolia ¢Neurosis o Psicosis?” en Realitas. Revista de Ciencias Sociales,
Humanas y Artes, 1(1), pp. 56-58.

Kudriavtseva, V. (2014): “Neo-Cynicism of Peter Sloterdijk: a Revenge of the Enlightenment?” en Journal of
Siberian Federal University. Humanities & Social Sciences, 8 (2014-7), pp. 1278-1285.

Martin, A. L. (1977): «La etapa de la consciencia desdichada en la Fenomenologia de Hegel» en Revista de
Filosofia de la Universidad de Costa Rica, XV (40), pp. 73-83.

Miller-Funk, W. (2017): “Die Weimarer Republik - Ein historisches Hauptstiick der Zynischen Vernunft. Die
Narrative Formatierung der deutschen zwischenkriegszeit in Peter Sloterdijks Kulturgeschichtlichem
Kompendium von 1983" en Pro-Fil, pp. 24-33.

Sorgner, S. (2007): «In Search of Lost Cheekiness an Introduction to Peter Sloterdijkys ‘Critique of Cynical
Reason’» en Arhe, IV/8, pp. 195-212.

Wilson, N. (1987): “Punching out the Enlightenment: A Discussion of Peter Sloterdijkys Kritik der zynischen
Vernunft” en New German Critique, No. 41 (Spring - Summer, 1987), pp. 53-70.

Wirtz, M. (edit.): Dorsch Lexicon der Psychologie, Gottingen, Hogrefe Verlag GmbH & Co. KG. https://dorsch.
hogrefe.com/


https://dorsch.hogrefe.com/
https://dorsch.hogrefe.com/

