EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Revista de Filosofia ARTICULOS
ISSN: 0034-8244 « e-ISSN: 1988-284X

Cultivar la virtud, sostener la republica: La educacion enla
filosofia politica de Nicolas Maquiavelo

Giancarlo Wilfredo Garcés Arce
Universidad de Lima, Peru 52

https://dx.doi.org/10.5209/resf.94733 Recibido: 24/02/2024 « Aceptado: 30/09/2024

Resumen: El principal objetivo del articulo es explorar el rol de la educacion en la filosofia politica de
Maquiavelo. A través del analisis de sus principales escritos, se sostiene que este concibe la educacion como
un medio para que los seres humanos alcancen aquella virtud civica cuyo ejercicio posibilita la realizacion
de la libertad y el bien comun. Sobre esta base, se argumenta que esta formacion civica comprende tres
dimensiones: el estudio de las historias de los pueblos antiguos, el adiestramiento militar de gobernantes y
gobernados y el cultivo de una religion confluyente con una vida politica activa.

Palabras clave: educacion; republicanismo; virtud civica; religion; libertad.

EN Cultivating Virtue, Sustaining the Republic: Education in the Political
Philosophy of Niccolo Machiavelli

Summary. The main objective of this article is to explore the role of education in Machiavelli's political
philosophy. Through the analysis of his main writings, it is argued that he conceives education as a means for
human beings to achieve that civic virtue whose exercise makes possible the realization of freedom and the
common good. On this basis, it is argued that this civic education comprises three dimensions: the study of
the histories of ancient peoples, the military training of rulers and governed, and the cultivation of a religion
that converges with an active political life.

Keywords: education; republicanism; civic virtue; religion; liberty.

Sumario: 1. Introduccidn. 2. La mutabilidad de la condicion humanayy la posibilidad de una educacion para la formacion
de la virtud civica. 3. Las historias de los pueblos antiguos y sus lecciones para gobernantes y gobernados 4. La
educacion militar y su relacion con la formacion de la virtud civica. 5. La religion como fundamento de la virtud y la
valoracion maquiaveliana de la religion cristiana 6. Conclusiones. 7. Referencias bibliograficas.

Como citar: Garcés Arce, GW. (2026): “Cultivar la virtud, sostener la republica: La educacion en la filosofia politica de
Nicolas Maquiavelo”, Revista de Filosofia, 51 (1), 13-25.

Rev. filos. (Madr,), 51 (1), 2026, pp. 13-25 13


mailto:garcesarce92@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8346-7807
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

14 Garcés Arce, GW. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 13-25

1. Introduccion

Alo largo de los siglos, la filosofia politica de Nicolas Maquiavelo ha sido severamente criticada e incluso
censurada porque encarnaria una legitimacion de las tiranias y una defensa de la separacion entre ética
y politica. Por ello, tras su publicacién, su obra fue incluida en el /ndice de libros prohibidos dado que
colisionaria con la moral cristiana'. Mas tarde, una larga lista de célebres lectores como Bodino, Federico
II, Voltaire, Russell, Maritain y Strauss?, convirtiéo en hegemonica la interpretacion segun la cual Maquiavelo
fue el inventor y difusor de una doctrina del mal favorable a la dominacién de los pueblos?®.

No obstante, desde la década de los setenta, tuvo lugar una sistematica rehabilitacion de la filosofia
maquiaveliana a causa del redescubrimiento de la tradicion politica republicana por parte de John
Pocock*, Quentin Skinner®, Philip Pettit®, Maurizio Viroli’ y otros especialistas. De acuerdo con estos, la
interpretacion tradicional de las ideas de Maquiavelo es completamente errada, pues en sus escritos es
posible encontrar una férrea critica contra las arbitrariedades de tiranos y oligarcas, asi como también
una defensa de los gobiernos fundados en leyes e instituciones orientadas a la realizacion de la libertad
y el bien comun. Maquiavelo es, desde esta perspectiva, uno de los representantes mas destacados del
republicanismo junto con Cicerdn, Livio, Milton, Harrington y Rousseaus®.

Cabe resaltar que Pocock y compania coinciden en que la tradicion republicana también se caracterizé
por haber dado centralidad a la educacion como medio para la realizacion de los fines de toda comunidad.
En Sobre la republica'y en Leyes, Ciceron reflexiond acerca de la educacion necesaria para una republica
libre y virtuosa®. Ademas, la importancia del factor educativo se hace patente en el Tratado de la educacion
de John Milton™ y en la Republica de Océana de James Harrington™. Y, sin lugar a dudas, también se
encuentra en el Emilio®?, el cual es el complemento educativo del proyecto republicano defendido por
Rousseau en El contrato social®.

Ahora bien, ¢cual fue el rol que Maquiavelo otorgd a la educacion de los hombres en El Principe y los
Discursos? Teniendo como punto de partida el hecho de que los mas destacados especialistas solamente
de manera tangencial se han ocupado de las ideas educativas de Maquiavelo, pareciera que es reducido
lo manifestable al respecto. En efecto, ni siquiera la rehabilitacion republicana de este autor produjo una
exploracion de sus ideas educativas, pues Pococky compafia se concentraron en topicos de su propuesta
como los de libertad, bien comun, igualdad y Estado. Pese a ello, en el presente articulo se defiende la
tesis de que, para el florentino, la educacion tiene un rol crucial como medio para que los seres humanos
alcancen aquella virtud civica cuyo ejercicio posibilita la realizacion de la libertad y el bien comun.

Sobre esta base, en la siguiente seccidon, se aborda un asunto decisivo como la concepcion
antropologica de Maquiavelo, porque, si estuviesen en lo correcto aquellos intérpretes que relacionan
su filosofia con la idea de que el ser humano es intrinseca e irremediablemente violento, egoista y rapaz,
resultaria complicado aseverar que defiende la educacion como medio para alcanzar la virtud civica. No
obstante, se argumenta que Maquiavelo estuvo lejos de enarbolar un pesimismo antropoldgico de tales
caracteristicas. Segun él, los hombres son, por naturaleza, de condiciéon mutable, motivo por el cual son
fuertemente influidos por la circunstancia historico-social en la que viven. En tal sentido, dependiendo la
organizacion de las leyes, las instituciones y, precisamente, la educacion, puede haber tiempos en que
predomine lavirtud civicay tiempos enlos que, por el contrario, se imponga la corrupcion enla comunidad™.

Luego, se plantea que la educacion maquiaveliana comprende tres dimensiones intimamente
relacionadas entre si: 1) el estudio de las historias de los pueblos antiguos; 2) la disciplina militar como
formadora de habitos para la guerra y la vida civil; y 3) la religion entendida como fundamento de la virtud
civica. Asi, en las secciones tres y cuatro, se analizan, respectivamente, el aprendizaje de las historias y
la formacioén militar, mientras que en una ultima seccion se aborda la dimension religiosa de la educacion
maquiaveliana.

' Fernandez (2021), p. 69.

2 Strauss (2019). Aungue no desarrollé una interpretacion meramente tradicional de la obra del florentino, si la concibié como blast
fema e irreligiosa.

¢ Berlin (1971) y Bermudo (1994).

4 Pocock (2016).

5 Skinner (2004), (2009).

6 Pettit (1999).

7 Viroli (2009), (2014).

8 Respecto a esta revaloracion de Maquiavelo, pueden considerarse también “Machiavellian democracy” (2011) y “Reading Ma-
chiavelli...” (2018) de John McCormick en donde este rechaza la interpretacion de Pocock y compania y plantea que Maquiavelo
es mas democrata que republicano, motivo por el cual defenderia una politica populista, antielitista e igualitarista.

¢ Cicerén (2009).

0 Milton (2018).

" Harrington (1992), pp. 158-165.

2. Rousseau (2011).

s Rousseau (2002).

' Magquiavelo (2012), pp. 65-66.



Garcés Arce, G.W. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 13-25 15

2. La mutabilidad de la condicion humanay la posibilidad de una educacion parala
formacion de la virtud civica

La tesis de que la educacion representa un medio para que los seres humanos alcancen la virtud civica en-
cuentra su primer desafio en la interpretacion tradicional de la filosofia maquiaveliana, pues aquellos que
la defienden aseguran que esta concibid a los seres humanos como seres intrinseca e inevitablemente
violentos, egoistas y rapaces. De esta manera, queda cerrada la posibilidad de una educacion civica en el
seno de la comunidad ya que careceria de sentido formar a unos hombres determinados por una natu-
raleza inclinada hacia el mal. Pero este pesimismo antropoldgico radical y determinista no se desprende
de la lectura de los principales escritos de Maquiavelo. Por el contrario, segun él, los hombres tienen una
condicion mutable y, por eso, los condicionamientos politico-sociales son decisivos para que estos pien-
seny actuen de una u otra manera. Admitida esta interpretacion de la antropologia maquiaveliana, se torna
factible la defensa de la tesis segun la cual la educacion constituye un medio para desarrollar la virtud de
los ciudadanos.

Estaidea de la mutabilidad humanarepresenta una expresion de una concepcion filoséfica fundamental
que subyace a toda la propuesta politica de Maquiavelo: todo lo perteneciente a la esfera de lo humano
estd en constante mutacion o, para ser mas exactos, en permanente corrupcion®. Significa que ningun
orden politico puede mantenerse en pie eternamente porque todo lo que nace, tiene que morir en algun
momento. Maquiavelo profundiza en este proceso a través de su teoria de los ciclos de los gobiernos
(anacyclosis) de clara inspiracion polibiana. Afirma que la monarquia deriva en tirania y esta, a su vez, por
las luchas intestinas, engendra la aristocracia. Mas tarde, de esta se origina la oligarquia y de esta ultima, la
democracia, cuyo desorden e inseguridad traen consigo la demagogiay la necesidad de una restauracion
de la monarquia. Este es el circulo “en que giran todas las republicas, se gobiernen o sean gobernadas;
pero raras veces retornan a las mismas formas politicas, porque casi ninguna republica puede tener una
vida tan larga como para pasar muchas veces esta serie de mutaciones y permanecer en pie” (2012, p. 37).

Esta perspectiva ciclica puede llevar a pensar que Maquiavelo asume un enfoque naturalista, rigido
y fatalista acerca de la politica ya que la ineluctabilidad de dicho devenir parece convertir en inutil toda
busqueda de un progreso politico y social. Pero lo que predomina en su obra es concebir tal degradacion
como una tendencia, no como un fenédmeno al que no pueda enfrentarse. Cabe recordar que, para
Maquiavelo, el libre albedrio existe, por lo que “quizas es verdad que la fortuna es arbitro de la mitad de
nuestras acciones, pero (...) nos deja gobernar la otra mitad, o casi, a nosotros” (2015, p. 247). Inclusive,
llega a afirmar que la fortuna solamente muestra sus impetus donde no existe una virtud preparada para
contrarrestarla o doblegarla®™. En efecto, si bien Maquiavelo, tal y como los escritores clasicos, opone la
virtud a la corrupcion, también enfatiza en que la virtud se opone a la fortuna. Una postura desde la que
defiende los poderes creadores y transformadores del hombre como pilar fundamental de un “humanismo
civico”® contrario a todo providencialismo de cuio medieval®. Sobre esta base, Maquiavelo encuentra
posible ralentizar considerablemente la rueda de la historia a través de la implementacion de un gobierno
mixto, ya que este es el unico capaz de distribuir el poder en los diferentes grupos sociales, de tal manera
que esto evite el abuso de autoridad y el consecuente enfrentamiento civil. Asi, Esparta y Roma son
ejemplos que ilustran como un gobierno mixto puede prolongar por varios siglos la estabilidad y vitalidad
de una comunidad politica.

Ahora bien, asi como todo orden politico estd en constante mutacion y solo cabe ralentizar este
proceso, algo similar ocurre con la condicion humana como tal. En los Discursos, se caracteriza al hombre
como inconstante porque facilmente pasa de una ambicion a otra, no conformandose nunca con aquellas
cosas obtenidas por su propio mérito o por el azar. Por naturaleza, el hombre “puede desearlo todo, pero
no puede conseguirlo todo, de modo que, siendo siempre mayor el deseo que la capacidad de conseguir,
resulta el descontento de lo que se posee y la insatisfaccion” (2012, p. 127). Aun cuando alcanza cierto
bienestar y sosiego, no se conforma, por lo que no tarda en buscar novedades. Pareciera lamentarse del
mal y hartarse del bien, lo cual explica por qué muchos pueblos olvidan con facilidad el afecto inspirado
por un gobernante bondadoso y son capaces de respaldar a cualquiera que ofrezca innovaciones?.

Puede pensarse que esta mutabilidad inclina decisivamente a los seres humanos hacia la “maldad”.
Aunqgue no faltan pasajes de El Principe y los Discursos orientados en tal sentido, el florentino es mas
enfatico al momento de relativizar tal pesimismo antropoldgico, explicando que los hombres “no saben
ser ni del todo buenos ni del todo malos” (2012, pp. 105-106). Si se aprecia la conducta del pueblo, es
decir, de la mayoria de los hombres, se encuentra que su principal aspiracion es no padecer dominacion

® Maquiavelo (2012), p. 51.

6 Polibio (1997).

7 Maquiavelo (2015), p. 253.

8 Baron (1966), (1993).

9 Garin (1965), p. 61.

20 Maquiavelo (2012), pp. 38-39.
2 Maquiavelo (2012), pp. 126-127.



16 Garcés Arce, GW. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 13-25

alguna, lo cual implica que su inclinacion es honesta y poco ambiciosa?. A diferencia de las élites, pues
estas, debido a su poder, si estan mas orientadas hacia una conducta tiranica?. En ultima instancia, dice
Maquiavelo, tal inclinacion hacia el “mal” corresponderia atribuirla a ambos grupos sociales, pero teniendo
presente que, por lo general, las conductas corruptas y viciosas tienen como principal causa un mal
ordenamiento politico y social de la comunidad. Por tal razon, “(...) un pueblo que gobierne y que esté bien
organizado, sera estable, prudente y agradecido” (2012, p. 178). Inclusive las élites pueden acostumbrarse
a conducirse de manera no perjudicial para el bien comun si existen leyes, instituciones y autoridades
capaces de sofrenarlas. Entonces, lejos de estar determinada, la condicion humana puede ser conducida
hacia la virtud a través de la practica politica.

De acuerdo con los Discursos, es por lo anterior que puede decirse que el hambre y la pobreza hacen
ingeniosos a los seres humanos, mientras que las leyes los hacen buenos: “Y cuando una cosa marcha
bien por si misma, no es necesaria la ley, pero en cuanto desaparece esa buena costumbre, la ley se
hace necesaria con urgencia” (2012, p. 41). Una idea semejante aparece en E/ Principe, cuando se afirma
que “hay dos modos de combatir: uno con las leyes; el otro con la fuerza; el primero es propio de los
hombres, el segundo de las bestias; pero, puesto que el primero muchas veces no basta, conviene recurrir
al segundo” (2015, p. 169). Si se escoge el camino del gobierno de las leyes, Maquiavelo aclara que es
deber de los gobernantes determinar como los gobernados pueden internalizar aquellas, de tal manera
que se constituyan en costumbres. En efecto, “asi como las buenas costumbres, para conservarse, tienen
necesidad de las leyes, del mismo modo las leyes, para ser observadas, necesitan buenas costumbres”.
(Maquiavelo 2012, pp. 88-89). Ahora bien, ;como se constituyen estas buenas costumbres que son el
fundamento de las acciones virtuosas de los hombres? La clave esta en la educacion, ya que es patente
que los seres humanos son mas virtuosos en una comunidad o en otra, “segun la educacion que ha
modelado el modo de vida” (2012, p. 433).

Tan influyente es la educaciony tan diversas son las maneras de educar que, por ese motivo, los pueblos
son bastante diferentes en cuanto a las virtudes predominantes en ellos. Incluso, sefiala Maquiavelo que
la educacion brindada en el seno de cada familia también puede ser muy particular, lo cual explica por
qué las familias romanas tenian ciertas diferencias entre si: “(...) los Manlios fueron duros y obstinados, los
Publicola benignos y amantes del pueblo, los Apios ambiciosos y enemigos de la plebe, y asi muchas otras
familias, que conservaron sus caracteristicas distintivas” (2012, p. 440).

La conclusion de esta seccion es que en los escritos de Maquiavelo no esta presente un pesimismo
antropologico radical y determinista. En todo caso, lo que puede encontrarse en El Principe y en los
Discursos son algunos pasajes que describen el comportamiento de los hombres en condiciones en las
que no hay buenas leyes, ni buenas costumbres ni buena educacion. Ademas, no tiene que perderse
de vista que el proceder corrupto y tiranico es asociado por Maquiavelo no tanto con la mayoria de los
hombres, sino preferentemente con las élites politicas y econdmicas. Segun Fernandez, el florentino
asume que “la generalidad del pueblo acata la ley siempre que no haya corrupcion, de tal modo que son
los nobles o los gentileshombres los que atentan contra esta de una forma mas habitual, generalmente por
ambicion” (2021, p. 87). Por ende, si se tiene que hablar en términos de una naturaleza humana, Maquiavelo
se inclina a decir que esta se caracteriza por su mutabilidad y esto supone que aquella no es ni “buena”
ni “mala”, sino que esta abierta a multiples posibilidades, dependiendo de distintos factores tales como
las medidas de los gobernantes, la eficiencia de las leyes e instituciones y, por supuesto, la educacion
brindada en la comunidad. Segun Maquiavelo, no hay un conjunto perpetuamente fijo de elementos
naturales, por lo que la condicion humana destaca por su capacidad creativa para trascender las formas
meramente inmediatas y convencionales de hacer y ser?. En el marco del humanismo civico-republicano
maquiaveliano, la educacion hace patente la factibilidad de una formacion en favor de gobernantes y
gobernados con miras a que adopten costumbres conducentes a aquella virtud civica necesaria para
garantizar la libertad y el bien comun. Efectivamente, Maquiavelo defiende la importancia de una virtud
que pueda ejercerse en las relaciones sociopoliticas entre los individuos; y lejos de separar la ética de
la politica, opta por un modelo que vincula ambas esferas, promoviendo que los intereses individuales
confluyan con los intereses colectivos?®. Un modelo de ética-politica de evidente inspiracion grecolatinay
abiertamente opuesto al modelo cristiano, pues en este ultimo la salvacion o bienestar individual se coloca
en el centro sobre la base de valores como la resignacion, la gracia, la caridad y la trascendencia. Pese a
ello, en la siguiente seccion notaremos que Maquiavelo también reformula aspectos fundamentales del
modelo ético-politico heredado de Cicerdon, Sénecay otros autores.

22 Maquiavelo (2015), pp. 89-91.(2012), p. 44.
23 Maquiavelo (2015), pp. 89-97.

2+ Holman (2016), p. 3.

25 Berlin (1997), p. 179.



Garcés Arce, G.W. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 13-25 17

3. Las historias de los pueblos antiguos y sus lecciones para gobernantes y gobernados

Segun Maquiavelo, las historias de los pueblos antiguos aportan lecciones utiles para la formacion de la
virtud civica. El saber historico es magistra vitae, pues los escritos del pasado muestran hasta dénde llegd
la virtud de los hombres mas insignes de la antigiedad, invitando a los hombres del presente a emularlos,
sea que estos cumplan el papel de gobernantes o de gobernados. Tales hazafas de los antiguos, agrega
Maquiavelo, son perfectamente realizables y si ocurre que son interpretadas como inhumanas y utépicas
por algunos escritores contemporaneos, se debe a que estos han recibido una educacion afeminada y
débil y a que no conocen a profundidad estos sucesos pasados?6. Aunque para ciertos hombres resulte
imposible alcanzar una virtud tan elevada como la de ciertos héroes y lideres de la antigliedad, de todas
maneras, por el conocimiento de las acciones de estos, es posible que se vean impregnados con un poco
del aroma de dicha forma de vida?.

Por ello, Skinner?¥(1984) afirma que Maquiavelo estaba convencido de que los escritos historicos
requierentenercomo principalfinalidad latransmision delecciones éticasconlamaximaintensidad posible.
A ello se debe que exija a los historiadores el cultivo de un estilo retdrico finisimo y no necesariamente
alineado con la descripcion estricta y objetiva. De hecho, la redaccion por parte de Maquiavelo de sus
propios escritos siguio tales convicciones historiograficas, porque, en la mayoria de ellos es notorio el
énfasis en narrar, compendiar y ponderar acciones virtuosas del pasado dignas de ser emuladas.

En efecto, lo anterior puede afirmarse a proposito de los Discursos, El arte de la guerra e incluso E/
Principe, pero un interesante apunte de Skinner?® es que esto no puede aseverarse de Historia de
Florencia®®, ya que esta obra no esta escrita para incitar a los hombres libres a que imiten las acciones
de los florentinos virtuosos de otros tiempos, sino para que eviten las injusticias y atropellos cometidos
por los habitantes de dicha ciudad. En opinion de Maquiavelo, no era posible narrar las mas importantes
historias de su ciudad resaltando las virtudes y hazanas de los florentinos mas destacados pues tales
fueron escasas y a veces nulas dado que en su ciudad prevalecio la corrupcion. Como consecuencia, en
la Historia de Florencia Maquiavelo de los historiadores y moralistas greco-latinos y cuenta la historia de
su ciudad desde la decadenciay la esclavitud. Al respecto, Cabrini®' coincide con Skinner, al asegurar que
Historia de Florencia encarna una vertiente negativa de la ejemplaridad basada en antimodelos. Entonces,
Maquiavelo piensa que, ante todo, son los pueblos antiguos los que pueden proporcionarnos, en un sentido
positivo, lecciones éticas utiles para alcanzar la virtud civica. Entre todos ellos, es el pueblo romano el mas
digno de serimitado por sus magistrados, instituciones y leyes cuyo esplendor se encuentra en los tiempos
republicanos. Asi, la referencia a la historia romana debe verse como una vivencia pretérita ejemplar para
la configuracion de una nueva teoria de la acciéon politica y no como una mera alusion retérica.®? Pero,
como aclara Baron®, la actitud de Maquiavelo y demas “humanistas civicos” del Renacimiento esta lejos
de unaidealizacion de Roma, pues ya no tiene como presupuesto la idea de una Roma eterna e invencible
sino la de una Roma histodrica, cuyo desarrollo y decadencia pueden ser estudiados secularmente.

Por supuesto, Maquiavelo apunta que unafuente valiosa para acercarse alos acontecimientos historicos
de Roma son los escritos de historiadores y moralistas como Polibio, Cicerén, Livio y compania. Pese a
ello, no acepta acriticamente todos los analisis e interpretaciones realizados por estos, sino que cuestiona
su pertinencia®*; En los Discursos, Maquiavelo refiere que Livio y otros escritores romanos sostuvieron
que nada hay tan maovil e inconstante como la multitud, pero él esta convencido de que no es asi, pues
“ese defecto que los escritores le echan en cara a la multitud es algo de lo que se puede acusar a todos
los hombres en particular, y sobre todo a los principes” (2012, p. 176). También discrepa de Livio y Plutarco
cuando estos aseguran que el engrandecimiento de Roma se debid a la fortuna, ya que, para él, su éxito se
debid a la virtud de sus ejércitos®®.

Ahora bien, tal y como apunta Skinner®, el distanciamiento de Maquiavelo con respecto a la propuesta
ética de los escritores greco-latinos cobra mas fuerza cuando en El Principe revisa criticamente como es
que estos concibieron la virtud principesca. Su tesis fundamental es que la ética clasica comete un grave
error al interpretar ciertas cualidades y costumbres como virtuosas en un sentido absoluto, pese a que
en determinados contextos politicos y sociales las mismas han conducido al desorden y la ruina de los
Estados. Para Maquiavelo, sobre todo si el principe tiene que enfrentar un escenario de excepcionalidad

26 Maquiavelo (2015), p. 396.
27 Maquiavelo (2015), pp. 49-51.
28 Skinner (1984), p. 101.

20 Skinner (1984), pp. 103-104.
30 Maquiavelo (2009).

8 Cabrini (1998), p. 200.

32 Garin (1984), pp. 84-85.

33 Baron (1993), p. 402

34 Castafnon (2013), pp. 52-53.
%5 Maquiavelo (2012), p. 191.

36 Skinner (1984), pp. 56-63.



18 Garcés Arce, GW. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 13-25

politica, debe “contar con un animo dispuesto a moverse segun los vientos de la fortuna (...), no alejarse
del bien, si es posible, pero sabiendo entrar en el mal si es necesario”¥. El detalle a considerar es que,
si para Maquiavelo es tan importante senalar los defectos de esta ética clasica, se debe a que no pocos
moralistas, historiadores y politicos de su tiempo consideraban que aquella todavia tenia que ser aplicada.

Por ejemplo, la cualidad de mentir fue interpretada por Ciceron y demas escritores clasicos como un
vicio, rechazando que pueda concebirse como un medio legitimo para que el principe alcance la gloria®,
Contrariamente, Maquiavelo sostiene que, aunque es loable que los principes mantengan la palabra dada,
la experiencia muestra que muchos de los que no la han mantenido han podido burlar con astucia el
ingenio de principes enemigos, todo lo cual les ha permitido realizar grandes acciones para su propia
gloriay para su comunidad, tales como evitar guerras o garantizar triunfos bélicos®.

También las cualidades de la liberalidad y la mezquindad son analizadas por Maquiavelo a la luz de los
planteamientos de los escritores greco-latinos, quienes habian establecido que la primera es una virtud
y la segunda, un vicio. Sobre todo Ciceréon*° insistié en que no hay vicio mas nocivo para un lider politico
que la mezquindad. Pero Maquiavelo cuestiona esta afirmacion aseverando que, si un principe pretende
ser liberal de acuerdo con el estandar ciceroniano, tendra que cargar tributariamente a sus subditos para
ello, lo cual finalmente lo convertira en odioso para estos. En cambio, si abandona todo deseo de actuar
con maghnificencia, al comienzo quiza lo tilden de miserable, pero luego sera tenido por liberal y pondra
en practica la verdadera virtud de la liberalidad*. En cuanto a la misericordia y la crueldad, Maquiavelo
rechaza las apreciaciones de Cicerdn, Séneca y compania, porque, para él, un exceso de clemencia y
piedad puede generar que las injusticias se propaguen en demasiay que, tras ello, el principe no encuentre
otra salida que ser verdaderamente cruel e injusto. Mas adecuado es hacer uso de unos pocos ejemplos
de crueldad calculada y preventiva, es decir, de una crueldad piadosa en beneficio de la comunidad*?.

Debido a lo anterior, para Skinner, aunque Maquiavelo insiste en que la historia es magistra vitae,
desarrolla una perspectiva ética que reformula una serie de valoraciones hechas por los escritores greco-
latinos acerca de multiples cualidades, habitos y costumbres. Desde la optica del autor del presente
articulo, una ensenanza clave que recoge Maquiavelo de los antiguos es que la ética y la politica deben
estar intimamente relacionadas, haciendo posible que la conducta virtuosa de un individuo no sea pensada
en el sentido de una salvacion personal, sino como una conducta beneficiosa para la comunidad politica.
A pesar de esto y de que Maquiavelo también recoge otras ensefanzas fundamentales de la antigliedad,
considera necesario tomar cierta distancia y ser critico frente a aquellas pautas y medidas que fueron las
raices de la posterior debacle de griegos y romanos*. Asi, Maquiavelo justifica su propia labor de escritor
cuyo objetivo tiene que ser proporcionar una lectura mas “juiciosa” 4 y “diligente”*® de los episodios del
pasado para extraer de ellos una mayor utilidad educativa.

Efectivamente, son muchas las lecciones extraibles de los textos del pasado, pero Maquiavelo advierte
que sus contemporaneos no las han aprovechado. Solo han recogido los aportes de griegos y romanos
para aplicarlos al arte, la literatura, la medicina y el derecho, desdefando sus posibles aplicaciones para
la vida politica y militar. En el prélogo del primero libro de los Discursos, afirma que, “cuando se trata
de ordenar la republica, de mantener el estado, gobernar el reino, organizar el ejército y llevar a cabo la
guerra, juzgar a los subditos o acrecentar el imperio, no se encuentra principe ni republica que recurra a
los ejemplos de los antiguos” (2012, p. 28). Lineas después, presenta sus Discursos como un libro escrito
para alejarnos de este error a través de una revision, interpretacion y analisis de la época republicana de
Roma. Los Discursos sirven, desde la perspectiva de Maquiavelo, para ponderar criticamente el legado de
los historiadores y moralistas romanos y, sobre esta base, educar a los hombres por medio de historias
ejemplares con miras a que sean capaces de ejercer la virtud civica.

En el prélogo del segundo libro, Maquiavelo vuelve a referirse a la funcion educativa de los Discursos,
enfatizando que estan dirigidos a los jovenes lectores, quienes tienen la posibilidad de abominar los
tiempos actuales e imitar los antiguos: “Porque el deber del hombre bueno es ensefar a otros el bien
que no ha podido poner en practica por la malignidad de los tiempos o de la fortuna, para que, siendo
muchos los capaces, alguno de ellos, mas amado del cielo, pueda ponerlo en practica” (2012, p. 190). Una
interpretacion semejante puede hacerse acerca de El Principe, en cuya epistola dedicatoria Maquiavelo
expresa que el libro contiene un inapreciable conocimiento de las acciones de los grandes hombres
obtenido por una larga experiencia de los hechos modernos y de una continua lectura de los hechos
antiguos; inapreciable conocimiento que él ofrece a Lorenzo de Médicis para ponerlo en disposicion de

87 Maquiavelo (2011), p. 173.

%8 Cicerdn (2023).

39 Maquiavelo (2011), p. 169.

40 Cicerodn (2023).

4 Maquiavelo (2012), pp. 151-156.
42 Maquiavelo (2012), pp. 157-165.
4 Clarke (2013).

4 Maquiavelo (2012), p. 100.

4 Maquiavelo (2012), p. 134.



Garcés Arce, G.W. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 13-25 19

aprender en brevisimo tiempo “todo cuanto yo, en tantos afios y con tantas incomodidades y peligros, he
conocido y entendido” (2015, p. 5).

Maquiavelo asegura que las historias de los pueblos antiguos sirven para propiciar las acciones virtuosas
tanto de los gobernantes como de los gobernados. No obstante, piensa que este tipo de educacion es
de especial relevancia para los que aspiran al poder politico y para los que ya lo detentan, pues el pueblo
suele adquirir la virtud gracias a los buenos ejemplos de sus lideres, asi como también a la disciplina
militar y la practica religiosa instituidas por ellos. Para el florentino, una comunidad sumida en el vicio y la
corrupcion, “si vuelve a levantarse, es por la virtud de un hombre vivo, y no por la virtud del universal que
sostenga las buenas leyes” (2012, pp. 87-88).

En lo que concierne al ejercicio de su mente, esté en tiempos de paz o de guerra, “el principe debe leer
libros de historia y considerar atentamente en ellos las acciones de los hombres mas excelentes” (2015,
p. 143). Con ello, podra actuar sabiamente sirviendose de los ejemplos de otros, tal y como los hicieron
Alejandro, César y Escipion con relacion a Aquiles, Alejandro y Ciro respectivamente. La comprension
correcta y profunda de las historias dota al gobernante de “un capital de experiencia del que valerse en
momentos de adversidad para que, cuando mude la fortuna, esta lo encuentre preparado a resistir” (2015,
p. 143). La virtud principesca se manifiesta, pues, en la capacidad para percatarse a tiempo de los males
que anidan en el seno del Estado, pues solamente cuando se actua con anticipacion “se puede encontrar
facil remedio, pero si se espera a tenerlos encima, la medicina no puede ya actuar porque la enfermedad
se ha vuelto incurable” (2015, 23-25).

Pero, para Maquiavelo, hay unaleccion fundamental que los gobernantes pueden extraer de las historias
del pasado: los pueblos que alcanzaron un mayor engrandecimiento fueron aquellos que, como el romano,
organizaron optimamente la educacion y disciplina militar. A partir de ello, concluye que “el fundamento
de los estados es un buen ejército, y donde no lo hay no pueden existir buenas leyes ni ninguna otra cosa
buena” (2012, p. 408).

4. La educacion militar y su relacion con la formacion de la virtud civica

Al encontrarse siempre en movimiento los asuntos humanos, una vida civil absolutamente estatica y
pacifica es inconcebible. Por este motivo, Maquiavelo interpreta la guerra como una realidad inevitable*®.
De hecho, es posible que una comunidad decida vivir pacificamente y sin molestar a nadie, pero “las
demas la molestaran a ella, y eso le provocara el deseo y la necesidad de conquistar” (2012, p. 255). Como
sefialan Del Aguila y Chaparro, aunque en sentido estricto no tiene una postura belicista, recomienda
concebir la guerra como un mal menor que puede servir para enfrentar con justicia la amenaza de un
poder externo*. Entonces, con la finalidad de preservar la libertad y el bien comun, la totalidad de los
miembros de una comunidad deben estar adecuadamente formados para la contienda bélica*®. No son
el dinero, las fortificaciones, la artilleria y las armas de fuego los factores que determinan el éxito en un
combate, sino la existencia de un ejército propio dispuesto a luchar por amor a la patria*®. Ocurre que el
momento decisivo de cualquier guerra es el enfrentamiento cuerpo a cuerpo de los soldados, pues es
durante ese episodio que se evidencia qué ejército posee una mayor virtud®°,

Como se sostuvo anteriormente, es clave la creacion de un ejército propio porque las historias de
Romay de otros pueblos muestran que siempre tienen mas éxito los soldados pertenecientes a la misma
comunidad, no los soldados extranjeros contratados por dinero. Sin un ejército propio, cualquier nacion
estara a merced de la fortuna por “no tener virtud que con fe la defienda en las adversidades” (2015, p.
135). El fracaso de los mercenarios reside en que, al combatir unicamente por dinero, poseen un motivo
insuficiente para ser leales a la causa encomendada y el éxito de los ciudadanos-soldados se origina en
que luchan por un fin civico de cuya superioridad ética han sido persuadidos previamente®'. Si las tropas
milicianas son virtuosas y patridticas, las tropas mercenarias son “desunidas, ambiciosas, indisciplinadas,
desleales, gallardas entre los amigos y entre los enemigos viles; ni temerosas de Dios ni leales con
los hombres” (2015, p. 115). Una serie de caracteristicas de las tropas mercenarias que no representan
ninguna novedad para nadie, pues la actual ruina de Italia, apunta Maquiavelo, tiene su principal causa en
su dependencia de soldados extranjeros. Es indispensable, entonces, ser un ciudadano comprometido
con la patria para ser un buen soldado.

Ahora bien, la lealtad, la valentia, la imperturbabilidad, la obediencia y demas valores constituyentes
de aquella virtud civica que lleva a los soldados a luchar por amor a la patria, se forman a través de la
influencia de las leyes e instituciones, del cultivo de la religion, de las historias de los pueblos antiguos,

4 Maquiavelo (2012), p. 51.

47 Del Aguilay Chaparro (2005), p. 168.
48 Jiménez (2018), pp. 126-128.

49 Maquiavelo (2012), pp. 219-223.

50 Garcia Jurado (2015), p. 146.

51 Maquiavelo (2012), p. 144.



20 Garcés Arce, GW. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 13-25

pero también de la misma educacion militar. En otras palabras, la formacion que reciben los soldados para
la guerra es una formacion que los prepara, a su vez, para ser ciudadanos virtuosos. Pocock expresa que
la milicia perfecciona la naturaleza humana al orientar a los hombres desde una preocupacion por sus
bienes particulares hacia una preocupacion por un fin universal. La educacion militar no se reduce a un
mero adiestramiento en estrategias y técnicas militares, sino que posee una funcion civica y ética mas
trascendental®?,

El mismo Del arte de la guerra esta lejos de ser un manual netamente técnico, ya que tiene una fuerte
inspiracion politica, civica y retdrica, a diferencia de los escritos publicados con un rétulo similar por
ingenieros y soldados de la época®. En este libro, Maquiavelo asevera que la educacion militar propicia
en los soldados una serie de costumbres y modos de ser también utiles para la vida civil. El reclutamiento
voluntario u obligatorio de la infanteria, su organizacion en batallones y su constante entrenamiento vuelve
fuertes, veloces y diestros a los hombres, al mismo tiempo que les ensefa a obedecer las 6rdenes de
las autoridades competentes, asi como a mantenerse imperturbables aun en situaciones de peligro®. A
estas ventajas formativas puede agregarse el hecho de que, en el seno del adiestramiento para la guerra,
mas que en cualquier otro ambito de “la vida ciudadanay nacional”, se extreman los cuidados para que los
hombres sean fieles, pacificos y temerosos de Dios:

Porque, ¢a qué hombre debe exigirle la patria mayor fidelidad sino a aquel que ha de jurar morir por ella? ;Cual
debe amar mas la paz, sino aquel al que solo la guerra puede danar? ;En cual debe haber mas temor de Dios
que en aquel que, arrostrando diariamente infinitos peligros, mas necesita ayuda? (2008, pp. 6-7)

Lavidamilitarencarnaun procesode educacion civicaque posibilitaeldesarrollode lavirtud del soldado-
ciudadano, quien, tras la guerra, vuelve a su hogar habiendo adquirido mas sencillez, valentia y patriotismo
para enfrentar un mundo influido por una fortuna cambiante®®. Pero hay que aclarar que Maquiavelo no
aspiraba a que los ciudadanos adopten una forma de vida volcada por completo al adiestramiento y la
practica militares, porque esto resultaria nocivo para las relaciones civicas. Unos ciudadanos siempre
afanosos por poner a prueba su virtud en la contienda bélica suelen generar la aparicion de caudillos y
facciones contrarios a un funcionamiento justo de las institucionesy las leyes. Como republicano, entiende
que el poder civil tiene que controlar necesariamente al poder militar para farantizar la libertad y el bien
comun. La guerra, por ende, no debe ser el fin del soldado-ciudadano, sino que, de encontrarse en medio
de una batalla, este debe aspirar a ser ciudadano otra vez y a vivir en paz civil. Por eso, lo que podria
recibir el nombre de virtud militar es, en términos mas precisos, una virtud civico-militar al ser la maxima
expresion por parte de los ciudadanos de un sentimiento ético elevadisimo en favor del vivere civile®®.

Segun Maquiavelo, aquellos lideres encargados de los asuntos de la guerra, tales como principes,
magistrados y generales, tienen una responsabilidad especial en lo que respecta a la educacion de
los soldados. Recuerda que, en Tebas, los generales Peldopidas y Epaminondas encontraron un pueblo
“corrupto”, “afeminado” y acostumbrado al dominio de Esparta, por lo que inmediatamente decidieron
armarloysaliralencuentrodelos espartanos,aquienesterminaronvenciendo. Estodemuestraque hombres
dotados para la guerra aparecen en cualquier lugar siempre que existan lideres capaces de formarlos.
Otro caso que refiere Maquiavelo es el del rey de Inglaterra, quien, a pesar de la paz prolongada en su
pais, mantuvo la educaciéon militar de sus gobernados, lo cual le valié para invadir Francia exitosamente®’.

Pero entre todos los ejemplos de buena educacion militar, el mejor, sin duda, es el de Roma®®, la cual
destaco por haber educado con tanto esmero a cada ciudadano que cualquiera podia ser elegido como
general. Alcooperar noblesy plebeyos, siempre surgian “(...)tantos hombres virtuososy adornados de tantas
victorias, que el pueblo no tenia motivos para dudar de ninguno de ellos, siendo muchos y controlandose
unos a otros” (2012, p. 113). Como consecuencia, afirma Maquiavelo que aquellos principados y republicas
carentes de soldados propios “deberian avergonzarse de si mismos, y pensar (...) que esta falta no es por
escasez de hombres aptos para la milicia, sino por culpa suya” (2012, p. 95).

Entre las responsabilidades a asumir por parte los lideres politico-militares, quiza la mas decisiva seala
de dirigir personalmente las tropas. Efectivamente, un lider que no va a la guerra es visto por los soldados
como frivolo, afeminado y pusilanime. En cambio, uno que esta armado y a la cabeza de sus tropas -como
ocurria en tiempos de los romanos- es imitado y obedecido. Asi, si un lider virtuoso tiene como causa la
libertad y el bien comun para su patria, lo mas seguro es que los soldados se vuelvan virtuosos a través
de la sola emulacion de sus acciones. Un tipo de liderazgo que, al parecer, Maquiavelo esperaba que

52 Pocock (2008), p. 289.

5 Pretalli (2020).

5 Maquiavelo (2008) p. 68.

55 Maquiavelo (2012), pp. 405-4009.

5% Jiménez (2018), p. 143.

57 Maquiavelo (2012), p. 96.

58 Una conviccion que llevé a Maquiavelo a implementar en Florencia una milicia y otras medidas militares de fuerte inspiracion
romana. Medidas que, sin embargo, no fueron presentadas por €l como basadas en el legado romano, pues por estas fechas
existia sospecha y reticencia hacia este modelo politico y militar (Horngvist, 2002).



Garcés Arce, G.W. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 13-25 21

desemperie la familia Médici con el fin de regenerar la virtud de los pueblos italianos y asi desterrar a los
invasores extranjeros®.

5. Lareligion como fundamento de la virtud y la valoracion maquiaveliana de la religion
cristiana

Para Maquiavelo, la virtud civica de los ciudadanos se forma por la influencia del orden legal e institucional,
por la comprension de las historias del pasado y por el adiestramiento civico-militar. No obstante, también
sostiene que hay otro medio util para educar: la religion. En los Discursos, refiere que “donde hay religion
se presupone todo bien, donde ella falta sucede lo contrario” (2012, p. 73). Asimismo, destaca que el indicio
mas seguro de la ruina de una nacion es “ver que en ella se desprecia el culto divino” (p. 71). Y aunque en
El Principe advierte que en circunstancias excepcionales el gobernante tiene que “aprender a poder no
ser bueno” (2015, p. 147), también agrega que esto no debe llevarle a cometer crimenes como el irrespeto
a la religion, tal y como hizo Agatocles de Siracusa, quien por esto y por haber traicionado y asesinado a
muchos ciudadanos, ni alcanzo gloria ni merece ser “celebrado entre los hombres mas excelentes” (2015,
p. 81). Tanto en El Principe como en los Discursos, Maquiavelo manifiesta que una religion debidamente
orientada puede beneficiar a una nacion a causa de la gran influencia que ejerce sobre la poblacion. A
decir de Preus®?, el florentino no tiene interés en desentrafar la verdad de la religion, pues lo que le importa
es su poder. Como con respecto a la politica, también a propdsito de la religion quiere comprender la
realidad efectiva de la cosa. No la realidad imaginada de los creyentes, pero si las costumbres que tienen
estos bajo la influencia de las convicciones religiosas.

Ahora bien, sobre todo en las republicas es util la religion, porque en estas no existe un miedo hacia
el principe que predisponga adecuadamente al pueblo para que obedezca las leyes. Entonces, el miedo
frente a lo divino puede evitar el desorden, generando que los ciudadanos se autorregulen, orientando
asi su proceder hacia el amor por la libertad®'. Entre estas dos formas de acostumbrar a los hombres al
respeto del orden legal, Maquiavelo sostiene que la de las republicas es la mas efectiva porque permite
fundamentar el comportamiento virtuoso en el culto a una divinidad siempre existente, mientras que la
de los principados hace derivar las buenas costumbres no solo del temor al principe sino también de la
imitacion de su virtud, pero la virtud de los gobernados deja de expresarse cuando “acaba (la vida del
principe), y raras veces acaece que se renueve en su sucesor” (2012, p. 70).

También el modelo romano sirve a Maquiavelo para ilustrar la utilidad de la religion con miras a la
educacion de los ciudadanos. En los Discursos, sostiene que la religion sirvio en Roma “para mandar los
ejércitos, confortar ala plebe, mantener en su estado alos hombres buenosy avergonzar alos malos” (2012,
p. 68). Tal fue su utilidad que mas alabanzas merece Numa Pompilio como creador de la religion romana
que Romulo como fundador de esta civilizacion®. La razén es que los principios religiosos fueron tan
adecuadamente establecidos por Numa que sirvieron durante siglos para que los romanos mantuviesen
la costumbre de obedecer, sin necesidad de coercion, las leyes y las instituciones. El respeto hacia los
dioses fue, entonces, un factor que facilito la ejecucion de las empresas proyectadas por los monarcas y
senadores romanos. Por ejemplo, formaba parte del culto religioso romano que los ciudadanos juren en
nombre de los dioses obedecer las leyes, desempefiarse rectamente como funcionarios publicos y luchar
en la guerra sin rendirse; todo lo cual, refiere Maquiavelo, era cumplido porque aquellos temian mas faltar
a sus juramentos que al mismo orden civil puesto que respetaban mas el poder de los dioses que el de los
hombres®3. Reflejo de esto fueron los episodios relacionados con Escipidn el Africano en Cannas y con el
tribuno Marco Pomponio®+.

Ocurre que las bondades de ciertas decisiones, leyes e instituciones pueden ser conocidas
racionalmente por unos pocos hombres prudentes, pero no necesariamente se muestran con tanta
claridad a todos. Por eso, se necesita un medio mas persuasivo como la religion para que el pueblo actue
conforme a la virtud civica®®. Esto explica por qué muchos hombres que fundaron y reformaron republicas
fingieron estar inspirados por los dioses al momento de dictar nuevas leyes y reglas de conducta. Tales
fueron los casos de Licurgo, Solén, Numa Pompilio y Moisés, quienes recurrieron a las divinidades para
dotar de mas autoridad a sus mandatos. Incluso en su propio tiempo, dice Maquiavelo, Savonarola mostro
que un pueblo civilizado y refinado como el de Florencia puede dejarse persuadir por alguien que asegura

59 Maquiavelo (2015), pp. 265-268.

80 Preus (1979), pp. 175-176. Precisamente por lo anterior, este autor muestra que es irrelevante e injustificada la critica de Strauss
(2019) y de otros especialistas contra Maquiavelo por no haber prestado atencidn este a la verdad de la religion. Simplemente
este asunto no entra en el ambito de lo analizable racionalmente, causalmente y politicamente.

8 Viroli (2010), p. 178.

62 Maquiavelo (2012), pp. 68-69.

63 Maquiavelo (2012), p. 67.

64 Maquiavelo (2012), p. 68.

65 Maquiavelo (2012), p. 69.



22 Garcés Arce, GW. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 13-25

hablar con Dios, aunque aquel no realice nada extraordinario. De hecho, a Savonarola le basto con su vida,
su doctrina y el contenido de sus sermones para que le tuviesen fe y le obedeciesen®®.

También en El Principe se pone de manifiesto la capacidad de la religion para formar las costumbres de
los gobernados con miras a que sea factible la vida en comun. En el capitulo Xl dedicado a los principados
eclesiasticos, se argumenta que es bastante dificil acceder a estos principados, pero con el paso del
tiempo es facil mantenerlos, pues el influjo de la religion sobre las costumbres de los hombres genera
que estos sean capaces de autorregularse y de no priorizar solamente sus intereses particulares. De ahi
que pueda decirse que los gobernantes de estos principados “son los unicos que tienen Estados y no los
defienden; subditos y no los gobiernan” (2015, p. 105).

Cabe destacar que Maquiavelo rechaza la idea de que toda religion resulta beneficiosa para formar la
virtud civica. En realidad, es la religion que mantiene los principios con los que fue fundada la unica que
conviene alos principadosy las republicas. Para él, asicomo se corrompen el mundo natural, los regimenes
politicos y los seres humanos, también lo hacen las religiones, perdiendo aquella bondad intrinseca en la
que se fundan suinicial prestigio, su primer crecimientoy su influjo positivo en la educacion de los hombres.
Por ello, si se pretende que la religion vigente en una comunidad sirva para la realizacion de la libertad y el
bien comun, resulta imprescindible regresarla a sus inicios®”. Precisamente, Maquiavelo consideraba que
la religion cristiana se encontraba necesitada de una renovacion al estar bastante corrompida y viciada,
lo cual imposibilitaba que sirviese para educar a los pueblos de Europa. El secretario florentino pensaba
que, si la religion cristiana se evaluaba en funcion de sus beneficios sociales y sin ningun compromiso
metafisico a propdsito de sus “verdades”, resultaria claro su fracaso para garantizar una sociedad exitosa
en los paises occidentales. De manera especial en Italia, la politica estaba vinculada con la religion, tanto
institucional como conceptualmente, y los resultados habian sido desastrosos para el bien comuny la
libertad, pero también para el cultivo de la fe®®. No obstante, destaca Maquiavelo que, si los gobernantes
de los estados cristianos

(-..) hubiesen mantenido esta religion tal como fue constituida por su fundador, estarian los estados y republicas
cristianas mas unidos y felices que lo estan. Y no puede haber mayor prueba de la decadencia de esta religion
que ver como los pueblos que estan mas proximos a la iglesia de Roma, cabeza de nuestra fe, son los menos
religiosos (2012, pp. 72-73).

Luego, explica que es natural que los ciudadanos cristianos se hayan vuelto tan irreligiosos y malos,
pues simplemente han seguido los ejemplos de los mas importantes lideres del clero, quienes, por sus
innumerables vicios y costumbres corrompidas, estan completamente distantes de los fundamentos
del cristianismo®. Aungque reconoce que las 6rdenes de San Francisco y Santo Domingo han tenido un
importante papel para regresar al cristianismo a la pobrezay la humildad ensefiadas por Jesus, no deja de
mostrarse pesimista. No enarbolando ya la union y la felicidad como principales valores, sino la libertad,
sefala que, si existe una causa por la cual los hombres de su tiempo no aman tanto esta como los hombres
antiguos se debe “a la diferencia entre nuestra educacion y la de los antiguos, que esta fundada en la
diversidad de ambas religiones” (2012, p. 198). La religion de los griegos y romanos “no beatificaba mas
que a hombres llenos de gloria mundana, como los capitanes de los ejércitos o los jefes de las republicas”.
Contrariamente, la religion cristiana “ha glorificado mas a los hombres contemplativos que a los activos”
(2012, pp. 198-199). Ademas, puntualiza Maquiavelo que esta ultima ha posicionado el mayor bien en “la
humildad, la abyeccion y el desprecio de las cosas humanas, mientras que la otra lo ponia en la grandeza
de animo, en la fortaleza corporal y en todas las cosas adecuadas para hacer fuertes a los hombres” (2012,
pp. 198-199). La educacion cristiana, entonces, ha debilitado a los pueblos, haciéndolos mas vulnerables
frente a los gobernantes tiranicos y corruptos. Estos tienen mejores oportunidades de manipularlos
al verlos basicamente preocupados por alcanzar la realizacion y plenitud ultramundana por medio del
sufrimiento pasivo de las injurias y atropellos.

Ciertamente, este pesimismo maquiaveliano a propésito de una posible fundamentacion de la
educacion civica en la religion cristiana se mantiene a lo largo de El Principe y los Discursos, motivo por el
cual insiste en resaltar todas las ventajas que tuvo una religion como la de griegos y romanos. En la linea de
Berlin™, puede afirmarse que Maquiavelo no tiene como obijetivo liberar la politica de toda contaminacion
moral, sino que busca distanciarla de la moral cristiana pues las virtudes defendidas por esta representan
un obstaculo para la realizacion de una vida politica plena, entendiendo por esta una vida civica similar
a la que efectivamente existioé en las civilizaciones de la antigliedad y a la que enarbolaron los antiguos
historiadores y moralistas grecolatinos.

66 Maquiavelo (2012), pp. 70-71.

67 Maquiavelo (2012), pp. 305-306.
58 Preus (1979), p. 182.

69 Maquiavelo (2012), pp. 309-310.
7 Berlin (1997).



Garcés Arce, G.W. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 13-25 23

Ciertamente, en Discursos desarrolla un argumento con el cual parece matizar esta opinion contraria a
la moral cristiana. Sugiere que el vinculo estrecho entre el cristianismoy el ocio, el sufrimientoy la humildad
tendria su origen en una interpretacion y en una educacion falsas acerca de la naturaleza de esta religion
hecha por hombres envilecidos”, por lo que propone una interpretacion distinta para que esta religion sea
coherente con el vivere civile y con la busqueda de la libertad y el bien comun, ya que si es factible que
permita la exaltaciony la defensa de la patria’™. A pesar de esto, no llega a profundizar en lo que constituiria
esta reinterpretacion del cristianismo para que coincida con un horizonte humanista civico y republicano.

Cabe destacar que, en El Principe y, sobre todo, en los Discursos se destaca que las buenas leyes y
las buenas instituciones existen en toda comunidad que tiene un buen ejército, es decir, un ejército que
combate por amor a la patria y no por los intereses particulares de sus soldados™. En efecto, como se
plante6 anteriormente, la disciplina militar sirve para formar las costumbres y habitos que predisponen a
los hombres a ejercer la virtud civica. El detalle a resaltar es que, para Maquiavelo, donde no hay religion, la
disciplina militar no se llega aimplementar o se implementa con demasiadas dificultades™. Por ende, entre
ambos medios socialesy educativos através de los cuales los hombres pueden constituirse en ciudadanos,
el factor religioso opera como el substrato mas basico para la virtud civica. Pero, como advierte Pocock,
el hecho de que la religion sea un requisito previo de la virtud, no equivale a identificarla con esta, pues en
sentido estricto la virtud civica solo cobra existencia en el ambito civil”®. Aunque Maquiavelo afirma que,
entre todos los hombres dignos de ser elogiados, “los que mas alabanzas merecen son los que han sido
cabezas y fundadores de las religiones” (2012, p. 63), de todas maneras, continua Pocock, es consciente
de que la religion debe estar subordinada a la politica. Si valora de esta manera a los profetas es porque
su obra reformadora de las costumbres y habitos es mas duradera en el tiempo, pero asume que tienen
la obligacion de convertirse en legisladores, de modo que la religion que funden sirva de substrato a la
ciudadaniay no sea, por el contrario, un impedimento para que los seres humanos tengan una vida politica
activa. Asi, “las costumbres religiosas son solo una parte del conjunto que conforma la virtud civica y, en
este punto, (Maquiavelo) nos hace notar que después del profeta y del legislador, el guerrero es el fundador
mas alabado” (Pocock, 2016, p. 280). Entonces, los ciudadanos necesitan ser educados por una religion
civica y por la disciplina militar para ejercer adecuadamente la virtud civica.

6. Conclusiones

A lo largo de El Principe y de los Discursos no se encuentra un abordaje sistematico de la educacion
como el que si puede identificarse en los escritos de otros autores representativos de la tradicion politica
republicana. Unapruebade ello es que eltérmino educacion (educazione o istruzione en italiano) no aparece
de forma constante en ambos escritos maquiavelianos. Sin embargo, resultaria errado concluir que en la
filosofia politica de Maquiavelo la educacion carece de un rol importante. De hecho, en el presente articulo
se hamostrado que este autor aborda con suficiente profundidad la formacion de habitos y costumbres en
los hombres con miras a que estos adquieran la virtud civica que es necesario ejercer para la realizacion
de lalibertad y el bien comun. Por esta razdn, se sostuvo, en contra de cierta tradicion interpretativa acerca
de la obra de Maquiavelo, que en esta no se defiende un pesimismo antropoldgico radical, determinista 'y
naturalista. Por el contrario, enarbola la tesis de que las formas de vida de los seres humanos pueden ser
moldeadas como consecuencia de la influencia de distintos factores sociales y politicos tales como las
medidas de los gobernantes, la eficiencia de las leyes e instituciones y, por supuesto, la educacion gestada
en el seno de lacomunidad. Ahora bien, la exploracion de la educacion civica se realiza a través del analisis
por parte de Maquiavelo de tres experiencias que cumplen una funcion formativa: la comprension de las
historias de los pueblos antiguos, el adiestramiento militar de gobernantes y gobernados y el cultivo de
una religion.

En el primer caso, Maquiavelo tiene como punto de partida la concepcion grecolatina del saber historico
como magistra vitae. En consonancia con ello, considera que los escritos de los historiadores y moralistas
educan a los hombres del presente, inclinandolos a emular la virtud civica de los hombres mas insignes
del pasado. No obstante, se insistido en que, aunque Maquiavelo opta por un modelo grecolatino que
vincula estrechamente la ética con la politica, seria errado concluir que hace una recepcion y aplicacion
pasiva de este, pues tanto en El Principe como en los Discursos reinterpreta un sinnumero de patrones de
conducta asumidos como virtuosos por Ciceron y compafia. Principalmente, lleva a cabo esta empresa de
reinterpretacion de conductas y modos de ser como la mentira, la liberalidad y la clemencia habida cuenta

7 Para Colish (1999), entre los malos intérpretes del cristianismo, Maquiavelo esta contando al Papa y a otras autoridades ecle-
siasticas, pero también a Savonarola, quien, a su manera, defendié una forma de republicanismo que, no obstante, también se
fundamentaba en una negacion del mundo.

72 Maquiavelo (2012), p. 199.

7 Maquiavelo (2012, p. 408.

" Maquiavelo (2012), pp. 68-69.

s Pocock (2016), p. 80.



24 Garcés Arce, GW. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 13-25

de que tiene como uno de sus principales intereses esclarecer qué tiene que hacerse en situaciones de
excepcionalidad politica, tales como guerras civiles o guerras exteriores, en las que no necesariamente
termina siendo util la moral convencional. Entonces, dado que sus propios escritos tienen un papel
correctivo con respecto a las interpretaciones de los clasicos griegos y romanos, El Principe y demas
obras tienen que concebirse, a juicio de Maquiavelo, como obras con una claray abierta funcion educativa

En el segundo caso, se concluyé que la educacion militar en Maquiavelo no es solamente una
instruccion en técnicas y estrategias para vencer en la guerra. También involucra la formacion de una serie
de costumbres y habitos utiles para la vida civil. Los ciudadanos formados para el combate adquieren una
predisposicion para obedecer las leyes, instituciones y autoridades de la comunidad, para combatir por
amor alapatria, paraenfrentarse al poder de los tiranosy para mantenerse imperturbables ante los embates
de la fortuna. En tal sentido, puede sostenerse que quien no es soldado no puede ser buen ciudadano.
Pero, para Maquiavelo, también es necesario alcanzar la condicion de buen ciudadano para ser soldado,
pues los principados y republicas solamente pueden confiar en la lealtad y valor de aquellos soldados
capaces de luchar patriéticamente. Finalmente, la religion fue presentada como el substrato fundamental
para la educacion de los hombres con miras a la virtud civica, pues es entendida por Maquiavelo como
un medio sumamente influyente en lo que respecta a la formacion de costumbres y habitos en los seres
humanos. Mas persuasivo inclusive que los ejemplos de los mejores principes, que las buenas leyes e
instituciones y que el adiestramiento militar. Por estas razones, se ha defendido el argumento de que la
dimension religiosa es la que sostiene las otras dimensiones de la educacion maquiaveliana.

A pesar de todo lo anterior, el tépico de la educacion en la obra de Maquiavelo puede ser tratado
en futuros trabajos con mas amplitud y profundidad, llevando a cabo también un analisis minucioso de
aquellos escritos, como Historia de Florencia 'y Del arte de la guerra, que en el presente articulo no fueron
suficientemente explorados.

7. Referencias bibliograficas

Baron, H. (1966): Crisis of the Early Italian Renaissance, Princeton.

Baron, H. (1993): En busca del humanismo civico florentino. Ensayos sobre el cambio del pensamiento medieval
al moderno. FCE.

Berlin, I. (1997): “The originality of Machiavelli”, en M.P. Gilmore (ed.), Studies on Machiavelli, ed. cit., pp. 147-
206.

Bermudo, J. (1994): Maquiavelo, consejero de principes. Universitat de Barcelona.

Cabirini, A. (1998): “La storia da non imitare: il versante negativo dell’esemplarita nelle Istorie fiorentine”, en
Cultura e scrittura di Machiavelli: atti del Convegno di Firenze-Pisa, Salerno, Centro Pio Rajna, pp. 27-30.

Castanon, M. (2013): “Historia magistra vitae” e imitacion: la ejemplaridad politica de las historias en
Maquiavelo, Ingenium, 7, pp. 43-70.

Ciceron (2009): Obras politicas. Gredos.

Cicerodn (2023): Sobre los deberes. Alianza Editorial.

Clarke, M. (2013): “The virtues of republican citizenship in Machiavelli’'s discourses on Livy”. The Journal of
Politics, 75(2), 317-329.

Colish, M. (1999): “Republicanism, Religion, and Machiavelli's Savonarolan Moment”. Journal of the History of
Ideas, 60(4), 597-616.

Del Aguila, R. y Chaparro, S. (2006): La republica de Maquiavelo. Tecnos.

Fernandez, M. (2021): “Lecturas de un Maquiavelo moral: una revisiéon actualizada”, Revista de Estudios
Politicos, 192, pp. 67-94.

Garcia, R. (2015): “Maquiavelo y la ciudadania armada”, Socioldgica, 30, (85), pp. 31-161.

Garin, E. (1965): Italian humanism; Philosophy and Civic Life in the Renaissance. Oxford.

Garin, E. (1984): La revolucién cultural del Renacimiento. Editorial Critica.

Gilbert, F. (1986): “Machiavelli: The Renaissance of the Art of War” In Makers of Modern Strategy: From
Machiavelli to the Nuclear Age, | 1-3 1, ed. P. Paret. Oxford.

Holman, C. (2016): “Machiavelli’s Philosophical Anthropology”, The European Legacy, 21(8), pp. 769-790.

Horngvist, M. (2002): “Perché non si usa allegare i Romani: Machiavelli and the Florentine Militia of 1506”.
Renaissance Quarterly, 55(1), 148-191.

Jiménez, L. (2018): “Maquiavelo, la guerra y el «soldado ciudadano»”, Revista de filosofia, 9(15), pp. 125-145.

Maquiavelo, N. (2008): Del arte de la guerra. Tecnos.

Maquiavelo, N. (2009): Historia de Florencia. Tecnos.

Maquiavelo, N. (2012): Discursos sobre la primera década de Tito Livio. Alianza Editorial.

Maquiavelo, N. (2015): El Principe. Tecnos.

McCormick, J. P. (2011): Machiavellian democracy. Cambridge University Press.

McCormick, J. P. (2018): Reading Machiavelli: scandalous books, suspect engagements, and the virtue of
populist politics. Princeton-University Press.



Garcés Arce, G.W. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 13-25 25

Milton, J. (2018): A Tractate of Education. The Author John Milton. To Which are Added, Four Papers, on the
Same Subject, From the Spectator. Gale Ecco, Print-Editions.

Pocock, J. (2016): El momento maquiavélico: El pensamiento politico florentino y la tradicion republicana
atlantica.Madrid, Tecnos.

Polibio (1997): Historias. (Libros V-XV). Gredos.

Pretalli, M. (2020): “L’Arte della guerra di Machiavelli e la letteratura militare del Cinquecento”. Nuova antologia
militare.

Preus, J. S. (1979): "Machiavelli’'s Functional Analysis of Religion: Context and Object". Journal of the History
of Ideas, 40(2), 171-190.

Rousseau, J-J. (2002): El contrato social. RBA.

Rousseau, J-J. (2011): Emilio. Alianza Editorial.

Skinner, Q. (1984): Maquiavelo. Alianza Editorial.

Skinner, Q. (2013): Los fundamentos del pensamiento politico moderno I. FCE.

Strauss, L. (2019): Pensamientos sobre Maquiavelo. Amorrortu.

Viroli, M. (2009): De la politica a la razén de estado. La adquisicion y transformacion del lenguaje politico (1250-
1600). Akal.

Viroli, M. (2010): Machiavelli’s God. Princeton-University Press.

Viroli, M. (2014): Republicanismo. Universidad de Cantabria.



