EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Revista de Filosofia ARTICULOS
ISSN: 0034-8244 « e-ISSN: 1988-284X

Lo constitutivo del otro como configuracion del sujeto
latinoamericano

José Alfredo Moncada Sanchez
Universidad Nacional Experimental del Tachira, Venezuela

Gerardo Salas Cohen
Universidad Catdlica “Cecilio Acosta”, Venezuela =2

https://dx.doi.org/10.5209/resf.93424 Recibido: 07/01/2024 « Aceptado: 29/12/2024

Resumen: El articulo se centra en la relevancia de lo constitutivo del Otro para configurar al sujeto
latinoamericano desde una filosofia de la liberacion. El objetivo es reflexionar sobre como la alteridad
nutre la identidad y la praxis del sujeto en América Latina. Se emplea la hermenéutica como metodologia
interpretativa para analizar textos clave, especialmente los de Enrique Dussel. Entre los resultados, se
identifican categorias fundamentales del Otro: sujeto de la cotidianidad, abierto al mundo, con posicién
existencial, inacabado y en libertad para elegir. Estas categorias revelan que el sujeto latinoamericano
se configura en la finitud y mediante la deliberacion de sus posibilidades. Se concluye que la libertad es
esencial para que el sujeto seleccione entre sus potencialidades y avance hacia un “aun no” en constante
construccion.

Palabras claves: otro; sujeto latinoamericano; libertad; finitud; inacabado.

ENThe constitutive of the other as a configuration of the Latin American subject

Abstract: The article focuses on the relevance of the constitutive Other in shaping the Latin American subject
from the perspective of the philosophy of liberation. Its objective is to reflect on how alterity nourishes the
identity and praxis of the Latin American subject. Hermeneutics is used as an interpretative methodology
to analyze key texts, especially those of Enrique Dussel. Among the results, fundamental categories of the
Other are identified: a subject of everyday life, open to the world, with an existential stance, unfinished, and
free to choose. These categories reveal that the Latin American subject is configured within finitude and
through the deliberation of its possibilities. It concludes that freedom is essential for the subject to select
among its potentialities and move toward a “not yet” in constant construction.

Keywords: other; latin american subject; freedom; finitude; unfinished.

Sumario: 1. Introduccion; 2. El sujeto desde la perspectiva histérica del pensamiento latinoamericano y de
otras latitudes; 3. Categorias representativas en lo constitutivo del “otro” desde el pensamiento de Enrique
Dussel; 4. Consideraciones finales; 5. Referencias bibliograficas.

Como citar: Moncada Sanchez, J.A.; Salas Cohen, G. (2026): “Lo constitutivo del otro como configuracion del sujeto
latinoamericano”, Revista de Filosofia, 51 (1), 27-38.

Rev. filos. (Madr), 51 (1), 2026, pp. 27-38 27


mailto:jmoncadas@unet.edu.ve
https://orcid.org/0000-0002-5263-4801
mailto:gerarsalascohen@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-4703-5855
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

28 Moncada Sanchez, J.A.; Salas Cohen, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 27-38

1. Introduccion

América Latina ha sido homogeneizada bajo el modernismo, donde lo diferente y distintivo, al no ajustarse
ala razoén instrumental, no es reconocido por el discurso de la modernidad. Como resultado, la realidad
latinoamericana es ignorada por la totalidad moderna. En este contexto, surge la pregunta sobre lo
que significa pensar desde nuestras realidades, y no solo desde la totalidad. Asi, el problema radica en
conocernos en relacion con la humanidad de la que formamos parte (Bautista, 2014). Por lo tanto, el reto es
comprender la totalidad desde una perspectiva diferente, y para ello es necesario que esta nueva mirada
también se enfoque en nuestro interior americano, posicionandonos firmemente en el contexto de la
humanidad total a la que pertenecemos.

En estos momentos se esta ante un reto histoérico de construir y rescatar ese saber “con el que esta otra
idea devida, distintade laformade vida que los modernos nos hanimpuesto...[para] producir los conceptos
y categorias con los cuales hacer inteligible, pensable y posible este otro proyecto...” (Bautista, 2014, p. 15).
Una vida que realce al sujeto que conforma al latinoamericano. Bautista (2014), respaldandose en la idea
del “pensar categorial” de Zemelman, establece que laintencidn no es copiar categorias o conceptos, sino
problematizary resemantizar “un corpus categorial nuevo... por ello la intencion epistémica deviene en una
transformacion del contenido anterior del concepto o categoria...” (p. 20); 0 sea, con categorias discursivas
que nos diferencien, pero al mismo tiempo con una igualdad discursiva con los no latinoamericanos, para
que ese saber nuevo sea pertinente a la realidad contextual latinoamericana.

En este sentido, através de la historia del pensamiento latinoamericano, uno de los fines primordiales es
el constituir un pensamiento - otro. A este respecto, las cosmovisiones indigenas representan las primeras
aproximaciones. Entre tanto, durante la dominacion espafiola y portuguesa, los pensadores pasaron de
repetir una filosofia escolastica a generar un pensamiento mas original y auténomo, que fue abriéndose a
la ilustracion, que serviria de sustento tedrico para los intentos de emancipacion tedricay cultural. En este
sentido, los rasgos caracteristicos fueron “los de una conciencia de Américay la conciencia de la libertad”
(Beorlegui, 2010, p. 29).

Con la independencia politica, los intelectuales mas valiosos y conscientes se orientaron sin miedo
hacia la emancipacion cultural, como el ideal y objeto a perseguir en la segunda independencia. En este
momento, es cuando surge la reflexion pionera del argentino Juan Bautista Alberdi (1810 - 1884), de una
filosofia americana que fue referencia permanente para los intelectuales de generaciones posteriores.
En la primera mitad del siglo XIX, predominé la tendencia que persigue la busqueda de la identidad y de
la autenticidad de los pueblos emancipados. Para la segunda mitad del siglo, se produce el progresivo
asentamiento de dos corrientes filoséficas hegemonicas, el krausismo y el positivismo. Con el inicio de
siglo XX, se produce una fuerte tendencia intelectual a dejar de considerar lo anglosajon y el estilo de
vida estadounidense. Uno de los idedlogos de este cambio es el cubano José Marti (1853 - 1895), hombre
todavia del siglo XIX, pero auténtico precursor de las ideas mas valiosas del siglo posterior.

En el siglo XX, sigue el propdsito de superar el positivismo y sus valores por la generacion de 1915,
entre cuyos representantes mas significativos estan los mexicanos Antonio Caso (1883 - 1946) y José
Vasconcelos (1882 - 1959); asi como el peruano José Carlos Mariategui (1894 - 1930). Posteriormente,
la generacion denominada los forjadores, se centr6 mas claramente en asimilar lo mas significativo de
la historia de la filosofia europea con el objeto de llegar a una normalizacion de la filosofia en el ambito
latinoamericano; por supuesto, lo que implica comprender e interpretar al ofro desde esta totalidad. Es el
objetivo que se proponen el argentino Francisco Romero (1891 - 1962) y el mexicano Samuel Ramos (1897
-1959), tarea en la que colaboraron de modo muy significativo los exiliados espafoles José Gaos (1900 -
1969) y Juan David Garcia Bacca (1901 - 1992). Esta labor normalizadora, la contintan los discipulos de los
forjadores, entre quienes destacan el mexicano Leopoldo Zea (1912 - 2004), los peruanos Augusto Salazar
Bondy (1925 - 1974) y Francisco Miré Quesada (1948) y el argentino Arturo Andrés Roig (1922 - 2012). Sus
reflexiones sirvieron de referencia y orientacion a la generacion siguiente, la creadora de la filosofia de la
liberacion.

Esta ultima generacion surge en un momento histérico crucial: la toma de conciencia colectiva sobre
la situacion de dependencia del continente. Estos pensadores buscan construir un pensamiento que se
interprete a simismo como la fase teérica de un esfuerzo politico de liberacion. En este marco de reflexion,
Bautista comenta:

...para entender la especificidad de nuestros problemas habia que des-truir el marco categorial
moderno y construir otro marco categorial “desde” el que se pudiesen pensar con rigor, primero,
nuestros problemas, luego, el tercer mundo y, finalmente, la modernidad en su conjunto, para rematar
en otra vision de la historia de la humanidad “desde” la perspectiva de los oprimidos... (2014, p. 26)

La construccion y resemantizacion implica dialogar con grandes pensadores e interculturalmente,
como senala Fornet-Betancourt (2004). En este proceso, los conceptos de la realidad que se reflexionan
y viven en Latinoamérica se configuran, respetando siempre las visiones de los interlocutores. En este
contexto, Bautista (2014) reflexiona sobre como Ameérica Latina es un ejemplo tipico de la colonizacion



Moncada Sanchez, J.A.; Salas Cohen, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 27-38 29

de la subjetividad o interioridad del pueblo. Este proceso lleva a que la poblacion comience a mirarse,
comprenderse y pensarse a través del conocimiento, las ideas, creencias y costumbres de la modernidad
impuestas por el colonizador. Asi, la unica vision de la realidad para el colonizado es la que el colonizador
impuso, cuyo “cogito, ergo sum” se convierte en la categoria fundante.

Ante lo expuesto, es necesario comenzar a pensar desde lo negado por este “ser”, como el saber
de los pueblos originarios, posteriormente el afrodescendiente y actualmente por los movimientos
populares de la cotidianidad. Lo que significa la necesidad de producir categorias con las cuales las
historias aparezcan con su real sentido, como muy bien lo manifiesta Zubiri (2005, p. 6) en el papel de
la filosofia: “la ciencia investiga como son y como acontecen las cosas reales, mientras que la filosofia
investiga qué es real”. No es desfasarse de lo establecido, es categorizar la realidad desde otra mirada, es
manifestarla desde la filosofia latinoamericana. Por consiguiente, es necesario liberarse de la invisibilidad
y la determinacion de este horizonte. Por ello, la libertad entra en accion por la oportunidad de pensar
perspectivas de cognoscibilidad mas alla de la propuesta de la modernidad. De esta manera, se hace
necesario problematizar el sujeto desde la interioridad, que “es justamente el lugar donde se esconde y
oculta muy bien la racionalidad moderna” (Bautista, 2014, p. 113).

También, ha de considerarse que la reconstruccion de la totalidad desde el pensamiento de nuestra
Ameérica, implica el concepto sujeto desde su subjetividad: “frente a la epistemologia dominante, en
que la dominacion esconde detras de la pretension de objetividad y neutralidad cientifica sin sujeto;
una epistemologia emancipatoria junto con las categorias totalidad, tiene que reconstruir la de sujeto”
(Acosta, 2011, p. 22). Por tanto, para la comprension del entorno cotidiano donde hacemos vida, debe ser
reflexionado e interpretado partiendo ante todo de la comprension del sujeto como otro, objeto de estudio
en el articulo.

Ese criterio de universalidad del ‘ser’, implementado por el modernismo, debe transformarse en una
universalidad de las particularidades, que sin su reconocimiento pluri-diverso no existe la universalidad
posible. Por tanto, desde el pensamiento latinoamericano “se ha distinguido por asumir particularidades...
El sujeto vivo, o la vida real en cada uno de los sujetos en su diversidad cultural y la vida en sus formas
naturales, aparece entonces como una hueva condicion de transcendentalidad” (Acosta, 2011, p. 22). De
esta manera, ya se asoma la idea de la universalidad del sujeto particular que esta unido a su entorno
como fuente vital de existencia.

Un rasgo caracteristico de esta particularidad es su configuracion como sujeto popular o “sujeto
histérico de emancipacion” (Acosta, 2011, p. 25). Es un particular que representa un “nosotros” intercultural,
haciéndole un lugar a la diferencia dentro de la totalidad. Este “nosotros” representa una dialéctica entre
lo real y lo utdpico, lo que se vivencia y con lo que deberia ser, sacaso es parte de lo otro que somos?
Esta dialéctica representa el trabajo de configuracion de un universal concreto, donde la tarea principal
es el reconocimiento reciproco de la dignidad de las personas, el reconocimiento a la diferenciay a la
heterogeneidad.

Partiendo de lo sefialado hasta el momento, el sujeto latinoamericano en su otredad no se limita a los
espacios de una interioridad, sino que trasciende hacia una relacion mas amplia con la humanidad. Desde
la perspectiva de Levinas (2002), esta trascendencia puede entenderse como el reconocimiento del otro
en su alteridad radical, que interpela al sujeto desde una dimension ética irreductible. Para él, el otro es
un rostro que exige responsabilidad y que desestabiliza cualquier intento de reducirlo a una totalidad o
interioridad cerrada.

En este sentido, el sujeto latinoamericano, como lo propone Dussel (1972), amplia esta concepcion al
situar al ofro en un contexto historico y politico. No solo trasciende como una alteridad ética, sino que se
posiciona como un sujeto colectivoy oprimido que interpela desde las estructuras materiales de exclusion.
Mientras que Levinas centra su analisis en la dimension interpersonal y trascendental de la relacion con
el otro, el pensamiento de la liberacion latinoamericano encarnado en el sujeto latinoamericano, asume
una praxis concreta. Este sujeto no solo es otro en el sentido ético, sino que también carga con el peso
histérico de la colonialidad, proyectandose hacia una emancipacion colectiva que trasciende su condicion
de victima.

Por tanto, la otredad del sujeto latinoamericano implica una doble trascendencia: por un lado,
una dimension ética, al igual que el otro de Levinas, que llama a la responsabilidad desde su dignidad
irreductible; por otro lado, una dimension socio histdorica que exige no solo el reconocimiento, sino la
transformacion de las condiciones materiales que perpetuan su opresion.

En consecuencia, una trascendencia a la historicidad, porque el sujeto histérico emancipatorio quiebra
la totalidad impuesta por la hegemonia del poder - saber por qué lo niegan dentro de la totalidad: “En lugar
[de] sujeto individual y universal, sustancias y esencial, abstracto y metafisico... [El sujeto latinoamericano,
es] un sujeto histérico-social, plural y diverso, que llega a comprenderse... tiene interrogantes cada
vez mas acuciantes con respecto a la posibilidad de una existencia a futuro” (Acosta, 2011, p. 17). Si no
comprendemos ese otro que somos como un nosotros en el contexto actual, seguiremos subsumidos a la
hegemonia poder - saber, siguiendo caminos errados que no nos permite visualizar un porvenir.



30 Moncada Sanchez, J.A.; Salas Cohen, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 27-38

Zemelman (2010, p. 306) sefiala que “los sujetos son siempre sujetos situados en relaciones multiples
y heterogéneas, las cuales conforman el espacio que los determina...”. Esto implica que el contexto,
entendido como espacio y tiempo, es el que determina la accion del sujeto, y no de manera individual,
sino en dialogo permanente con los otros. Este contexto pertenece a una colectividad que se transforma
en un “nosotros”. En su quehacer cotidiano, “el sujeto deviene una subjetividad constituyente, en la
medida que requiere entenderse en términos de como se concretiza en distintos momentos historicos”
(p. 357). Asi, el sujeto esta en una constante construccion de su subjetividad, lo que significa que esta se
va concretizando en diferentes momentos histéricos. Segun Zemelman, “al abordar la subjetividad como
dinamica constituyente, el sujeto es siempre un campo problematico antes que un objeto claramente
definido” (p. 357). En otras palabras, el sujeto no esta constituido de forma definitiva, sino que esta en
constante construccion, siendo un ente con potencialidades para llegar a un estar-ahi.

En este mismo orden de ideas, las propuestas tedricas de Paulo Freire son respuestas valederas para
el contexto latinoamericano. Una de estas es la posicion del sujeto humano en el mundo, que él denomina
“situacionalidad”, como lo que describe Hugo Zemelman y Yamandu Acosta: el sujeto latinoamericano
es situado. Para Freire, el mundo es una realidad objetiva, fuera del sujeto, independiente de él, es su
contexto; por tanto, puede conocer. Este conocimiento no se da en la individualidad, sino por ser un sujeto
de relaciones “no sdlo esta en el mundo sino con el mundo” (Freire, 2008, p. 31). Es decir, en una constante
comunicacion con el otro, construye reconociendo y reflexionando hacia la trascendencia de su historia'y
cultura.

Freire nos dice: “el hombre, y solamente él, es capaz de trascender” (2008, p. 32). ¢;Por qué el sujeto
humano es el unico capaz de trascender? Porque lo constituye una conciencia y sensibilidad que le
permite reconocer su lugar en el mundo. Un hecho importante y de interés es, que, a pesar de que el
sujeto es finito, no significa que es un ser acabado, sino él trasciende hacia la busqueda de su plenitud,
por tanto, es inacabado. Otra de las propuestas interesantes que caracteriza al sujeto, es el existir, es mas
que vivir (biolégico) o estar en el mundo. Existir significa sentir y estar en y con el mundo. Esto implica
la temporalidad del sujeto que ya no es unidimensional como los animales, sino tridimensional porque
“comprende el ayer, reconoce el hoy y descubre el manana” (Freire, 2008, p. 33).

El discurso ha abordado diversas tematicas, pero destaca un aspecto significativo que ha resonado en
el pensamiento filosofico latinoamericano, especialmente en la filosofia de la liberacion: el concepto del
otro. Este concepto autentica unaidentificacion de lo latinoamericano frente al pensamiento euroccidental
y angloamericano, ofreciendo una perspectiva diferente para interpretar y comprender al sujeto, tanto en
su contexto como en su posicionamiento frente a lo establecido por el discurso de la modernidad.

De estamanera, es relevanteresaltarlareflexion sobre este conceptoy cuales podrian ser sus elementos
constitutivos. Una revision de estos aspectos resulta conveniente para cimentar las caracteristicas que
diferencian al sujeto latinoamericano y al sujeto establecido por la modernidad, para que esa igualdad de
reconocimiento del uno hacia el otro y viceversa se desarrolle con sentido equitativo.

Este articulo esta acompanado desde la hermenéutica como “actividad de interpretacion” (Martinez,
2006, p. 100). Esta actividad se concentra en los lineamientos filosoficos propuesta desde el enfoque
liberador y critico de la filosofia latinoamericana, donde el concepto otro es relevante para la constitucion
de la misma; por consiguiente, la intencion es interpretar las lineas discursivas escrita por Enrique Dussel,
base de estudio para separar esos principios que caracterizan o describen al otro, hacia la configuracion
del sujeto latinoamericano.

2. El sujeto desde la perspectiva histérica del pensamiento latinoamericano y de otras
latitudes

Después de haber expuesto la problematica discursiva, es momento de abordar el concepto de sujeto.
Encontramos diversos estudios que reflejan las comprensiones alcanzadas sobre él. Uno de los mas
destacados es el de Leopoldo Zea (1912-2004). Desde esta mirada en particular, el sujeto latinoamericano
es un ser que toma conciencia de su humanidad situacional, “su puesto en el mundo” (Zea, 1976, p. 18),
ya referenciado por Zemelman (2011), Acosta (2010) y Freire (2008). El autor en cuestion, en su reflexion
filosofica advierte al latinoamericano como “un ser de extrana configuracion” (p. 22). ¢Por qué? Porque
niega lo que es, para representar algo distinto. Es un sujeto proyectandose continuamente a un llegar a
ser, manifestando entonces, que esta en constante espera. El autor refiriendo al pensamiento de Mayz
Vallenilla (1925 - 2015), relata que éste declara que el sujeto latinoamericano es un “no-ser-siempre-
todavia” (p. 22) y es el caracter original del americano. En el mismo orden de ideas, al referirse a Edmundo
O’'Gorman (1906 - 1995), quien caracteriza al sujeto latinoamericano como alguien que busca definirse a
si mismo imitando a otros: “ser como otros para ser si mismos” (Zea, 1976, p. 27). Por ello, Zea sugiere que
el sujeto latinoamericano se percibe como inacabado y constantemente intenta parecerse a lo que en
realidad no es.



Moncada Sanchez, J.A.; Salas Cohen, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 27-38 31

Partiendo de lo sefalado, la cultura occidental ha establecido un valor universal que es el reconocimiento
de la humanidad en los ofros. Zea (1976, p. 47) lo expresa de la siguiente manera:

La cultura occidental y la filosofia que la expresa, ha puesto el acento en lo humano, como valor
supremo. En lo humano sin discriminacion racial, religiosa, politica o cultural; y es, precisamente este
humano el que ahora trasciende las fronteras en que se origind y es reclamado universalmente.

El sujeto latinoamericano no es mas que un hombre y una mujer que forman parte de la humanidad en
igualdad de condiciones. Por lo tanto, hay trabajo por hacer para conciliar, a través del didlogo intercultural,
las expresiones de la cultura propia con las de la cultura noratlantica, sin olvidar su identidad. Es importante
recuperar la configuracion del sujeto que ofrece Zea (1976) en su obra “El pensamiento latinoamericano”.
Este sujeto nunca se ha identificado completamente con la universalidad del hombre, sino que manifiesta
una preocupacion por incorporarse a lo universal. Esta inclusion tiene la particularidad de no ser el hombre
ideal, como se refiere el discurso moderno, sino el hombre concreto, que vive en un contexto especifico.
En palabras de Zea, “el latinoamericano no es ni mas ni menos que un hombre” (p.49).

Desde esta perspectiva historica, Zea destaca otro rasgo importante en nuestro ser: un persistente
sentimiento de dependencia. El dice:

...Nosotros los hispanoamericanos tenemos aun en la epidermis al conquistador y al conquistado, al
colonial, alliberalromanticoy atodo esto que fue nuestro pasado...aun seguimos sin serlo plenamente...
Esto es, la de su realidad como dependencia, la de su conciencia como entidad dependiente de una
realidad que no considera como propia... (1976, p. 54)

En otras palabras, el sujeto latinoamericano se describe como alguien cuya libertad aun esta por
consolidarse. No ha logrado desprenderse de su pasado, el cual, en lugar de ser una mera reminiscencia
histodrica, sigue manifestandose constantemente en el presente. Por lo tanto, no es simplemente historia.
Este sujeto esta en proceso de construccion hacia una libertad plena. Es dificil aceptar que ese pasado es
historia, no para ser olvidada, sino para ser reconocida sin que se convierta en un yugo. El pasado esta ahi,
pero debe ser visto como una parte de la historia.

Vale preguntarse: ;Cual es la causa por lo que el sujeto latinoamericano no admite que su pasado es
historia? Al respecto, Zea (1976) reflexiona que, cuando intenté romper con el pasado no lo hizo de forma
correcta. Es decir, el deber ser era negarlo desde una légica dialéctica, donde la confluencia de la tesis
(cultura euro-occidental) y la antitesis (cultura latinoamericana) llegasen a una sintesis, que corresponderia
considerar su pasado como parte de la historia. En cambio, lo hizo desde una légica formal la cual no
admite la contradiccion. Como consecuencia, el sujeto latinoamericano siguiendo esta légica se sintio
incapaz de realizar una sintesis, por ello “el pasado, si no es plenamente asimilado, se hace siempre
presente” (pp. 58 - 59).

En términos generales, y siguiendo la linea argumentativa del articulo, se asigna al latinoamericano el
rol de otro. Desde esta representacion, la cultura euro-occidental, denominada la “totalidad totalizante
europea” (Deraso, 2014, p. 83), ha estudiado, reflexionado y caracterizado al otro desde un punto de vista
abstracto, sistematico, epistemoldgicoyontoldgico, considerandolo un sermarginado. Este reconocimiento
no se da en igualdad de condiciones, sino que lo percibe como algo diferente: “lo reconoce como objeto
de historia que aparece como aquello que esta en estado de naturaleza... desde la perspectiva racional, es
otro sin razon... es una mismidad que encubre y niega lo distinto del ser como otro ser” (p. 83).

Es crucial destacar que el sujeto latinoamericano, o los sujetos latinoamericanos, son un conglomerado
de personas que se relacionan con la totalidad, presentandose como lo oprimido, aquello que esta al
margen del centro del poder y del conocimiento. Representan una exterioridad que no se incluye en la
interioridad de un ser situado. Otras referencias sobre el latinoamericano lo describen como “los del rostro
concreto, personas de voz expresiva que claman liberacion, seres que muestran sus sentimientos, sus
acciones, sus pensamientos reflejados desde su hacer, desde su cosmovision y desde su mundo de vida”
(Deraso, 2014, p. 84). Estos calificativos reflejan la constante busqueda del sujeto latinoamericano por
posicionarse ante la totalidad y ser reconocido en su humanidad. Sin embargo, la categoria predominante
desde la perspectiva dusseliana sigue siendo el otro, quien simboliza una alteridad que trasciende la
totalidad; por lo tanto, representa una exterioridad similar a la nada sartriana. Es un ser en constante
posibilidad, donde su libertad, aun por constituirse, es esencial para llegar a ser.

Enrique Dussel, al abordar la categoria del otro desde su filosofia de la liberacion, se situa en un dialogo
critico con los marcos epistemoldgicos de la modernidad. Este dialogo se enriquece con reflexiones
contemporaneas sobre la colonialidad del ser y del saber; propuestas, por ejemplo, por Quijano (2000)
y Mignolo (2010). Ambos autores revelan cémo la modernidad eurocéntrica no solo instaurd jerarquias
politicas y econdmicas, sino también epistemologias que relegaron al ofro a una posicion de exterioridad
e invisibilidad.

Dussel comparte con estos autores la urgencia de desmantelar esta racionalidad totalizante. Sin
embargo, la filosofia de la liberacion va mas alla, al reivindicar una ética de la exterioridad que reconoce al
otro como sujeto pleno de historicidad y posibilidad. En este contexto, la relacion con las epistemologias



32 Moncada Sanchez, J.A.; Salas Cohen, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 27-38

originarias y afrodescendientes adquiere centralidad. Estas tradicionalmente marginadas, no solo resisten
el proyecto moderno-colonial, sino que también aportan una comprension radicalmente distinta de la
alteridad, orientada hacia la integracion armoénica con la naturalezay la colectividad. Como afirma Mignolo
(2010), pensar desde la “frontera” implica generar un conocimiento situado que dialogue con la diversidad
y desestabilice las bases universales de la modernidad.

Estavinculacionentre Dusselylos planteamientos decoloniales amplialacomprension de laexterioridad
como espacio de resistencia y creacion. Reconocer al ofro desde esta perspectiva no solo desafia la
racionalidad hegemonica, sino que también reivindica el derecho a ser desde la pluralidad. Entonces, es
crucial reconocer que el sujeto latinoamericano como constructo surge de la diversidad.

Llegados a este punto, volvemos a cuestionarnos: ¢qué somos los sujetos latinoamericanos? Una
respuesta adecuada se encuentra en Pres y Lopez (2017, parr. 20):

Somos lo que hemos construido a lo largo de los afios de exclusiones; somos lo que queremos sery
lo que quisieron que seamos; pero, sobre todo, somos lo que construimos cotidianamente en el juego
de unidad y diversidad...Somos muchas y distintas voces, que, de forma diferente, gritamos ante la
injusticia social... somos hijos de la resistenciay futuro en construccion.

En resumen, somos seres ya formados y, al mismo tiempo, en proceso de formacion. Habitamos en la
unidad y la diversidad simultaneamente, viviendo nuestro dia a dia con voces que gritan al unisono y que,
a su vez, estan compuestas de diversas voces. Nos pensamos a nosotros mismos y a los demas en un
didlogo constante desde nuestras particularidades.

Otrapropuestainteresante areflexionar, eslaposturade Yamandu Acosta(n.1949), alindicar que el sujeto
latinoamericano esta en constitucion, su pensamiento filosofico ala par esta constituido y constituyéndose,
es una continuidad y al mismo tiempo una ruptura con la modernidad y con la posmodernidad. Desde esta
perspectiva, la filosofia del latinoamericano:

(...)es aquella que privilegia la especificidad de la propia realidad ala que puede traducir como universal
concreto, al tiempo que se relaciona interpelativamente con la tradicion occidental, denunciando su
universalismo abstracto que vista de universalidad la imposicion de su particularidad. (Acosta, 2011,
p.15)

Hemos de observar distinciones del sujeto, ya no solo como hombre concreto, sino como universal
concreto, un escalon mas a lo que habia sefialado Leopoldo Zea. Un universalismo que funciona como
interpelacion a lo universal abstracto que se impone a la particularidad. En este sentido, no es unllamado a
rupturas absolutas, sino a que el sujeto latinoamericano vuelva a construir desde las rupturas. Sin embargo,
no puede ignorar las continuidades, es decir, esos pensamientos que ya forman parte de nuestra herencia
cultural, que necesariamente necesitan una consecuente transformacion de conceptos y categorias
desde nuestro contexto concreto.

Esta cuestion de la reconstruccion, implica la tarea de reconsiderar el concepto de sujeto. Es asi
que Acosta (2011, p. 25), nos habla del “sujeto histérico de emancipacion”. Expresion trascendental que
manifiesta un nuevo universalismo donde confluye lo plural de las particularidades que configuran el
contexto latinoamericano. En palabras del autor, este sujeto es:

...el “nosotros” nuestro americano, un “nosotros” en tension topico - utdpico, propia de la trabajosa
construccion de un universal concreto que, como aporte a un universalismo concreto, hace lugar a la
diferenciay la heterogeneidad ya sea hacia la interioridad de su configuracion, como en relacion a otros
universales concretos, con la unica condicion de la efectiva y plena reciprocidad en el reconocimiento
de la dignidad de las personas. (2011, p. 36)

El autor refleja una idea de “nosotros” en el contexto latinoamericano, descrita en constante tension
entre lo topico (lo que realmente es) y lo utdpico (lo ideal o aspiracional), que es caracteristica significativa
de la compleja construccion de un “universal concreto”, es decir, un tipo de universalismo que reconoce
y valora la diferencia y la heterogeneidad, tanto dentro de su propia configuracion como en relacion con
otros universales concretos. Lo fundamental en este enfoque es la reciprocidad efectiva y plena en el
reconocimiento de la dighidad de las personas, lo que implica que todas las diferencias y diversidades
sean respetadas y valoradas. El “nosotros” americano se esfuerza por equilibrar la realidad y la aspiracion,
construyendo un universalismo inclusivo que respete y valore la diversidad y la dignidad de todos.

Yamandu Acosta ofrece una perspectiva mas: el latinoamericano como sujeto de liberacion. Este
sujeto se situa en un contexto antropologico, epistemoldgico, ontolégico e histoérico propio, buscando la
realizacion personaly la configuracion de la diversidad en su entorno, siempre alineado con la universalidad
de lo humano. Senala que esta postura técnica oscila entre dos extremos. Por un lado, se refiere a “un
sujeto sustancial y esencialmente liberador ya dado en la realidad de América Latina” (Acosta, 2011, p.
73). Por otro lado, menciona la “idea de sujetos colectivos emergentes o en construccion en el marco de
determinadas totalidades concretas” (p. 73).



Moncada Sanchez, J.A.; Salas Cohen, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 27-38 33

Ademas, Acosta nos presenta al latinoamericano como un sujeto de enunciacion, ya que posee un
discurso propio. Este discurso se identifica con un universo discursivo historico-social, caracterizado por
“relaciones, tensiones y conflictos de las practicas constitutivas de esa totalidad” (Acosta, 2011, p. 102). En
este contexto, expresa:

(...) un sujeto cuya identidad no se recluye en la dimension de la subjetividad, sino que la trasciende
y resignifica en la de la “sujetividad” que implica historicidad y, por lo tanto, formas de objetivacion
orientadas a quebrar las totalidades opresivas (...) justamente lo motivan en su praxis colectiva
emergente con pretension radical de autonomia. (2011, p. 103)

Se subraya un concepto profundo de identidad que va mas allda de la subjetividad individual,
trascendiéndolay resignificandola en lo que el autor llama “sujetividad”. Este término implica una conexion
intrinseca con la historicidad, es decir, la comprension del individuo en su contexto histérico y social.
Esta no se limita a la introspeccion personal, sino que esta orientada hacia formas de objetivacion que
buscan desafiar y quebrar estructuras opresivas que implica una praxis o accion practica, dirigida hacia la
emancipaciony la autonomia que refuerza la interdependenciay la solidaridad en la lucha por la liberacion.

En el pensamiento latinoamericano, como se ha podido observar, el sujeto se construye desde su
otredad y su lucha por la liberacion. El sujeto no es una figura abstracta, sino un ser histéricamente situado
que enfrenta estructuras coloniales, capitalistas y patriarcales que lo han marginado. En este marco, la
filosofia de la liberacion, representada por Enrique Dussel, propone una ética de la exterioridad que coloca
al otro como protagonista de una praxis orientada hacia la justicia social. Sin embargo, esta concepcion
se enriquece con las ideas de pensadores de otras latitudes como Emmanuel Levinas (1906-1995),
Kwame Anthony Appiah (1954-2011), Amartya Sen (1933-) y Achille Mbembe (1957-), quienes abordan la
otredad y al sujeto con sus perspectivas filosoficas y sociopoliticas propias, que matizan las propuestas
latinoamericanas.

Levinas (2002) define al sujeto en relacion con el otro. Este encuentro con el otro establece una
responsabilidad ética infinita que antecede cualquier estructura ontoldgica o politica. La trascendencia,
en este sentido, no implica una accion colectiva o histdrica, sino un acto ético personal que reconoce
al ofro como un ser que pueda ser simplificado. Desde esta postura, el pensamiento latinoamericano,
especialmente el de Dussel, ubica al ofro en un contexto sociohistorico. Es decir, no se trata solo de una
responsabilidad ética, sino de una praxis concreta que busca transformar las condiciones materiales de
opresion. En este sentido, el sujeto latinoamericano no solo trasciende como un acto de reconocimiento
ético, sino también como un agente historico que busca la emancipacion de las estructuras opresivas.

Entre tanto, Appiah (2006) en el desarrollo de la teoria del cosmopolitismo, indica que el sujeto es
un agente que se conduce entre diversas identidades culturales y tradiciones en un mundo globalizado.
En este sentido, el sujeto latinoamericano al construirse desde su lucha contra la opresion colonial y la
afirmacion de su otredad, debe considerar laimagen del sujeto cosmopolita quien media entre lo universal
y lo particular, evitando la confrontacion y promoviendo la coexistencia. Ambos enfoques coinciden en
la idea de que la identidad del sujeto no es fija, sino que se encuentra en constante construccion con
los avatares de la historia. En este marco de ideas, se destaca la importancia del diadlogo y la diversidad
cultural como propuesta, con el ahadido que debe partir de una posicion de justicia, donde el otro no sea
meramente tolerado, sino plenamente reconocido en su dignidad y ser protagonista activo en la creacion
de su historia, tomando decisiones que tengan un impacto significativo en los eventos y estructuras
sociales, politicas y culturales de su entorno globalizado.

Por su parte, Sen (2000), con su teoria de las capacidades propone un modelo de justicia centrado
en expandir las libertades reales de las personas para que puedan llevar vidas valiosas. Este enfoque
economicista tiene vinculacion con el pensamiento latinoamericano en la busqueda de emancipacion.
Ambos consideran que la justicia debe estar orientada hacia la realizacion del potencial humano. Sin
embargo, mientras Sen enfatiza la necesidad de crear condiciones materiales que permitan a los sujetos
desarrollarse, el pensamiento de la liberacion latinoamericano subraya la importancia de resistir y
transformar las estructuras que perpetuan la opresion.

Por ultimo, Mbembe (2011) en la teoria de la necropolitica indica como el poder moderno decide quién
vive y quién muere, reduciendo al sujeto a una “vida desnuda” bajo sistemas de violencia extrema. Este
concepto encuentra eco en el pensamiento latinoamericano, especialmente en la forma en que el otro
ha sido histéricamente relegado y deshumanizado por la colonialidad y el capitalismo, comparten la
necesidad de una resistencia y de una transformacion, mas alla de su condicion de victima.

Ha de notarse que este ideal de sujeto que se ha estado reflexionando no solo es una necesidad
latinoamerinaca; si no, también ha sido tema de estudio por pensadores de otras latitudes, de la misma
Europa Occidental, asi como de Africa y Asia.

Recapitulando, el sujeto latinoamericano se define como un constructo historico, cultural y politico en
constante transformacion, que emerge de su otredad y su relacion con las estructuras del poder que lo han
marginado. Este sujeto no solo resiste las imposiciones externas, sino que también propone alternativas
desde su contexto concreto, buscando una universalidad que respete las particularidades y dignidad de



34 Moncada Sanchez, J.A.; Salas Cohen, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 27-38

todas las personas. Desde Zea hasta Acosta, pasando por Dussel y los planteamientos decoloniales, se
plantea un sujeto que, aunque marcado por un pasado de dependencia y opresion, se proyecta hacia una
liberacion integral, construyendo desde la diversidad y el reconocimiento mutuo. Es un ser cuya identidad
no esta fija, sino en un proceso continuo de reconfiguracion, diadlogo y acciéon colectiva, comprometido
con la transformacion de su realidad y la creacion de un futuro mas justo e inclusivo, de alli la relevancia de
profundizar su constitucion desde el pensamiento de Dussel.

3. Categorias representativas en lo constitutivo del otro desde el pensamiento de
Enrique Dussel

Hablar del otro es sumergirse en el mundo ético, como filosofia primera. Dussel reflexiona sobre la
subjetividad en la modernidad, centrandose en la relacion entre sujeto y moral como fundamento metafisico.
Establece que, para diferenciar la concepcion del otro desde esta perspectiva, se requiere una comprension
existencial mas que una comprension esencial u ontolégica. La idea es fundamentar la moral partiendo de
esta postura, superando los supuestos metafisicos de la modernidad, cuyo fundamento es la subjetividad.
Segun Dussel, la ética no reside en un mundo inteligible, sino en la cotidianidad, en el modo habitual de vida
del sujeto. Asi, el ofro es un sujeto de la cotidianidad. Desde esta postura, el punto de partida de la éticano es
el “yo pienso” de la modernidad o el sujeto que conoce objetos, sino un sujeto que comprende el ser como
una facultad propia, afadiendo otra caracteristica al otro. Bajo esta comprension, el ofro se abre al mundo
donde lo cotidiano es lo que manipula, en lugar de objetos, como establece la modernidad.

El otro es el individuo que ha “caido en la existencia cotidiana” (Dussel, 1973, p. 39). Esto significa que
adopta una “posicion o actitud existencial” (Dussel, 1973, p. 40), entendida como “estar en el mundo sin
haber tematizado ni al hombre en cuanto tal, ni al mundo, ni al ser de lo que nos rodea, simplemente
enfrentandonos a los entes...” (Dussel, 1973, p. 40). No se centra en lo inteligible, sino en lo presente en su
vida diaria. “Siempre e inevitablemente, el hombre esta en una situacion; es decir, siempre esta ya en su
mundo, ahora y aqui... Esa situacion cotidiana es lo que llamamos ‘situacion existencial’” (Dussel, 1973, p.
40). Podemos afirmar que el otro es un ser situado 0 en una situacion existencial, lo que implica “existir
en el mundo cotidianamente, situado en dicho mundo y trascendiendo facticamente en él ante los entes”
(Dussel, 1973, p. 40). Es esencial resaltar al ofro como un ser que trasciende, no en el ambito metafisico,
sino en lo factico, lo concreto; utilizando “las cosas-sentidos o utiles para forjar su propio ser” (Dussel,
1973, p. 40).

El otro adopta una actitud practica y cotidiana, mas que tedrica, comprendiendo el ser de todo lo que
le rodea. Segun Dussel, esta actitud existencial implica una comprension practica de su entorno. Ahade
que esta actitud permite al individuo abrirse al mundo, iluminado por la luz del ser, y captar lo que las cosas
utiles son. El mundo se revela a través de esta comprension, que es fundamental y constituye el punto de
partida del orden existencial y cotidiano.

En el ofro, la comprension se confirma como constitutiva, abriéndose a la trascendencia desde lo
cotidiano, reconociendo el ser de las cosas en su utilidad para la proyeccion del sujeto en su vida diaria. La
accion comprensiva capta las cosas como son, y el otro las entiende dentro de un horizonte ontoldgico, en
su ser captado, que es la actitud existencial cotidiana.

Dussel (1973), claramente expresa que el hombre como otro, tiene un signo que lo caracteriza en su
esencialidad y es su “intotalizacion: es en su ser un movimiento de totalizacion nunca acabado” (p. 47).
Partiendo de lo indicado, el otro es un sujeto nunca acabado, siempre esta en la “posibilidad de...”. Afirma:

...el hombre no sdlo es un ser factualmente dado, sino que, igualmente y por esencia, es un ser
intotalizado; es un poder-ser, es finitud. Entre lo que ya es y el poder-ser se abre a un abismo: el mundo
de las posibilidades... (p. 48)

Plantea dos dimensiones del sujeto una como ser ya dado, ya hecho, desde lo biolégico, social, cultural
y politico. Por otro lado, en su esencialidad inacabado. Siente aun que no ha alcanzado la totalidad de su
ser, comprende que existe una brecha entre lo que es hoy y lo que podria ser mafana. Por tanto, es un
sujeto de posibilidades.

Otra caracteristica sobresaliente en la reflexion dusseliana sobre lo constitutivo del otro, es la finitud,
por su condicion de ser intotalizado. Es un sujeto que no puede “com-prenderse” precisamente “como un
ente-todo, sino siempre es un no-todo, un ente no totalizado” (Dussel, 1973, p. 48). Este comprenderse,
dice que el otro como sujeto esta en un constante se-va-dando, a pesar de ser, nunca ha alcanzado una
totalidad, por tanto, es un poder-ser, una posibilidad de...

Este otro, como sujeto que comprende, lo describe Dussel (1973, p. 51), de la siguiente manera:

...la com-presion fundamental, que es apertura misma al mundo, es apertura al ser del hombre como
poder-ser, es que captamos lo que nos hace frente dentro del mundo como posibilidades. “Las cosas”
o “utiles” que nos rodean dentro del mundo no son meros entes ante un com-presor que solo ya-es.
Dichos “utiles” a la mano son momentos del mundo de un com-prensor-de-su-poder-ser [...] es que



Moncada Sanchez, J.A.; Salas Cohen, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 27-38 35

todo lo que enfrenta es trastocado en cosa-sentido, cosa-en-referencia-a, cosa que “posibilita” el
poder-ser...

Subraya la idea de que la comprension fundamental, o “com-presion”, es una apertura al mundo y al
ser humano como un ente con capacidad de ser (poder-ser). En este contexto, “comprender” no se limita
a entender lo que esta frente a nosotros, sino que se extiende a captar las posibilidades que estas cosas
representan. Las “cosas” o “utiles” que nos rodean no son simplemente objetos pasivos o entes estaticos.
Para un ser que comprende su capacidad de ser (poder-ser), estas cosas se transforman en significativas.
No son solo cosas, sino elementos llenos de sentido y utilidad, que estan en referencia a nuestro poder-
ser. Es decir, cada objeto enfrentado es visto como una cosa que tiene un propdsito o sentido, algo que
potencia nuestra capacidad de sery actuar en el mundo.

Ademas, el otro es un sujeto que se encuentra en la temporalidad. Dussel (1973), argumenta: “tenemos
como nota esencial de nuestro ser el existenciario que denominamos temporalidad. Este es un modo
de exsistir por lo que el poder ser se situa en la presencia-ausente del ad-venir” (p. 53). Es decir, el
sujeto al proyectar lo que puede ser, esta ante un ser y un no-ser al mismo tiempo, pero en la espera del
acontecimiento que le permita aproximarse a la totalidad de lo que puede ser:

...El hombre como finitud nunca totalizada se despliega en el horizonte de la temporalidad desde el
poder-ser ad-veniente. El ser que soy como poder-ser es el télos. El ser que soy en el mismo despliegue
de totalizacion nunca totalizada es la eteléjeia (el estar-ya en un no-todavia). (p. 53)

Algunos elementos interesantes se exploran. El otro es una entidad finita, pero en constante desarrollo
y transformacion. El otro tiene la capacidad de estar en un estado continuo de devenir, siempre en proceso
de convertirse en algo mas, sin alcanzar nunca una totalizacion completa. Es un sujeto en una apertura
hacia el futuro, un potencial para ser, que esta siempre por llegar. Esto indica que la identidad del otro no
esta fija, sino que se despliega en el tiempo, siempre abierta a nuevas posibilidades. Esto indica que esta
en este poder-ser, en la capacidad de realizar su potencial, el otro esta siempre en un proceso de auto-
realizacion. Es por ello, que el otro vive en un estado de constante transicion, siempre en el presente, pero
apuntando hacia un futuro no realizado. La eteléjeia, resalta esta paradoja de existir en un estado de ser
incompleto, donde cada momento presente ya contiene la semilla de lo que aun no ha llegado a ser.

La reflexion destaca un aspecto clave del sujeto: la libertad en la eleccion. El ofro ejerce su libertad
eligiendo: “la libertad es la eleccion de su ser, pero no fundamento de su ser [...] el proyecto libre es
fundamental porque es mi ser...” (Dussel, 1973, p. 91). Dentro de la filosofia de la liberacion, este término se
entiende como un proyecto, y esta caracteristica lo convierte en algo esencial para el otro. La capacidad
de eleccion permite a este sujeto proyectarse hacia un futuro deseado, en su “estar-ya en un no-todavia”,
y le facilita alcanzar la totalidad anhelada como un sujeto dentro de una historia.

El otro, en su vida cotidiana, entiende el mundo porque se mantiene abierto a las “cosas-utiles” que le
ayudan a proyectarse hacia su futuro existencial. Este futuro representa su horizonte, mostrando que es
un sujeto en constante devenir, cuya esencia se despliega a medida que busca alcanzar lo que aun no ha
totalizado. En este proceso, se establece una dialéctica entre lo ya hecho y lo que esta por hacer. Dussel
(1973) explica: “el poder-ser al ad-venir es ya el ser-dado o factico, lo que nos indica que el poder-ser
‘ha huido’ nuevamente hacia un mas alla (dia-) desde el cual nuevamente se com-prende (-legein) como
renovado e histérico poder-ser” (p. 58). Este proceso es denominado por Dussel como “com-prension
dia-léctica existencial”, entendiendo que es “el modo cotidiano ontico por el que el hombre se abre a su
ultimo horizonte” (p. 58). En consecuencia, el otro es un sujeto que comprende su existencia de manera
dialéctica.

Por otro lado, es relevante destacar que, la libertad fundamental, como accién de eleccion que tiene
el ofro como sujeto hacia su poder-ser esta vinculado a la comprension del horizonte por-venir y la
interpretacion de las “cosas utiles” que le acompanan para la totalizacion de si. En este sentido, la libertad
constituye una manifestacion de la finitud del otro, que se situa ante la multitud de posibilidades para
llegar al poder-ser. Es decir, es el poder de eleccion del ofro entre la diversidad de “cosas-Utiles” que
pueden intervenir en su situacion existencial. Dice Dussel (1973): “La libertad es indeterminacion ante
las mediaciones intotalizantes [...] desde el poder-ser como un no-todavia el hombre es libre para sus
posibilidades, como mera indeterminacion espontanea de la trascendencia” (p. 75). Es decir, se describe
la libertad como una indeterminacion frente a las limitaciones que intentan totalizarla. En este contexto, la
libertad no esta completamente definida ni limitada; se mantiene abierta y potencial. Por consiguiente, el
otro esta en un estado de constante posibilidad, siempre en proceso de convertirse en algo mas, en lo que
aun no es. Esta libertad se entiende como una indeterminacion espontanea que permite la trascendencia,
es decir, la capacidad del ser humano de ir mas alla de su estado actual y explorar nuevas posibilidades.
No se trata de una libertad absoluta, sino de una libertad que se manifiesta en la capacidad de elegir entre
las diversas posibilidades que se presentan, permitiendo al individuo proyectarse hacia el futuro y realizar
su potencial.



36 Moncada Sanchez, J.A.; Salas Cohen, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 27-38

Desde esta postura, Dussel (1973) expresa que el otro sera mas libre en la medida que comprenda su
propio ser de forma profunda, amplia y esclarecida, para establecer su pro-yecto histérico concreto en
por-venir. Por otra parte, es importante entender el sentido que Dussel le da a la libertad como signo de
finitud de la manifestacion del no-ser del hombre.

El sujeto como otro, es un ser estar abiertos a las posibilidades, sobre todo aquellas a la que elige
con claridad para alcanzar el poder-ser. Esta apertura a la seleccion de posibilidades necesita de la
deliberacion. Entonces, el otro es un sujeto en deliberacion existencial, antes las situaciones limites con
la cual dialoga para descubrir el sentido de las posibilidades que se le manifiestan en la cotidianidad
existencial.

En este contexto de negatividad, que acompana al otro, ha sido formado a lo largo de la historia
existencial del latinoamericano. Senala Dussel (1973, p. 154):

...siendo oprimidos, el fuera es el que ejerce sobre nosotros su voluntad de dominio; el sujeto de
esa voluntad de poder es el nordatlantico. Ontoldgicamente esto significa que nuestro ser esta
oculto, sutiimente oculto; lo que se le ocultaba era, justamente, el ser un ser-oprimido, colonial,
ontoldgicamente dependiente.

Esta caracteristica propia de ser-oprimido, es lo que busca el ofro deslastrarse para alcanzar el poder-
ser que siempre ha anhelado a lo largo de su existencia en el contexto latinoamericano. Dussel (1992,
p. 149), al referirse a los otros, los caracteriza como: “los Otros en-cubiertos por el descubrimiento, los
oprimidos de las naciones periféricas, las victimas inocentes del sacrificio. Son un ‘bloque social'... que
se constituye como pueblo como ‘sujeto historico’™. Este otro es un sujeto histérico, que es uno y con
multiples rostros: indio, negro, mestizo, criollo, campesino, obrero, marginales.

La categoria del otro en el pensamiento de Enrique Dussel no se limita a una reflexion ontoldgica o
ética, sino que también adquiere relevancia en los campos de la sociologia, los estudios culturales y los
movimientos sociales contemporaneos. En este sentido, el ofro se constituye como un sujeto colectivo
que cuestiona las estructuras de poder desde su exterioridad, posicionandose como protagonista en las
luchas por lajusticia social y laemancipacion. Ejemplo de ello son los movimientos feministas comunitarios
y las luchas por los derechos de los pueblos indigenas, que reivindican epistemologias propias frente a la
hegemonia modernista.

Segato (2016), al reflexionar sobre el feminismo comunitario, por ejemplo, destaca que este tipo de
lucha no solo visibiliza al ofro como sujeto de resistencia, sino que también pone en el centro una ética de
lainterdependenciay la reciprocidad. Este enfoque resuena con la propuesta dusseliana de un “nosotros”
que trascienda el individualismo y reivindique la colectividad como horizonte emancipador. Asimismo, los
movimientos indigenas en América Latina, como los liderados por los pueblos originarios de Bolivia y
Ecuador, ejemplifican esta praxis del otro, al defender una vision integradora que conecta la identidad
cultural, la justicia ambiental y la autodeterminacion.

El caracter interdisciplinario del pensamiento de Dussel permite, por tanto, dialogar con diversas
practicas y discursos que emergen en la contemporaneidad. Este didlogo no solo amplia la comprension
del otro, sino que también fortalece las bases de una filosofia orientada hacia la liberacion colectiva.
Por ejemplo, Segato (2016) y Rivera Cusicanqui (2010) destacan que la colonialidad no solo opera en
el hecho epistémico, sino también en las relaciones de género y la explotacion de la naturaleza. Estas
perspectivas complementan la categoria del otro en Dussel al destacar la interseccion entre opresion
colonial, patriarcado y destruccion ambiental, abriendo nuevas vias para repensar la alteridad desde una
ética integral.

Por otra parte, Frantz Fanon complementa las ideas dusselianas en las dimensiones psicoldgicas de la
opresion. En “Piel negra, mascaras blancas” (2009), argumenta que el colonizado es reducido a un objeto
bajo la mirada del colonizador, definido exclusivamente por su diferencia racial y cultural. Esta otredad
no es inherente al colonizado, sino que es una construccion impuesta que lo despoja de su subjetividad.
Ambos enfatizan que el otro no puede ser comprendido desde las categorias del colonizador, ya que estas
perpetuan su subordinacion. Por tanto, la subjetividad del ofro no puede ser simplemente “recuperada”
dentro del sistema colonial; debe ser reconstruida desde una ruptura radical con las categorias impuestas
por el colonizador.

4. Consideraciones finales

América Latina necesita reflexionar y comprender su realidad como un espacio con caracteristicas
propias y un papel unico en la humanidad. A partir de lo expuesto, surgen varias reflexiones. El sujeto
latinoamericano es una construccion compleja que emerge de una relacion constante y dialégica con
el sujeto del pensamiento moderno. Este concepto, es profundamente explorado en la filosofia de la
liberacion y en autores como Leopoldo Zea y Paulo Freire. Ellos permiten entender cémo la alteridad es
esencial en la configuracion de la identidad latinoamericana. El ofro no es solo una figura externa; es



Moncada Sanchez, J.A.; Salas Cohen, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 27-38 37

también un reflejo de las luchas historicas, las resistencias colectivas y las posibilidades de emancipacion
que caracterizan al continente.

La alteridad es una caracteristica constitutiva del otro en el contexto latinoamericano. Desde la
perspectiva de Dussel, el ofro representa una exterioridad que se situa fuera de las totalidades impuestas
por la modernidad eurocéntrica. Este ofro no es simplemente un sujeto aislado, sino que encarna una
posicion de resistencia frente a la racionalidad hegemonica que ha intentado invisibilizarlo y relegarlo a la
periferia. En este sentido, el otro no solo desafia las categorias modernas, sino que también se constituye
como un agente de transformacion histoérica y social.

La filosofia de la liberacion amplia esta nocion al incorporar la dimension histoérica y politica del otro.
Mas alla de la alteridad ética que interpela desde su dignidad irreductible, el otro se posiciona como
un sujeto colectivo que denuncia las estructuras materiales de exclusién y opresion. Este, es marcado
por la colonialidad y las jerarquias impuestas y busca emanciparse a través de una praxis concreta que
trascienda su condicion de victima.

El otro se caracteriza por ser un ser situado en la cotidianidad, abierto almundoy en constante interaccion
con su entorno. A diferencia de las concepciones tedricas y abstractas de la modernidad, el otro vive y
comprende su existencia a través de la practica diaria. Esta cotidianidad no es pasiva, sino que implica
una comprension practica y activa del entorno, donde el sujeto se enfrenta a los entes y se relaciona con
ellos de manera significativa. Esta actitud existencial del otro se manifiesta en su manera de estar en el
mundo sin haber tematizado ni al hombre ni al mundo. Esta actitud implica una comprension practica y
no tedrica de su entorno, donde el sujeto se enfrenta a las situaciones de la vida diaria sin reducirlas a
categorias abstractas. Esta posicion existencial es fundamental para entender como el ofro se relaciona
con su contexto y se proyecta hacia su futuro.

Uno de los rasgos mas distintivos del otro es su finitud e inacabamiento. Este sujeto no es un ente
totalizado, sino un “no-todo” que esta en constante transformacion y crecimiento. La finitud implica una
apertura hacia el futuro, donde el sujeto se proyecta hacia un “poder-ser” que siempre esta en proceso de
realizacion. Esta caracteristica subraya la naturaleza dinamica y en constante devenir del otro. Esta finitud,
es acompanada por la libertad. No es un fundamento ontolégico, sino una fuerza interna que se convierte
en acto creador que permite al sujeto elegir entre sus posibilidades y proyectarse hacia su “poder-ser”, la
apertura de la finitud. Por tanto, la libertad es fundamental para la autorrealizacion del sujeto y su lucha por
la emancipacion.

El sujeto latinoamericano existe enlatemporalidad, proyectandose hacia unfuturo que esta en constante
advenimiento, como ya se ha indicado. Este futuro representa su horizonte y es una parte integral de su
ser. Esta temporalidad implica una apertura hacia el futuro dada por la finitud, donde el sujeto se proyecta
hacia un “poder-ser” contenido en la libertad, por tanto, siempre esta en proceso de realizacion. Ante ello,
la deliberacion existencial es el proceso continuo en el que el otro reflexiona sobre sus situaciones limites
(finitud) y elige posibilidades (libertad) para alcanzar su “poder-ser”. Esta deliberacion implica una reflexion
profunda sobre su existencia y su proyeccion hacia el futuro, donde el sujeto se enfrenta a las situaciones
de la vida diaria y elige las posibilidades que le permiten avanzar hacia su autorrealizacion.

La autorrealizacion del otro no ocurre en la individualidad, sino en un dialogo constante consigo mismo,
con los demasy con su contexto. Este dialogo es crucial para la transformacion de su realidad y del mundo.
El otro se define a si mismo en relacion con su contexto histdrico, cultural y social, y en constante busqueda
de su autorrealizacion y liberacion.

El otro se posiciona desde una exterioridad frente a la totalidad moderna, resistiendo las estructuras
de opresion y buscando la emancipacion colectiva. Esta exterioridad implica una critica ontoldogicay ética
que desafia las categorias universales impuestas por la modernidad. En este sentido, /a subjetividad del
otro es el vivenciar la realidad con toda su carga de emociones, sentimientos, intencionalidades y valores,
que se exteriorizan a través de la corporalidad. Esta subjetividad es fundamental para entender como el
sujeto se relaciona con su contexto y se proyecta hacia su futuro.

El otro es un sujeto histdrico, cargado con el peso de la colonialidad y la opresion, pero también con la
capacidad de transformar su realidad y proyectarse hacia un futuro emancipador. Esta historicidad implica
una apertura (finitud) hacia el futuro, donde el sujeto se proyecta hacia un “poder-ser” que siempre esta en
proceso de realizacion.

Lo constitutivo del otro que configura al sujeto latinoamericano radica en su alteridad, su libertad,
su finitud, su relacion con la colectividad y su capacidad para reconstruir las categorias impuestas por
la modernidad. Este ofro no es solo una figura pasiva o marginal; es un agente activo de cambio que,
desde su exterioridad, interpela las estructuras hegemonicas y proyecta una nueva vision de justicia y
reconocimiento. Asi, el otro se define no solo por su pasado de dependenciay opresion, sino también por
su potencial para construir un futuro mas equitativo y solidario, basado en el respeto a la diversidad y la
dignidad humana.



38 Moncada Sanchez, J.A.; Salas Cohen, G. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 27-38

5. Referencias bibliograficas

Acosta, Y. (2011). Filosofia latinoamericana y sujeto. www.pensamientocritico.info/index.php/libros/libros-
de-otros-autores?download=29

Appiah, K. A. (2006). Cosmopolitanism: Ethics in a world of strangers. WW. Norton & Company.

Bautista, J. J.(2014). ;Qué significa pensar desde América Latina? Ediciones Alka. http:/www.redmovimientos.
mx/2016/wp-content/uploads/2016/10/QUE-SIGNIFICA-PENSAR-EN-AMERICA-LATINA-Segales.
compressed.pdf s.a.

Beorlegui, C. (2010). Historia del pensamiento filosofico latinoamericano. Una busqueda incesante de
identidad. Tercera

edicion. Deusto publicaciones.

https://enriquedussel.com/ixt/Textos_200_Obras/Filosofia_religion/Historia_pensamiento-Carlos_
Boerlegui.pdf

Deraso, M. (2014). Repensar la cultura latinoamericana: Aproximacion al Otro y al carnaval como expresion
cultural del

pensamiento. En clave social (Julio-diciembre). Vol. (3). Num. (2) pp. 82-92.

http://revistas.unilasallista.edu.co/index.php/EN-Clave/article/view/928

Dussel, E. (1973). Para una ética de la liberacion latinoamericana. Tomo I. (Primera edicion). Siglo XXI Editores.
https://enriquedussel.com/txt/Textos_Libros/21.Para_una_Etica_l.pdf

Dussel, E. (1992). 1492 el encubrimiento del otro. Hacia el origen del mito de la modernidad. Plural Editores.
https://www.enriquedussel.com/txt/Textos_Obras_Selectas/(F)19.1492_encubrimiento.pdf

Dussel, E. (1999). Sobre el sujeto y la intersubjetividad: el agente histérico como actor en los movimientos
sociales. Revista
pasos. Num. 84. Julio-agosto. www.ceapedi.com.ar/imagenes/biblioteca/libros/104.pdf

Fanon, F. (2009). Piel negra, mascaras blancas (E. Julio, Trad.). Ediciones Akal.

Fornet-Betancourt, R. (2004). Critica intercultural de la filosofia latinoamericana actual. Editorial Trotta.

Freire, P. (2008). La educacion como practica de la libertad. Segunda edicion. Siglo veintiuno editores.

https://asslliuab.noblogs.org/files/2013/09/freire_educaci%C3%B3n_como_pr%C3%Alctica_libertad.
pdf_-1.pdf

Levinas, E. (2002). Totalidad e infinitud. Ensayo sobre la exterioridad. (Sexta edicion). Ediciones Sigueme.

Martinez, M. (2006). La nueva ciencia. Su desafio, Iégica y método. (Primera edicion, segunda reimpreso).
Editorial Trillas.

Mbembe, A. (2011). Necropolitica. Editorial Melusina.

Mignolo, W. (2010). Desobediencia epistémica: Retorica de la modernidad, I6gica de la colonialidad y gramatica
de la descolonialidad. Ediciones del Signo.

Press, P.y Lopez, M. (2017). El sujeto de la educacion: aproximaciones desde la Filosofia Latinoamericana.

http:/filosofiaeducacion.org/actas/index.php/act/article/download/329/313.

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. Ediciones CLACSO.

Rivera Cusicanqui, S. (2010). Ch’ixinakax utxiwa: Una reflexion sobre practicas y discursos descolonizadores.
Tinta Limon.

Sartre, J.-P. (1943). El ser y la nada. Fondo de Cultura Econdmica.

Segato, R. L. (2016). La critica de la colonialidad en ocho ensayos. Ediciones Prometeo.

Sen, A. (2000). Desarrollo y libertad. Editorial Planeta.

Zea, L. (1976). El pensamiento latinoamericano. (Tercera edicion). Editorial Ariel, s.a.

http:/biblio3.url.edu.gt/Libros/2010/Pensamiento/O1.pdf

Zemelman, H. (2010). Sujeto y subjetividad: la problematica de las alternativas como construccion de lo
posible. Polis Revista
Latinoamericana. N° 27. http://polis.revues.org/943

Zubiri, X, (2005). ;Qué es investigar? The Xavier Zubiri Review, Vol 7, pp. 5-7. http://biblio3.url.edu.gt/Libros/
investigar.pdf


http://www.pensamientocritico.info/index.php/libros/libros-de-otros-
http://www.pensamientocritico.info/index.php/libros/libros-de-otros-
http://www.redmovimientos.mx/2016/wp-content/uploads/2016/10/QUE-SIGNIFICA-PENSAR-EN-AMERICA-
http://www.redmovimientos.mx/2016/wp-content/uploads/2016/10/QUE-SIGNIFICA-PENSAR-EN-AMERICA-

