EDICIONES
= COMPLUTENSE @

Revista de Filosofia ARTICULOS
ISSN: 0034-8244 o e-ISSN: 1988-284X

Obedientia y obsequium en la filosofia de Spinoza:
sobre una sugestiva distincion conceptual entre el
Tratado Teologico-Politicoy el Tratado Politico

Rodrigo Miguel Benvenuto
Universidad de San Martin, Argentina =

https://dx.doi.org/10.56209/resf.92417 Recibido: 06/11/2023 « Aceptado: 30/1/2024

Resumen. Este articulo se propone abordar un desplazamiento que opera en la filosofia de Spinozay, especificamente,
entre el Tratado teoldgico-politico y el Tratado politico; a partir de las nociones de obedientia y obsequium. El punto
de partida es reconocer la trama argumentativa que hace posible establecer la distincion entre la obediencia y su
fundamento teoldgico-politico en la historia del Estado hebreo, y la necesidad de fundamentar un lazo comun para
pensar la democracia mas alla de la escision entre deseo y ley. Esta ultima reflexion, que Spinoza lleva a cabo en
el inacabado Tratado politico, adquiere un significado particular bajo la expresion obsequium, que suele traducirse
como obediencia. Sin embargo, al inclinarse por este término, Spinoza parece indicar un significado mas acorde con
la ontologia de la inmanencia y sus derivaciones politicas como potencia de lo comun. Por esta razén, indagaremos
sobre la riqueza semantica de obsequium en la tradicion clasica para dilucidar las posibles influencias que habrian
llevado a Spinoza a utilizar este término en particular.

Palabras clave:inmanencia; politica; ley; obediencia; donacidon; democracia; libertad.

ENG Obedientia and obsequium in the Spinoza’s philosophy:
on a suggestive conceptual distinction between
Theological-Political Treatise and Political Treatise

Abstract. This article aims to address a displacement that operates in Spinoza'’s philosophy and, specifically, between
the Theological-Political Treatise and the Political Treatise; based on the notions of obedientia and obsequium. The
starting point is to recognize the argumentative plot that makes it possible to establish the distinction between
obedience and its theological-political foundation in the history of the Hebrew State, and the need to find a common
bond to think about democracy beyond the split between desire and law. This last reflection, which Spinoza carries out
in the unfinished Political Treatise, acquires a particular meaning under the expression obsequium, which is usually
translated as obedience. However, by leaning towards this term, Spinoza seems to indicate a meaning more in line with
the ontology of immanence and its political derivations as a power of the common. For this reason, we will investigate
the semantic richness of obsequium in the classical tradition to elucidate the possible influences that would have led
Spinoza to use this particular term.

Keywords:immanence; politics; law; obedience; donation; democracy; liberty.

Sumario: 1. Introduccion; 2. El fundamento teoldgico-politico de la obediencia; 3. El vinculo entre obedienciay ley en la
constitucion del pueblo hebreo; 4. Obedientia-obsequium: un desplazamiento de sentido en la concepcion spinoziana
de la democracia; 5. Sentido democratico del obsequium; 6. Conclusiones; 7. Referencias bibliograficas.

Como citar: Benvenuto, R.M. (2025) “Obedientiay obsequium en la filosofia de Spinoza: sobre una sugestiva distincion
conceptual entre el Tratado Teolégico-Politico y el Tratado Politico”, Revista de Filosofia 50 (2), 357-367.

Rev. filos. (Madr.) 50 (2), 2025: 357-367 357


mailto:rbenvenuto@unsam.edu.ar
https://orcid.org/0000-0003-0668-1399
https://dx.doi.org/10.5209/resf.84772
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

358 Benvenuto, R.M. Rev. filos. (Madr,) 50 (2), 2025: 357-367

1. Introduccion

El debate sobre las continuidades y rupturas entre el Tratado teolégico-politico (en adelante TTP) y el
Tratado politico (en adelante TP) ha sido ampliamente analizado en el ambito de los estudios spinozianos'.
Entre los conceptos que instalan el debate se encuentran, a grandes rasgos, la necesidad de un pacto
para constituir la democracia, el rol fundamental de la multitudo, la distincidon entre potentia y potestas,
entre muchos otros. Independientemente de estas referencias conceptuales, nuestra intencion es identi-
ficar un desplazamiento entre la nocion de obediencia, tal como se presenta en el TTPy su reformulacion
en el TP a partir del obsequium. En efecto, la dimension compositiva de la multitud libre en la democracia,
concebida como omnino absolute imperium en el TP, requiere, segun nuestra lectura, un desplazamiento
de sentido en torno a la obediencia, como resultante de la continuidad natural entre derecho y potencia
(ius sive potentia).

Para ello nos proponemos exponer la relacion de continuidad que existe entre deseo (cupiditas) y ley
(lex) en la ontologia politica de la inmanencia spinoziana. Esta relacion de continuidad exige, en nuestra
opinion, de un desplazamiento de sentido de la nocion de obediencia (tal como se desarrolla en el TTP
como obediencia a la ley como fundamento teoldgico-politico del estado hebreo y la consecuente nocién
de obediencia orientada a la construccion democratica a partir del pacto) hacia la nocion de obsequium
(que en el TP parece resolver la cesura entre deseo y ley, al configurar una dimension impolitica e irrepre-
sentable bajo el régimen simbdlico de la donacion).

Para ello, procedemos de la siguiente manera. En primer lugar, analizaremos las implicancias teori-
cas de la nocion de obediencia en el TTP; identificando el papel que ocupa en la constitucion del estado
hebreo y, de un modo particular, a partir de las consecuencias que extrae Spinoza al aplicar el método
de investigacion histoérico-critico a las Escrituras. En este punto, consideramos que existe una transicion
entre la heteronomia de la ley (tal como se expreso en el estado hebreo con la ley mosaica) y la autonomia
que surge del pacto democratico. Esta transicion sera objeto de analisis en un segundo momento de la
exposicion. Finalmente, en una tercera parte, procedemos a identificar el desplazamiento de sentido que,
en el TP, se propone a partir de la nocion de obsequium. En efecto, entre la obedientia y el obsequium se
puede observar el esfuerzo de Spinoza por establecer mecanismos que, lejos de introducir una ruptura
en el orden inmanente de la Naturaleza, procuran expresar la potencia comun de la comunidad politica en
torno a un régimen simbdlico de donacion, ofrenda y obsequio. Asimismo la inscripcion del obsequium en
la politica responde, segun nuestra interpretacion, a una operacion en torno al lenguaje y que se podria re-
conocer en una “politica de la lengua” que se encuentra en el horizonte de la reflexién politica de Spinoza.
El mecanismo del obsequium produce la ley sin recurrir a una exterioridad ajena a la societas que limite
las potencias singulares; sino que es el resultado de la expresion inmanente de lo comun como cupiditas.
O, como observa Diego Tatian, emana de “[...] la capacidad productiva de derechos nuevos e imprevistos;
la alegria comun de un sujeto complejo que se experimenta como causa de efectos emancipatorios; una
determinacion social del deseo como deseo de otros y no ya deseo de soledad” (2019, p. 74).

2. El fundamento teologico-politico de la obediencia

El problema de la obediencia ocupa un lugar destacado en el TTP, ya que se enmarca en la experiencia
particular de la constitucion del Estado hebreoy la narracion de esta experiencia historica en las Escrituras.
En este sentido cobra una especial relevancia el método histdrico-critico con el cual Spinoza aborda el
texto biblico, y que desarrolla ampliamente en el capitulo VIl del TTP. Alli se expone la necesidad de sus-
traer las Escrituras del poder de los tedlogos, y desnudar las ficciones que han generado para agitar las
discordias y odios entre los seres humanos. De este modo, el TTP no se reduce a una mera intervencion
tedrica, sino que ademas revela la operacion politica y militante que Spinoza lleva a cabo al desmontar el
discurso teoldgico-politico que opera en el seno de la sociedad holandesa. Un efecto inmediato de este
ejercicio se puede observar en la sospecha que encubre el concepto de tolerancia, tan afin al humanismo
erasmiano del siglo XVII holandés, y que, sin embargo, oculta las divisiones y los odios mas profundos
para tefiirlos de una sospechosa piedad, al mismo tiempo que se clausura toda posibilidad de instituir la
libertad de pensamiento como base de una vida democratica®

' Sobre los diferentes planteos en torno a la continuidad, discontinuidad y ruptura entre el TTP y el TP, véase Ergilin y Bali Akal
(2008) y Garcia Ruzo (2016).

2 Sobre la tolerancia, Steven Nadler considera que Spinoza ha sido no solo un defensor de la sociedad democratica, sino también
“[...] el mas fuerte partidario de la libertad y la tolerancia en los comienzos del periodo moderno” (2022, p. 274). Sin embargo, Nad-
ler parece identificar la nocién de tolerancia con la libertas philosophandi'y, por esta razén, creemos que no termina de extraer
las consecuencias de la operacion que Spinoza lleva a cabo en el TTP, al diferenciar la primera con un orden teoldgico-politico
destinado a limitar la libertad de pensamiento y opinion. Desde una perspectiva diferente, coincidimos con Filippo Mignini (1994),
quien ha enfatizado en las caracteristicas que impone el término tolerantia como un soportar pacientemente aquello que se pre-
senta como cruel y adverso; por ello, expone sus contradicciones con la libertad de pensamiento. Por ello Mignini considera que
Spinoza se sitia mas alla de la idea de tolerancia”. Y agrega: “El ideal historico de tolerancia resulta pues objetivamente criticado



Benvenuto, R.M. Rev. filos. (Madr.) 50 (2), 2025: 357-367 359

Frente a ese odio teoldgico, que se encubre bajo la pasion triste de la tolerancia, Spinoza propone una
emendatio de la mente, esto es, “[...] liberar nuestra mente de los prejuicios de los tedlogos, y no abrazar
temerariamente las invenciones de los hombres como si fueran doctrinas divinas” (Spinoza, 2012, p. 195).
Bajo esa proposicion, se impone la hecesidad de interpretar las Escrituras del mismo modo en que se in-
terpreta la naturaleza. Esto implica reconocer las huellas idiosincraticas que recubren los textos sagrados,
pues han sido escritos por individuos con una lengua particular, en un contexto histoérico especifico y con
una cultura propia. Esto supone reducir las diferentes opiniones que se expresan en cada uno de estos
textos a los temas capitales, para luego analizar aquellas que resultan contradictorias u oscuras segun el
contexto de la oracion3. Finalmente se tiene en cuenta los avatares de cada texto, es decir, sus recepcio-
nes, adaptaciones, correcciones y censuras. En sintesis, Spinoza sostiene que, asi como interpretamos la
naturaleza a partir de una elaboracion histérica que nos permita extraer las definiciones de la cosas como
datos ciertos, del mismo modo, “[...] para interpretar la Escritura es necesario disefiar una historia veridica
y deducir de ella, cual de datos y principios ciertos, la mente de los autores de la Escritura como una con-
secuencia logica” (Spinoza, 2012, p. 195).

En virtud del método historico-critico, se pueden contextualizar aquellas historias, ensefianzas y expre-
siones, para captar con mayor precision como operan de acuerdo con principios de ubicacion espacio-
temporal. Estos principios nos permiten desentrafar una trama de operaciones politicas destinadas a lo-
grar un efecto particular en una comunidad especificay en un tiempo especifico. Como ejemplo, Spinoza
recuerda la ensefanza de Cristo: “a quien te golpea en la mejilla derecha, preséntale también la otra” (Mt.
5, 39). Al transmitirlo como una ensehanza, ya que Cristo no prescribe como un legislador sino como un
doctor que ensefa una doctrina, se hace claro que el mandato evangélico no viene a destruir la ley mosai-
ca4. Asimismo, agrega que esta ensefnanza ha sido pronunciada en un contexto particular, pues, “[...] esto
lo dijo a hombres oprimidos, que vivian en un Estado corrompido, en la que la justicia estaba totalmente
descuidada y cuya ruina veia inminente” (Spinoza, 2012, p. 202). Y la ensefianza de Cristo se repite en el
caso de los profetas, ya que pronunciaron este mismo mensaje en tiempos de opresion. Sin embargo, no
sucede lo mismo en tiempos de Moisés, quien expresa su mensaje en forma de ley, pues, como sostiene
Spinoza, “[...] no escribié en una época de opresion, sino que se dedico, adviértase bien, a instaurar un
buen Estado” (2012, p. 203). Como legislador de un Estado que debe instaurarse, Moisés emite una pres-
cripcion diferente a la de Cristo y los Profetas: “Si alguien lesiona a su proéjimo, lo mismo que él hizo se le
hara a él: fractura por fractura, ojo por ojo, diente por diente; se la hara la misma lesion que él haya causado
al otro” (Lev,, 24, 19). Por ello, Spinoza concluye que;

[...] se sigue clarisimamente, por los mismos principios de la Escritura, que esta doctrina de Cristo y de Jeremias
(de que hay que tolerar la injusticia y ceder en todo a los impios) solo es valida en aquellos lugares en que la
justicia es despreciaday en tiempos de opresion, pero no en un Estado que funciona bien. Mas aun, en un buen
Estado, en el que la justicia es defendida, todo el mundo esta obligado, si quiere dar pruebas de ser justo, a
denunciar las injurias ante el juez (ver Levitico, 5, 1); no por venganza (ver Levitico, 19, 17-8), sino con intencion de
defender la justicia y las leyes de la patria, y para que a los malos no les resulte ventajoso ser malos (Spinoza,
2012, p. 203).

Al aplicar el método historico-critico de interpretacion de las Escrituras, Spinoza se aboca a determinar
el lugar de la profecia, los milagros, los ritos y ceremonias en la conformacion del pueblo hebreo. Estas
expresiones poseen un significado decisivo en la creencia de que Dios ha elegido a los hebreos por so-
bre el resto de las naciones, y solo a ellos les ha revelado su voz para prescribir sus leyes, adaptandose a
su capacidad para que puedan comprenderlo con mayor facilidad. Sin embargo, Spinoza considera que
Moisés habla a su pueblo y aduce ciertas razones para lograr la union del pueblo hebreo a Dios a partir de
“[...] un culto acorde con su mentalidad infantil” (Spinoza, 2012, p. 119)5.

y superado, tanto en su posicion tedrica, como en su actitud ética [...] las premisas tedricas de la idea de tolerancia revelan una
naturaleza esencialmente teoldgica y no aparecen mas que como una inquietud, tentacion o, en el mejor de los casos, aspiracion
filosofica incumplida. En otros términos, puede decirse que la critica implicita hecha por Spinoza a las filosofias de la tolerancia
es el juicio de la filosofia sobre la «no filosofia»” (Mignini, 1994, p. 134)

3 En este punto, Spinoza aborda como ejemplo las expresiones “Dios es fuego” o “Dios es celoso” de Moisés. Si bien estas ex-
presiones, al ser tomadas de manera literal, resultan oscuras a la razén, sin embargo, se encuentra que “fuego” se suele tomar
como sindénimo de “ira” y “celos” (como en el caso de Job, 31, 12). Por todo ello, Spinoza concluye: “Y como, por otra parte, Moisés
ensefa claramente que Dios es celoso y no ensefia en parte alguna que Dios carezca de pasiones o de afecciones del animo, hay
que concluir sin rodeos que Moisés creyo justamente eso o que, al menos, lo quiso ensefar, aunque creamos que esta opinion
es contraria a la razon. Ya que, como hemos dicho, no nos esta permitido adaptar, a la fuerza, la mente de la Escritura a los dic-
tamenes de nuestra razon ni a nuestras opiniones previas, sino que todo el conocimiento de los sagrados Libros hay que sacarlo
unicamente de ellos” (TTP, VII, p. 199).

4 Asi, frente a la ley de Israel, Jesucristo sostiene: “No piensen que vine para abolir la Ley o los Profetas: yo no he venido a abolir,
sino a dar cumplimiento. Les aseguro que no desaparecera ni una i ni una coma de la Ley, antes que desaparezcan el cieloy la
tierra, hasta que todo se realice” (Mt., 5, 17).

5 Lejos de una preferencia especial de Dios sobre un pueblo en particular, Spinoza refuta la idea de una eleccion divina, pues todos
los seres humanos poseen la capacidad de un conocimiento natural, y el poder natural de todas las cosas no es otra cosa que la
misma potencia de Dios. Y agrega: “[...] hay que afirmar categéricamente que estos dones no son peculiares de ninguna nacion,
sino que han sido siempre patrimonio de todo el género humano, a menos que queramos sofar que la naturaleza ha engendrado



360 Benvenuto, R.M. Rev. filos. (Madr,) 50 (2), 2025: 357-367

Parte de este culto infantil lo constituyen las ceremonias y ritos que, lejos de expresar la ley divina
(aquella que ensefa a los hombres la felicidad y la vida verdadera)6 solo refiere “[...] a la eleccion de los
hebreos, es decir [...] a la felicidad temporal del cuerpo y a la tranquilidad del Estado, y que, por lo mismo,
solo pudieron tener alguna utilidad mientras durd su Estado” (Spinoza, 2012, p. 152). A partir de la salida
de Egipto, se vieron liberados del derecho de una nacion, y, por ello, dictaron nuevas leyes y constituyeron
un Estado. Sin embargo, no eran aptos para darse a si mismos un cuerpo normativo, “[...] puesto que eran
un tanto rudos y estaban deformados por la esclavitud” (Spinoza, 2012, p. 160). Por ello, el poder recayo
en Moisés, quien se constituyo en legislador e impuso una Ley a su pueblo, el cual debia obedecer sin
reservas. La religion del Estado se instituye para que el pueblo cumpla con ese deber por devocion, antes
que por miedo, mientras que los ritos y ceremonias son instrumentos utiles para recordar a ese pueblo la
obligacion de cumplir con la Ley y obedecerla7. La heteronomia de la Ley divina se apoya en esta dinamica
ritual para imprimir en los seres humanos la obediencia y la devocion.

Finalmente, los milagros actuan como narraciones que buscan mover a la plebe hacia la devocion,
pues “[...] no se propone convencer a la razon, sino impresionar la fantasia e imaginacion de los hombres 'y
dominarla. Porque, si la Escritura relatara la devastacion de un Estado tal como suelen hacerlo los historia-
dores politicos, no impresionaria a la plebe; por el contrario, si lo describe todo poéticamentey lo refiere a
Dios, como suele hacer, le impresiona al maximo” (Spinoza, 2012, p. 184)8.

Sitomamos en cuenta los motivos que llevaron a que Spinoza intervenga en la sociedad holandesa con
un texto como el TTP9, resulta evidente la importancia que adquiere este método de interpretacion de las
Escrituras; pues le permitira desarticular los argumentos de los tedlogos y sus implicancias politicas en
la supersticion, el odio teoldgico, la contumacia y el deseo de mandar a otros seres humanos. Sin eludir
estos aspectos fundamentales del TTP, intentaremos desentranar los aspectos fundamentales de la obe-
diencia como dispositivo teoldgico-politico, su vinculo con la Ley de Moisés y las diferencias que Spinoza
plantea respecto de la obediencia en el Estado democratico.

3. El vinculo entre obedienciay ley en la constitucion del pueblo hebreo

Las ocurrencias del término obedientia y obedire en el TTP parecen estar fuertemente vinculadas con
su significado etimoldgico, pues la obedientia parece remitirse a una modificacion de la forma antigua
oboedientem en la expresion dicto oboedientem esse, sindnimo a su vez de dicto audientem essel0. Asi

desde antiguo diversos géneros de hombres” (Spinoza, 2012, p. 121). Sin embargo, el alegato mas fuerte contra la eleccion divina
de los judios se encuentra al final del capitulo Il del TTP; donde Spinoza menciona el signo de la circuncision como marca que
expresa no solo la preferencia de Dios por un pueblo en particular, sino también la voluntad inquebrantable del pueblo judio por
separarse del resto de las naciones (véase Spinoza, 2012, pp. 133-135). La polémica en torno a la interpretacion spinoziana del
signo de la circuncision y su critica a la eleccion divina del pueblo de Israel ha motivado una polémica en el interior del pensa-
miento judio contemporaneo, especialmente en Hermann Cohen (2010), Emmanuel Levinas (2004) y, mas recientemente, Jean-
Claude Milner (2013); quienes impugnan con dureza las conclusiones a las que llega Spinoza sobre este tema.

6 En el capitulo IV del TTP, Spinoza analiza la nocion de ley divina como ley universal y comun a todos los hombres, ya que se de-
duce de la naturaleza humana, que no exige fe en las historias ni en ceremonias, y su premio es conocer esa misma ley (es decir
a Dios) y su castigo es un alma inconstante y fluctuante (Spinoza, 2012, pp. 142-143).

7 En el capitulo V, Spinoza sostiene que la finalidad de las ceremonias era “[...] que los hombres no hicieran nada por decisién pro-
pia, sino todo por mandato ajeno y que con sus acciones y consideraciones dejaran constancia de que no eran autdénomos, sino
totalmente dependientes de otro” (Spinoza, 2012, p. 162).

&  Por ello, Balibar encuentra un fundamento comun en la teologia mosaica y su vinculo con los milagros, ceremonias y el recurso a
la obediencia a la Ley: “Existe una teologia de Moisés: fundada sobre una cosmologia de la creacion y del milagro, una ética de la
obediencia y una escatologia del «pueblo elegido», ésta sirvio para justificar los mandamientos de la ley hebraica, para hacerlos
comprender por las masas de su tiempo y de su nacion” (Balibar, 2011, pp. 28-29).

9 Spinoza da cuenta de estas motivaciones en una carta dirigida a Henry Oldenburg: “Las razones que me mueven a ello son: 1) los
prejuicios de los tedlogos, pues sé que ellos son lo que mas impide que los hombres se consagren de veras a la filosofia; por eso
me esfuerzo en ponerlos al descubierto y extirparlos de las mentes de los mas sensatos; 2) la opinidon que tiene de mi el vulgo, ya
que no cesa de acusarme de ateismo; me siento forzado a desecharla en cuanto pueda; 3) la libertad de filosofar y de expresar
lo que pensamos; deseo afirmarla por todos los medios, ya que aqui se la suprime totalmente a causa de la excesiva autoridad
y petulancia de los predicadores” (Spinoza. 1988, p. 231). Por otra parte, en una carta a Jarig Jelles (escrita en febrero de 1671),
se puede dimensionar el enorme efecto que podria generar el TTP, y, por ese motivo, frente a una posible traduccion del texto al
holandés, le ruega a su interlocutor que “[...] con toda seriedad, ponga el maximo interés en informarse de ello, a fin de impedir, si
es posible, su impresion. Este ruego no es solamente mio, sino también de muchos de mis conocidos y amigos, que no verian de
buen grado que se prohibiera este libro, como ocurrird, sin duda, si se publica en holandés. Confio firmemente en que usted nos
prestara este servicio a miy a la causa” (Spinoza, 1988, p. 292). Es interesante observar que, ademas de tratarse de una prueba
de la cautela que adopta Spinoza frente al peligro que implicaba la circulacion del TTP en la sociedad holandesa, la referencia
a “la causa” se inscribe en un movimiento intelectual reunido en torno a la escuela latinista de Van den Enden y al librero Jan
Rieuwertsz, cuyo interés consiste en formular una politica subversiva y emancipatoria de la lengua, que denuncia la operacion
de instrumentacion politica por parte de los tedlogos. En este contexto, el proceso, encarcelamiento y muerte en la carcel de su
amigo Adriaen Koerbagh, implicd, para Spinoza, la necesidad de moverse con extrema cautela. Sobre el clima intelectual holan-
dés y este movimiento intelectual radical que une a Spinoza con Koerbagh en una politica de la lengua, remitimos a Tatian (2012).

0 Estas variaciones de la obedientia se puede encontrar tanto en la Historia de Roma |, 41 de Tito Livio [interim Seruio Tullio iubere
populum dicto audientem esse; eum iura redditurum obiturumque alia regis munia esse], como en Ificrates (2, 1) de Cornelio Ne-
pote [ut nullae umquam in Graecia neque exercitatiores copiae neque magis dicto audientes fuerint duci] y en Plauto, mas preci-
samente en Persa: [Te mihi dicto audientem esse addecet, nam hercle apsque me foret et meo praesidio, hic faceret te postibilem
propediem].



Benvenuto, R.M. Rev. filos. (Madr.) 50 (2), 2025: 357-367 361

también, ob-oediolly obaudire12 parecen expresar cierta relacion con el oit, y, por lo tanto, “obediencia” y
“escucha” estan entrelazados bajo la figura de un mandato, es decir que remite a aquel que exige la obau-
diens / obaudientia, ante la escucha de la palabra de Dios que, al ser proferida, sujeta al cumplimiento de
su mandato13. En el Eclesiastico (39, 17; edicion de la Vulgata de San Jerdonimo) encontramos un vinculo
estrecho entre la voz de Dios y la obediencia como obaudire. Alli se dice: “Con su voz El dice “obedeced-
me, mis frutos divinos, y floreceréis como rosal que crece junto al arroyo [In voce dicit: Obaudite me, divini
fructus, et quasi rosa plantata super rivos aquarum fructificate]"14.

En el caso de la historia sagrada de los hebreos, es Dios quien profiere un mandato a aquellos que po-
seen una disposicion especial a escuchar sus designios y obedecer. En Abraham, por ejemplo, el mandato
divino para constituir un pueblo y, en ese mismo acto, la obediencia que se exige para cumplir sus desig-
nios: “Deja tu tierra natal y la casa de tu padre, y ve al pais que yo te mostraré. Yo haré de ti una gran na-
cion...” (Gen., 12,1-2). De igual modo con Moisés, a quien el mandato-obediencia se revela como liberacion
de la esclavitud (“yo te envio al Faradn para que saques de Egipto a mi pueblo, a los israelitas”, Ex., 3,10). De
la misma manera, la respuesta a la obediencia como escucha se repite, a lo largo de las Escrituras, bajo la
expresion “Heme aqui, Sefior” (véase Gen., 21, 1; 46, 2; Ex. 3, 4;1Samuel, 3, 1-10, entre otras). Encontramos,
en los origenes de la historia del pueblo de Israel un vinculo profundo entre obediencia como escucha
atenta de la palabra de Dios y respuesta inmediata que refleja la disponibilidad a obedecer sus designios.

La centralidad de la obediencia en las Escrituras permite establecer una diferencia entre el objeto del
conocimiento natural del conocimiento revelado. Las verdades fundamentales que sostienen la fe del
pueblo hebreo se vinculan directamente con su obediencia a Dios, y, por ello, Spinoza concluye que; “[...]
el objeto del conocimiento revelado no es nada mas que la obediencia y que, por consiguiente, ese cono-
cimiento es totalmente distinto del natural, tanto por su objeto, como por su fundamento y por sus medios”
(Spinoza, 2012, p. 70). Spinoza presta especial atencion a esta disposicion atenta de los patriarcas y profe-
tas a la obediencia. En el caso de Abraham, conocemos su disposicion obediente a los mandatos de Dios,
sin embargo, no podemos saber si poseia pensamientos sublimes acerca de Dios. En Moisés también
existe una disposicion natural a la obediencia. Sin embargo, expone sus dudas respecto al pueblo, ya que
no esta seguro si estaran dispuestos a obedecerlo (Spinoza, 2012, p. 108).

En la duda, Moisés percibe el mandato como Ley: %Y si se niegan a creerme, y en lugar de obedecerme,
me dicen: No es cierto que el Sefior se te ha aparecido?” (Ex., 4, 1). No se trata de una verdad eterna, que se
puede conocer por la luz natural de la razén, sino que Dios, en tanto legislador o rey, instituye los preceptos
por los que, segun Spinoza;

[...] el pueblo israelita podia congregarse con gran facilidad en una region del mundo y podia formar una socie-
dad completa o constituir un Estado; y que percibio, ademas, cual era el modo mas facil de forzar a ese pueblo
a la obediencia; pero que no percibio ni le fue revelado que ese modo era realmente el mejor ni tampoco que
la obediencia general del pueblo, junto con su residencia en cierta region, traerian necesariamente consigo el
objetivo al que tendian” (Spinoza, 2012, p. 145).

" En De Republica (lll, 29, 41) Cicerdn escribe: “Si esta conducta arbitraria se empieza a difundir mas, y transforma nuestro imperio
de ser derecho en fuerza, de manera que los que todavia nos obedecen voluntariamente quedaran sujetos por el terror, aunque
ya tenemos hoy bastante cuidado, temeria yo por nuestra posteridad y por la perennidad de la republica, que podia ser perpetua
viviendo la tradicion patria [Quae si consuetudo ac licentia manare coeperit latius imperiumque nostrum ad vim a iure traduxerit,
ut, qui adhuc voluntate nobis oboediunt, terrore teneantur, etsi nobis, qui id aetatis sumus, evigilatum fere est, tamen de posteris
nostris et de illa immortalitate rei publicae sollicitor, quae poterat esse perpetua, si patriis viveretur institutis et moribus]” (Ciceron,
1984, p. 139). Por otra parte, la idea de “obediencia” como “obaudientia” y su remision al oir la sugiere Pascal Quignard, al introdu-
cir unvinculo entre el obediente como “[...] el hombre-que-es-sacrificado-del-lenguaje” (2012, p. 35). Por ello, agrega: “Escuchar
es obedecer. Escuchar se dice en latin obaudire. Obaudire derivé en francés a la forma de obéir [obedecer]. La audicion, la au-
dientia, es una obaudientia, por lo tanto una obediencia” (2012, p. 68)

2 En el Apdcrifo de Esdras Il (edicion de San Jerénimo) se utiliza como sinénimo de obediencia: ‘¢ Qué te haré, Jacob? jNo has
querido obedecerme Juda! Me dirigiré a otras naciones y les daré mi nombre para que guarden mis leyes [quid tibi faciam, lacob?
noluisti me obaudire, luda. transferam me ad alias gentes et dabo eis nomen meum, ut custodiant legitima mea]” (la traduccion es
nuestra). Gaffiot (1934, p. 1051), por su parte, encuentra el término obaudio en Metamorfosis de Apuleyo (“iam scies erae meae
miranda secreta, quibus obaudiunt manes” L. lll, cap. 5,15); en Adversus Marcionem (L. I, cap. 2, 7) de Tertuliano (1972, p. 90) donde
se dice “Non obaudit, non tamen blasphemavit creatorem”.

8 Gaffiot (1934, p. 1051) encuentra dos ocurrencias de los términos obaudiens-obaudientia. En su Exhortacion a la castidad 1l (32-
35), Tertuliano se refiere a la obediencia a Dios como obaudientia que nace a partir del libre arbitrio: “Por lo demas, su voluntad
se habia generado en la desobediencia [Ceterum uoluntas ei de inobaudientia uenerat]. Asimismo, si no obedecéis a Dios [et tu
si non oboedieris Deo], que os ha creado dotados de la potestad de ser libres respecto del orden que os somete, os inclinareis
voluntariamente, gracias a vuestro libre albedrio, hacia aquello que Dios no quiere, y entonces crearas haber sido corrompidos
por el diablo” (Tertullien, 1985, p. 74). Del mismo modo, Ambrosio de Milan (Ep. 21, 35) escribe: “Qué otra cosa podria ser mas
obediente [Quid igitur obaudientius potest esse] que seguir el ejemplo de Cristo, quien, siendo hombre, se humillé a si mismo y
se hizo obediente hasta la muerte [obediens usque ad mortem] (Filip. 2: 7, 8)? Finalmente, liberé a todos por la obediencia [omnes
per obedientiam liberavit]. Porque asi como por la desobediencia de un hombre [enim per inobedientiam], muchos nos hemos
convertido en pecadores, asi también por la obediencia de un hombre [per unius obedientiam], muchos seran considerados
justos (Rom., 5:19)” (Sancti Ambrosii, 1880, pp. 1060-1061)

' En cierta forma, este verso del Eclesiastico parece remitirse al relato de la creacion, en Gen., 1, 9: “Dios dijo: Que se reunan en
un solo lugar las aguas que estan bajo el cielo, y que aparezca el suelo firme”; y al Salmo 33: “La palara del Sefor hizo el cielo,
y el aliento de su boca, los ejércitos celestiales; el encierra en un cantaro las aguas del mar y pone en un depdsito las olas del
océano” (Sal. 33, 6-7).



362 Benvenuto, R.M. Rev. filos. (Madr,) 50 (2), 2025: 357-367

Alolargo de las Escrituras, el dispositivo de la obediencia como escucha atentay respuesta al mandato
supone la construccion de un discurso dirigido al pueblo a fines de forjar la devocion constante a Dios, a
sus patriarcas y profetas, y la obediencia a la Ley. Un discurso que conforma un sistema de signos, ritos y
ceremonias, a través de historias por la cuales, agrega Spinoza;

[...] adapta todas las palabras y argumentos a la capacidad de la plebe. Y, aunque la experiencia no puede
aportar ningun conocimiento claro [...] ni ensefar qué es Dios y de qué modo sostiene y dirige todas las cosas 'y
como cuida de los hombres, puede, no obstante, ensefar e iluminar a los hombres en la medida estrictamente
suficiente para imprimir en sus animos la obediencia y la devocion (Spinoza, 2012, p. 164)15.

Por lo tanto, la intencidn de las Escrituras no es la ensefanza de las ciencias a través de definiciones
que hagan posible alcanzar un conocimiento intelectual de Dios. De alli que Spinoza concluya que; “[...]
no exige de los hombres mas que la obediencia y tan s6lo condena la contumacia, pero no la ignorancia.
Como, por otra parte, la obediencia a Dios consiste exclusivamente en el amor al préjimo [...], se sigue que
en la Escritura no se recomienda otra ciencia que la que es necesaria a todos los hombres para poder
obedecer a Dios” (2012, p. 302). Busca imprimir en los seres humanos esta disposicion a obedecer la Ley,
pues “[...] el unico objeto de la Escritura era ensenar la obediencia” (2012, p. 310).

La profecia y los milagros son, en tal sentido, signos a través de los cuales Dios se comunica con su
pueblo para transmitirle su eleccion. La lectura de Deuteronomio 10, 11 permite identificar la exhortacion de
Dios alos hebreos para la obediencia de la Ley, en tanto pueblo elegido por sobre el resto de las naciones.
Y, agrega Spinoza: “En la misma Ley, no se promete, a cambio de la obediencia, otra cosa que la continua
felicidad del Estado y demas comodidades de esta vida; y a la inversa, a cambio de la contumaciay de la
ruptura del pacto, se promete la ruina del Estado y las maximas incomodidades” (2012, pp. 122-123). En la
figura de Moisés se evidencia esta exhortacion a la obediencia y su conexion con la Ley y la conformacion
de un Estado, ya que no procuré convencer a los israelitas por medio de un conocimiento natural, por la via
de la razon, “[...] sino obligarlos con la alianza, juramentos y beneficios y, después, amenazo al pueblo con
penas y lo exhorté con premios para que obedeciera las leyes; y todos estos medios no se destinan a las
ciencias, sino so6lo a la obediencia” (Spinoza, 2012, p. 311).

La Ley mosaica deviene ley positiva del Estado hebreo, ya que Dios “habla” y “elige” a su pueblo a través
de Moisés y los profetas para concitar la obediencia y la piedad. Por ello, Spinoza concluye: “El derecho ci-
vily la religion, que, como hemos demostrado, se reduce a la obediencia a Dios, eran pues, unay la misma
cosa en ese Estado. Es decir, los dogmas de la religion no eran ensefianzas, sino derechos y mandatos;
la piedad era tenida por justicia, y la impiedad por crimen e injusticia” (Spinoza, 2012, pp. 360-361). En el
Estado teocratico de los hebreos, el derecho civil es derecho divino y, por ende, ob-ligacion que expresa
la sujecion al Estado y la religion en tanto mandato de Dios. Por ello, agrega, “Moisés no busco convencer
a los israelitas por la razon, sino obligarlos con la alianza, juramentos y beneficios y, después, amenazo al
pueblo con penas y lo exhortd con premios para que obedeciera a las leyes; y todos estos medios no se
destinan a las ciencias, sino sdlo a la obediencia” (Spinoza, 2012, p. 311).

4. Obedientia-obsequium: un desplazamiento de sentido en la concepcion spinoziana
de la democracia

Al comienzo de este trabajo nos preguntabamos acerca del lugar que ocuparia la obediencia en la socie-
dad democratica. En el capitulo V del TTP, Spinoza se detiene para establecer los aspectos fundamentales
de su concepcion de la sociedad politica 'y el imperium democratico. Luego de proponer una organizacion
colegiada del poder, y la necesidad de establecer leyes que controlen las pasiones humanas por la espe-
ranza de los bienes que se desean, antes que por el miedo al castigo, aborda una peculiar concepcion de
la obediencia. Y escribe:

Finalmente, como la obediencia consiste en que alguien cumpla las érdenes por la sola autoridad de quien
manda, se sigue que la obediencia no tiene cabida en una sociedad cuyo poder esta en manos de todos y
cuyas leyes son sancionadas por el consenso general; y que en semejante sociedad, ya aumenten las leyes, ya
disminuyan, el pueblo sigue siendo igualmente libre, porque no actua por autoridad de otro, sino por su propio
consentimiento (Spinoza, 2012, p. 160).

Como se puede observar, al menos en este breve pasaje, existe un rechazo a la obediencia, en tanto
se vincula con el mandato de una auctoritas que, a fin de ejecutar lo mas conveniente para una sociedad
y segun su propio criterio, debe limitar la libertad de los subditos. Se trata de un argumento que se sigue
de considerar que los seres humanos encuentran dificultad para servir a sus iguales y ser gobernados por

5 En el mismo sentido, unas paginas mas adelante, agrega: “El vulgo sdlo esta obligado, por tanto, a conocer aquellas historias
que mas pueden mover sus animos a la obediencia y a la devocion; pero no esta en disposicion de emitir un juicio sobre ellas,
puesto que se complace mas con las narraciones y con los sucesos concretos e inesperados, que con la doctrina misma de tales
historias; de ahi que, aparte de la lectura de las historias, el vulgo necesite de pastores o ministros de la Iglesia que le instruyan
de acuerdo con la debilidad de su talento” (Spinoza, 2012, p. 166).



Benvenuto, R.M. Rev. filos. (Madr.) 50 (2), 2025: 357-367 363

ellos. A partir de la experiencia del pueblo de Israel, el TTP desanda los dispositivos teoldgico-politicos
que actuaron en la constitucion del Estado hebreo, a partir de la obediencia ciega a la Ley. Bajo esta
problematica, se encuentra la obediencia del pueblo al patriarca, al legislador y al profeta infundiendo te-
morl16. Es el terror y la reverencia a Dios, que Hobbes (en el capitulo 40 del Leviathan) juzga como el acto
de institucion del soberano en la figura de Moisés, pues, “[...] su autoridad, como la autoridad de todos los
demas principes, debe estar fundada en el consentimiento del pueblo y en su promesa de obedecerle”
(Hobbes, 2014, p. 391)17.

Ciertamente, la salida hobbesiana no es viable para Spinoza. Por ello, a partir de la continuidad entre
naturaleza y politica, sera necesario desplazar el primado de la relacion entre obediencia-ley hacia una
nueva configuracion politica que permita pensar en formas instituyentes de la vida democratica. En una
primera formulacion de este problema (en el marco del TTP) Spinoza sostiene lo siguiente:

[...] no es la obediencia, sino el fin de la accion, lo que hace a uno esclavo. Si el fin de la accién no es la utilidad
del mismo agente, sino del que manda, entonces el agente es esclavo e inutil para si. Ahora bien, en el Estadoy
en el gobierno, donde la suprema ley es la salvacién del pueblo y no del que manda, quien obedece entodo ala
suprema potestad no debe ser considerado como esclavo inutil para si mismo, sino como subdito. De ahi que
el Estado mas libre sera aquel cuyas leyes estan fundadas en la sana razon, ya que en él todo el mundo puede
ser libre, es decir, vivir sinceramente segun la guia de la razén, donde quiera (Spinoza, 2012, p. 343).

Spinoza agrega un segundo matiz a la obediencia que surge en el Estado democratico (el primero era
la sustitucion de la autoridad por el consentimiento del pueblo), y que implica una dinamica de la libertad
que reconoce la limitacion que impone la obediencia pero, por otra parte, esa limitacion no proviene tanto
de la obediencia cuanto de los fines. En efecto, en el Estado democratico, la ley se fundamenta en la guia
de larazony, por ello, no admite la obediencia ciega a quien manda, sino su reconocimiento como subdito
de las supremas potestades que, en realidad, son la institucion racional de una forma politica que nace
del pueblo. A diferencia de la ley que Moisés le impone al pueblo hebreo, y que provoca una obediencia
heteronoma, en la propuesta del TTP, Spinoza apela a una obediencia que se liga al ingenium de un cuerpo
politico democratico. Se trata de distinguir, como ha observado Marilena Chaui, “[...] los motivos pasiona-
les que los llevan a la obediencia [...] la obediencia producida por la teologia, y aquella nacida de las leyes
de la Ciudad” (2004, p. 92).

Esta distincion entre obediencia teoldgica y obediencia democratica lo lleva a ensayar distintas expli-
caciones. Quizas la mas arriesgada con respecto al planteo general del TTP sea aquella que describe en el
capitulo XIV, al decir que; “[...] la fe no exige tantos dogmas verdaderos cuanto piadosos, es decir, capaces
de mover el animo a la obediencia [...] Ahora bien, la fe no exige expresamente dogmas verdaderos, sino
los necesarios para la obediencia, esto es, tales que confirmen el animo en el amor al proéjimo, ya que soélo
por él (por habla de Juan) cada uno esta en Dios y Dios esta en cada uno” (Spinoza, 2012, pp. 313-314).

El amor al prdjimo, la justicia, la caridad son los pilares de una obediencia que, a diferencia de la teolo-
gia, se fundamenta en una razén comun. Contra la supersticion, la obediencia democratica que se expone
enel TTPse funda en la guia de larazén, antes que en el miedo18. Sin embargo resulta claro que, a partir de
la determinacion externa que producen las pasiones humanas y, fundamentalmente, que no conocemos
las causas por las cuales nos determinamos a obrar de cierta manera o de otra; la nocion de obediencia
democratica que se desarrolla en el TTP no resulta satisfactoria si atendemos a los presupuestos de la

6 Nos referimos especificamente a la institucion de Moisés como soberano e intermediario entre Dios y su pueblo, luego de reci-
bir los mandamientos: “Al percibir los truenos, los relampagos y el sonido de la trompeta, y al ver la montafa humeante, todo el
pueblo se estremecio de temor y se mantuvo alejado. Entonces dijeron a Moisés: «Hablanos tu y oiremos, pero que no nos hable
Dios, porque moriremos». Moisés respondio al pueblo: «No teman, porque Dios ha venido a ponerlos a prueba para infundirles su
temor. Asi ustedes no pecaran». Y mientras el pueblo se mantenia a distancia, Moisés se acerco a la nube oscura donde estaba
Dios” (Ex., 20, 18-21).

7 Al investigar sobre la instauracion de los derechos del reino de Dios en Abraham, Moisés, los sumos sacerdotes y los reyes de
Juda (tema central del capitulo 40 del Leviathan); Hobbes encuentra en la figura de Abraham, el primero en quien se instituye el
pacto y, por este pacto, “[...] se obligd a si mismo, y, ademas, a su descendencia, a reconocer y obedecer los mandatos de Dios”
(2014, p. 389). Pero, a su vez, se observa que, al estipular el pacto, Dios habla solamente a Abraham; lo que implica reconocer que
cada uno de los integrantes de su pueblo obedecia al patriarca al reconocerle un poder que era previo a cualquier pacto. Por ello,
concluye Hobbes, “[...] de aquellos a quienes Dios no ha hablado inmediatamente han de recibir el mandato positivo de Dios, de
su soberano, como la familia y el linaje de Abraham lo hizo de Abraham su padre, sefior y soberano civil” (2014, p. 390). Eviden-
temente, detras de la discusion en torno al discurso teoldgico-politico, Spinoza no solo debate contra quienes sostienen el odio
teoldgico, sino también contra la fundamentacion hobbesiana de la obediencia como resultado de un pacto de sumision para la
institucion de un soberano. De alli la necesidad, que se expresa con toda su efectividad en el TP, de exponer el desplazamiento
de la naturaleza a la politica a partir de la nocion de potencia y su imposibilidad de ser enajenada mediante algun pacto. Donde
mejor se expresa esta idea es en la carta de Spinoza a Jelles (de fecha 2 de junio de 1674): “[...] la diferencia entre Hobbes y yo,
sobre la cual me pregunta usted, consiste en que yo conservo siempre incolume el derecho natural y en que yo defiendo que, en
cualquier Estado, al magistrado supremo no le compete mas derecho sobre los subditos que el que corresponde a la potestad
con que él supera al subdito, lo cual siempre sucede en el estado natural” (Spinoza, 1988, p. 308).

'8 Sobre el vinculo entre obediencia y supersticion, Balibar agrega: “La cultura politica de la obediencia es una cultura de la su-
persticion. Esta no puede identificar soberania y autoridad divina mas que presuponiendo o imponiendo la percepcion de toda la
naturaleza (y de la «fortuna») como un orden acabado concebido por Dios. Y es una cultura del temor bajo su forma mas incoer-
cible: el temor de Dios, temor obsesivo de la impiedad (asi pues de la tristeza permanente: la teocracia es esencialmente triste)”
(Balibar, 2011, p. 63).



364 Benvenuto, R.M. Rev. filos. (Madr,) 50 (2), 2025: 357-367

ontologia de la inmanencia, la ética y la continuidad entre naturaleza y politica, deseo y ley, potentia y
potestas®™.

Sin embargo, en el TP, encontramos una formulacion que parece inducir otro sentido, diferente a la
obediencia, en la sociedad democratica. Alli se dice que; “[...] es pecado lo que no puede hacerse o esta
prohibido por el derecho, mientras que obediencia [obsequium] es la voluntad constante de ejecutar lo
que es bueno segun derecho y que, por unanime decision, debe ser puesto en practica” (Spinoza, 2013,
p. 121). Y luego; “[...] obediencia [obsequium], es la voluntad constante de moderar los deseos segun el
dictamen de la razon” (2013, p. 121) Asimismo, en el capitulo V, insiste en concebir la obediencia como; “[...]
la voluntad constante de ejecutar aquello que, por decreto general de la sociedad, es obligatorio hacer”
(2013, p. 150). Finalmente, aclara que, “[...] lo mismo que el pecado y la obediencia en sentido estricto, tam-
bién la justicia y la injusticia s6lo son concebibles en el Estado” (2013, p. 123).

Independientemente de las continuidades o rupturas que se podrian establecer entre el TTP (publicado
en1670)y el TP (iniciado en 1675 e inconcluso por la muerte de Spinoza en 1677), la ambigiedad del obse-
quium, y su traduccion por obediencia, resulta un punto de especial interés para determinar si acaso existe
algun entramado conceptual que estaria operando y, a la vez, explica este desplazamiento.

Para determinar el campo semantico donde opera el término obsequium se suele ubicar en dos refe-
rencias clasicas. La primera de ellas, como observa Diego Tatian, corresponde a Ciceron. En Laelius (24.
89), y refiriendose a Terencio (quien habia escrito que “el respeto [obsequium] produce amigos, la verdad,
odio), afirma: “[...] en el respeto [obsequium] - uso con gusto la palabra terenciana - haya gentileza pero no
adulacion [adsentatio], que no es digna de un amigo, y ni siquiera de un hombre libre; pues en un caso se
vive con un tirano, en otro como un amigo” (Tatian, 2014, p. 51, n. 28). La segunda, en cambio, corresponde
a Machiavelli quien, a su vez, en los Discorsi, (Libro lll, 19), cita a Tacito:

[...] para gobernar una multitud, parece mejor ser humano y no soberbio, piadoso y no cruel. Sin embargo,
Cornelio Tacito...afirma lo opuesto en una de sus sentencias, cuando dice: In multitudine regenda plus poena
quam obsequium valet [porque en el dirigir una multitud valen mas las penas que el obsequio]..Y se ve muchas
veces que los capitanes romanos que se hacia amar por los ejércitos y los manejaban con premios (ossequio),
obtuvieron mejores frutos...Pero, el que manda a los subditos, como dice Cornelio, para que no se vuelvan
insolentes y no te pisoteen por tu excesiva condescendencia, debes inclinarte mas al castigo que al premio
(ossequio)...” (tomamos la traduccion de Tatian, 2014, p. 51, n. 29).

En estas dos referencias, obsequium parece estar vinculado con respeto y don (obsequium ligado al
premio, como concesion obsequiosa, que se diferencia de la pena). Por su parte, Pierre Bourdieu (y en
deuda con una breve mencion de Alexandré Matheron al obsequium en Individu et communauté chez
Spinoza) recupera el uso spinoziano del término, y lo interpreta en un sentido mas amplio, al vincularlo con
un régimen de signos que refiere a la pertenencia20. Sin embargo, es en las Meditaciones pascalianas
donde, segun creemos, se acerca mucho mas a esta dimension del reconocimiento que Spinoza quiere
enfatizar cuando utiliza este término. En este texto, Bourdieu vincula el obsequium a la generosidad que
se encuentra orientada a un acrecentamiento del capital simbdlico. Sin embargo, existe una ambigliedad
que es propia de estos actos obsequiosos, pues se sustrae de toda l6gica del intercambio consciente. De
alli que busca facilitar y favorecer el autoengafo, ya que, “[...] el obsequio es uno de esos actos sociales
cuya logica social no puede convertirse en common knowledge, como dicen los economistas [...] o, mas
exactamente, no puede hacerse publicay convertirse en public knowledge” (Bourdieu, 1999, p. 253). Desde
esta perspectiva, el obsequium actua colectivamente bajo la forma de una confianza basada en la genero-
sidad; como una “[...] disposicion del habitus que es la generosidad, la cual tiende, sin propdsito explicito
y expreso, a la conservacion o el incremento del capital simbolico” (1999, p. 255).

La interpretacion de Bourdieu nos resulta sugerente para pensar en la dimension practico-politica
del obsequium en una légica del reconocimiento a partir de la generosidad. De hecho, el vinculo entre

9 Por ello, Balibar percibe esta limitacion en el tratamiento de la obediencia en el TTP: “El TTP habia religado la constancia de la
obediencia a una «accion interna del alma» (TTP, p. 352). Pero él no se contaba con esta generalidad. Habia descrito largamente
la obediencia como un comportamiento, un género de vida, mejor aun: como una practica (TTP, p. 157 y ss.) ¢ De qué esta hecha
esta practica? Es en primer lugar una sumision de los movimientos corporales a ritos organizados, una disciplina colectiva que
periddicamente reduce los cuerpos a las mismas posturas, y que refuerza sus habitos por sensaciones presentes” (Balibar, 2011,
p.106).

20 Enuna nota al pie de El sentido practico, Bourdieu enfatiza en la caracteristica principal del obsequium spinoziano, “[...] para de-
signar los publicos testimonios de reconocimiento que todo grupo exige de sus miembros (particularmente en las operaciones
de cooptacion), es decir los tributos simbdlicos esperados de los individuos en los intercambios que se establecen en todo grupo
entre los individuos y el grupo: porque, al igual que en el don, el intercambio es su fin en si mismo, el homenaje que el grupo recla-
ma se reduce generalmente a naderias, es decir a ritos simbdlicos (ritos de pasaje, ceremoniales de cortesia, etc.), a formalida-
des y formalismos cuyo cumplimiento «no cuesta nada» y que parecen tan «naturalmente» exigibles («es lo menos...», «no le va
a costar nada avenirse a...») que la abstencion tiene valor de desafio” (2007, p. 109, n. 2). Por su parte, en los cursos de 1989-1992
(publicados bajo el titulo “Sobre el Estado”, vuelve a tomar el término obsequium, y agrega a lo dicho en E/ Sentido practico que,
se trata de “[...] actos obsequiosos que encierran un respeto por el orden simbdlico y que los agentes sociales de una sociedad,
incluso los mas criticos, los mas anarquistas, los mas subversivos, confieren, incluso sin saberlo, al orden establecido [...] Al
respetarlas, se rinde homenaje no a la persona que aparentemente se respeta, sino al orden social que hace respetable a esa
persona” (2014, pp. 31-32).



Benvenuto, R.M. Rev. filos. (Madr.) 50 (2), 2025: 357-367 365

obsequium y generositas parece estar en la orbita de las preocupaciones de una ética y politica de “lo
comun”, que se puede encontrar en la filosofia de Spinoza desde diferentes enfoques. Por otra parte, el
obsequium parece remitir a ese nucleo irrepresentable de “lo comun” en tanto que no es susceptible de
ser asumido bajo la idea de “lo publico”. Este es, segun nuestra interpretacion, uno de los aspectos mas
radicales de la democracia spinoziana, pues, al asumir lo comun, se diferencia de la ambigliedad de lo
publico que, como se puede reconocer en nuestra experiencia democratica, es susceptible de ser apro-
piado, intervenido o colonizado por l6gicas privadas. Por eso creemos que la observacion de Bourdieu se
puede apoyar en un trabajo sobre el concepto mismo de obsequium que, de algun modo, excede el campo
semantico en torno al Laellius de Cicerdn y la referencia taciteana en Machiavelli. Se trata de una mera
conjetura, que mas alla de apoyarse en algunos documentos, nos interesa investigar para descubrir si hay
un sustento tedrico para comprender el desplazamiento en el TP de Spinoza, y que iria desde la obedien-
cia a una dimension impolitica del reconocimiento.

5. Sentido democratico del obsequium

Evidentemente, la utilizacion del término obsequium por parte de Spinoza no es casual. Por ello, podria-
mos decir que su reemplazo por “obediencia” no hace justicia a una operacion mas profunda que el pen-
sador neerlandés esta llevando a cabo en el TP. Operacion que, por otra parte, creemos que se inscribe en
una politica sobre el lenguaje que, como sostiene Diego Tatian, se propone “[...] la resistencia a la lengua
Unica, la democratizacion de la filosofia [...], el interés por la diseminacion de las culturas, un universalis-
mo militante concebido como consustancial al trabajo filosoéfico [...] y una explicita voluntad de crear las
condiciones para el mutuo entendimiento de los hombres” (2012, p. 12). Un testimonio de esta interven-
cion militante sobre el lenguaje se puede observar en el inventario de la biblioteca de Spinoza, donde se
pueden encontrar diversos léxicos, diccionarios y gramaticas21. Estos textos nos hablan de un interés por
disputar la hegemonia del lenguaje que, a manos de los tedlogos, los doctos y el poder politico, favorece
la supersticion y la ignorancia22.

Una investigacion sobre estos |éxicos y diccionarios nos permite conjeturar sobre otras fuentes que
nos permitan precisar un poco mas el significado que Spinoza le atribuye a obsequium como estrategia
de reconocimiento ligada a la generosidad. En el Thesaurus ciceronianus cun indice ciceronianum vocum
de Marius Nizolius se pueden encontrar varias ocurrencias en los textos de Ciceron. Entre las mas desta-
cables encontramos un fragmento de las Cartas a Atico (VII, 1). Alli, Cicerdn escribe: “[y asi, haciendo uso
en todos los sentidos del respeto, me aseguré de que ni uno ni otro de ellos fuera mas querido por mi [feci
igitur itaque effeci omni obsequio ut neutri illorum quisquam esset me carior]”; y en otra carta (X, 4), escribe:
“Toda mi complacencia hacia él ha sido con mucha severidad [omne meum obsequium in illum fuit cum
multa severitate]”. Asimismo, en el Discurso contra Pison (l, 2), escribe: “A mi colega Antonio, deseoso de
una provincia y metido en intensas intrigas contra la republica, con mi paciencia y complacencia hacia él
logré calmarlo [Ego Antonium conlegam cupidum provinciae, multa in re publica molientem patientia atque
obsequio meo mitigavi]” (Nizolius, 1613, p. 1198). Sin embargo, creemos que es en Las Leyes (|, 43) donde
se podria establecer un vinculo con el concepto spinoziano del obsequium. Alli, Ciceron sostiene que es
absurdo reducir lo justo a aquello que ha sido sancionado en las instituciones y leyes; por ello, plantea que
no puede existir ninguna justicia si no se reconoce la naturaleza como un derecho que mantiene la unidad
entre los hombres y cuya ley consiste en la recta razon. En este contexto, escribe:

Ahora bien, si la naturaleza no va a dar firmeza al derecho, se suprimirian todas las virtudes. Y es
que ;donde podra brotar la generosidad, donde el amor a la patria, donde la piedad, donde el deseo
de portarse meritoriamente con otra persona, o de mostrarse agradecido? En efecto, estas actitu-
des nacen del hecho de que por naturaleza estamos inclinados a amar a los hombres, y esto es la
base del derecho. Y no sélo desapareceran las atenciones para con los hombres [Neque solum in
homines obsequia], sino también las ceremonias y los deberes para con los dioses, cosas que yo
creo que deben conservarse no por temor, sino por la unidn intima que existe entre el hombre y la
divinidad (Ciceron, 2009, pp. 56-57).

Este parrafo, como puede verse, posee ciertas resonancias que se podrian vincular con la reflexion spi-
noziana sobre la composicion politica de “lo comun” como derecho, a partir de los afectos. Estos aspectos
se reafirman al final del Libro | (XXIII, 60):

En efecto, cuando el alma, una vez conocidas y percibidas las virtudes, se haya apartado de la complacencia
e indulgencia para con el cuerpo [quom animus cognitis perceptisque uirtutibus a corporis obsequio indulgen-
tiaque discesserit], haya dominado el vicio como una mancha de deshonra, haya desterrado todo miedo a la
muerte y al dolor, se haya unido a los suyos con un vinculo de amor y a todos los que estan unidos con él por la

21 Remitimos a Dominguez (1995, pp. 200-220), donde se reproduce el inventario de las obras que poseia Spinoza en su biblioteca.
22 Sobre las implicancias de esta militancia sobre el lenguaje, y los vinculos de Spinoza con el radicalismo democratico, remitimos
a Tatian (2012).



366 Benvenuto, R.M. Rev. filos. (Madr,) 50 (2), 2025: 357-367

naturaleza los haya considerado suyos, haya asumido el culto a los dioses y la devocion sincera, y haya afinado
aquella penetracion del espiritu, como se afina la de los ojos, para escoger las cosas buenas y rechazar las
contrarias (virtud que por el hecho de prever se llama prudencia), ;Qué podra decirse o pensarse mas dichoso
que él? (Cicerdn, 20009, p. 66).

En estas referencias, que se encuentran plasmadas en el Thesaurus de Nizolius, podemos encontrar
que, en el contexto ciceroniano, el término obsequium sefiala respeto o disposicion atenta y complacen-
cia. Por su parte, en Tesoro de la lengua castellana o espafiola de Sebastian de Cobarruvias (cuya edicion
de 1611 también poseia Spinoza) nos permite determinar mejor la complacencia [complazer], que define
como “[...] dar contento a otro, del verbo complaceo es complacui. Complacentia, el gusto y el contento
que se soma de alguna cosa” (1611, p. 228b). Y, por otra parte, liga obsequium con el término griego /atria; al
que define como “[...] la reuerencia, el obsequio y seruidumbre que le deue a solo Dios: es nombre Griego
latreia, seruitus, obsequium, cultus diuinus a verbo latreuw, colo, seruio. De alli Idolatria (Cobarruvias, 1611,
p. 516).

La reverencia como obsequium expresaria cierta filiacion conceptual con el culto que, como sostiene
Callebat (1964, p. 50 y ss.), presenta una modificacion semantica del término que viene a reemplazar el
valor abstracto de la complacencia o sumision para referirse a un colectivo concreto que, segun el autor,
se encuentra en los textos de la época antoniana. En estos textos (especialmente en Metamorfosis de
Apuleyo, IV, 31y XI, 9)23, opera, segun Callebat, una evolucion semantica que permite identificar obse-
quium con cortejo de devotos. Ya, en el latin tardio y medieval, esta evolucion semantica responde a,” [...]
una tendencia fuertemente marcada en la historia del vocabulario latino, y aparece vinculada a la idéntica
evolucion de palabras con sentidos similares como ministerium (cf. Liv. 4, 8, 4, Sen, fg. 124, Petron. 117,7) o
la mas tardia, officium (cf. Vit. Patr. 7,12, 8)" (Callebat, 1964, p. 52).

Si tomamos en cuenta lo observado por Callebat, podriamos encontrar que obsequium apunta a de-
stacar un significado eminentemente politico, que, en su misma historia, abandona el criterio de la servi-
dumbre para desplazarse hacia una figura que denota pertenencia, reconocimiento, complacencia, favor,
generosidad. Este desplazamiento opera en Spinoza, quien parece referir el obsequium en el sentido plan-
teado por Bourdieu, como figura de reconocimiento.

Un ultimo paso. Si tenemos en cuenta la intervencion militante de Spinoza en torno al lenguaje, no
seria en vano determinar la posible transcripcion de obsequium en la lengua hebrea y holandesa. Aqui
encontramos la obra de su amigo Adriaan Koerbagh, publicada en 1668 bajo el extenso titulo “Un jardin
florido compuesto de toda clase de delicias sin tristeza, plantadas por Placido Bocasinera, buscador de
verdades, para uso y provecho de todo hombre que quiera sacar de alli algun uso o provecho”. En ella,
podemos encontrar un indicio que podria esclarecer nuestra investigacion. Koerbagh menciona el tér-
mino oblatie, que identifica con “[...] un regalo, obsequio o presente, que fue otorgado y pertenece a la re-
ligion [een gifte, gaave, of geschenk, ‘t welk toegebragt en geheyligy wierd tot den Godsdienst]” (Koerbagh,
1668, p. 469). Sin embargo, la innovacion de Koerbagh esta dada en que, inmediatamente, cita el vocablo
hebreo minja [nnin]; que se puede traducir como don o regalo?*. Por otra parte, minja se relaciona con ne-
dava [n271], que significa donacidn. Podriamos conjeturar, solo desde un ejercicio de la imaginacion, que
estas referencias hebreas podrian haber sido discutidas por Spinoza y Koerbagh en aquellas reuniones
del circulo de disidentes en los s6tanos de la libreria de Jan Rieuwertsz, a puertas cerradas, y lejos de las
miradas inquisidoras del odio teoldgico que impera en la ciudad.

Si nuestra conjetura es valida, se podria observar una recuperacion, por parte de Spinoza, de un con-
cepto que ha sido despojado de su contenido teoldgico-politico para hacerlo coincidir con esta dinamica
del don como reconocimiento de una comunidad. Hay, en este don o regalo que implica ejecutar el decre-
to general de la sociedad, una dimension impolitica que, lejos de imponer la obediencia como exterioridad
de la ley ajena a la cupiditas, busca el reconocimiento a partir de actos obsequiosos, de una donacién de
sentido a partir del cual se puede expresar lo comun como generosidad, disposicion abierta y transindi-
vidual que se nutre en el encuentro con los otros.

6. Conclusiones

El desplazamiento de la obedientia al obsequium como régimen simbodlico de pertenencia y donacion,
nos permitio observar un trabajo paciente de Spinoza, similar al de un pulidor de lentes, para descubrir la
sutileza del lenguaje y proponer desde alli una figura particular (el obsequium) como expresion politica de
la vida en comun.

23 Los testimonios mas claros de esta modificacion semantica se pueden observar, segun Callebat, en las Metamorfosis de Apule-
yo, Yy, particularmente, en dos pasajes. En el primero de ellos (IV, 31) se dice: “[...] nonmoratur marinum obsequium” que, lejos de
expresar una abstraccion, se refiere al cortejo de Venus. En el segundo (XI, 9), se dice: “Aliae [mulieres] quae nitenlibus speculis
pone tergum reversis venienti deae obvium commonstrarent obsequium” y que el autor propone traducir como “[...] otras mujeres
sostenian a sus espaldas espejos centelleantes en los que la diosa, al avanzar, podia contemplar ante si, el cortejo de devotos
que la seguia” (1964, p. 51)

% Por otra parte, en la tradicion judia, Minja es la oracion vespertina, que se recita antes del atardecer.



Benvenuto, R.M. Rev. filos. (Madr.) 50 (2), 2025: 357-367 367

Pero al mismo tiempo que obsequium expresa la continuidad entre potencia y ley, también expone la
complejidad inherente a una ontologia politica de la inmanencia, esto es, a su imposible representacion.
En efecto, ;Cémo formular espacios obsequiosos en una sociedad politica? ;De qué modo se podria
establecer una politica del reconocimiento como don, regalo, obsequio?

Todas estas cavilaciones nos llevan a preguntarnos si acaso existe una dimension impolitica, desde la
cual se expresa la disidencia con la comunidad politica o ciudad a la que se pertenece y, desde alli, pensar
en formas simbadlicas de reconocimiento orientadas a ejercer politicas de reconfiguracion del don. Y, nos
preguntamos, si en esa comunidad previa, impolitica, no reside la expectativa del futuro. En este sentido,
la democracia se constituye como omnino absolutum imperium cuando logra extender el obsequium como
politica de lo comun, desde la instancia impolitica que precede a toda representacion y, por ello no solo
irrepresentable, sino también intransferible, es decir, irreductible al pacto. Desafio, en otras palabras, que
impone la vida en comun desde la inmanencia democratica.

7. Referencias bibliograficas

Balibar, E. (2011): Spinoza y la politica. Bs. As.: Prometeo.

Bourdieu, P. (1999): Meditaciones pascalianas. Barcelona: Anagrama.

Bourdieu, P. (2007): El sentido practico. Bs. As.: Siglo XXI

Bourdieu, P. (2014): Sobre el Estado. Cursos en el Collége de France (1989-1992). Barcelona: Anagrama.

Callebat, L. (1964) : “Remarques sur le passage d’un mot abstrait au sens concret (obsequium)” En Pallas,
N°12, pp. 49-53. DOI : /10.3406/palla.1964.1001

Chaui, M. (2004): Politica en Spinoza. Bs. As.: Gorla.

Ciceron (1984): Sobre la republica. Madrid: Gredos.

Cicerdn (2009): Las Leyes. Madrid: Gredos.

Cohen, H. (2010): “Estado y religion, judaismo y cristianismo en Spinoza”. En Mesianismo y razon. Escritos
judios. Bs. As.: Lilmod, pp. 133-200.

Cobarruvias, S. (1611): Tesoro de la lengua castellana, o espafnola. Madrid: Luis Sanchez impressor del Rey
N.S.

Dominguez, A. (1995): Biografias de Spinoza. Madrid: Alianza.

Ergiin, R.y Bali Akal, C. (2008): “Sobre la incompatibilidad entre el TPy el TTP” En Tatian, D. [comp] Spinoza.
Cuarto Coloquio. Cérdoba: Brujas, pp. 407-416.

Garcia Ruzo, A. (2016): El problema de la continuidad en el pensamiento politico de Spinoza. Estudio
comparativo del concepto de Pacto en TTPy TP. Bs. As.: Teseo Press.

Gaffiot, F. (1934): Dictionnaire latin-francais. Paris: Hachette.

Hobbes, T. (2014): Leviathan o la materia, forma y poder de una republica eclesiastica y civil. Bs. As.: Fondo
de Cultura Econdémica.

Koerbagh, A. (1668): Een Bloemhof van allerley Lieflijkheyd sonder vedriet, geplant door Vreedrerijk
Waarmond, ondersoeker der waarheyd, tot nut en dienst van al die geen, die der nut en dienst uyt trekken,
wil. Amsterdam: edicién del autor. Disponible en https://www.dbnl.org/tekst/koer001bloe01_01/index.
php (ultima consulta: 6/1172023).

Levinas, E. (2004): “El caso Spinoza”. En Dificil libertad. Bs. As.: Lilmod, pp. 133-138.

Mignini, F. (1994): “Spinoza: ;mas alla de la idea de tolerancia?”. En Nombres. Revista de Filosofia. N° 4,
pp. 111-143. Disponible en https://revistas.unc.edu.ar/index.php/NOMBRES/article/view/2030 (ultima
consulta: 6/11/2023)

Milner, J.-C. (2013) : Le sage trompeur. Libres raisonnements sur Spinoza et les juifs. Court traité de lecture
1. Paris: Verdier

Nadler, S. (2022): Un libro fraguado en el infierno. El Tratado teoldgico-politico de Spinoza. Madrid: Trotta.

Nizolius (1613): Thesaurus ciceronianus cun indice ciceronianum vocum. Frankfurt: G. Tempachius.

Quignard, P. (2012): El odio a la musica. Bs. As.: El cuenco de plata.

Sancti Ambrosii (1880): “Opera omnia. Editio prae aliis omnibus completa”. En Patrologiae Cursus Completus.
Accurante J.-P. Migne. Patrologiae Latinae. Tomus XVI. Paris: Garnier Fratres.

Spinoza, B. (1988): Correspondencia. Madrid: Alianza.

Spinoza, B. (2012): Tratado teolégico-politico. Madrid: Alianza.

Spinoza, B. (2013): Tratado politico. Madrid: Alianza.

Tatian, D. (2012): Spinoza, el don de Ia filosofia. Bs. As.: Colihue.

Tatian, D. (2014): Spinoza. Filosofia terrena. Bs. As.: Colihue.

Tatian, D. (2019): Spinoza disidente. Bs. As.: Tinta Limon.

Tertullian (1972): Adversus Marcionem. Edited and translated by Ernest Evans. Oxford: Oxford University
Press.

Tertullien (1985): Exhortation a la chasteté. Introduction, texte critique et commentaire par Claudio
Moreschini. Traduction par Jean-Claude Fredouille. Paris: Les Editions du Cerf.



