
119Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

Realidad e Infinitud. Sobre la fundamentación de la 
producción del grado de realidad fenoménica  

en el concepto trascendental de infinito1

Alberto López López  
Universidad Complutense de Madrid   

https://dx.doi.org/10.5209/resf.101121 � Recibido: 23/02/2025 • Aceptado: 09/04/2025

Resumen: El presente trabajo tiene como objetivo mostrar que el modo de síntesis de la magnitud intensiva 
se fundamenta en la noción trascendental de infinito, que Kant describe tanto en las Antinomias Matemáticas 
como en la Estética Trascendental. A fin de alcanzar este objetivo se realiza un análisis del pasaje de 
las Anticipaciones de la Percepción, donde mostramos en qué sentido la infinitud trascendental está 
supuesta en la síntesis de coalición. Posteriormente, nos ocupamos de mostrar cómo en el planteamiento 
trascendental emerge una suerte de paradoja del infinito y cómo esta es resuelta por Kant en la solución a 
la Segunda Antinomia. Finalmente, en las conclusiones mostramos que la argumentación desarrollada se 
ve especialmente enriquecida y reforzada a la luz de la distinción entre infinito potencial e infinito actual que 
Kant propone en Über Kästners Abhandlungen.
Palabras Clave: magnitud intensiva; sensación; continuidad; infinito; tiempo. 

EN Reality and Infinity. On the grounding of the production of the degree of 
phenomenal reality in the transcendental concept of infinity

Abstract: The present paper aims to show that the mode of synthesis of intensive magnitude is grounded 
in the transcendental notion of infinity, which Kant describes both in the Mathematical Antinomies and in the 
Transcendental Aesthetics. In order to achieve this goal, an analysis of the passage from the Anticipations 
of Perception is carried out, where we show in what sense transcendental infinity is presupposed in the 
synthesis of coalition. Subsequently, we are concerned with showing how in the transcendental approach a 
sort of paradox of infinity emerges and how this is resolved by Kant in the solution to the Second Antinomy. 
Finally, in the conclusions we show that the argumentation developed is especially enriched and reinforced 
in the light of the distinction between potential infinity and actual infinity that Kant proposes in Über Kästners 
Abhandlungen.
Keywords: intensive magnitude; sensation; continuity; infinity; time.

Sumario: 1.  Introducción; 2. La noción de magnitud intensiva y la producción del grado de realidad; 3. La profundidad 
del instante: el decrecimiento de la magnitud intensiva y la divisibilidad infinita del espacio y el tiempo; 4. Un infinito 
dado en lo finito: regressus y divisibilidad in infinitum; 5. A modo de conclusión: infinito potencial e infinito actual en el 
marco de la teoría kantiana de las magnitudes; 6. Referencias bibliográficas; 6. Referencias bibliográficas.

Cómo citar: López López, A. (2026): “Realidad e Infinitud. Sobre la fundamentación de la producción del grado de 
realidad fenoménica en el concepto trascendental de infinito”, Revista de Filosofía, 51 (1), 119-129.

1	 Este trabajo se inscribe en el proyecto de investigación «Schematismus. Esquematismo, teoría de las categorías y mereología en 
la filosofía kantiana: una perspectiva fenomenológico-hermenéutica», cuya referencia es la siguiente: PID2020-115142GA-I00.

Revista de Filosofía
 ISSN: 0034-8244  •  e-ISSN: 1988-284X

A RT Í C U LOS

mailto:alberl02@ucm.es
https://orcid.org/0000-0001-6065-2092
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


120 López López, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

1. Introducción

Debido a las dificultades interpretativas que despierta, el pasaje dedicado a las Anticipaciones de la 
Percepción [AP] constituyó un especial objeto de debate en la recepción de KrV por parte de sus contem-
poráneos y ha seguido siéndolo en las investigaciones de los últimos años2. No obstante, en el abordaje 
de este pasaje no siempre se subraya suficientemente algo que sin embargo resulta decisivo para su 
comprensión, y cuyo análisis constituye el objetivo de nuestro trabajo: el modo en que el procedimiento 
de síntesis de la magnitud intensiva (i.e., la producción del grado de realidad) se fundamenta en la noción 
trascendental de infinito. Esta noción no está tampoco exenta de dificultades hermenéuticas, mas por 
fortuna la Kantforschung cuenta hoy en día con trabajos esclarecedores a este respecto3. El concepto de 
infinito dispone sin embargo de un alcance sistemático que rebasa con mucho el ámbito de KrV4, e incluso 
dentro de la primera Crítica no concierne únicamente al ámbito de la magnitud intensiva, sino también al 
de la magnitud extensiva. Nuestro estudio se circunscribe, sin embargo, a la fundamentación del procedi-
miento de síntesis de la magnitud intensiva, y por tanto conviene que comencemos en esta introducción 
esclareciendo mínimamente dicha noción y haciendo visible cierta paradoja que emerge al introducir en 
este contexto la noción trascendental de infinito. 

El término “magnitud intensiva” designa la cantidad de intensidad de la sensación, mas el concepto 
de sensación operativo en este contexto no dispone del carácter preliminar que le confiere la Estética 
Trascendental [ET], a saber: una mera afección subjetiva por parte de algo indeterminado dado en el 
espacio y el tiempo5. Antes bien, el lugar sistemático que el pasaje dedicado a las AP ocupa en KrV es 
posterior a la Deducción Trascendental [DT], donde ya se ha ganado la validez objetiva (objective Gültigkeit) 
y realidad objetiva (objective Realität) de las categorías, esto es: la posibilidad de su referencia a priori a 
objetos de la experiencia posible. Como es sabido, la síntesis a priori es descrita en KrV al modo de esta 
articulación referencial, a saber, como la referencia a priori de las categorías a la intuición pura del tiempo 
y, a través de la misma, a la intuición empírica de la sensación (donde tiene lugar la genuina referencia 
objetiva). Así pues, en las AP la sensación no es simplemente una mera afección subjetiva, pues, en virtud 
de la posición de objetividad de las categorías, ésta queda referida al objeto y, con ello, pasa a constituir 
una cualidad (Qualität, qualitas) sensorial suya que, como tal, forma parte de su constitución o esencia 
(Wesen, essentia), esto es: de su “qué es” o su realidad (Realität, realitas). Realidad es en este contexto, 
por tanto, realidad fenoménica (realitas phaenomenon), esto es: el conjunto de cualidades sensoriales que 
constituyen lo que un determinado objeto de experiencia es a diferencia de cualquier otro. Pues bien, este 
concepto de sensación y, por tanto, de realidad fenoménica es lo que concede validez a la argumentación 
de las AP, en cuyo desarrollo emerge la paradoja del infinito mencionada.

Partiendo de este concepto de sensación (i.e., de realidad fenoménica) el argumento de las AP puede 
reconstruirse en su estructura básica del siguiente modo: puesto que toda sensación (i.e., toda cualidad 
sensorial) se da en una determinada magnitud intensiva, y puesto que todo objeto de experiencia se 
constituye como un conjunto enlazado de cualidades sensoriales, se sigue que todo objeto de experiencia 
se da en una determinada magnitud intensiva6. Que todo objeto se da en una determinada magnitud 

2	 Una obra de referencia para consultar la recepción del pasaje de las AP en el idealismo postkantiano (así como en el neokantis-
mo) es el libro de Giovanelli: cf., Giovanelli (2011), pp. 71-231. En lo referente a la interpretación y el análisis de las AP resultan clá-
sicas las interpretaciones de Heidegger (cf., GA, 41, 209-225 –pp. 254-271 de la traducción castellana–) y Deleuze (cf., Deleuze, 
(2008)), pero pueden consultarse también los siguientes trabajos publicados en los últimos años. Para disponer de un abordaje 
reciente de las AP en el marco de la DT y el capítulo dedicado al esquematismo trascendental, cf., Caimi (2013); Schulting (2019), 
pp. 195-223 y Jiménez (2021), pp. 221-241. A fin de contar con un análisis centrado específicamente en del pasaje de las AP, esto 
es, en el sentido de sus conceptos fundamentales y el orden de su argumentación, pueden consultarse, además del trabajo 
citado de Giovanelli, los siguientes trabajos: Jankowiak (2013), Wang (2018) y Landy (2020). 

3	 En lo concerniente al análisis del concepto trascendental de infinito y la noción de magnitud infinita dada, al papel que 
desempeña en relación con estos conceptos la célebre distinción que encontramos en el §26 de DTB entre intuición formal 
y forma de la intuición, y a la diferencia entre espacio y tiempo metafísicos y originarios que Kant propone en Über Kästners 
Abhandlungen, pueden consultarse los siguientes trabajos: cf., Smyth (2014); Onof & Schulting (2014); Onof & Schulting (2015); 
Tolley (2016); Rosefeldt (2022) y Sutherland (2022). En relación con la noción de continuidad (que, como veremos, cobra especial 
importancia en el modo en que el concepto trascendental de infinito se formula en AP en relación con la síntesis de coalición), 
cf., Jiménez (2013); Jiménez (2020); Reyna Fortes (2020) y Reyna Fortes (2022). Estos cuatro últimos trabajos continúan una línea 
de investigación iniciada en su día por Jorge Pérez de Tudela (cf., Pérez de Tudela (1981)), donde el autor muestra la función que 
el concepto de continuidad desempeña como hilo conductor de la problemática fundamental de la historia de la filosofía. Una 
obra con una orientación similar a esta es también la del libro de Bell: cf., Bell (2019). Por lo demás, resulta clásica en toda esta 
problemática la lectura que Heidegger ofrece en dos de sus cursos (cf., GA, 21, 272-306 –pp. 218-242 de la edición castellana–; 
y también: GA, 24, 113-122), así como en el Kantbuch (cf., GA, 3, 46-48 –pp. 37-39 de la edición castellana–).

4	 Sanhueza ha descrito a este respecto, de un modo general, los lugares en los que se localiza el concepto trascendental de infi-
nito desde el período precrítico de Kant hasta la KU: cf., Sanhueza (2015). 

5	 Cf., KrV, A 20/B 34.
6	 El argumento que acabamos de esbozar ha sido formulado por Landy de un modo estructuralmente análogo al nuestro, pero 

con una variación decisiva en la significación del concepto de sensación: puesto que «las sensaciones poseen una magnitud 
intensiva», y puesto que «las sensaciones representan objetos», se sigue que «los objetos poseen una magnitud intensiva» 
(Landy (2020), p. 78, traducción nuestra). Junto a una serie de estudiosos de la obra de Kant, Landy considera este argumento 
“terrible” fundamentalmente porque no resultaría comprensible la tesis expresada en la segunda premisa, a saber: cómo una 
propiedad de la sensación (en este caso la intensidad), que quedaría definida como un «estado mental perceptivo [sensing 



121López López, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

intensiva quiere decir que se da en un determinado grado de intensidad (i.e., de realidad fenoménica), lo 
cual implica que la magnitud intensiva es determinable en una escala continua y decreciente de grados 
posibles de intensidad (i.e., de realidad fenoménica) hasta su desaparición o negación=0. Tendremos 
ocasión de precisar esta argumentación, pero ya en su primera formulación se aprecia que en ella resulta 
esencial la continuidad de la sensación, una continuidad que la sensación adquiere gracias a su ocupación 
de un espacio y un tiempo en sí mismos continuos. Es precisamente la introducción de esta noción de 
continuidad en el campo fenoménico lo que hace que emerja paradoja recién señalada. Pues si todo 
objeto de experiencia se constituye como un determinado conjunto enlazado de cualidades sensoriales, y 
si esta materia sensorial es (en virtud de su forma espacial y temporal) continua, entonces todo objeto de 
experiencia es continuo y, por lo mismo, infinitamente divisible. Mas desde un punto de vista mereológico 
todo objeto de experiencia constituye un todo delimitado y, por tanto, finito, con lo cual se da en este punto 
la paradoja de un infinito contenido en lo finito. La pretensión de este trabajo es mostrar que esta paradoja 
no resulta, sin embargo, en una aporía para la investigación trascendental, sino que Kant ofrece, tanto 
en distintos pasajes de KrV como en Über Kästners Abhandlungen, herramientas hermenéuticas para su 
resolución.

2. La noción de magnitud intensiva y la producción del grado de realidad

El término “magnitud” mienta en este contexto una cantidad determinada o quantitas que, como tal, ex-
presa siempre “cuán grande es” o “cuánto mide” algo, en este caso: “cuán grande es” o “cuánto mide” la 
intensidad de la sensación. Como señalábamos en la introducción, en el contexto de las AP la sensación 
no es simplemente una afección subjetiva por parte de «algo [indeterminado] que existe en el espacio y en 
el tiempo» (KrV, A 166/B 207-208). Lejos de reducirse a la materia fenoménica al modo en que lo hace en la 
ET, en el pasaje de las AP la sensación alude a la materia «para [zu] un objeto en general» (KrV, A 166/B 207-
208, subrayado nuestro), esto es: a la materia sensorial una vez que «se la refiere a un objeto en general» 
pensado en las categorías. La sensación así considerada no sólo nos hace conscientes «de que el sujeto 
está afectado» (KrV, A 166/B 207-208, subrayado nuestro), sino que expresa una cualidad sensorial del 
objeto y forma parte, por tanto, del conjunto de determinaciones que constituyen la realidad fenoménica 
(realitas phaenomenon)7 de éste. Pues bien, es desde esta consideración trascendental de la sensación 
desde donde adquiere sentido el principio de las AP.

La realidad fenoménica de todo objeto de experiencia constituye, como decimos, un conjunto 
enlazado de cualidades sensoriales y, por tanto, todo objeto de experiencia se da a los sentidos en una 

mental state]» (Landy (2020), p. 83, traducción nuestra) meramente subjetivo puede, sin embargo, formar parte de la realidad 
del objeto. Landy concede esta crítica a los estudiosos a los que se refiere y propone una alternativa en la cual no entraremos, 
pues lo que nos interesa señalar es lo siguiente, a saber: que el argumento de Kant en las AP es exactamente el que Landy y los 
críticos a los que se refiere consideran inviable, sólo que la validez de la segunda premisa no se encuentra en este pasaje, sino 
en la DT que éste da por supuesta y en cuyos resultados se apoya. En efecto, en la DT se establece la relación de la aprehensión 
y reproducción de las sensaciones con la unidad de apercepción y, por tanto, con las categorías (cf., KrV, A 108, y también KrV, 
B 162, nota a pie de página), con lo cual se muestra, por una parte, la validez y realidad objetiva (objective Gültigkeit und objective 
Realität) de estas últimas y, por otra parte, la referencia objetiva de las sensaciones gracias a la cual, como ha subrayado Martínez 
Marzoa, éstas no son «meros hechos “subjetivos” (esto es: del “sujeto” empírico y contingente)», sino «cualidades de algo, de un 
objeto» (Martínez Marzoa (1989), p. 45; esta objetividad que la sensación posee en las AP ha sido subrayada también por otros 
autores: cf., Giovanelli (2011), p. 6, y Reyna Fortes (2021), p. 170). En la medida en que las AP se apoyan en este resultado de la 
DT la argumentación de Kant procede, como también ha subrayado Jankowiak, del siguiente modo: «todos los objetos han de 
representarse como magnitudes intensivas porque la materia sensorial a partir de la cual se constituyen sus representaciones 
posee magnitud intensiva» (Jankowiak (2013), 389, traducción nuestra). Por consiguiente, la premisa menor del argumento que 
Landy y los estudiosos a los que se refiere consideran inviable es precisamente aquella en la cual el planteamiento de Kant 
encuentra su genuina fuerza, pues en ella late, por las razones señaladas, lo que Heidegger ha denominado una «consideración 
trascendental de la sensación» (cf., GA, 41, 219 –p. 265 de la traducción–), a saber: la referencia al objeto u objetividad de la 
sensación, que es lo que hace posible la validez de la segunda premisa. 

7	 El término “realidad” (Realität, realitas) alude, como mencionábamos en la introducción, al qué es de una cosa, o sea, a su 
esencia (Wesen, essentia) comprendida como el conjunto de determinaciones que definen lo que una cosa es a diferencia 
de cualquier otra, lo cual, en el caso de la realidad fenoménica (Realitas Phaenomenon) significa sencillamente el conjunto de 
cualidades sensibles (calor y frío, pesadez y liviandad, color, etc.) que se dan a los sentidos y que constituyen lo que un objeto de 
experiencia es a diferencia de cualquier otro. Por consiguiente, y como también se ha subrayado desde distintos enfoques (Cf., 
GA, 41, 216; Giovanelli (2011), p. 20), la categoría de realidad no indica la existencia de una cosa, que en la filosofía de Kant queda 
terminológicamente recogida como Dasein, Existenz o Wirklichkeit. Es verdad que, por las razones que hemos señalado, la 
sensación desempeña un rendimiento esencial no sólo con respecto a la categoría de realidad (Realität), sino también en relación 
con la categoría de realidad efectiva (Wirklichkeit), toda vez que, como Kant señala en los Postulados del pensar empírico en 
general [PPE], «lo que está interconectado con las condiciones materiales de la experiencia (con la sensación), es efectivamente 
real [wirklich]» (KrV, A 218/B 266). Mas esto no quiere decir, como ha pretendido Schulting, que ambas categorías «no son 
completamente separables» (Schulting (2019), p. 197, traducción nuestra), sino que más bien indica, como ha subrayado Caimi, 
que la sensación desempeña «una doble función [eine doppelte Funktion]» en relación con las AP y los PPE respectivamente: 
«en primer lugar, [la sensación] presenta la cualidad empírica [empirische Qualität], pues sólo a través de la sensación somos 
capaces de reconocer cualidades empíricas. En segundo lugar, la sensación atestigua la presencia [Zugegensein] de algo en 
el sentido de su existencia [Dasein] o su realidad efectiva [Wirklichkeit]» (Caimi (2013), p. 100, traducción nuestra). Pese a que la 
sensación desempeñe también esta función de atestiguación de la existencia resulta claro, por tanto, que en el contexto de las 
AP alude a la realitas en el sentido de la qualitas sensorial señalada.



122 López López, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

intensidad determinada que constituye su «grado de influjo sobre el sentido» (KrV, A 166/B 208) o «grado 
de receptividad» (KrV, A 172/B 214). Así pues, es posible “anticipar” o saber de antemano (esto es: a priori) 
que todo objeto de la experiencia posible posee, desde el punto de vista de su realidad fenoménica 
(i.e., su sensación comprendida como qualitas sensorial), una magnitud intensiva o grado de intensidad 
(sea este el que a posteriori sea). Esto es precisamente lo que enuncia el principio de las AP: «en todos 
los fenómenos, lo real, que es un objeto de la sensación, tiene magnitud intensiva, es decir, un grado» 
(KrV, A 166/B 207, traducción de Caimi modificada). Lo cuantificable en este contexto no es por tanto la 
sensación misma, sino la intensidad inherente a su donación. Mas para comprender cómo es posible 
determinar la magnitud de dicha intensidad hemos de comprender cómo esta llega a producirse, esto es: 
hemos de comprender la producción del grado de realidad (que, como es sabido, es el esquematismo o 
procedimiento de síntesis de la magnitud intensiva). En este procedimiento de síntesis desempeña una 
función especialmente relevante la categoría de negación, mas la comprensión kantiana de esta noción 
así como de su relación con la categoría de realidad precisa de ciertas aclaraciones.

Si la realidad es «lo que en la intuición empírica corresponde a la sensación», entonces se comprende 
que Kant defina la negación de realidad como la falta de sensación: «lo que corresponde a la falta de ella [de 
sensación] es negación=0» (KrV, A 168/B 210). En la medida en que la negación de realidad designa la falta 
de sensación y expresa, por así decir, su no ser, Kant se refiere a ella también como la «nada=0» o el «vacío 
(…) =0» (KrV, A 168/B 209), que en la tabla de la nada con la que finaliza la Analítica Trascendental aparece 
como «nihil privativum» (KrV, A 292/B 348). Ahora bien, puesto que toda sensación se da en el tiempo y 
constituye, por tanto, el contenido del tiempo, ocurre que la representación de la privación de sensación 
no es sino la representación de un tiempo o instante vacío: «la falta de sensación en el mismo instante lo 
representaría a éste como vacío, por consiguiente, =0» (KrV, A 168/B 209). En razón de ello Kant caracteriza 
esta negatividad, también, como “intuición pura=0”, y describe la producción del grado de realidad como 
«una síntesis de la generación de la magnitud de la sensación, desde su comienzo, la intuición pura=0, 
hasta una magnitud cualquiera» (KrV, A 166/B 208, subrayado nuestro, traducción de Caimi modificada). 
Con lo cual la magnitud intensiva o el grado de realidad se aprehende, como ha subrayado Deleuze, 
como produciéndose a partir del “grado 0” y, por tanto, en relación con la negación comprendida como 
una suerte de principio de extinción de la intensidad8. Pues en efecto, según leemos en las Vorlesungen 
über Metaphysik und Rationaltheologie, «el 0 [es] una realitas evanescens, esto es, una realidad que se 
desvanece (…), y la negación puede ser entendida como una realidad que desaparece de este modo» (AA 
28: 426, traducción nuestra). La negación es entonces el horizonte temporal de privación hacia el cual se 
encamina la intensidad de toda realidad fenoménica recorriendo una pluralidad de grados de intensidad 
cada vez más pequeños hasta su desvanecimiento, desaparición o extinción. Precisamente por ello Kant 
caracteriza esta relación entre la realidad y la negación como una relación donde «lo real que corresponde 
a las sensaciones en general, por oposición a [im Gegensatzt mit] la negación=0, sólo representa algo 
cuyo concepto contiene en sí un ser [ein Sein]» (KrV, A 175/B 217, el subrayado es nuestro). Puesto que ser 
es en este contexto aparecer, es decir, darse a los sentidos como una realitas phaenomenon (“ein Sein”), 
ocurre que el ser se define en el campo fenoménico por esta relación de oposición con la negación (“=0”), 
esto es: con el no ser (realitas evanescens). Mas esta relación de oposición entre la realidad y la negación 
no es de naturaleza lógica, sino que se constituye en un modo de entender la negatividad genuinamente 
kantiano. 

Ciertamente, el hecho de que en este contexto la negatividad o el no ser se piense como nihil privativum 
y de que Kant caracterice la función que desempeña la negación (en relación con la realidad) con la 
expresión “=0” muestra que esta oposición es la oposición real propia de las magnitudes negativas, que 
Kant describe ya en el Versuch de 17639. Pues como ha subrayado Giovanelli, «la negación en el fenómeno, 
lejos de contradecir el concepto de realidad», como ocurriría si la negación se concibiese en sentido 
lógico, «debería sólo ser pensada como una realidad que desaparece [a reality that dissappears], como el 
límite de un proceso de disminución» (Giovanelli, (2011), p. 51, traducción nuestra). Con lo cual, en la medida 
en que la aprehensión del grado de intensidad tiene lugar siempre por oposición real a la negación, ocurre 
que en la aprehensión de toda realitas phaenomenon se impone la simetría o equilibrium (“=0”) propio de 
las magnitudes negativas. Por consiguiente, la siguiente consideración se impone: la intensidad con la 
cual aparece una realidad fenoménica (es decir, se da a los sentidos) es, eo ipso, la intensidad con la cual 
se arranca a su des-aparición, una desaparición hacia la cual, en cualquier caso, dicha intensidad está 

8	 Deleuze ha subrayado este «principio de extinción» propio de la síntesis de las magnitudes intensivas: «en la medida en que lo 
que está dado posee una cantidad intensiva, es decir, un grado, lo capto dentro de una relación con su producción a partir de 
cero, o con su extinción. Lo real que llena el espacio y el tiempo es captado, desde el punto de vista de su cantidad intensiva, 
como producido a partir del grado cero o como extinguiéndose, es decir, reuniéndose con el grado cero» (Deleuze (2008), pp. 
55-56). Semejante “reunión” con el grado cero es sencillamente, como veremos en lo que sigue, la síntesis entre la realidad y la 
negación y, por tanto, es también la determinación del grado de realidad.

9	 Para disponer de una correcta descripción de la relación de la categoría de negación con el concepto de magnitud negativa y 
con la tabla de la nada con la que finaliza la Analítica Trascendental: cf., Longuenesse (2000), pp. 303-305, y Giovanelli (2011), pp. 
41-49.



123López López, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

destinada a encaminarse. De hecho, esta tendencia decreciente hacia su propia negación o desaparición 
es lo que hace cuantificable la intensidad de toda realidad fenoménica y lo que impone una determinada 
anterioridad a la síntesis de la magnitud intensiva.

Esta síntesis no tiene lugar al modo de una agregación sucesiva de varios instantes del tiempo, como 
en el caso de las magnitudes extensivas, sino que es una «síntesis de coalición» (KrV, A 162/B 201, nota a 
pie de página), esto es: una síntesis que no acontece sucesiva sino instantáneamente. En efecto, sostiene 
Kant, en la medida en que «no tomo en consideración la sucesión de muchas impresiones», ocurre que «la 
aprehensión por medio de la mera sensación llena sólo un instante del tiempo» (KrV, A 167/B 209, subrayado 
nuestro). Con lo cual en la producción del grado de realidad fenoménica la «aprehensión no es una síntesis 
sucesiva que progrese desde las partes hasta la representación completa» (KrV, A 167/B 209), sino que es 
«una aprehensión (…) instantánea [augenblicklich]» (KrV, A 168/B 210, el subrayado es nuestro). Así pues, 
la síntesis de coalición se mueve en una anterioridad inversa a la síntesis de agregación, toda vez que en 
ella la realidad se nos da en primer lugar en un grado de intensidad (es decir, en una determinada magnitud 
intensiva), y solo después podemos medir “cuán grande es” o “cómo es de grande” dicha intensidad por 
aproximación al grado cero, es decir, midiendo la pluralidad de grados que recorre hasta su extinción o 
reunión con el “0”. La representación de unidad precede en este modo de síntesis, por tanto, a la de 
pluralidad, y atendiendo a esta anterioridad Kant define la magnitud intensiva como aquella «que sólo es 
aprehendida como unidad, y en la cual la pluralidad sólo puede ser representada mediante la aproximación 
a la negación=0» (KrV, A 168/B 210, subrayado nuestro). Puesto que esta tendencia decreciente hacia su 
propia extinción es lo que hace medible o mensurable la magnitud intensiva de la realidad fenoménica 
por cuanto permite determinar cuántos grados recorre la intensidad hasta su desaparición, Kant sostiene 
que es el «tránsito de la realidad a la negación lo que hace representable toda realidad como un quantum» 
(KrV, A 144/B 183, subrayado nuestro ) en el sentido de la quantitas. Tales son los rasgos esenciales de la 
producción del grado de realidad, mas si queremos comprender este procedimiento de síntesis hasta el 
final, entonces hemos de abordar una dificultad interpretativa supuesta en el planteamiento de Kant tal 
y como lo hemos reconstruido. Pues en la medida en que la síntesis de coalición es instantánea, ocurre 
que el decrecimiento de la intensidad hacia su negación ha de tener lugar, por así decir, en la unidad de un 
solo instante. Lo cual presupone una dimensión del tiempo que hemos de subrayar cuidadosamente en 
relación con la argumentación precedente. 

3. La profundidad del instante: el decrecimiento de la magnitud intensiva y la 
divisibilidad infinita del espacio y el tiempo

El hecho de que toda sensación (i.e. toda realidad fenoménica) sea susceptible de un decrecimiento gra-
dual hacia su desaparición presupone que la propia sensación se dispone como un continuo (esto es: 
como un campo sensorial). Pues en efecto, sostiene Kant, si «toda sensación es capaz de una reducción, 
de modo que puede disminuir y, así, desaparecer gradualmente», ello se debe a que «entre la realidad 
fenoménica y la negación hay (…) una concatenación continua de muchas posibles sensaciones interme-
dias» (KrV, A 168/B 210, subrayado nuestro, traducción de Caimi modificada). Por consiguiente, todo grado 
determinado de realidad fenoménica se concibe como una posición o lugar (Stelle) dentro del continuo 
sensorial, una posición o lugar que se define frente a la negación por cuanto se encuentra siempre “más o 
menos” lejos de ésta (es decir: a una distancia “mayor o menor” que, como tal, es cuantificable en grados) 
y que constituye una limitación (Limitation, Beschränkung) de dicho continuo. La categoría de limitación 
expresa por tanto en este contexto que toda magnitud intensiva se da instantáneamente frente a la ne-
gación como una posición o un “corte” dentro de un continuo de grados posibles de intensidad (i.e., de 
realidad fenoménica), de entre los cuales ella constituye uno determinado en cada caso10. Ahora bien, la 
sensación no se dispone como un continuo por sí misma, sino en razón de su darse en el espacio y/o el 
tiempo que sí son por sí mismos continuos, como Kant sostiene en un célebre fragmento de las AP: «es-
pacio y tiempo son quanta continua porque no puede ser dada ninguna parte de ellos, sin encerrarla entre 
límites [Grenzen] (puntos e instantes) (…) de modo tal que esta misma parte sea a su vez un espacio o un 
tiempo» (KrV, A 169/B 211). Por consiguiente, en última instancia la síntesis de coalición se fundamenta en 
la continuidad formal del espacio y el tiempo por cuanto esta sostiene la continuidad material de la sen-
sación (i.e., realidad fenoménica). No es verdad, por tanto, como ha pretendido Landy, que el concepto de 
«continuidad (…) no desempeña ningún papel» (Landy (2020), p. 96, traducción nuestra) en el argumento 
principal de las AP. Es más, esta continuidad fundamenta la síntesis de coalición en un sentido más radical 
de lo que pudiese parecer en un primer acercamiento a esta cuestión. 

10	 Por un camino distinto al nuestro Longuenesse ha localizado también, sin embargo, la presencia de la categoría de limitación en 
esta de-limitación del espacio y tiempo continuos (y, por tanto, del continuo sensorial): «la limitación (Einschränkung) en el espacio 
y el tiempo (…) es la manifestación sensible de la categoría de limitación» y es, como terminaremos de precisar a continuación en 
el marco de nuestra argumentación, «lo que hace posible la determinación cuantitativa del grado de realidad de los fenómenos 
(su magnitud intensiva)» (Longuenesse (2000), p. 306). 



124 López López, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

La continuidad del espacio y el tiempo radica en que no hay ninguna parte del espacio y el tiempo que 
no esté “encerrada entre límites (puntos e instantes)” y, por tanto, toda delimitación o división del espacio y 
el tiempo da como resultado una porción de espacio y tiempo más pequeña, pero que jamás puede ser la 
parte más pequeña o parte simple (es decir, aquella parte que ya no sería, a su vez, delimitable o divisible y 
que, por tanto, no estaría “encerrada entre límites”). Esta ausencia de simplicidad es lo que define, afirma 
Kant, la continuidad de una magnitud: «la propiedad de las magnitudes, según la cual en ellas ninguna 
parte es la menor posible (ninguna parte es simple), se llama la continuidad de ellas» (KrV, A 169/B 211). 
Puesto que no cabe afirmar la simplicidad de ninguna porción del espacio y el tiempo, resulta que toda 
delimitación o división de éstos dará como resultado una porción de espacio y tiempo a su vez divisible, 
de donde se desprende que espacio y tiempo son infinitamente divisibles. Pues bien, si la síntesis de 
coalición tiene lugar en un instante del tiempo, entonces el decrecimiento de la sensación (i.e., realidad 
fenoménica) en grados de intensidad cada vez más pequeños hacia la negación acontece en la unidad 
de un solo instante. A este respecto sostiene Kant, en efecto, que «la oposición entre ambos [realidad y 
negación] ocurre en la diferencia del mismo tiempo» (KrV, A 143/B 182), con lo cual todo queda contenido 
en el instante y su divisibilidad infinita. Ello es posible en virtud de la siguiente simetría estructural que la 
forma (de la sensibilidad) impone a la materia (sensorial): si cada grado de intensidad se da en un único 
instante del tiempo al que dota de un contenido intensivo, entones la posibilidad de decrecer en grados de 
intensidad cada vez más pequeños se fundamenta en la posibilidad de división del instante en instantes 
cada vez más pequeños. En este sentido, y como en parte subraya Caimi, «la síntesis de la realidad 
tiene lugar en el tiempo, pero no en su dimensión de duración», como en el caso de las magnitudes 
extensivas, «sino en una dimensión del tiempo que hasta ahora ha sido pasada por alto: la amplitud 
[Breite] (o profundidad [Tiefe]) del tiempo» (Caimi (2013), p. 98, traducción nuestra)11. Por consiguiente, la 
aproximación decreciente a la negación propia de la síntesis de las magnitudes intensivas se fundamenta 
en esta dimensión de profundidad del instante que pertenece a éste en virtud de su divisibilidad infinita, 
esto es: en virtud de su continuidad. Este resultado arroja una nueva luz sobre el modo en que tiene lugar 
la tendencia decreciente hacia la negación propia de la síntesis de coalición. 

Ciertamente, si la divisibilidad infinita del instante fundamenta la posibilidad de decrecimiento de 
la intensidad hacia la negación comprendida como “intuición pura=0”, entonces este decrecimiento 
consiste en un regressus in infinitum comprendido como una división del instante en instantes cada vez 
más pequeños (y, por tanto, en instantes que albergan en sí una magnitud intensiva cada vez menor), lo 
cual hace posible el fluir de la intensidad hacia su desaparición «en el tiempo» (KrV, A 143/B 183, subrayado 
nuestro). Pues bien, el hecho de que este regressus in infinitum se de en el plano de la realidad fenoménica 
es lo que hace que emerja la paradoja del infinito a cuya resolución se orienta este trabajo. 

Como Kant subraya en la solución a la Segunda Antinomia [SA], de la cual leemos en los Fortschritte que 
se refiere a la magnitud intensiva12 de los fenómenos, la divisibilidad infinita del fenómeno se fundamenta 
en la ocupación por parte de este de un espacio y tiempo continuos: «la división infinita sólo caracteriza al 
fenómeno como quantum continuum, y es inseparable de la ocupación del espacio, porque precisamente 
en esta ocupación reside el fundamento de la divisibilidad infinita» (KrV, A 527/B 555, traducción de Caimi 
modificada). No es verdad, por tanto, como ha pretendido Wang, que en «la resolución kantiana de la 
Segunda Antinomia la continuidad del espacio y el tiempo no suministra la continuidad de los fenómenos 
en el espacio y el tiempo» (Wang (2018), p. 20, traducción nuestra). Lejos de ello, es precisamente la 
continuidad del espacio y el tiempo que los fenómenos ocupan lo que fundamenta que estos sean un 
quantum continuum que sostiene la síntesis de composición en los dos órdenes de la quantitas (esto es: 
tanto en el orden de la magnitud extensiva como en el de la magnitud intensiva). El siguiente fragmento de 
las AP, también célebre, resulta claro a este respecto: «todos los fenómenos son (…) magnitudes continuas, 
bien según su intuición, como magnitudes extensivas, bien según la mera percepción (sensación y, por 
tanto, realidad), como magnitudes intensivas» (KrV, A 170/B 212). En este punto la paradoja del infinito 
señalada emerge por sí misma, pues desde un punto de vista mereológico cada fenómeno constituye 
un todo delimitado y, por tanto, finito, pero del fenómeno así considerado se afirma, a la vez, que es 
infinitamente divisible en virtud de su continuidad: se afirma, pues, un infinito dado en lo finito. Pues bien, 

11	 Pese a que Caimi no relaciona expresamente esta dimensión de profundidad del instante con la divisibilidad infinita del mismo 
nosotros consideramos, por las razones que veremos en lo que sigue, que la dimensión de profundidad es propia de la forma 
de la sensibilidad debido a la continuidad que, a su vez, le pertenece por sí misma (es decir: al margen de la actividad sintética 
del entendimiento). Mas esta consideración nos lleva justamente a subrayar un matiz de la tesis de Caimi con el que no estamos 
enteramente de acuerdo. Pues si bien es verdad que, como sostiene Caimi, en la síntesis de la magnitud intensiva el tiempo «ya 
no es interpretado como la serie del tiempo [Zeitreihe], sino como un tiempo cuyos instantes únicos [einzelnen Augenblicke] 
tienen cada uno una profundidad, es decir, una capacidad interna de acogida [innere Aufnahmefähigkeit]» de la sensación, no lo 
es, sin embargo, que tal síntesis constituye la profundidad del instante y, por tanto, «otorga una dimensión adicional [zusätzliche]» 
al tiempo (Caimi (2013), p. 98, traducción nuestra). Lejos de ello, esta dimensión de profundidad pertenece al tiempo no en virtud 
de la síntesis (no, por tanto, como una dimensión adicional a la forma de la sensibilidad), sino en virtud de una propiedad que se 
funda en la continuidad esencial a éste, a saber: la divisibilidad infinita señalada. 

12	 Cfr., Fortschritte, AA 20: 289 (p. 75 de la edición castellana).



125López López, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

para mostrar cómo Kant resuelve esta paradoja hemos de transitar a la solución de la SA y explorar tanto 
esta noción de regressus in infinitum como la condición de su posibilidad. 

4. Un infinito dado en lo finito: regressus y divisibilidad in infinitum

A diferencia de la Primera Antinomia [PA], en la segunda no se trata de una síntesis compositiva sino, 
como ha subrayado Rosefeldt, decompositiva (decomposing Synthesis)13, a saber: una división que pro-
cede descomponiendo el fenómeno dado en sus partes. O formulado atendiendo a la problemática de la 
SA, se trata de un regressus in infinitum que procede de lo condicionado a sus condiciones, esto es: del 
fenómeno dado en su completitud (a saber: como un todo delimitado) a las partes de las que consta. Pues 
bien, el proceder de este regressus presente en la SA se determina también por oposición al progressus 
propio de la PA: mientras que allí no era posible presuponer un infinito ya dado en el fenómeno por cuanto 
las condiciones (esto es: las partes) «estaban fuera» del condicionado dado (del fenómeno) y, por tanto, 
«no estaban dadas a la vez con él y por él, sino que sólo venían a añadirse en el regressus empírico» (KrV, 
A 526/B 554), aquí sí es posible presuponer un infinito ya dado por cuanto «las condiciones (las partes) es-
tán contenidas en el condicionado mismo», pues «éste está enteramente dado en una intuición encerrada 
dentro de los límites de él» y, por tanto, «todas ellas [sus condiciones] están dadas juntamente [con él]» 
(KrV, A 524/B 552). Así pues, mientras que en la PA el progressus se da in indefinitum en la SA el regressus 
se da in infinitum, pues la interioridad de las condiciones respecto del condicionado dado hace posible la 
presuposición de un infinito ya dado en el fenómeno. La cuestión decisiva, sin embargo, es comprender 
cómo está dada en el fenómeno esta totalidad infinita de partes. 

Pues en efecto, afirmar una infinitud de partes ya dada en el fenómeno no comporta afirmar que esta 
infinitud de partes esté ya articulada, en cuyo caso el regressus no sería empírico sino trascendental, y 
comportaría la presuposición (declarada ilegítima por la investigación trascendental) de que dichas partes 
se encuentran determinadas o delimitadas de forma previa a la propia síntesis regresiva encargada de 
generarlas. Ello implicaría la presuposición de un número infinito de partes, lo cual resulta lógicamente 
incompatible con el carácter delimitado y finito del fenómeno dado. Así pues, sostiene Kant, «no está 
permitido de ninguna manera que de un todo tal, que es divisible al infinito, se diga: se compone de un 
número infinito de partes» (KrV, A 524/B 552). De hecho, semejante incompatibilidad lógica se aprecia de 
forma especialmente clara en la crítica que Kant realiza a la división in infinitum de un cuerpo orgánico: 
afirmando «un cuerpo orgánico articulado [gegliederten] al infinito (…) uno se contradice a sí mismo; 
pues ese desarrollo infinito es considerado como una serie que nunca puede ser acabada (infinita) y, si 
n embargo, como un desarrollo acabado» (KrV, A 526-527/B 554-555, traducción de Caimi modificada). 
Puede afirmarse, por tanto, una magnitud infinita de partes ya dadas en el fenómeno siempre y cuando no 
se comprenda con ello un número infinito de partes. La diferencia es decisiva: mientras que en el segundo 
caso afirmamos un infinito numérico donde las partes se dan como ya determinadas y, por tanto, se da 
la serie completa de la división, en el primero, sin embargo, suponemos un infinito ya dado, pero todavía 
no dividido, rechazando de este modo la completitud de la división. En este último sentido, sostiene Kant, 
«como ese regressus es infinito, todos los miembros (partes) a los que él llegue están contenidos en el todo 
dado, como agregados, pero no [está contenida] la entera serie de la división, la cual es infinita de modo 
sucesivo y nunca está entera» (KrV, A 524/B 552). Como se puede apreciar, el carácter esencialmente 
incompleto del regressus, que es lo que caracteriza su proceder in infinitum, se fundamenta en que la 
infinitud de partes contenida en el fenómeno se da de forma absolutamente indeterminada. Kant es claro 
respecto de este punto:

La infinitud de la división de un fenómeno dado en el espacio se basa únicamente en que por su intermedio es 
dada meramente la divisibilidad, es decir, una cantidad [Menge], en sí absolutamente indeterminada, de partes; 
pero esas partes mismas sólo son dadas y determinadas por medio de la subdivisión; dicho brevemente, [se 
basa] en que el todo no está ya en sí mismo dividido. Por eso, la división puede determinar en él una cantidad 
que llega hasta donde se quiera avanzar en el regressus de la división (KrV, A 526/B 554, subrayado nuestro, 
traducción de Caimi modificada)

Así pues, lejos de dársenos la serie completa de la división, lo único que se nos da en el fenómeno es 
“la simple divisibilidad”, que no presupone un número de partes ya divididas (y, por tanto, ya determinadas), 
sino “una cantidad (…) absolutamente indeterminada de partes”, las cuales “sólo son dadas y determinadas 
por medio de la subdivisión”. De lo cual se desprende que el proceder in infinitum de la división se funda en 
esta indeterminación de las partes, es decir, en que “el todo no está ya en sí mismo dividido”, de modo que 

13	 En efecto, Rosefeldt ha caracterizado ambos tipos de síntesis del siguiente modo: «una vez que asumimos que las pluralidades 
mereológicas pueden sernos dadas, en cierto sentido, antes de cualquier síntesis, podemos ver que hay dos maneras de tomar 
conciencia de las pluralidades mereológicas como tales. Según el primer modo, primero se “recorre” una pluralidad de partes (…) 
y luego se combinan en una representación de estas partes como pertenecientes todas ellas a un todo (…) Pero también puede 
haber síntesis por descomposición, es decir, la toma de conciencia de las partes como partes de un todo a través de la división 
de un todo dado» (Rosefeldt (2022), p. 6, traducción nuestra). 



126 López López, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

la división puede “determinar en él una cantidad que llega hasta donde se quiera avanzar en el regressus”. 
Semejante regressus in infinitum consiste en que siempre es posible llevar más lejos la división (hasta 
donde se quiera) y, precisamente por ello, se basa en que por muy lejos que ésta llegue siempre encuentra 
ante sí una cantidad de partes aún no dividida y, por lo mismo, divisible. La solución kantiana a la paradoja 
del infinito mencionada es por tanto clara: puede afirmarse una infinitud de partes ya dada en el fenómeno, 
en sí mismo finito, siempre y cuando dichas partes no se den como ya determinadas, sino justamente en la 
indeterminación señalada. Ahora bien, esta indeterminación consistente en que las partes del fenómeno 
se dan como divisibles in infinitum (y, por ello mismo, como todavía-no-divididas) es sencillamente la 
continuidad que venimos subrayando y que éste adquiere en virtud de su ocupación del espacio y el tiempo. 
En la resolución kantiana de esta paradoja se advierte, por tanto, que la noción de infinitud supuesta en el 
modo de síntesis de la magnitud intensiva radica en cierto modo en la noción de continuidad. Pues bien, 
esta noción de continuidad no se funda en cualquier noción del espacio y el tiempo y desde luego no, 
como ha pretendido Landy, en el espacio y el tiempo considerados como magnitudes extensivas14, sino en 
el espacio y el tiempo que Kant caracteriza en la ET como magnitudes infinitas dadas15.

En efecto, cuando Kant enuncia la continuidad del espacio y el tiempo en las AP subraya su anterioridad 
respecto de toda delimitación sintética de partes de espacio y tiempo. Pues los puntos del espacio e 
instantes del tiempo no son otra cosa, sostiene Kant, que límites (Grenzen) ejercidos sobre la magnitud 
continua, pero si los límites son posiciones o «lugares de su limitación [Stellen ihrer Einschränkung]» (KrV, 
A 169/B 211, subrayado nuestro), entonces el espacio y tiempo, considerados como magnitudes continuas 
son, con anterioridad a este ejercicio de división sintética, ilimitados o indeterminados por cuanto no 
constan de una pluralidad de partes que los compongan. Lejos de ello, ocurre más bien a la inversa, pues 
los límites o posiciones presuponen el espacio y el tiempo como trasfondo sobre el cual ejercerse: «los 
lugares presuponen siempre aquellas intuiciones que ellos han de limitar o de determinar; y a partir de meros 
lugares, como elementos que pudieran ser dados antes que el espacio o el tiempo, no se pueden componer 
ni el espacio, ni el tiempo» (KrV, A 170/B 211, subrayado nuestro). Pues bien, cuando en la ET Kant caracteriza 
el espacio y el tiempo como magnitudes infinitas dadas afirma de ellos esta misma incomponibilidad 
e indeterminación que les atribuye como quantum continuum en las AP y en la SA. En efecto, sostiene 
Kant, «puede representarse sólo un único espacio» y, por tanto, «cuando se habla de muchos espacios, se 
entiende por ellos sólo partes [Teilen] de uno y el mismo espacio único». La cuestión, sin embargo, es que 
estas «partes tampoco pueden preceder al espacio único y omniabarcador» y, por consiguiente, no son 
«partes integrantes [Bestandteilen] de las que se compondría [este espacio único], sino que solamente 
pueden ser pensadas en él» (KrV, A 25/B 40, subrayado nuestro, traducción de Caimi modificada). Así 
pues, la infinitud del espacio y el tiempo así considerados se traduce en su incomponibilidad sintética, esto 
es: en el hecho de que son ilimitados por cuanto no constan de una pluralidad de partes integrantes ya 
delimitadas que los constituyan y no se basan, por tanto, en limitaciones. Esta incomponibilidad sintética 
muestra, por una parte, que la estructura mereológica del espacio y el tiempo así considerados es anterior 
a la síntesis y dispone, por ello, de un carácter pre-sintético16, pero también hace visible, por otra parte, que 
en ausencia de esta determinación sintética el espacio «es esencialmente uno [wesentlich einig]» (KrV, A 
25/B 40, subrayado nuestro, traducción de Caimi modificada). Y lo mismo vale decir, sostiene Kant, del 
tiempo:

La infinitud del tiempo no significa (…) sino que toda cantidad determinada de tiempo es posible sólo mediante 
limitaciones de un tiempo único que sirve de fundamento. Por eso, la representación originaria tiempo debe ser 
dada como ilimitada (KrV, A 32/ B 48).

Esta unidad esencial del espacio y el tiempo comprendidos como magnitudes infinitas es justamente la 
peculiar unidad propia del continuo: se trata de un “ser unidad” o “estar unido” que no pertenece al espacio 

14	 Cf., Landy, 2020, p. 80.
15	 La relación entre la continuidad del espacio y el tiempo que Kant afirma en las AP y la caracterización que hace de estos como 

magnitudes infinitas dadas en la ET permite advertir que la tesis de la continuidad de la sensación dispone de un carácter a 
prirori y que, por tanto, está incluida con pleno derecho en la argumentación de las AP. Pues en contra de lo que clásicamente 
sostiene Bennet, para quien la tesis de la continuidad de la sensación «afirma un hecho empírico y no tiene cabida en el aparato 
de principios a priori de Kant» (Bennett (1966), p. 172, traducción nuestra), la continuidad pertenece a la sensación en virtud de su 
ocupación de un espacio y un tiempo que son por sí mismos continuos. Como veremos, la continuidad del espacio y el tiempo es 
caracterizada en la ET como una unidad esencial que pertenece a éstos como magnitudes infinitas dadas y, por tanto, constituye 
uno de sus rasgos a priori. Con lo cual, la continuidad del campo sensorial supuesta en la argumentación de las AP se enmarca 
en una argumentación a priori que puede reconstruirse del siguiente modo: puesto que es conocimiento a priori que el espacio 
y el tiempo son continuos, y puesto que es conocimiento a priori que toda sensación se da en el espacio y/o el tiempo (o si se 
prefiere: que el espacio y el tiempo se refieren inmediatamente a la sensación y constituyen su forma), se sigue también a priori 
que la sensación se dispone como un continuo en virtud de su ocupación del espacio y el tiempo. 

16	 Como puede apreciarse, la estructura mereológica de la magnitud infinita dada es inversa a la de las magnitudes determinadas 
(extensivas e intensivas), pues mientras que éstas surgen de la síntesis matemática de composición y, por tanto, en ellas las 
partes anteceden al todo, en la magnitud infinita dada el todo antecede a las partes (Teilen y no Bestandteilen) que se generan a 
través de su delimitación sintética. Esta anterioridad mereológica propia de la magnitud infinita ha sido subrayada con especial 
claridad por Rosefeldt (cf., Rosefeldt (2022), p. 2), y en base a ella Onof y Schulting han sostenido que este estrato de la magnitud 
dispone de la propiedad de la «inversión mereológica [mereological inversion]» (Onof & Schulting (2015), p. 14, traducción nuestra). 



127López López, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

y al tiempo en virtud de un acto de composición sintética, sino que consiste en una propiedad suya que 
les pertenece per se. De hecho, esta incomponibilidad y peculiar unidad es lo que da razón del carácter 
de donación esencial a la magnitud infinita. Pues en efecto, que la estructura mereológica de la magnitud 
infinita no pueda constituirse por composición sintética implica que ha de ser necesariamente dada17 a la 
intuición como un horizonte18 ya unido en el cual se funda la delimitación sintética de espacios y tiempos 
(tanto en la síntesis de agregación como en la síntesis de coalición). En este sentido Rosefeldt la ha definido 
como «un todo mereológico que es anterior a todas las partes que resultan de su descomposición y (…) 
posee una unidad que precede a todas aquellas unidades que se producen por actos de composición»19. 
Es precisamente este carácter presintético lo que deja ver, también, la significación del término “magnitud” 
en este contexto: mientras que para la magnitud intensiva (al igual que la extensiva) reservábamos la 
denominación de “quantitas” por cuanto el término “magnitud” designaba una cantidad determinada o 
delimitada, para el término “magnitud” en la expresión “magnitud infinita dada” reservamos el término 
“quantum”20. La razón de ello es que en este contexto el término “magnitud” (Gröβe) no se refiere a ninguna 
cantidad determinada (esto es: al ser “así o asá” de grande propio de la quantitas), sino al ser de la cantidad 
en general, esto es: al horizonte pre-sintéticamente dado sobre el cual se funda la síntesis de toda quantitas 
(extensiva e intensiva). Pues bien, con este resultado el presente trabajo alcanza su objetivo, a saber: 
mostrar que y cómo la síntesis de la magnitud intensiva se fundamenta en la noción de magnitud infinita 
dada. Consideramos pertinente no obstante, de cara al esclarecimiento de este resultado, introducir en 
las conclusiones la distinción entre infinito potencial e infinito actual que Kant formula en Über Kästners 
Abhandlungen. Pues dicha distinción confirma, a una nueva luz, la relación de fundamentación señalada.

5. A modo de conclusión: infinito potencial e infinito actual en el marco de la teoría 
kantiana de las magnitudes

Kant formula la distinción entre infinito potencial e infinito actual en Über Kästners Abhandlungen21 del 
siguiente modo: 

Que se pueda trazar una línea al infinito o que se puedan separar planos tanto como se quiera, este infinito 
potencial, que el matemático necesariamente tiene como fundamento de sus determinaciones del espacio, 
presupone una infinitud actual (mas solo metafísica) y efectivamente real, y sólo es posible bajo esta presupo-
sición (AA 20: 419 –p. 266 de la traducción castellana, nota a pie de página–)

Como se puede apreciar, en el terreno de las magnitudes extensivas el infinito potencial consiste 
sencillamente en el carácter indefinido de la síntesis de agregación (si se prefiere: en el carácter in 
indefinitum del progressus), a saber: en la posibilidad de que esta pueda ir siempre más lejos por muy 
grande que sea la construcción realizada. Este infinito potencial no se funda sin embargo en la propia 
síntesis, sino en «que el espacio, en el cual yo describo la línea, es más grande que cualquier línea que 
yo pueda trazar en él» (AA 20: 419-420 –p. 267 de la traducción castellana–). Pues bien, en este “ser 
más grande” que cualquier espacio y tiempo matemáticamente construidos consiste la infinitud actual: 
«un espacio, en relación con el cual un espacio determinado cualquiera (…) solo puede ser una parte, 
un espacio semejante (…) es más grande que cualquiera que yo pueda describir, y esto significa que es 
infinito» (AA 20: 419 –p. 266 de la traducción castellana, nota a pie de página–). Y este infinito actual es 
de hecho lo que Kant caracteriza en el contexto de la PA (que según en los Fortschritte corresponde a 
las magnitudes extensivas)22 como concepto trascendental de infinito, a saber: la «relación [del todo 

17	 El hecho de que la magnitud infinita sea incomponible y que, por tanto, tenga que estar necesariamente dada como una totalidad 
ya unida muestra que dispone de un origen exclusivamente sensible por cuanto su estructura no es resultado de actos de 
composición sintética que involucrarían, de uno u otro modo, la actividad espontánea del entendimiento. Esta relación entre 
el carácter de “dada” de la magnitud infinita y su origen exclusivamente sensible ha sido subrayada tanto por Smyth (cf., Smyth 
(2014), p. 10) como por Mclear (cf., Mclear (2014), p. 93). Semejante interpretación se sitúa en una línea de lectura no conceptualista 
o no intelectualista que, frente a su contraria (es decir, frente a la interpretación conceptualista e intelectualista), entiende que la 
ET no es un estadio preliminar de la Analítica Trascendental [AT] y no es por tanto reductible a ésta. Un buen estudio donde se 
explora la posición no conceptualista en el contexto específico de la presente argumentación es el de Rosefeldt (cf., Rosefeldt 
(2022), pp. 15-18), mas para disponer de una descripción tanto de la postura conceptualista como de la no conceptualista en 
relación con diversos aspectos de esta problemática pueden consultarse también los siguientes trabajos: cf., Tolley (2016), p. 
260, y Onof & Schulting (2014), p. 290.

18	 Tanto Rosefeldt como Onof y Schulting se han servido de la noción fenomenológica de horizonte para caracterizar esta noción 
trascendental de infinito: cf., Rosefeldt (2022), p. 11 y Onof & Schulting (2015), p. 48. Se trataría a este respecto de pensar la magnitud 
infinita como un trasfondo dado con anterioridad a la síntesis y, por tanto, supuesto atemáticamente como indeterminado y 
presto para la determinación sintética de las magnitudes extensivas e intensivas. 

19	 Rosefeldt (2022), p. 19, traducción y subrayado nuestros. 
20	 La diferencia y relación de fundamentación entre la quantitas y el quantum que acabamos de precisar ha sido formulada de 

forma especialmente clara por Heidegger (cf., GA, 41, 243 –p. 243 de la edición castellana–), pero también puede encontrarse en 
trabajos más recientes: cf., Jiménez (2013), p. 1007; Onof & Schulting (2015), p. 38; Reyna Fortes (2021), p. 165 y Sutherland (2022), 
pp. 76-85.

21	 Para disponer de un trabajo específicamente dedicado al análisis de este escrito, consúltese Onof § Schulting (2014).
22	 cf., AA 20: 288 (p. 75 de la edición castellana).



128 López López, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

infinito] con una unidad arbitrariamente adoptada, con respecto a la cual él es siempre más grande que 
cualquier número» (KrV, A 432/B 460, subrayado nuestro, traducción de Caimi modificada). Pues bien, 
este infinito actual que la PA caracteriza como concepto trascendental de infinito corresponde al concepto 
de magnitud infinita dada tal y como lo hemos descrito. Ello implica que el infinito potencial descrito se 
funda en que la magnitud infinita dada sobre la cual se realiza la síntesis matemática es siempre más 
grande que (y por tanto irreductible a) cualquier magnitud extensiva de espacio y tiempo construida en ella. 
Que esta magnitud sea un infinito actual quiere decir, por tanto, que se encuentra dada como siendo ya, 
actualmente, totalidad y unidad, es decir: una totalidad u horizonte unido por sí mismo, sin necesidad de 
actos de composición sintética. Pues bien, este concepto trascendental de infinito, así como la distinción 
correspondiente entre infinito potencial e infinito actual, se extiende también a la fundamentación de la 
magnitud intensiva en la magnitud infinita dada. 

En el terreno de las magnitudes intensivas el infinito potencial consiste en que el regressus in infinitum 
de la síntesis de coalición siempre puede llevar más lejos la división de las partes debido a que la unidad de 
suyo indeterminada del continuo no puede resolverse en la simplicidad de un indivisible. Onof y Schulting 
han localizado con claridad este infinito potencial en el carácter ilimitado del regressus, es decir, en que 
la gradación y, por tanto, la división «no está limitada: se trata de una resolución potencialmente infinita, 
definida por una regresión in infinitum» (Onof & Schulting (2015), p. 39, traducción y subrayado nuestros). 
El infinito actual consiste aquí, por tanto, en que el espacio y tiempo únicos sobre los que se ejecuta la 
división se nos dan como siendo ya (con independencia de la síntesis de composición) unidad o, si se 
prefiere, una unidad (ya) dada en virtud de su continuidad. En ambos casos la infinitud consiste en una 
relación con el todo infinito dado: en el terreno de las magnitudes extensivas, dicha relación consiste 
en que el todo es siempre más grande que cualquier síntesis que podamos realizar, mientras que en el 
terreno de las magnitudes intensivas esta relación radica en que el todo es siempre más pequeño que 
cualquier división que podamos ejecutar. En ambos casos el comparativo (“más”) invoca una diferencia 
cualitativa23 que comporta la irreductibilidad de la magnitud infinita a la agregación, por una parte, y a 
la división, por otra. Así pues, en suma, ambas dimensiones del infinito potencial propio de la síntesis 
matemática (es decir, tanto la de “lo infinitamente grande” propio de la síntesis de agregación como la de 
“lo infinitamente pequeño” propio de la síntesis de coalición) se fundan en el infinito actual correspondiente 
a la magnitud infinita dada. Como puede apreciarse, por tanto, no sólo ocurre que la paradoja del infinito 
de la que partimos no resulte aporética, sino que en la resolución que Kant ofrece al respecto se aprecia 
de un modo especialmente claro cómo la investigación trascendental formula la noción de infinito como 
fundamento de la determinación cuantitativa (extensiva e intensiva) de los fenómenos. Tal es el modo 
como la filosofía trascendental de Kant integra en este contexto la relación entre lo finito y lo infinito.

6. Referencias bibliográficas

Bell, L., J. (2019): The Continuous, the Discrete and the Infinitesimal in Philosophy and Mathematics. Springer.
Bennett, J. (1966): Kant´s Analityc. Cambridge University Press.
Caimi, M. (2013): Das Schema der Qualität bzw. Der Realität. En Dieter Hüning, Stefan Klingner & Carsten Olk 

(eds.), Das Leben der Vernunft. Beiträge zur Philosophie Kants, pp. 95-108. Boston: De Gruyter.
Deleuze, G. (2008): Kant y el Tiempo. Cactus.
Giovanelli, M. (2011): Reality and Negation-Kants Principle of Anticipations of Perception. An investigation of its 

Impact on the Post-Kantian Debate. Springer.
Heidegger, M., Gesamtausgabe, Vittorio Klostermann. Frankfurt am Main, Darmstadt, 1977-.
Heidegger, M., Phänomenologische Interpretation von Kants Kritik der reinen Vernunft, Abtheilung II: 

Vorleungen 1919-1944, Band 24.
Heidegger, M. (2009): La pregunta por la cosa. Sobre la doctrina de los principios trascendentales de Kant, 

Palamedes.
Heidegger, M. (2013): Kant y el problema de la metafísica, Fondo de Cultura Económica.
Heidegger, M. (2015): Lógica. La pregunta por la verdad, Alianza 2015.
Jankowiak, T. (2013): Kant´s Argument for the Principle of Intensive Magnitudes. 18, pp. 387-412. https://doi.

org/10.1017/s1369415413000162
Jiménez, A. (2013): El problema de la cantidad continua: Immanuel Kant y Francisco Suárez. 69(261), pp. 1001-

1018.
Jiménez, A. (2020): El problema del continuo en la filosofía de Kant a la luz de las lecciones de metafísica. 9 

(14), pp.103-123. https://doi.org/10.5281/zenodo.4603730
Jiménez, A. (2021): Deducción y aplicación de las categorías en la obra de Kant. Editorial Comares.

23	 El carácter cualitativo o esencial de esta diferencia ha sido subrayado por Heidegger tanto en su Phänomenologische Interpretation 
(cf., GA, 25, 138) como en el Kantbuch (cf., GA, 03, 48 –p. 38 de la edición castellana–).



129López López, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

Kant, I. Kants gesammelte Schriften, Königlichen Preuβischen/Deutschen Akademie der Wissenschaften 
(Ed.), Georg Reimer/Walter De Gruyter, 1900-.

Kant, I. (2011): Los progresos de la Metafísica desde Leibniz y Wolff, Tecnos, Madrid.
Kant, I. (2015): “Sobre los artículos de Kästner”, Ideas y Valores, 64, pp. 259-268.
Kant, I. (2018): Crítica de la Razón Pura, Fondo de Cultura Económica.
Landy, D. (2020): Kant´s Better-than-Terrible Argument in the Anticipations of Percepction, Kantian Review, 

25, pp.77-101, https://doi.org/10.1017/s1369415419000475.
Longuenesse, B. (2000): Kant and the capacity to judge. Sensibility and discursivity in the trascendental 

analytic of the Critique of pure Reason. Princeton University Press.
Martínez Marzoa, F. (1989): Releer a Kant. Anthropos.
Mclear, C. (2014): Two Kinds of Unity in the Critique of Pure Reason. 53(1), pp. 79-110. https://doi.org/10.1353/

hph.2015.0011
Onof, C., & Schulting, D: (2014): Kant, Kästner and the Distinction between Metaphysical and Geometrical 

Space. 19(2), pp. 285-304. https://doi.org/10.1017/s1369415414000065
Onof, C., & Schulting, D. (2015): Space as Form of Intuition and Formal Intuition: On the Note to B 160 in Kant´s 

“Critique of Pure Reason”. 124(1), pp. 1-58. https://doi.org/10.1215/00318108-2812650
Pérez de Tudela, J. (1981): El problema del continuo. Una aproximación sistemática al concepto de 

fundamentación. Autor Editor 3.
Reyna Fortes, R. (2020): Lo discreto y lo continuo en las metafísicas de Suárez y Kant. 11, pp. 160-175.
Reyna Fortes, R. (2022): La ley de continuidad del cambio (A209/B254) y «lex continuum formarum» como 

máxima de la reflexión. En Sobre el problema del continuo en la filosofía de Kant / coord. Por Jorge Pérez 
de Tudela, Alba Jiménez, pp. 163-199. Herder.

Rosefeldt, T. (2022): Kant on Decomposing Synthesis and the Intuition of Infinite Space. 22(1), pp. 3-23. https://
doi.org/10.3998/phimp.2122

Sanhueza, D. (2015): Consideraciones sobre el infinito en la filosofía de Kant. 71, pp. 151-162. https://doi.
org/10.4067/s0718-43602015000100012

Schulting, D. (2019): Kant’s Deduction From Apperception. An Essay on the Transcendental Deduction of the 
Categories. De Gruyter.

Smyth, D. (2014): Infinity and givenness: Kant on the intuitive origin of spatial representation. 44(5-6), pp. 551-
579. https://doi.org/10.1080/00455091.2014.967737

Sutherland, D. (2022): Kant’s Mathematical World: Mathematics, Cognition, and Experience. NY: Cambridge 
University Press.

Tolley, C. (2016): The difference between original, metaphysical, and geometrical representations of space. En 
Dennis Schulting (ed.), Kantian Nonconceptualism, pp. 257-285. England: Palgrave.

Wang, W. (2018): Kant´s Argument for the Principle of Anticipations of Perception. 49, pp. 61-81.


