EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Revista de Filosofia ARTICULOS
ISSN: 0034-8244 « e-ISSN: 1988-284X

Realidad e Infinitud. Sobre la fundamentacion de la
produccion del grado de realidad fenomeénica
en el concepto trascendental de infinito'

Alberto Lopez Lopez
Universidad Complutense de Madrid =

https://dx.doi.org/10.5209/resf101121 Recibido: 23/02/2025 « Aceptado: 09/04/2025

Resumen:El presente trabajo tiene como objetivo mostrar que el modo de sintesis de la magnitud intensiva
se fundamenta en la nocion trascendental de infinito, que Kant describe tanto en las Antinomias Matematicas
como en la Estética Trascendental. A fin de alcanzar este objetivo se realiza un analisis del pasaje de
las Anticipaciones de la Percepcion, donde mostramos en qué sentido la infinitud trascendental esta
supuesta en la sintesis de coalicion. Posteriormente, nos ocupamos de mostrar como en el planteamiento
trascendental emerge una suerte de paradoja del infinito y como esta es resuelta por Kant en la solucion a
la Segunda Antinomia. Finalmente, en las conclusiones mostramos que la argumentacion desarrollada se
ve especialmente enriquecida y reforzada a la luz de la distincion entre infinito potencial e infinito actual que
Kant propone en Uber Késtners Abhandlungen.

Palabras Clave: magnitud intensiva; sensacion; continuidad; infinito; tiempo.

ENReality and Infinity. On the grounding of the production of the degree of
phenomenal reality in the transcendental concept of infinity

Abstract: The present paper aims to show that the mode of synthesis of intensive magnitude is grounded
in the transcendental notion of infinity, which Kant describes both in the Mathematical Antinomies and in the
Transcendental Aesthetics. In order to achieve this goal, an analysis of the passage from the Anticipations
of Perception is carried out, where we show in what sense transcendental infinity is presupposed in the
synthesis of coalition. Subsequently, we are concerned with showing how in the transcendental approach a
sort of paradox of infinity emerges and how this is resolved by Kant in the solution to the Second Antinomy.
Finally, in the conclusions we show that the argumentation developed is especially enriched and reinforced
in the light of the distinction between potential infinity and actual infinity that Kant proposes in Uber K&stners
Abhandlungen.

Keywords:intensive magnitude; sensation; continuity; infinity; time.

Sumario: 1. Introduccion; 2. La nocion de magnitud intensiva y la produccion del grado de realidad; 3. La profundidad
del instante: el decrecimiento de la magnitud intensiva y la divisibilidad infinita del espacio y el tiempo; 4. Un infinito
dado en lo finito: regressus y divisibilidad in infinitum; 5. A modo de conclusion: infinito potencial e infinito actual en el
marco de la teoria kantiana de las magnitudes; 6. Referencias bibliograficas; 6. Referencias bibliograficas.

Como citar: Lopez Lopez, A. (2026): “Realidad e Infinitud. Sobre la fundamentacion de la produccion del grado de
realidad fenoménica en el concepto trascendental de infinito”, Revista de Filosofia, 51 (1), 119-129.

' Este trabajo se inscribe en el proyecto de investigacion «Schematismus. Esquematismo, teoria de las categorias y mereologia en
la filosofia kantiana: una perspectiva fenomenolégico-hermenéutica», cuya referencia es la siguiente: PID2020-115142GA-100.

Rev. filos. (Madr,), 51 (1), 2026, pp. 119-129 119


mailto:alberl02@ucm.es
https://orcid.org/0000-0001-6065-2092
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

120 Lépez Lopez, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

1. Introduccion

Debido a las dificultades interpretativas que despierta, el pasaje dedicado a las Anticipaciones de la
Percepcion [AP] constituyd un especial objeto de debate en la recepcion de KrV por parte de sus contem-
poraneos y ha seguido siéndolo en las investigaciones de los Ultimos afos?. No obstante, en el abordaje
de este pasaje no siempre se subraya suficientemente algo que sin embargo resulta decisivo para su
comprension, y cuyo analisis constituye el objetivo de nuestro trabajo: el modo en que el procedimiento
de sintesis de la magnitud intensiva (i.e., la produccion del grado de realidad) se fundamenta en la nocion
trascendental de infinito. Esta nocion no esta tampoco exenta de dificultades hermenéuticas, mas por
fortuna la Kantforschung cuenta hoy en dia con trabajos esclarecedores a este respecto®. El concepto de
infinito dispone sin embargo de un alcance sistematico que rebasa con mucho el ambito de KrV#, e incluso
dentro de la primera Critica no concierne unicamente al ambito de la magnitud intensiva, sino también al
de la magnitud extensiva. Nuestro estudio se circunscribe, sin embargo, a la fundamentacion del procedi-
miento de sintesis de la magnitud intensiva, y por tanto conviene que comencemos en esta introduccion
esclareciendo minimamente dicha nocién y haciendo visible cierta paradoja que emerge al introducir en
este contexto la nocion trascendental de infinito.

El término “magnitud intensiva” designa la cantidad de intensidad de la sensacién, mas el concepto
de sensacion operativo en este contexto no dispone del caracter preliminar que le confiere la Estética
Trascendental [ET], a saber: una mera afeccion subjetiva por parte de algo indeterminado dado en el
espacio y el tiempo®. Antes bien, el lugar sistematico que el pasaje dedicado a las AP ocupa en KrV es
posterior ala Deduccion Trascendental [DT], donde ya se ha ganado la validez objetiva (objective Gliltigkeit)
y realidad objetiva (objective Realitdt) de las categorias, esto es: la posibilidad de su referencia a priori a
objetos de la experiencia posible. Como es sabido, la sintesis a priori es descrita en KrV al modo de esta
articulacion referencial, a saber, como la referencia a priori de las categorias a la intuicion pura del tiempo
y, a través de la misma, a la intuicion empirica de la sensacion (donde tiene lugar la genuina referencia
objetiva). Asi pues, en las AP |la sensacion no es simplemente una mera afeccion subjetiva, pues, en virtud
de la posicion de objetividad de las categorias, ésta queda referida al objeto y, con ello, pasa a constituir
una cualidad (Qualitat, qualitas) sensorial suya que, como tal, forma parte de su constitucion o esencia
(Wesen, essentia), esto es: de su “qué es” o su realidad (Realitat, realitas). Realidad es en este contexto,
por tanto, realidad fenoménica (realitas phaenomenon), esto es: el conjunto de cualidades sensoriales que
constituyen lo que un determinado objeto de experiencia es a diferencia de cualquier otro. Pues bien, este
concepto de sensaciony, por tanto, de realidad fenoménica es lo que concede validez a la argumentacion
de las AP, en cuyo desarrollo emerge la paradoja del infinito mencionada.

Partiendo de este concepto de sensacion (i.e., de realidad fenoménica) el argumento de las AP puede
reconstruirse en su estructura basica del siguiente modo: puesto que toda sensacion (i.e., toda cualidad
sensorial) se da en una determinada magnitud intensiva, y puesto que todo objeto de experiencia se
constituye como un conjunto enlazado de cualidades sensoriales, se sigue que todo objeto de experiencia
se da en una determinada magnitud intensiva®. Que todo objeto se da en una determinada magnitud

2 Una obra de referencia para consultar la recepcion del pasaje de las AP en el idealismo postkantiano (asi como en el neokantis-
mo) es el libro de Giovanelli: cf., Giovanelli (2011), pp. 71-231. En lo referente a la interpretacion y el andlisis de las AP resultan cla-
sicas las interpretaciones de Heidegger (cf., GA, 41, 209-225 -pp. 254-271 de la traduccion castellana-) y Deleuze (cf., Deleuze,
(2008)), pero pueden consultarse también los siguientes trabajos publicados en los ultimos afos. Para disponer de un abordaje
reciente de las AP en el marco de la DT y el capitulo dedicado al esquematismo trascendental, cf., Caimi (2013); Schulting (2019),
pp. 195-223y Jiménez (2021), pp. 221-241. A fin de contar con un analisis centrado especificamente en del pasaje de las AP, esto
es, en el sentido de sus conceptos fundamentales y el orden de su argumentacion, pueden consultarse, ademas del trabajo
citado de Giovanelli, los siguientes trabajos: Jankowiak (2013), Wang (2018) y Landy (2020).

3 En lo concerniente al andlisis del concepto trascendental de infinito y la nocion de magnitud infinita dada, al papel que
desempefia en relacion con estos conceptos la célebre distincion que encontramos en el §26 de DTB entre intuicion formal
y forma de la intuicion, y a la diferencia entre espacio y tiempo metafisicos y originarios que Kant propone en Uber Kéastners
Abhandlungen, pueden consultarse los siguientes trabajos: cf., Smyth (2014); Onof & Schulting (2014); Onof & Schulting (2015);
Tolley (2016); Rosefeldt (2022) y Sutherland (2022). En relacion con la nocion de continuidad (que, como veremos, cobra especial
importancia en el modo en que el concepto trascendental de infinito se formula en AP en relacion con la sintesis de coalicion),
cf., Jiménez (2013); Jiménez (2020); Reyna Fortes (2020) y Reyna Fortes (2022). Estos cuatro ultimos trabajos continuan una linea
de investigacion iniciada en su dia por Jorge Pérez de Tudela (cf., Pérez de Tudela (1981)), donde el autor muestra la funcion que
el concepto de continuidad desempefia como hilo conductor de la problematica fundamental de la historia de la filosofia. Una
obra con una orientacion similar a esta es también la del libro de Bell: cf., Bell (2019). Por lo demas, resulta clasica en toda esta
problematica la lectura que Heidegger ofrece en dos de sus cursos (cf., GA, 21, 272-306 -pp. 218-242 de la edicion castellana-;
y también: GA, 24, 113-122), asi como en el Kantbuch (cf., GA, 3, 46-48 -pp. 37-39 de la edicion castellana-).

4 Sanhueza ha descrito a este respecto, de un modo general, los lugares en los que se localiza el concepto trascendental de infi-
nito desde el periodo precritico de Kant hasta la KU: cf., Sanhueza (2015).

5 Cf.,KrV,A20/B 34.

6 El argumento que acabamos de esbozar ha sido formulado por Landy de un modo estructuralmente analogo al nuestro, pero
con una variacion decisiva en la significacion del concepto de sensacion: puesto que «las sensaciones poseen una magnitud
intensivay», y puesto que «las sensaciones representan objetos», se sigue que «los objetos poseen una magnitud intensiva»
(Landy (2020), p. 78, traduccion nuestra). Junto a una serie de estudiosos de la obra de Kant, Landy considera este argumento
“terrible” fundamentalmente porque no resultaria comprensible la tesis expresada en la segunda premisa, a saber: como una
propiedad de la sensacion (en este caso la intensidad), que quedaria definida como un «estado mental perceptivo [sensing



Lopez Lopez, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129 121

intensiva quiere decir que se da en un determinado grado de intensidad (i.e., de realidad fenomeénica), lo
cual implica que la magnitud intensiva es determinable en una escala continua y decreciente de grados
posibles de intensidad (i.e., de realidad fenoménica) hasta su desaparicion o negacion=0. Tendremos
ocasion de precisar esta argumentacion, pero ya en su primera formulacion se aprecia que en ella resulta
esencial la continuidad de la sensacion, una continuidad que la sensacion adquiere gracias a su ocupacion
de un espacio y un tiempo en si mismos continuos. Es precisamente la introduccion de esta nocion de
continuidad en el campo fenoménico lo que hace que emerja paradoja recién sefalada. Pues si todo
objeto de experiencia se constituye como un determinado conjunto enlazado de cualidades sensoriales, y
si esta materia sensorial es (en virtud de su forma espacial y temporal) continua, entonces todo objeto de
experiencia es continuo y, por lo mismo, infinitamente divisible. Mas desde un punto de vista mereoldgico
todo objeto de experiencia constituye un todo delimitado y, por tanto, finito, con lo cual se da en este punto
la paradoja de un infinito contenido en lo finito. La pretension de este trabajo es mostrar que esta paradoja
no resulta, sin embargo, en una aporia para la investigacion trascendental, sino que Kant ofrece, tanto
en distintos pasajes de KrV como en Uber Késtners Abhandlungen, herramientas hermenéuticas para su
resolucion.

2. La nocion de magnitud intensiva y la produccion del grado de realidad

El término “magnitud” mienta en este contexto una cantidad determinada o quantitas que, como tal, ex-
presa siempre “cuan grande es” o “cuanto mide” algo, en este caso: “cuan grande es” o “cuanto mide” la
intensidad de la sensacion. Como sefialabamos en la introduccion, en el contexto de las AP la sensacion
no es simplemente una afeccion subjetiva por parte de «algo [indeterminado] que existe en el espacioy en
el tiempo» (KrV, A166/B 207-208). Lejos de reducirse a la materia fenoménica al modo en que lo hace enla
ET, en el pasaje de las AP la sensacion alude a la materia «para [zu] un objeto en general» (KrV, A166/B 207-
208, subrayado nuestro), esto es: a la materia sensorial una vez que «se la refiere a un objeto en general»
pensado en las categorias. La sensacion asi considerada no sélo nos hace conscientes «de que el sujeto
esta afectado» (KrV, A 166/B 207-208, subrayado nuestro), sino que expresa una cualidad sensorial de/
objeto y forma parte, por tanto, del conjunto de determinaciones que constituyen la realidad fenoménica
(realitas phaenomenon)’ de éste. Pues bien, es desde esta consideracion trascendental de la sensacion
desde donde adquiere sentido el principio de las AP.

La realidad fenoménica de todo objeto de experiencia constituye, como decimos, un conjunto
enlazado de cualidades sensoriales y, por tanto, todo objeto de experiencia se da a los sentidos en una

mental state]» (Landy (2020), p. 83, traduccion nuestra) meramente subjetivo puede, sin embargo, formar parte de la realidad
del objeto. Landy concede esta critica a los estudiosos a los que se refiere y propone una alternativa en la cual no entraremos,
pues lo que nos interesa sefalar es lo siguiente, a saber: que el argumento de Kant en las AP es exactamente el que Landyy los
criticos a los que se refiere consideran inviable, solo que la validez de la segunda premisa no se encuentra en este pasaje, sino
en la DT que éste da por supuestay en cuyos resultados se apoya. En efecto, en la DT se establece la relacion de la aprehension
y reproduccion de las sensaciones con la unidad de apercepcion y, por tanto, con las categorias (cf., KrV, A 108, y también KrV,
B 162, nota a pie de pagina), con lo cual se muestra, por una parte, la validez y realidad objetiva (objective Gliltigkeit und objective
Realitat) de estas ultimas y, por otra parte, la referencia objetiva de las sensaciones gracias a la cual, como ha subrayado Martinez
Marzoa, éstas no son «meros hechos “subjetivos” (esto es: del “sujeto” empirico y contingente)», sino «cualidades de algo, de un
objeto» (Martinez Marzoa (1989), p. 45; esta objetividad que la sensacion posee en las AP ha sido subrayada también por otros
autores: cf., Giovanelli (2011), p. 6, y Reyna Fortes (2021), p. 170). En la medida en que las AP se apoyan en este resultado de la
DT la argumentacion de Kant procede, como también ha subrayado Jankowiak, del siguiente modo: «todos los objetos han de
representarse como magnitudes intensivas porque la materia sensorial a partir de la cual se constituyen sus representaciones
posee magnitud intensiva» (Jankowiak (2013), 389, traduccidn nuestra). Por consiguiente, la premisa menor del argumento que
Landy y los estudiosos a los que se refiere consideran inviable es precisamente aquella en la cual el planteamiento de Kant
encuentra su genuina fuerza, pues en ella late, por las razones sefialadas, lo que Heidegger ha denominado una «consideracion
trascendental de la sensacion» (cf., GA, 41, 219 -p. 265 de la traduccion-), a saber: la referencia al objeto u objetividad de la
sensacion, que es lo que hace posible la validez de la segunda premisa.

7 El término “realidad” (Realitéat, realitas) alude, como mencionabamos en la introduccion, al qué es de una cosa, o sea, a su
esencia (Wesen, essentia) comprendida como el conjunto de determinaciones que definen lo que una cosa es a diferencia
de cualquier otra, lo cual, en el caso de la realidad fenoménica (Realitas Phaenomenon) significa sencillamente el conjunto de
cualidades sensibles (calor y frio, pesadez y liviandad, color, etc.) que se dan a los sentidos y que constituyen lo que un objeto de
experiencia es a diferencia de cualquier otro. Por consiguiente, y como también se ha subrayado desde distintos enfoques (Cf,,
GA, 41, 216; Giovanelli (2011), p. 20), la categoria de realidad no indica la existencia de una cosa, que en la filosofia de Kant queda
terminoldgicamente recogida como Dasein, Existenz o Wirklichkeit. Es verdad que, por las razones que hemos sefalado, la
sensacion desempefia un rendimiento esencial no sélo con respecto a la categoria de realidad (Realitét), sino también en relacion
con la categoria de realidad efectiva (Wirklichkeit), toda vez que, como Kant sefiala en los Postulados del pensar empirico en
general [PPE], «lo que esta interconectado con las condiciones materiales de la experiencia (con la sensacion), es efectivamente
real [wirklich]» (KrV, A 218/B 266). Mas esto no quiere decir, como ha pretendido Schulting, que ambas categorias «no son
completamente separables» (Schulting (2019), p. 197, traduccion nuestra), sino que mas bien indica, como ha subrayado Caimi,
que la sensacion desempefia «una doble funcion [eine doppelte Funktion]» en relacion con las AP y los PPE respectivamente:
«en primer lugar, [la sensacion] presenta la cualidad empirica [empirische Qualitét], pues soélo a través de la sensacion somos
capaces de reconocer cualidades empiricas. En segundo lugar, la sensacion atestigua la presencia [Zugegensein] de algo en
el sentido de su existencia [Dasein] o su realidad efectiva [Wirklichkeit]» (Caimi (2013), p. 100, traduccién nuestra). Pese a que la
sensacion desempefie también esta funcion de atestiguacion de la existencia resulta claro, por tanto, que en el contexto de las
AP alude a la realitas en el sentido de la qualitas sensorial sehalada.



122 Lépez Lopez, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

intensidad determinada que constituye su «grado de influjo sobre el sentido» (KrV, A 166/B 208) o «grado
de receptividad» (KrV, A172/B 214). Asi pues, es posible “anticipar” o saber de antemano (esto es: a priori)
que todo objeto de la experiencia posible posee, desde el punto de vista de su realidad fenomeénica
(i.e., su sensacion comprendida como qualitas sensorial), una magnitud intensiva o grado de intensidad
(sea este el que a posteriori sea). Esto es precisamente lo que enuncia el principio de las AP: «en todos
los fendmenos, lo real, que es un objeto de la sensacion, tiene magnitud intensiva, es decir, un grado»
(KrV, A166/B 207, traduccion de Caimi modificada). Lo cuantificable en este contexto no es por tanto la
sensacion misma, sino la intensidad inherente a su donacion. Mas para comprender como es posible
determinar la magnitud de dicha intensidad hemos de comprender como esta llega a producirse, esto es:
hemos de comprender la produccion del grado de realidad (que, como es sabido, es el esquematismo o
procedimiento de sintesis de la magnitud intensiva). En este procedimiento de sintesis desempefna una
funcion especialmente relevante la categoria de negacion, mas la comprension kantiana de esta nocion
asi como de su relacion con la categoria de realidad precisa de ciertas aclaraciones.

Si la realidad es «lo que en la intuicion empirica corresponde a la sensacion», entonces se comprende
que Kant definalanegacion de realidad como la falta de sensacion: «lo que corresponde a la falta de ella [de
sensacion] es negacion=0» (KrV, A168/B 210). En la medida en que la negacion de realidad designa la falta
de sensaciony expresa, por asi decir, su no ser, Kant se refiere a ellatambién como la «knada=0» o el «vacio
(...) =O» (KrV, A168/B 209), que en la tabla de la nada con la que finaliza la Analitica Trascendental aparece
como «nihil privativum» (KrV, A 292/B 348). Ahora bien, puesto que toda sensacion se da en el tiempo y
constituye, por tanto, el contenido del tiempo, ocurre que la representacion de la privacion de sensacion
no es sino la representacion de un tiempo o instante vacio: «la falta de sensacion en el mismo instante lo
representaria a éste como vacio, por consiguiente, =0» (KrV, A168/B 209). En razén de ello Kant caracteriza
esta negatividad, también, como “intuicion pura=0”, y describe la produccion del grado de realidad como
«una sintesis de la generacion de la magnitud de la sensacion, desde su comienzo, la intuicion pura=0,
hasta una magnitud cualquiera» (KrV, A 166/B 208, subrayado nuestro, traduccion de Caimi modificada).
Con lo cual la magnitud intensiva o el grado de realidad se aprehende, como ha subrayado Deleuze,
como produciéndose a partir del “grado 0" y, por tanto, en relacion con la negacion comprendida como
una suerte de principio de extincidon de la intensidad®. Pues en efecto, segun leemos en las Vorlesungen
liber Metaphysik und Rationaltheologie, «el O [es] una realitas evanescens, esto es, una realidad que se
desvanece (...), ¥y la negacion puede ser entendida como una realidad que desaparece de este modo» (AA
28: 426, traduccion nuestra). La negacion es entonces el horizonte temporal de privacion hacia el cual se
encamina la intensidad de toda realidad fenoménica recorriendo una pluralidad de grados de intensidad
cada vez mas pequehos hasta su desvanecimiento, desaparicion o extincion. Precisamente por ello Kant
caracteriza esta relacion entre la realidad y la negacion como una relacion donde «lo real que corresponde
a las sensaciones en general, por oposicion a [im Gegensatzt mit] la negacion=0, solo representa algo
cuyo concepto contiene en si un ser [ein Sein]» (KrV, A175/B 217, el subrayado es nuestro). Puesto que ser
es en este contexto aparecer, es decir, darse a los sentidos como una realitas phaenomenon (“ein Sein”),
ocurre que el ser se define en el campo fenomeénico por esta relacion de oposicion con la negacion (“=0"),
esto es: con el no ser (realitas evanescens). Mas esta relacion de oposicion entre la realidad y la negacion
no es de naturaleza l6gica, sino que se constituye en un modo de entender la negatividad genuinamente
kantiano.

Ciertamente, el hecho de que en este contexto la negatividad o el no ser se piense como nihil privativum
y de que Kant caracterice la funcion que desempena la negacion (en relacion con la realidad) con la
expresion “=0" muestra que esta oposicion es la oposicion real propia de las magnitudes negativas, que
Kant describe ya en el Versuch de 1763°. Pues como ha subrayado Giovanelli, «la negacion en el fenémeno,
lejos de contradecir el concepto de realidad», como ocurriria si la negacion se concibiese en sentido
I6gico, «deberia solo ser pensada como una realidad que desaparece [a reality that dissappears], como el
limite de un proceso de disminucion» (Giovanelli, (2011), p. 51, traduccién nuestra). Con lo cual, en la medida
en que la aprehension del grado de intensidad tiene lugar siempre por oposicion real a la negacion, ocurre
que en la aprehension de toda realitas phaenomenon se impone la simetria o equilibrium (“=0") propio de
las magnitudes negativas. Por consiguiente, la siguiente consideracion se impone: la intensidad con la
cual aparece una realidad fenomeénica (es decir, se da a los sentidos) es, eo ipso, la intensidad con la cual
se arranca a su des-aparicion, una desaparicion hacia la cual, en cualquier caso, dicha intensidad esta

8 Deleuze ha subrayado este «principio de extincion» propio de la sintesis de las magnitudes intensivas: «en la medida en que lo
que esta dado posee una cantidad intensiva, es decir, un grado, lo capto dentro de una relacion con su produccion a partir de
cero, o con su extincion. Lo real que llena el espacio y el tiempo es captado, desde el punto de vista de su cantidad intensiva,
como producido a partir del grado cero o como extinguiéndose, es decir, reuniéndose con el grado cero» (Deleuze (2008), pp.
55-56). Semejante “reunion” con el grado cero es sencillamente, como veremos en lo que sigue, la sintesis entre la realidad y la
negacion y, por tanto, es también la determinacion del grado de realidad.

®  Para disponer de una correcta descripcion de la relacion de la categoria de negacion con el concepto de magnitud negativa y
con latabla de la nada con la que finaliza la Analitica Trascendental: cf., Longuenesse (2000), pp. 303-305, y Giovanelli (2011), pp.
41-49.



Lopez Lopez, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129 123

destinada a encaminarse. De hecho, esta tendencia decreciente hacia su propia negacion o desaparicion
es lo que hace cuantificable la intensidad de toda realidad fenoménica y lo que impone una determinada
anterioridad a la sintesis de la magnitud intensiva.

Esta sintesis no tiene lugar al modo de una agregacion sucesiva de varios instantes del tiempo, como
en el caso de las magnitudes extensivas, sino que es una «sintesis de coalicion» (KrV, A162/B 201, nota a
pie de pagina), esto es: una sintesis que no acontece sucesiva sino instantaneamente. En efecto, sostiene
Kant, en la medida en que «no tomo en consideracion la sucesion de muchas impresiones», ocurre que «la
aprehension por medio de la mera sensacion llena sélo un instante del tiempo» (KrV, A167/B 209, subrayado
nuestro). Con lo cual en la produccion del grado de realidad fenoménica la «aprehension no es una sintesis
sucesiva que progrese desde las partes hasta la representacion completa» (KrV, A167/B 209), sino que es
«una aprehension (...) instantanea [augenblicklich]» (KrV, A 168/B 210, el subrayado es nuestro). Asi pues,
la sintesis de coalicion se mueve en una anterioridad inversa a la sintesis de agregacion, toda vez que en
ella larealidad se nos da en primer lugar en un grado de intensidad (es decir, en una determinada magnitud
intensiva), y solo después podemos medir “cuan grande es” o “como es de grande” dicha intensidad por
aproximacion al grado cero, es decir, midiendo la pluralidad de grados que recorre hasta su extincion o
reunion con el “0". La representacion de unidad precede en este modo de sintesis, por tanto, a la de
pluralidad, y atendiendo a esta anterioridad Kant define la magnitud intensiva como aquella «que soélo es
aprehendida como unidad, y en la cual la pluralidad sdlo puede ser representada mediante la aproximacion
a la negacion=0» (KrV, A 168/B 210, subrayado nuestro). Puesto que esta tendencia decreciente hacia su
propia extincion es lo que hace medible o mensurable la magnitud intensiva de la realidad fenoménica
por cuanto permite determinar cuantos grados recorre la intensidad hasta su desaparicion, Kant sostiene
que es el «transito de la realidad a la negacion lo que hace representable toda realidad como un quantum»
(KrV, A144/B 183, subrayado nuestro) en el sentido de la quantitas. Tales son los rasgos esenciales de la
produccion del grado de realidad, mas si qgueremos comprender este procedimiento de sintesis hasta el
final, entonces hemos de abordar una dificultad interpretativa supuesta en el planteamiento de Kant tal
y como lo hemos reconstruido. Pues en la medida en que la sintesis de coalicion es instantanea, ocurre
que el decrecimiento de la intensidad hacia su negacion ha de tener lugar, por asi decir, en la unidad de un
solo instante. Lo cual presupone una dimension del tiempo que hemos de subrayar cuidadosamente en
relacion con la argumentacion precedente.

3. La profundidad del instante: el decrecimiento de la magnitud intensivay la
divisibilidad infinita del espacio y el tiempo

El hecho de que toda sensacion (i.e. toda realidad fenoménica) sea susceptible de un decrecimiento gra-
dual hacia su desaparicion presupone que la propia sensacion se dispone como un continuo (esto es:
como un campo sensorial). Pues en efecto, sostiene Kant, si «toda sensacion es capaz de una reduccion,
de modo que puede disminuir y, asi, desaparecer gradualmentey, ello se debe a que «entre la realidad
fenoménicay la negacion hay (...) una concatenacion continua de muchas posibles sensaciones interme-
dias» (KrV, A168/B 210, subrayado nuestro, traduccion de Caimi modificada). Por consiguiente, todo grado
determinado de realidad fenoménica se concibe como una posicion o lugar (Stelle) dentro del continuo
sensorial, una posicion o lugar que se define frente a la negacion por cuanto se encuentra siempre “mas o
menos” lejos de ésta (es decir: a una distancia “mayor o menor” que, como tal, es cuantificable en grados)
y que constituye una limitacion (Limitation, Beschrénkung) de dicho continuo. La categoria de limitacion
expresa por tanto en este contexto que toda magnitud intensiva se da instantaneamente frente a la ne-
gacion como una posicion o un “corte” dentro de un continuo de grados posibles de intensidad (i.e., de
realidad fenoménica), de entre los cuales ella constituye uno determinado en cada caso™©. Ahora bien, la
sensacion no se dispone como un continuo por si misma, sino en razén de su darse en el espacio y/o el
tiempo que si son por si mismos continuos, como Kant sostiene en un célebre fragmento de las AP: «es-
pacio y tiempo son quanta continua porque no puede ser dada ninguna parte de ellos, sin encerrarla entre
limites [Grenzen] (puntos e instantes) (...) de modo tal que esta misma parte sea a su vez un espacio o un
tiempo» (KrV, A169/B 211). Por consiguiente, en ultima instancia la sintesis de coalicion se fundamenta en
la continuidad formal del espacio y el tiempo por cuanto esta sostiene la continuidad material de la sen-
sacion (i.e., realidad fenoménica). No es verdad, por tanto, como ha pretendido Landy, que el concepto de
«continuidad (...) no desempefia ningun papel» (Landy (2020), p. 96, traduccion nuestra) en el argumento
principal de las AP. Es mas, esta continuidad fundamenta la sintesis de coalicién en un sentido mas radical
de lo que pudiese parecer en un primer acercamiento a esta cuestion.

'© Por un camino distinto al nuestro Longuenesse ha localizado también, sin embargo, la presencia de la categoria de limitacion en
esta de-limitacion del espacioy tiempo continuos (y, por tanto, del continuo sensorial): «la limitacion (Einschrénkung) en el espacio
y el tiempo (...) es la manifestacion sensible de la categoria de limitacidon» y es, como terminaremos de precisar a continuacion en
el marco de nuestra argumentacion, «lo que hace posible la determinacidn cuantitativa del grado de realidad de los fendmenos
(su magnitud intensiva)» (Longuenesse (2000), p. 306).



124 Lépez Lopez, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

La continuidad del espacio y el tiempo radica en que no hay ninguna parte del espacio y el tiempo que
no esté “encerrada entre limites (puntos e instantes)” y, por tanto, toda delimitacion o division del espacioy
el tiempo da como resultado una porcion de espacio y tiempo mas pequeia, pero que jamas puede ser la
parte mas pequefa o parte simple (es decir, aquella parte que ya no seria, a su vez, delimitable o divisible y
que, por tanto, no estaria “encerrada entre limites”). Esta ausencia de simplicidad es lo que define, afirma
Kant, la continuidad de una magnitud: «la propiedad de las magnitudes, segun la cual en ellas ninguna
parte es la menor posible (ninguna parte es simple), se llama la continuidad de ellas» (KrV, A 169/B 211).
Puesto que no cabe afirmar la simplicidad de ninguna porcion del espacio y el tiempo, resulta que toda
delimitacion o division de éstos dara como resultado una porcion de espacio y tiempo a su vez divisible,
de donde se desprende que espacio y tiempo son infinitamente divisibles. Pues bien, si la sintesis de
coalicion tiene lugar en un instante del tiempo, entonces el decrecimiento de la sensacion (i.e., realidad
fenomeénica) en grados de intensidad cada vez mas pequefos hacia la negacion acontece en la unidad
de un solo instante. A este respecto sostiene Kant, en efecto, que «la oposicion entre ambos [realidad y
negacion] ocurre en la diferencia del mismo tiempo» (KrV, A 143/B 182), con lo cual todo queda contenido
en el instante y su divisibilidad infinita. Ello es posible en virtud de la siguiente simetria estructural que la
forma (de la sensibilidad) impone a la materia (sensorial): si cada grado de intensidad se da en un unico
instante del tiempo al que dota de un contenido intensivo, entones la posibilidad de decrecer en grados de
intensidad cada vez mas pequenos se fundamenta en la posibilidad de division del instante en instantes
cada vez mas pequenos. En este sentido, y como en parte subraya Caimi, «la sintesis de la realidad
tiene lugar en el tiempo, pero no en su dimension de duracidén», como en el caso de las magnitudes
extensivas, «sino en una dimension del tiempo que hasta ahora ha sido pasada por alto: la amplitud
[Breite] (o profundidad [Tiefe]) del tiempo» (Caimi (2013), p. 98, traduccion nuestra)". Por consiguiente, la
aproximacion decreciente a la negacion propia de la sintesis de las magnitudes intensivas se fundamenta
en esta dimension de profundidad del instante que pertenece a éste en virtud de su divisibilidad infinita,
esto es: en virtud de su continuidad. Este resultado arroja una nueva luz sobre el modo en que tiene lugar
la tendencia decreciente hacia la negacion propia de la sintesis de coalicion.

Ciertamente, si la divisibilidad infinita del instante fundamenta la posibilidad de decrecimiento de
la intensidad hacia la negacion comprendida como “intuicion pura=0”, entonces este decrecimiento
consiste en un regressus in infinitum comprendido como una division del instante en instantes cada vez
mas pequenos (y, por tanto, en instantes que albergan en si una magnitud intensiva cada vez menor), lo
cual hace posible el fluir de la intensidad hacia su desaparicion «en el tiempo» (KrV, A143/B 183, subrayado
nuestro). Pues bien, el hecho de que este regressus in infinitum se de en el plano de la realidad fenoménica
es lo que hace que emerja la paradoja del infinito a cuya resolucion se orienta este trabajo.

Como Kant subraya en la solucion a la Segunda Antinomia [SA], de |la cual leemos en los Fortschritte que
se refiere a la magnitud intensiva? de los fendmenos, la divisibilidad infinita del fendmeno se fundamenta
en la ocupacion por parte de este de un espacio y tiempo continuos: «la division infinita sélo caracteriza al
fendmeno como quantum continuum, y es inseparable de la ocupacion del espacio, porque precisamente
en esta ocupacion reside el fundamento de la divisibilidad infinita» (KrV, A 527/B 555, traduccion de Caimi
modificada). No es verdad, por tanto, como ha pretendido Wang, que en «la resolucion kantiana de la
Segunda Antinomia la continuidad del espacio y el tiempo no suministra la continuidad de los fenémenos
en el espacio y el tiempo» (Wang (2018), p. 20, traduccion nuestra). Lejos de ello, es precisamente la
continuidad del espacio y el tiempo que los fendmenos ocupan lo que fundamenta que estos sean un
quantum continuum que sostiene la sintesis de composicion en los dos 6rdenes de la quantitas (esto es:
tanto en el orden de la magnitud extensiva como en el de la magnitud intensiva). El siguiente fragmento de
las AP, también célebre, resulta claro a este respecto: «todos los fendomenos son (...) magnitudes continuas,
bien segun su intuicidon, como magnitudes extensivas, bien segun la mera percepcion (sensacion y, por
tanto, realidad), como magnitudes intensivas» (KrV, A 170/B 212). En este punto la paradoja del infinito
sefalada emerge por si misma, pues desde un punto de vista mereoldgico cada fendmeno constituye
un todo delimitado vy, por tanto, finito, pero del fendmeno asi considerado se afirma, a la vez, que es
infinitamente divisible en virtud de su continuidad: se afirma, pues, un infinito dado en lo finito. Pues bien,

" Pese a que Caimi no relaciona expresamente esta dimension de profundidad del instante con la divisibilidad infinita del mismo
nosotros consideramos, por las razones que veremos en lo que sigue, que la dimension de profundidad es propia de la forma
de la sensibilidad debido a la continuidad que, a su vez, le pertenece por si misma (es decir: al margen de la actividad sintética
del entendimiento). Mas esta consideracion nos lleva justamente a subrayar un matiz de la tesis de Caimi con el que no estamos
enteramente de acuerdo. Pues si bien es verdad que, como sostiene Caimi, en la sintesis de la magnitud intensiva el tiempo «ya
no es interpretado como la serie del tiempo [Zeitreihe], sino como un tiempo cuyos instantes unicos [einzelnen Augenblicke]
tienen cada uno una profundidad, es decir, una capacidad interna de acogida [innere Aufnahmeféhigkeit]» de la sensacion, no lo
es, sin embargo, que tal sintesis constituye la profundidad del instante y, por tanto, «otorga una dimension adicional [zusétzliche]»
al tiempo (Caimi (2013), p. 98, traduccion nuestra). Lejos de ello, esta dimension de profundidad pertenece al tiempo no en virtud
de la sintesis (no, por tanto, como una dimension adicional a la forma de la sensibilidad), sino en virtud de una propiedad que se
funda en la continuidad esencial a éste, a saber: la divisibilidad infinita sefialada.

2 Cfr., Fortschritte, AA 20: 289 (p. 75 de la edicién castellana).



Lopez Lopez, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129 125

para mostrar como Kant resuelve esta paradoja hemos de transitar a la solucion de la SA y explorar tanto
esta nocion de regressus in infinitum como la condicion de su posibilidad.

4. Un infinito dado en lo finito: regressus y divisibilidad in infinitum

A diferencia de la Primera Antinomia [PA], en la segunda no se trata de una sintesis compositiva sino,
como ha subrayado Rosefeldt, decompositiva (decomposing Synthesis)®, a saber: una division que pro-
cede descomponiendo el fendomeno dado en sus partes. O formulado atendiendo a la problematica de la
SA, se trata de un regressus in infinitum que procede de lo condicionado a sus condiciones, esto es: del
fendmeno dado en su completitud (a saber: como un todo delimitado) a las partes de las que consta. Pues
bien, el proceder de este regressus presente en la SA se determina también por oposicion al progressus
propio de la PA: mientras que alli no era posible presuponer un infinito ya dado en el fenémeno por cuanto
las condiciones (esto es: las partes) «estaban fuera» del condicionado dado (del fendmeno) y, por tanto,
«no estaban dadas a la vez con él y por él, sino que so6lo venian a anadirse en el regressus empirico» (KrV,
A 526/B 554), aqui si es posible presuponer un infinito ya dado por cuanto «las condiciones (las partes) es-
tan contenidas en el condicionado mismo», pues «éste esta enteramente dado en una intuicion encerrada
dentro de los limites de él» y, por tanto, «todas ellas [sus condiciones] estan dadas juntamente [con él]»
(KrV, A 524/B 552). Asi pues, mientras que en la PA el progressus se da in indefinitum en la SA el regressus
se dain infinitum, pues la interioridad de las condiciones respecto del condicionado dado hace posible la
presuposicion de un infinito ya dado en el fendmeno. La cuestion decisiva, sin embargo, es comprender
como esta dada en el fendmeno esta totalidad infinita de partes.

Pues en efecto, afirmar una infinitud de partes ya dada en el fenémeno no comporta afirmar que esta
infinitud de partes esté ya articulada, en cuyo caso el regressus no seria empirico sino trascendental, y
comportaria la presuposicion (declarada ilegitima por la investigacion trascendental) de que dichas partes
se encuentran determinadas o delimitadas de forma previa a la propia sintesis regresiva encargada de
generarlas. Ello implicaria la presuposicion de un ndmero infinito de partes, lo cual resulta l6gicamente
incompatible con el caracter delimitado y finito del fendmeno dado. Asi pues, sostiene Kant, «no esta
permitido de ninguna manera que de un todo tal, que es divisible al infinito, se diga: se compone de un
numero infinito de partes» (KrV, A 524/B 552). De hecho, semejante incompatibilidad I6gica se aprecia de
forma especialmente clara en la critica que Kant realiza a la division in infinitum de un cuerpo organico:
afirmando «un cuerpo organico articulado [gegliederten] al infinito (...) uno se contradice a si mismo;
pues ese desarrollo infinito es considerado como una serie que nunca puede ser acabada (infinita) y, si
n embargo, como un desarrollo acabado» (KrV, A 526-527/B 554-555, traduccion de Caimi modificada).
Puede afirmarse, por tanto, una magnitud infinita de partes ya dadas en el fenémeno siempre y cuando no
se comprenda con ello un numero infinito de partes. La diferencia es decisiva: mientras que en el segundo
caso afirmamos un infinito numérico donde las partes se dan como ya determinadas y, por tanto, se da
la serie completa de la division, en el primero, sin embargo, suponemos un infinito ya dado, pero todavia
no dividido, rechazando de este modo la completitud de la division. En este ultimo sentido, sostiene Kant,
«como ese regressus es infinito, todos los miembros (partes) alos que él llegue estan contenidos en el todo
dado, como agregados, pero no [esta contenida] la entera serie de la division, la cual es infinita de modo
sucesivo y nunca esta entera» (KrV, A 524/B 552). Como se puede apreciar, el caracter esencialmente
incompleto del regressus, que es lo que caracteriza su proceder in infinitum, se fundamenta en que la
infinitud de partes contenida en el fendmeno se da de forma absolutamente indeterminada. Kant es claro
respecto de este punto:

La infinitud de la division de un fendmeno dado en el espacio se basa unicamente en que por su intermedio es
dada meramente la divisibilidad, es decir, una cantidad [Menge], en si absolutamente indeterminada, de partes;
pero esas partes mismas sélo son dadas y determinadas por medio de la subdivision; dicho brevemente, [se
basa] en que el todo no esta ya en si mismo dividido. Por eso, la division puede determinar en él una cantidad
que llega hasta donde se quiera avanzar en el regressus de la division (KrV, A 526/B 554, subrayado nuestro,
traduccion de Caimi modificada)

Asi pues, lejos de darsenos la serie completa de la division, lo unico que se nos da en el fendmeno es
“la simple divisibilidad”, que no presupone un numero de partes ya divididas (y, por tanto, ya determinadas),
sino “una cantidad (...) absolutamente indeterminada de partes”, las cuales “solo son dadas y determinadas
por medio de la subdivision”. De lo cual se desprende que el proceder in infinitum de la division se funda en
esta indeterminacion de las partes, es decir, en que “el todo no esta ya en simismo dividido”, de modo que

¥ En efecto, Rosefeldt ha caracterizado ambos tipos de sintesis del siguiente modo: «una vez que asumimos que las pluralidades
mereoldgicas pueden sernos dadas, en cierto sentido, antes de cualquier sintesis, podemos ver que hay dos maneras de tomar
conciencia de las pluralidades mereoldgicas como tales. Segun el primer modo, primero se “recorre” una pluralidad de partes (...)
y luego se combinan en una representacion de estas partes como pertenecientes todas ellas a un todo (...) Pero también puede
haber sintesis por descomposicion, es decir, la toma de conciencia de las partes como partes de un todo a través de la division
de un todo dado» (Rosefeldt (2022), p. 6, traduccion nuestra).



126 Lépez Lopez, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

la division puede “determinar en él una cantidad que llega hasta donde se quiera avanzar en el regressus”.
Semejante regressus in infinitum consiste en que siempre es posible llevar mas lejos la division (hasta
donde se quiera)y, precisamente por ello, se basa en que por muy lejos que ésta llegue siempre encuentra
ante si una cantidad de partes atin no dividida y, por lo mismo, divisible. La solucion kantiana a la paradoja
del infinito mencionada es por tanto clara: puede afirmarse una infinitud de partes ya dada en el fenémeno,
en si mismo finito, siempre y cuando dichas partes no se den como ya determinadas, sino justamente en la
indeterminacion sefialada. Ahora bien, esta indeterminacion consistente en que las partes del fendmeno
se dan como divisibles in infinitum (y, por ello mismo, como todavia-no-divididas) es sencillamente la
continuidad que venimos subrayandoy que éste adquiere en virtud de su ocupacion del espacioy el tiempo.
En la resolucion kantiana de esta paradoja se advierte, por tanto, que la nocién de infinitud supuesta en el
modo de sintesis de la magnitud intensiva radica en cierto modo en la nocion de continuidad. Pues bien,
esta nocion de continuidad no se funda en cualquier nocion del espacio y el tiempo y desde luego no,
como ha pretendido Landy, en el espacio y el tiempo considerados como magnitudes extensivas™, sino en
el espacioy el tiempo que Kant caracteriza en la ET como magnitudes infinitas dadas’™.

En efecto, cuando Kant enuncia la continuidad del espacioy el tiempo en las AP subraya su anterioridad
respecto de toda delimitacion sintética de partes de espacio y tiempo. Pues los puntos del espacio e
instantes del tiempo no son otra cosa, sostiene Kant, que limites (Grenzen) ejercidos sobre la magnitud
continua, pero si los limites son posiciones o «lugares de su limitacion [Stellen ihrer Einschrankungl» (KrV,
A169/B 211, subrayado nuestro), entonces el espacio y tiempo, considerados como magnitudes continuas
son, con anterioridad a este ejercicio de division sintética, ilimitados o indeterminados por cuanto no
constan de una pluralidad de partes que los compongan. Lejos de ello, ocurre mas bien a la inversa, pues
los limites o posiciones presuponen el espacio y el tiempo como trasfondo sobre el cual ejercerse: «los
lugares presuponen siempre aquellasintuiciones que ellos han de limitar o de determinar;y a partir de meros
lugares, como elementos que pudieran ser dados antes que el espacio o el tiempo, no se pueden componer
ni el espacio, ni el tiempo» (KrV, A170/B 211, subrayado nuestro). Pues bien, cuando en la ET Kant caracteriza
el espacio y el tiempo como magnitudes infinitas dadas afirma de ellos esta misma incomponibilidad
e indeterminacion que les atribuye como quantum continuum en las AP y en la SA. En efecto, sostiene
Kant, «puede representarse sdlo un tnico espacio» y, por tanto, «cuando se habla de muchos espacios, se
entiende por ellos sdlo partes [Teilen] de uno y el mismo espacio unico». La cuestion, sin embargo, es que
estas «partes tampoco pueden preceder al espacio unico y omniabarcador» y, por consiguiente, no son
«partes integrantes [Bestandteilen] de las que se compondria [este espacio unico], sino que solamente
pueden ser pensadas en él» (KrV, A 25/B 40, subrayado nuestro, traduccion de Caimi modificada). Asi
pues, la infinitud del espacioy el tiempo asi considerados se traduce en su incomponibilidad sintética, esto
es: en el hecho de que son ilimitados por cuanto no constan de una pluralidad de partes integrantes ya
delimitadas que los constituyan y no se basan, por tanto, en limitaciones. Esta incomponibilidad sintética
muestra, por una parte, que la estructura mereoldgica del espacio y el tiempo asi considerados es anterior
ala sintesis y dispone, por ello, de un caracter pre-sintético, pero también hace visible, por otra parte, que
en ausencia de esta determinacion sintética el espacio «es esencialmente uno [wesentlich einig]» (KrV, A
25/B 40, subrayado nuestro, traduccion de Caimi modificada). Y lo mismo vale decir, sostiene Kant, del
tiempo:

La infinitud del tiempo no significa (...) sino que toda cantidad determinada de tiempo es posible s6lo mediante
limitaciones de un tiempo unico que sirve de fundamento. Por eso, la representacion originaria tiempo debe ser
dada como ilimitada (KrV, A 32/ B 48).

Esta unidad esencial del espacioy el tiempo comprendidos como magnitudes infinitas es justamente la
peculiar unidad propia del continuo: se trata de un “ser unidad” o “estar unido” que no pertenece al espacio

4 Cf.,, Landy, 2020, p. 80.

s Larelacion entre la continuidad del espacio y el tiempo que Kant afirma en las AP y la caracterizacion que hace de estos como
maghnitudes infinitas dadas en la ET permite advertir que la tesis de la continuidad de la sensacion dispone de un caracter a
priroriy que, por tanto, esta incluida con pleno derecho en la argumentacion de las AP. Pues en contra de lo que clasicamente
sostiene Bennet, para quien la tesis de la continuidad de la sensacion «afirma un hecho empirico y no tiene cabida en el aparato
de principios a priori de Kant» (Bennett (1966), p. 172, traduccion nuestra), la continuidad pertenece a la sensacion en virtud de su
ocupacion de un espacio y un tiempo que son por s mismos continuos. Como veremos, la continuidad del espacio y el tiempo es
caracterizada en la ET como una unidad esencial que pertenece a éstos como magnitudes infinitas dadas y, por tanto, constituye
uno de sus rasgos a priori. Con lo cual, la continuidad del campo sensorial supuesta en la argumentacion de las AP se enmarca
en una argumentacion a priori que puede reconstruirse del siguiente modo: puesto que es conocimiento a priori que el espacio
y el tiempo son continuos, y puesto que es conocimiento a priori que toda sensacion se da en el espacio y/o el tiempo (o si se
prefiere: que el espacio y el tiempo se refieren inmediatamente a la sensacion y constituyen su forma), se sigue también a priori
que la sensacion se dispone como un continuo en virtud de su ocupacion del espacio y el tiempo.

6 Como puede apreciarse, la estructura mereoldgica de la magnitud infinita dada es inversa a la de las magnitudes determinadas
(extensivas e intensivas), pues mientras que éstas surgen de la sintesis matematica de composicion y, por tanto, en ellas las
partes anteceden al todo, en la magnitud infinita dada el todo antecede a las partes (Teilen y no Bestandteilen) que se generan a
través de su delimitacion sintética. Esta anterioridad mereoldgica propia de la magnitud infinita ha sido subrayada con especial
claridad por Rosefeldt (cf., Rosefeldt (2022), p. 2), y en base a ella Onof y Schulting han sostenido que este estrato de la magnitud
dispone de la propiedad de la «inversion mereoldgica [mereological inversion]» (Onof & Schulting (2015), p. 14, traduccién nuestra).



Lopez Lopez, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129 127

y al tiempo en virtud de un acto de composicion sintética, sino que consiste en una propiedad suya que
les pertenece per se. De hecho, esta incomponibilidad y peculiar unidad es lo que da razon del caracter
de donacion esencial a la magnitud infinita. Pues en efecto, que la estructura mereoldgica de la magnitud
infinita no pueda constituirse por composicion sintética implica que ha de ser necesariamente dada" a la
intuicion como un horizonte™ ya unido en el cual se funda la delimitacion sintética de espacios y tiempos
(tanto enla sintesis de agregacion como en la sintesis de coalicion). En este sentido Rosefeldt |a ha definido
como «un todo mereoldgico que es anterior a todas las partes que resultan de su descomposicionyy (...
posee una unidad que precede a todas aquellas unidades que se producen por actos de composicion»'.
Es precisamente este caracter presintético lo que deja ver, también, la significacion del término “magnitud”
en este contexto: mientras que para la magnitud intensiva (al igual que la extensiva) reservabamos la
denominacion de “quantitas” por cuanto el término “magnitud” designaba una cantidad determinada o
delimitada, para el término “magnitud” en la expresion “magnitud infinita dada” reservamos el término
“quantum”?. La razdn de ello es que en este contexto el término “magnitud” (Gré8e) no se refiere a ninguna
cantidad determinada (esto es: al ser “asi 0 asa” de grande propio de la quantitas), sino al ser de la cantidad
engeneral, esto es: al horizonte pre-sintéticamente dado sobre el cual se fundala sintesis de toda quantitas
(extensiva e intensiva). Pues bien, con este resultado el presente trabajo alcanza su objetivo, a saber:
mostrar que y como la sintesis de la magnitud intensiva se fundamenta en la nocion de magnitud infinita
dada. Consideramos pertinente no obstante, de cara al esclarecimiento de este resultado, introducir en
las conclusiones la distincidn entre infinito potencial e infinito actual que Kant formula en Uber Ké&stners
Abhandlungen. Pues dicha distincion confirma, a una nueva luz, la relacion de fundamentacion sefalada.

5. A modo de conclusion: infinito potencial e infinito actual en el marco de la teoria
kantiana de las magnitudes

Kant formula la distincion entre infinito potencial e infinito actual en Uber Késtners Abhandlungen® del
siguiente modo:

Que se pueda trazar una linea al infinito o que se puedan separar planos tanto como se quiera, este infinito
potencial, que el matematico necesariamente tiene como fundamento de sus determinaciones del espacio,
presupone una infinitud actual (mas solo metafisica) y efectivamente real, y sélo es posible bajo esta presupo-
sicion (AA 20: 419 -p. 266 de la traduccion castellana, nota a pie de pagina-)

Como se puede apreciar, en el terreno de las magnitudes extensivas el infinito potencial consiste
sencillamente en el caracter indefinido de la sintesis de agregacion (si se prefiere: en el caracter in
indefinitum del progressus), a saber: en la posibilidad de que esta pueda ir siempre mas lejos por muy
grande que sea la construccion realizada. Este infinito potencial no se funda sin embargo en la propia
sintesis, sino en «que el espacio, en el cual yo describo la linea, es mas grande que cualquier linea que
yo pueda trazar en él» (AA 20: 419-420 -p. 267 de la traduccion castellana-). Pues bien, en este “ser
mas grande” que cualquier espacio y tiempo matematicamente construidos consiste la infinitud actual:
«un espacio, en relacion con el cual un espacio determinado cualquiera (...) solo puede ser una parte,
un espacio semejante (...) es mas grande que cualquiera que yo pueda describir, y esto significa que es
infinito» (AA 20: 419 -p. 266 de la traduccion castellana, nota a pie de pagina-). Y este infinito actual es
de hecho lo que Kant caracteriza en el contexto de la PA (que segun en los Fortschritte corresponde a
las magnitudes extensivas)®?> como concepto trascendental de infinito, a saber: la «relacion [del todo

7" El hecho de que la magnitud infinita sea incomponible y que, por tanto, tenga que estar necesariamente dada como una totalidad
ya unida muestra que dispone de un origen exclusivamente sensible por cuanto su estructura no es resultado de actos de
composicion sintética que involucrarian, de uno u otro modo, la actividad espontanea del entendimiento. Esta relacion entre
el caracter de “dada” de la magnitud infinita y su origen exclusivamente sensible ha sido subrayada tanto por Smyth (cf., Smyth
(2014), p.10) como por Mclear (cf., Mclear (2014), p. 93). Semejante interpretacion se situa en unalinea de lectura no conceptualista
0 no intelectualista que, frente a su contraria (es decir, frente a la interpretacion conceptualista e intelectualista), entiende que la
ET no es un estadio preliminar de la Analitica Trascendental [AT] y no es por tanto reductible a ésta. Un buen estudio donde se
explora la posicion no conceptualista en el contexto especifico de la presente argumentacion es el de Rosefeldt (cf., Rosefeldt
(2022), pp. 15-18), mas para disponer de una descripcion tanto de la postura conceptualista como de la no conceptualista en
relacion con diversos aspectos de esta problematica pueden consultarse también los siguientes trabajos: cf., Tolley (2016), p.
260, y Onof & Schulting (2014), p. 290.

8 Tanto Rosefeldt como Onof y Schulting se han servido de la nocién fenomenoldgica de horizonte para caracterizar esta nocion
trascendental deinfinito: cf., Rosefeldt (2022), p. 11y Onof & Schulting (2015), p. 48. Se trataria a este respecto de pensar la magnitud
infinita como un trasfondo dado con anterioridad a la sintesis y, por tanto, supuesto atematicamente como indeterminado y
presto para la determinacion sintética de las magnitudes extensivas e intensivas.

9 Rosefeldt (2022), p. 19, traduccién y subrayado nuestros.

20 La diferencia y relacion de fundamentacion entre la quantitas y el quantum que acabamos de precisar ha sido formulada de
forma especialmente clara por Heidegger (cf., GA, 41, 243 -p. 243 de la edicion castellana-), pero también puede encontrarse en
trabajos mas recientes: cf., Jiménez (2013), p. 1007; Onof & Schulting (2015), p. 38; Reyna Fortes (2021), p. 165 y Sutherland (2022),
pp. 76-85.

21 Para disponer de un trabajo especificamente dedicado al analisis de este escrito, constltese Onof § Schulting (2014).

22 cf., AA20: 288 (p. 75 de la edicion castellana).



128 Lépez Lopez, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129

infinito] con una unidad arbitrariamente adoptada, con respecto a la cual él es siempre mas grande que
cualquier numero» (KrV, A 432/B 460, subrayado nuestro, traduccion de Caimi modificada). Pues bien,
este infinito actual que la PA caracteriza como concepto trascendental de infinito corresponde al concepto
de magnitud infinita dada tal y como lo hemos descrito. Ello implica que el infinito potencial descrito se
funda en que la magnitud infinita dada sobre la cual se realiza la sintesis matematica es siempre mas
grande que (y por tanto irreductible a) cualquier magnitud extensiva de espacio y tiempo construida en ella.
Que esta magnitud sea un infinito actual quiere decir, por tanto, que se encuentra dada como siendo ya,
actualmente, totalidad y unidad, es decir: una totalidad u horizonte unido por si mismo, sin necesidad de
actos de composicion sintética. Pues bien, este concepto trascendental de infinito, asi como la distincion
correspondiente entre infinito potencial e infinito actual, se extiende también a la fundamentacion de la
maghnitud intensiva en la magnitud infinita dada.

En el terreno de las magnitudes intensivas el infinito potencial consiste en que el regressus in infinitum
de la sintesis de coalicion siempre puede llevar mas lejos la division de las partes debido a que la unidad de
suyo indeterminada del continuo no puede resolverse en la simplicidad de un indivisible. Onof y Schulting
han localizado con claridad este infinito potencial en el caracter ilimitado del regressus, es decir, en que
la gradacion y, por tanto, la division «no esta limitada: se trata de una resolucion potencialmente infinita,
definida por una regresion in infinitum» (Onof & Schulting (2015), p. 39, traduccioén y subrayado nuestros).
El infinito actual consiste aqui, por tanto, en que el espacio y tiempo unicos sobre los que se ejecuta la
division se nos dan como siendo ya (con independencia de la sintesis de composicion) unidad o, si se
prefiere, una unidad (ya) dada en virtud de su continuidad. En ambos casos la infinitud consiste en una
relacion con el todo infinito dado: en el terreno de las magnitudes extensivas, dicha relacion consiste
en que el todo es siempre mas grande que cualquier sintesis que podamos realizar, mientras que en el
terreno de las magnitudes intensivas esta relacion radica en que el todo es siempre mas pequefio que
cualquier division que podamos ejecutar. En ambos casos el comparativo (“mas”) invoca una diferencia
cualitativa®® que comporta la irreductibilidad de la magnitud infinita a la agregacion, por una parte, y a
la division, por otra. Asi pues, en suma, ambas dimensiones del infinito potencial propio de la sintesis
matematica (es decir, tanto la de “lo infinitamente grande” propio de la sintesis de agregacion como la de
“lo infinitamente pequeno” propio de la sintesis de coalicion) se fundan en el infinito actual correspondiente
a la magnitud infinita dada. Como puede apreciarse, por tanto, no solo ocurre que la paradoja del infinito
de la que partimos no resulte aporética, sino que en la resolucion que Kant ofrece al respecto se aprecia
de un modo especialmente claro como la investigacion trascendental formula la nocion de infinito como
fundamento de la determinacion cuantitativa (extensiva e intensiva) de los fendmenos. Tal es el modo
como la filosofia trascendental de Kant integra en este contexto la relacion entre lo finito y lo infinito.

6. Referencias bibliograficas

Bell, L., J. (2019): The Continuous, the Discrete and the Infinitesimal in Philosophy and Mathematics. Springer.

Bennett, J. (1966): Kant's Analityc. Cambridge University Press.

Caimi, M. (2013): Das Schema der Qualitat bzw. Der Realitat. En Dieter Hiining, Stefan Klingner & Carsten Olk
(eds.), Das Leben der Vernunft. Beitrdge zur Philosophie Kants, pp. 95-108. Boston: De Gruyter.

Deleuze, G. (2008): Kant y el Tiempo. Cactus.

Giovanelli, M. (2011): Reality and Negation-Kants Principle of Anticipations of Perception. An investigation of its
Impact on the Post-Kantian Debate. Springer.

Heidegger, M., Gesamtausgabe, Vittorio Klostermann. Frankfurt am Main, Darmstadt, 1977-.

Heidegger, M., Phdnomenologische Interpretation von Kants Kritik der reinen Vernunft, Abtheilung II:
Vorleungen 1919-1944, Band 24.

Heidegger, M. (2009): La pregunta por la cosa. Sobre la doctrina de los principios trascendentales de Kant,
Palamedes.

Heidegger, M. (2013): Kant y el problema de la metafisica, Fondo de Cultura Econémica.

Heidegger, M. (2015): Légica. La pregunta por la verdad, Alianza 2015.

Jankowiak, T. (2013): Kant's Argument for the Principle of Intensive Magnitudes. 18, pp. 387-412. https://doi.
org/10.1017/s1369415413000162

Jimeénez, A. (2013): El problema de la cantidad continua: Immanuel Kant y Francisco Suarez. 69(261), pp. 1001-
1018.

Jiménez, A. (2020): El problema del continuo en la filosofia de Kant a la luz de las lecciones de metafisica. 9
(14), pp.103-123. https://doi.org/10.5281/zenodo.4603730

Jiménez, A. (2021): Deduccion y aplicacion de las categorias en la obra de Kant. Editorial Comares.

23 Elcaracter cualitativo o esencial de esta diferencia ha sido subrayado por Heidegger tanto en su Phdnomenologische Interpretation
(cf., GA, 25,138) como en el Kantbuch (cf., GA, 03, 48 -p. 38 de la edicion castellana-).



Lopez Lopez, A. Rev. filos. (Madr.), 51 (1), 2026, pp. 119-129 129

Kant, I. Kants gesammelte Schriften, Kdniglichen PreuBischen/Deutschen Akademie der Wissenschaften
(Ed.), Georg Reimer/Walter De Gruyter, 1900-.

Kant, I. (2011): Los progresos de la Metafisica desde Leibniz y Wolff, Tecnos, Madrid.

Kant, I. (2015): “Sobre los articulos de Kastner”, Ideas y Valores, 64, pp. 259-268.

Kant, I. (2018): Critica de la Razon Pura, Fondo de Cultura Econdmica.

Landy, D. (2020): Kant's Better-than-Terrible Argument in the Anticipations of Percepction, Kantian Review,
25, pp.77-101, https://doi.org/10.1017/s1369415419000475.

Longuenesse, B. (2000): Kant and the capacity to judge. Sensibility and discursivity in the trascendental
analytic of the Critique of pure Reason. Princeton University Press.

Martinez Marzoa, F. (1989): Releer a Kant. Anthropos.

Mclear, C. (2014): Two Kinds of Unity in the Critique of Pure Reason. 53(1), pp. 79-110. https://doi.org/10.1353/
hph.2015.0011

Onof, C., & Schulting, D: (2014): Kant, Kastner and the Distinction between Metaphysical and Geometrical
Space. 19(2), pp. 285-304. https://doi.org/10.1017/s1369415414000065

Onof, C., & Schulting, D. (2015): Space as Form of Intuition and Formal Intuition: On the Note to B 160 in Kant’s
“Critique of Pure Reason”. 124(1), pp. 1-58. https://doi.org/10.1215/00318108-2812650

Pérez de Tudela, J. (1981): El problema del continuo. Una aproximacion sistematica al concepto de
fundamentacion. Autor Editor 3.

Reyna Fortes, R. (2020): Lo discreto y lo continuo en las metafisicas de Suarez y Kant. 11, pp. 160-175.

Reyna Fortes, R. (2022): La ley de continuidad del cambio (A209/B254) y «lex continuum formarum» como
maxima de la reflexion. En Sobre el problema del continuo en la filosofia de Kant / coord. Por Jorge Pérez
de Tudela, Alba Jiménez, pp. 163-199. Herder.

Rosefeldt, T. (2022): Kant on Decomposing Synthesis and the Intuition of Infinite Space. 22(1), pp. 3-23. https:/
doi.org/10.3998/phimp.2122

Sanhueza, D. (2015): Consideraciones sobre el infinito en la filosofia de Kant. 71, pp. 151-162. https://doi.
org/10.4067/s0718-43602015000100012

Schulting, D. (2019): Kant’s Deduction From Apperception. An Essay on the Transcendental Deduction of the
Categories. De Gruyter.

Smyth, D. (2014): Infinity and givenness: Kant on the intuitive origin of spatial representation. 44(5-6), pp. 551-
579. https://doi.org/10.1080/00455091.2014.967737

Sutherland, D. (2022): Kant’s Mathematical World: Mathematics, Cognition, and Experience. NY: Cambridge
University Press.

Tolley, C. (2016): The difference between original, metaphysical, and geometrical representations of space. En
Dennis Schulting (ed.), Kantian Nonconceptualism, pp. 257-285. England: Palgrave.

Wang, W. (2018): Kant’s Argument for the Principle of Anticipations of Perception. 49, pp. 61-81.



