EDICIONES
= COMPLUTENSE @

Revista Espaiola de Antropologia Americana NOTAS
ISSN: 1134-3478

Sitios rituales compartidos. Dinamicas rituales
intercomunitarias en los Altos de Chiapas, México

Alejandro Sheseia Hernandez
Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas =

Andrés Lopez Diaz
Universidad Intercultural de Chiapas =

https://dx.doi.org/10.5209/reaa.97065

Como citar: Shesefa Hernandez, A.; Lopez Diaz, A. 2025. “Sitios rituales compartidos. Dinami-
cas rituales intercomunitarias en los Altos de Chiapas, México”. Revista Espafiola de Antropologia
Americana 55 (1): 134-142.

Introduccion

En un trabajo anterior, el primer autor de estas lineas present6 evidencias etnograficas prove-
nientes de Los Altos de Chiapas, México, acerca de las relaciones destructivas que se esta-
blecen cuando sitios rituales del paisaje natural (cuevas, montafas, ojos de agua, etc.) perte-
necientes a una determinada comunidad quedan, por razones historicas, localizados en areas
fronterizas disputadas con comunidades vecinas: en estos casos los sitios rituales son agredidos
por la comunidad vecina que no los reconoce como ajenos. Estas acciones se dan como parte
de escaladas de violencia y son motivadas por las particularidades de la cosmovision indigena
(Shesefia 2014).

Pero ¢qué rasgos adquieren las relaciones cuando, en el caso contrario, varias comunidades
comparten un sitio ritual? ; En qué condiciones los sitios rituales pueden ser compartidos? En las
siguientes paginas, con informacion etnografica recientemente recabada, discutiremos el sitio
de Ya'al Ch'ulelal, localizado en Los Altos de Chiapas (Figura 1), como un caso concreto de sitios
rituales cuyo uso se da en términos de relaciones intercomunitarias armonicas, en este caso
entre poblaciones tsotsiles pertenecientes a los municipios montafiosos de San Pedro Chenalhd
y San Juan Chamula. Destacaremos parte de las dindmicas concretas de uso que se desarrollan
en este lugar y ofreceremos una valoracion acerca de ellas.

Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142 135


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
https://dx.doi.org/10.5209/reaa.97065
mailto:sesena%40hotmail.com?subject=
mailto:oxlajunbijilal%40gmail.com?subject=

136 Shesefia Hernandez, A.; Lopez Diaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142

LOCALIZACION DE YA’AL CH’ULELAL

Aldama

Chenalhé

Tenejapa
Chamula

LEYENDA
@ Comunidad de Bashequen

0 1 2km | A vaal Ch'ulelal
f! -_

Elaboro: Karina I. Lara
Fuentes: INEGI, Google Earth Pro
Fecha: 13/06/2024

Figura 1. Ubicacion de Ya'al Ch'ulelal (mapa elaborado por Karina I. Lara Ortega).

El sitio

Ya'al Ch'ulelal se localiza en las coordenadas 16°52'56"”N 92°37’05"’W, cerca del actual poblado
de Bashequen' (ver Figura 1). Se trata de un pefiasco ubicado en la cima de una alta montana
(Figura 2), razén por la que el sitio también es conocido por los habitantes de Bashequen con el
nombre de Jol Anjel, “la cabeza de Anjel”?. En la cosmovision tsotsil, Anjel es la divinidad de la
lluvia y los rayos, entidad asociada con las montafias elevadas y protectora de los animales que
en ellas habitan; es el que provee de maiz a las personas y quien cuida de las milpas (Guiteras
1986: 224-225, 259). El nombre de Jol Anjel es, en consecuencia, entendido por los lugarefios
como “la cima de la montafia”® debido a la creencia de que esta divinidad habita en el interior de
los montes altos.

El rasgo que distingue al sitio es una especie de contenedor de piedra formado de manera
natural en el pefiasco, que suele llenarse de agua durante las lluvias (Figura 3). De acuerdo con
nuestros consultores, se cree que esta agua es bendita y que de ella beben los espiritus com-
pafieros animales (chon ch’ulelal) de los pedranos (habitantes de Chenalhd) y de los chamulas®.
Como se sabe, en la cosmovision tsotsil (y mesoamericana en general) las personas poseen un
espiritu companero animal silvestre que habita en determinadas montafias y que suele vagar
por el bosque durante el suefo (Holland 1978: 100, 106; Guiteras 1986: 232, 234). Se cree que
Ya'al Ch'ulelal es justo uno de los lugares a donde estos animales compafieros se acercan a
tomar agua por las noches, y de hecho los lugarefios afirman que en tiempos remotos se podia
escuchar el rugido de un jaguar en este lugar®. Esta es la razon del nombre Ya'al Ch'ulelal, mismo
que por lo tanto se traduce como “el agua de los espiritus compaferos animales”. Cabe sefnalar

En este articulo se respeta la escritura oficial de los nombres de las poblaciones referidas aun cuando
esta sea incorrecta. La escritura correcta de Bashequen, por ejemplo, es sba x-ek’en. X-ek’en es el nom-
bre de una cueva que caracteriza a la localidad; se trata de la residencia de una divinidad llamada Mol
X-ek’en (M.S.C., Chultic, comunicacion personal, 3 de julio de 2024). La traduccion del nombre completo
sha x-ek’en es entonces ‘Arriba de la cueva X-ek’en’ (V.S.H., Bashequen, comunicacion personal, 15 de
junio de 2017). Los pueblos mesoamericanos en sus toponimias indican la ubicacién exacta de un lugar
en el plano vertical a partir de la dicotomia “arriba-abajo”, lo cual es completamente actual en una region
topograficamente accidentada como la de Chiapas (véase Brown 2008). Desde antes de la fundacion del
poblado actual, el nombre de Bashequen ya le correspondia a la montafia donde se encuentra actual-
mente el mencionado asentamiento humano (véase Bricker 1993: 237).

2 M.L.L., Bashequen, comunicacion personal, 15 de junio de 2017.
3 Entsotsilla palabra jol significa “cabeza”, “cima”, mientras que la palabra para “montana” es vits (Laughlin
4 2007:103, 374).

M.L.L., Bashequen, comunicacién personal, 15 de junio de 2017.
M.L.L., Bashequen, comunicacion personal, 15 de junio de 2017.



Shesefia Hernandez, A.; Lopez Diaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142 137

que este nombre es usado solo por los chamulas, ya que los pedranos le denominan Ya’al Jtotik
Jme'tik “el agua de nuestros ancestros®. Estos rasgos son los que dotan de relevancia ritual al
pefasco.

Figura 2. La montafa donde se localiza el sitio ritual ~ Figura 3. El recipiente natural de agua en el pefiasco
(fotografia de Andrés Lépez Diaz, junio 2024). (fotografia de Andrés Lopez Diaz, junio 2024).

El lugar es visitado por gente de ambos municipios principalmente cada 3 de mayo para las
fiestas de peticion de lluvia o fiestas de la Santa Cruz. Los visitantes llevan consigo las cruces de
madera tan caracteristicas de los pueblos originarios de Los Altos de Chiapas y que describire-
mos mas adelante. Ademas, portan ofrendas consistentes en velas y veladoras, las cuales son
ubicadas frente a las cruces. Todos estos objetos son colocados desde antafio en las piedras al
aire libre alrededor del contenedor (Figura 4). Sin embargo, en 2012 fueron construidas en el lugar
una ermita y una pequefa explanada en donde también son ubicadas las cruces y sus ofren-
das. Asin;ismo, fue elaborada una escalinata de cemento que facilita el acceso a la cima de la
montana’.

6 E.P.L., Chenalhd, comunicacion personal, 11 de junio de 2024. De hecho, este lugar es uno de los cuatro

sitios rituales mas importantes para los pedranos (Orantes 2007: 62).
AV.J., Chenalho, comunicacion personal, 4 de julio de 2024.



138 Shesefia Hernandez, A.; Lopez Diaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142

Contexto historico

Cabe sefialar que Ya'al Ch'ulelal, asi como también el paraje cercano llamado Bashequen, cuyos
habitantes son algunos de los usuarios mas proximos al sitio ritual en cuestion, se encuentran
ambos en el interior del municipio de San Pedro Chenalho (ver Figura 1). Sin embargo, el poblado
de Bashequen esta conformado por habitantes que se identifican como chamulas. Esto se debe
a que histéricamente Chenalhd ha acogido en su territorio no solo a su propia poblacion sino
también a tsotsiles de Chamula y Mitontic (Garza 2007: 87-88). En los afios treinta del siglo XX
Chenalh6 albergaba fincas y haciendas en las que trabajaban indigenas tanto de este mismo
municipio como de otros, estos ultimos llegados aqui buscando trabajo y tierra (Guiteras 1986: 23;
Garza 2002: 23). Una de estas propiedades era la llamada Los Angeles (Chixtetic), perteneciente
a José Hernandez Ruiz. Ocupaba parte de Chenalhé y del municipio de Mitontic hasta la frontera
con Chamula (Diaz y Hernandez 2012; Lunez y Ruiz 2017: 53-58). Aqui trabajaban y vivian los pro-
pios pedranos, pero también chamulas provenientes de Chicomtantic y Chultic (Yibel X-ek’en)®.
Esta misma gente era la que desde entonces visitaba de manera conjunta el pefiasco para soli-
citar lluvias®.

Sin embargo, durante el periodo de gestiones de Erasto Urbina (1937-1944) (Gonzalez 2011:
177), las tierras de los propietarios privados que habia en Chenalhd fueron expropiadas y repar-
tidas (Garza 2007: 88, 89)'°. En ocasiones las tierras fueron compradas con dinero aportado por
los indigenas organizados en cooperativas sin distincion del municipio de procedenciay pasaron
a pertenecerles (Guiteras 1986: 23; Gonzalez 2011: 186). Este fue el caso de los trabajadores de
Los Angeles, quienes compraron entonces fracciones de esta propiedad. Algunas fueron ad-
quiridas por los pedranos, quienes fundaron el ejido La Libertad y la comunidad agraria Puebla,
entre otros asentamientos (Garza 2002: 81-82). Los chamulas, por su parte, fundaron la colonia
Bashequen, reconocida por el gobierno en 1938, de cuyo territorio recibieron su escritura publica
en 1943 (Diaz y Hernandez 2012; Lunez y Ruiz 2017: 58-61)".

No obstante, es de destacar que actualmente tanto los habitantes de Bashequen, como in-
cluso los propios pedranos, identifican a Bashequen con el propio municipio de Chamula a pesar
de estar esta comunidad dentro de las fronteras oficiales actuales de Chenahd. Esto tal vez se
deba a que, como en otros casos (Guiteras 1986: 23), los actuales pobladores nacieron después
de la compra de la finca y no tienen presente el desplazamiento que realizaron sus abuelos en el
pasado.

Ahora bien, cabe sefialar que la colindancia de los terrenos de la colonia Bashequen, que di-
vide a esta ultima de la fraccion comprada por los pedranos, pasa justo sobre el pefiasco motivo
del presente estudio, creando de esta manera una frontera interna. Debido a que la linde esta
trazada en un eje aproximado noreste-suroeste, los terrenos de Chenalhé quedan del lado po-
niente, mientras que los de Bashequen, lo hacen del lado oriente. Sin embargo, en virtud de sus
antecedentes historicos, esta linea no limita el uso ritual compartido del lugar. El pefiasco, para
los usuarios, es un espacio de convergencia, y ella se manifiesta a través de diversas dinamicas,
algunas de las cuales seran abordadas en el siguiente apartado.

Dinamicas intercomunitarias

Destaca de inmediato el hecho de que la ermita, la explanaday la escalinata mencionadas lineas
arriba hayan sido construidas de manera conjunta tanto por los pedranos como por los chamulas
de Bashequen. En general, para el acondicionamiento ritual del pefiasco se aprovecharon las
relaciones armonicas entre ambas comunidades en lo concerniente al manejo del espacio perte-
neciente a cada una. Considerando la colindancia surgida de la compra realizada a finales de los

V.S.H., Bashequen, comunicacion personal, 15 de junio de 2017.

M.L.L., Bashequen, comunicacion personal, 15 de junio de 2017; M.S.C., Chultic, comunicacion personal,
3 dejulio de 2024.

Véase también Arias 1985.

V.S.H., Bashequen, comunicacion personal, 15 de junio de 2017.

10
n



Shesefia Hernandez, A.; Lopez Diaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142 139

anos treinta del siglo XX, la ermita, la explanaday los escalones de acceso a la cima fueron elabo-
rados sobre terrenos de Chenalh¢ (lado poniente) debido a que desde Bashequen las peiasy la
bastante pronunciada ladera hacen imposible emprender construccion alguna. A pesar de estas
circunstancias, el uso de estos espacios es compartido. De esta manera, las obras realizadas
representan para la gente la unién de dos pueblos hermanos.

De hecho, la propia fiesta de la cruz se organiza y desarrolla también de manera conjunta
entre los pedranos y los chamulas de Bashequen. Ambos mantieneny limpian el lugar antes de la
fiestay ambos aportan comida, refrescos y musica para la misma. Para llevar a cabo estas tareas,
cada municipio designa a un conjunto de mayordomos (funcionarios rituales)'2.

Sin embargo, un elemento que juega un papel de mayor singularidad en las dinamicas de
interaccionritual en el lugar es el especial manejo de las cruces, tema en el que nos centraremos
en los siguientes parrafos.

Entre los tsotsiles de Los Altos de Chiapas, las cruces son en general estructuras de madera
hechas a semejanza de la cruz cristiana. Como rasgo general presentan una decoracioén grabada
basica caracterizada por: 1) representaciones de flores en circulos ubicados en los extremos de
cada brazo, en el extremo de la cuspide y en la interseccion; 2) representaciones de ramas en el
pie, y 3) en el pie, debajo de las ramas, un elemento achurado. Esta decoracion proviene eviden-
temente de la practica de adornar las cruces con flores de bromelias y naranjillo y ramos verdes
de pino. Destaca el hecho, por cierto, de que en Chenalh¢ a las cruces se les denomine Ch'ul te’,
es decir, “arbol divino” (Guiteras 1986: 262).

De acuerdo con Evon Vogt (1969: 387-390) y Calixta Guiteras Holmes (1986: 277), entre otros
estudiosos, son diversos los lugares rituales donde se colocan cruces: en los ojos de agua, al pie
y en la cima de las montafas rituales, en el interior de las cuevas, en las orillas de los parajes y
alrededor de los centros ceremoniales, en los atrios de las iglesias, en los patios de las casasy en
las tumbas en los cementerios. En los tres primeros, que corresponden al caso de Ya'al Ch'ulelal,
las cruces son objeto de culto principalmente cada 3 de mayo o cuando se requiere de agua.
Acerca de la funcidn de las cruces, Vogt sefiala que ellas son en realidad marcadores de limites
entre las personas y el mundo sobrehumano, por lo que sirven de medios de comunicacion con
las divinidades y los ancestros (Vogt 1969: 387-390).

Ahora bien, cada municipio imprime rasgos particulares a sus cruces ademas de los genera-
les ya referidos anteriormente. Las cruces de Chamula son pintadas de color verde, el perimetro
de sus brazos y cuspide es zigzagueante, a lo largo de los brazos y cuspide muestran represen-
taciones grabadas de ramos, estas decoraciones son ademas pintadas de color blanco de tal
forma que se distinguen sobre el fondo verde de la propia cruz (Figura 5). Las cruces de Chenalho,
por su parte, son pintadas de color azul, no presentan el zigzagueo ya que el perimetro de sus
brazos y cuspide es completamente recto, el elemento achurado se repite destacablemente en
los brazos y la cuspide, las decoraciones grabadas por lo regular no se pintan, aunque hay oca-
siones en que si se hace recurriendo al blanco e incluso al color dorado (Figura 6).

2 AV.J., Chenalho, comunicacion personal, 4 de julio de 2024.



140 Shesefia Hernandez, A.; Lopez Diaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142

i S8

Figura 5. Cruz de San Juan Chamula (fotografia de Figura 6. Cruz de San Pedro Chenalho (fotografia de
Andrés Lopez Diaz, junio 2024). Andrés Lopez Diaz, junio 2024).

En razdn de lo anterior, en Ya'al Ch'ulelal cada visitante lleva la cruz que corresponde a su mu-
nicipio. Es sobresaliente el hecho de que los visitantes incluso procuren colocar las cruces en el
sitio respetando el lugar que le corresponde a cada municipio a partir de la colindancia: las cru-
ces de Chenalh6 al poniente, al tiempo que las de Chamula, al oriente. Asi se observa en el pe-
fasco (Figura 7) y también es particularmente notorio en el interior de la ermita y en la explanada,
las cuales, como se sefiald, estan construidas en terrenos de Chenalhd. Algunas cruces, princi-
palmente las de Chenalhd, pueden ademas presentar en su decoracidn una inscripcion que es-
pecifica, ademas de la fecha de la visita, la procedencia de los peregrinos, con lo cual se reitera
su pertenencia a determinado municipio. Algunos ejemplos de esto ultimo son: “Dia 4 de sep-
tiembre de afio 2005 Bachen, Chenalhd”, “Bachen San Pedro Chenalho 25.03.2012”, “Bashequen
20/04/2015" y “Recuerdo de la comunidad de Hoximbo’ municipio de Chenalho afio 08 10 2023".
Bacheny Oximbo’ son, por cierto, poblaciones usuarias cercanas pertenecientes al municipio de
Chenalhé.

Figura 7. Distribucion de las cruces en el pefiasco (fotografia de Andrés Lopez Diaz, junio 2024).



Shesefia Hernandez, A.; Lopez Diaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142 141

Tenemos entonces como un elemento sobresaliente de la interaccion ritual armonica, que
entre diferentes comunidades ocurre en Ya'al Ch'ulelal, y que se expresa a través de las cruces,
la clara especificacion de la identidad de los usuarios. Aunque el uso del pefasco es compartido
sin problemas entre pedranos y chamulas, la identidad de los visitantes en el desarrollo del ritual
no es anonima. Cada uno de ellos no deja pasar la oportunidad de dejar plasmado en el lugar su
lugar de procedencia.

Conclusioén

El estudio del caso concreto de Ya'al Ch'ulelal deja claro que para el uso arménico compartido
de un sitio ritual del paisaje natural por parte de distintas comunidades se requiere, por lo menos
entre los tsotsiles de Los Altos de Chiapas, de la observacion de condiciones concretas, a saber:
1) un antecedente histérico comun, 2) el compromiso equitativo de las comunidades involucradas
en el cuidado del sitio y en la organizacion y desarrollo de las fiestas, 3) el aseguramiento de la
manifestacion de la identidad de los visitantes, lo cual patentiza el reconocimiento del derecho
de uso de estos mismos independientemente del municipio de procedencia™®.

Lo anterior es particularmente importante en condiciones de localizacion de los sitios rituales
en fronteras, como es el caso que nos atafe. Aunque considerada como interna, la colindancia
heredada de la compra de los terrenos de la otrora finca afiade de cualquier manera un elemento
de tension en el uso compartido del pefasco. En estas circunstancias se entiende que adquiera
mayor notoriedad la necesidad de dejar claro a quién pertenecen estos espacios.

Destaca en este sentido que para estos propdsitos de énfasis se haga uso de las cruces de
madera. Cabe recordar que Vogt en su momento ya habia sefialado atinadamente que las cruces
en realidad funcionan como marcadores de limites entre las unidades sociales que conforman el
mundo de los pueblos mayas de Los Altos de Chiapas (Vogt 1969: 387-390). Las cruces se erigen
entonces como verdaderos sighos o medios de comunicacion que especifican los pormenores
del uso compartido de un sitio ritual en situacion de frontera. Por ello es que, en vista de las par-
ticularidades culturales que estan contenidas en estas cruces, es posible definir su uso como
un caso de lo que el primer autor de estas lineas ha llamado “etnosemidtica de las fronteras”
(Shesefia 2023).

Referencias

Arias, Jacinto. 1985. San Pedro Chenalho. Algo de su historia, cuentos y costumbres. Tuxtla
Gutiérrez: Direccion de Fortalecimiento y Fomento a las Culturas.

Bricker, Victoria R. 1993. El Cristo indigena, el rey nativo. El sustrato histdrico de la mitologia del
ritual de los mayas. México: Fondo de Cultura Econémica.

Brown, Penelope. 2008. “Up, Down, and Across the Land: Landscape Terms, Place Names, and
Spatial Language in Tzeltal”. Language Sciences 30 (2-3): 151-181.

Diaz, Agustiny Moisés Hernandez. 2012. Apropiacion del territorio como base para la construccion
de una identidad propia en la comunidad Bashequén, Chamula, Chiapas. Tesis de
investigacion. San Cristobal de Las Casas: Universidad Intercultural de Chiapas.

Garza Caligaris, Ana Maria. 2002. Género, interlegalidad y conflicto en San Pedro Chenalhd.
México: Universidad Nacional Autonoma de México.

—. 2007. “Conflicto, etnicidad y género en la politica interna de San Pedro Chenalhé, Chiapas”.
Socioldgica 22 (63): 85-110.

Gonzalez Esponda, Juan. 2011. “Erasto Urbinay el primer despertar indigena del siglo XX". Anuario
2011:169-193.

Guiteras Holmes, Calixta. 1986. Los peligros del alma. Vision del mundo de un tzotzil. México:
Fondo de Cultura Econdémica.

8 Un caso semejante a éste lo encontramos en otro sitio ritual, aquél denominado Suyul, lugar donde con-
vergen tsotsiles de Chamulay tseltales de Tenejepa.



142 Shesefia Hernandez, A.; Lopez Diaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142

Holland, William R. 1978. Medicina maya en los altos de Chiapas. México: Instituto Nacional
Indigenista.

Laughlin, Robert. 2007. El gran diccionario tzotzil de San Lorenzo Zinacantan. México: CIESAS.

Lunez Loépez, José Julian y Javier Ruiz Pérez. 2017. La transformacion territorial y comunitaria por
el proceso migratorio en Bashequen, Chamula, Chiapas. Tesis Profesional para obtener el
titulo de Licenciado en Desarrollo Sustentable. San Cristobal de Las Casas: Universidad
Intercultural de Chiapas.

Orantes Garcia, José Rubén. 2007. Derecho pedrano. Estrategias juridicas en los Altos de Chiapas.
San Cristébal de Las Casas: Universidad Nacional Auténoma de México.

Shesena, Alejandro. 2014. “El papel de las cuevas en las guerras de los antiguos mayas”. ltinerarios
19: 53-74.

—. 2023. “Cuevas, inscripciones jeroglificas y fronteras entre los antiguos mayas”. Ponencia
presentada en el X/l Congreso Internacional de Mayistas, Universidad Nacional Auténoma
de México, Ciudad de México, 27 de junio de 2023.

Vogt, Evon Z. 1969. Zinacantan. A Maya Community in the Highland of Chiapas. Cambridge: The
Belknap Press of Harvard University Press.





