
Revista Española de Antropología Americana
ISSN: 1134-3478

N OTAS

135Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142

https://dx.doi.org/10.5209/reaa.97065

Alejandro Sheseña Hernández
Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas
Andrés López Díaz
Universidad Intercultural de Chiapas

Sitios rituales compartidos. Dinámicas rituales 
intercomunitarias en los Altos de Chiapas, México

Cómo citar: Sheseña Hernández, A.; López Díaz, A. 2025. “Sitios rituales compartidos. Dinámi-
cas rituales intercomunitarias en los Altos de Chiapas, México”. Revista Española de Antropología 
Americana 55 (1): 134-142.

Introducción
En un trabajo anterior, el primer autor de estas líneas presentó evidencias etnográficas prove-
nientes de Los Altos de Chiapas, México, acerca de las relaciones destructivas que se esta-
blecen cuando sitios rituales del paisaje natural (cuevas, montañas, ojos de agua, etc.) perte-
necientes a una determinada comunidad quedan, por razones históricas, localizados en áreas 
fronterizas disputadas con comunidades vecinas: en estos casos los sitios rituales son agredidos 
por la comunidad vecina que no los reconoce como ajenos. Estas acciones se dan como parte 
de escaladas de violencia y son motivadas por las particularidades de la cosmovisión indígena 
(Sheseña 2014).

Pero ¿qué rasgos adquieren las relaciones cuando, en el caso contrario, varias comunidades 
comparten un sitio ritual? ¿En qué condiciones los sitios rituales pueden ser compartidos? En las 
siguientes páginas, con información etnográfica recientemente recabada, discutiremos el sitio 
de Ya’al Ch’ulelal, localizado en Los Altos de Chiapas (Figura 1), como un caso concreto de sitios 
rituales cuyo uso se da en términos de relaciones intercomunitarias armónicas, en este caso 
entre poblaciones tsotsiles pertenecientes a los municipios montañosos de San Pedro Chenalhó 
y San Juan Chamula. Destacaremos parte de las dinámicas concretas de uso que se desarrollan 
en este lugar y ofreceremos una valoración acerca de ellas.

CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   135CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   135 17/3/25   16:5217/3/25   16:52

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
https://dx.doi.org/10.5209/reaa.97065
mailto:sesena%40hotmail.com?subject=
mailto:oxlajunbijilal%40gmail.com?subject=


136 Sheseña Hernández, A.; López Díaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142

Figura 1. Ubicación de Ya’al Ch’ulelal (mapa elaborado por Karina I. Lara Ortega).

El sitio
Ya’al Ch’ulelal se localiza en las coordenadas 16°52’56’’N 92°37’05’’W, cerca del actual poblado 
de Bashequen1 (ver Figura 1). Se trata de un peñasco ubicado en la cima de una alta montaña 
(Figura 2), razón por la que el sitio también es conocido por los habitantes de Bashequen con el 
nombre de Jol Anjel, “la cabeza de Anjel”2. En la cosmovisión tsotsil, Anjel es la divinidad de la 
lluvia y los rayos, entidad asociada con las montañas elevadas y protectora de los animales que 
en ellas habitan; es el que provee de maíz a las personas y quien cuida de las milpas (Guiteras 
1986: 224-225, 259). El nombre de Jol Anjel es, en consecuencia, entendido por los lugareños 
como “la cima de la montaña”3 debido a la creencia de que esta divinidad habita en el interior de 
los montes altos.

El rasgo que distingue al sitio es una especie de contenedor de piedra formado de manera 
natural en el peñasco, que suele llenarse de agua durante las lluvias (Figura 3). De acuerdo con 
nuestros consultores, se cree que esta agua es bendita y que de ella beben los espíritus com-
pañeros animales (chon ch’ulelal) de los pedranos (habitantes de Chenalhó) y de los chamulas4. 
Como se sabe, en la cosmovisión tsotsil (y mesoamericana en general) las personas poseen un 
espíritu compañero animal silvestre que habita en determinadas montañas y que suele vagar 
por el bosque durante el sueño (Holland 1978: 100, 106; Guiteras 1986: 232, 234). Se cree que 
Ya’al Ch’ulelal es justo uno de los lugares a donde estos animales compañeros se acercan a 
tomar agua por las noches, y de hecho los lugareños afirman que en tiempos remotos se podía 
escuchar el rugido de un jaguar en este lugar5. Esta es la razón del nombre Ya’al Ch’ulelal, mismo 
que por lo tanto se traduce como “el agua de los espíritus compañeros animales”. Cabe señalar 

1	 En este artículo se respeta la escritura oficial de los nombres de las poblaciones referidas aun cuando 
esta sea incorrecta. La escritura correcta de Bashequen, por ejemplo, es sba x-ek’en. X-ek’en es el nom-
bre de una cueva que caracteriza a la localidad; se trata de la residencia de una divinidad llamada Mol 
X-ek’en (M.S.C., Chultic, comunicación personal, 3 de julio de 2024). La traducción del nombre completo 
sba x-ek’en es entonces ‘Arriba de la cueva X-ek’en’ (V.S.H., Bashequen, comunicación personal, 15 de 
junio de 2017). Los pueblos mesoamericanos en sus toponimias indican la ubicación exacta de un lugar 
en el plano vertical a partir de la dicotomía “arriba-abajo”, lo cual es completamente actual en una región 
topográficamente accidentada como la de Chiapas (véase Brown 2008). Desde antes de la fundación del 
poblado actual, el nombre de Bashequen ya le correspondía a la montaña donde se encuentra actual-
mente el mencionado asentamiento humano (véase Bricker 1993: 237). 

2	 M.L.L., Bashequen, comunicación personal, 15 de junio de 2017.
3	 En tsotsil la palabra jol significa “cabeza”, “cima”, mientras que la palabra para “montaña” es vits (Laughlin 

2007: 103, 374).
4	 M.L.L., Bashequen, comunicación personal, 15 de junio de 2017.
5	 M.L.L., Bashequen, comunicación personal, 15 de junio de 2017.

CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   136CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   136 17/3/25   16:5217/3/25   16:52



137Sheseña Hernández, A.; López Díaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142

que este nombre es usado solo por los chamulas, ya que los pedranos le denominan Ya’al Jtotik 
Jme´tik “el agua de nuestros ancestros6. Estos rasgos son los que dotan de relevancia ritual al 
peñasco.

6	 E.P.L., Chenalhó, comunicación personal, 11 de junio de 2024. De hecho, este lugar es uno de los cuatro 
sitios rituales más importantes para los pedranos (Orantes 2007: 62).

7	 A.V.J., Chenalhó, comunicación personal, 4 de julio de 2024.

Figura 2. La montaña donde se localiza el sitio ritual 
(fotografía de Andrés López Díaz, junio 2024).

Figura 3. El recipiente natural de agua en el peñasco 
(fotografía de Andrés López Díaz, junio 2024).

El lugar es visitado por gente de ambos municipios principalmente cada 3 de mayo para las 
fiestas de petición de lluvia o fiestas de la Santa Cruz. Los visitantes llevan consigo las cruces de 
madera tan características de los pueblos originarios de Los Altos de Chiapas y que describire-
mos más adelante. Además, portan ofrendas consistentes en velas y veladoras, las cuales son 
ubicadas frente a las cruces. Todos estos objetos son colocados desde antaño en las piedras al 
aire libre alrededor del contenedor (Figura 4). Sin embargo, en 2012 fueron construidas en el lugar 
una ermita y una pequeña explanada en donde también son ubicadas las cruces y sus ofren-
das. Asimismo, fue elaborada una escalinata de cemento que facilita el acceso a la cima de la 
montaña7.

Figura 4. Vista de parte del peñasco (fotografía de Andrés López Díaz, junio 2024).

CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   137CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   137 17/3/25   16:5217/3/25   16:52



138 Sheseña Hernández, A.; López Díaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142

Contexto histórico
Cabe señalar que Ya’al Ch’ulelal, así como también el paraje cercano llamado Bashequen, cuyos 
habitantes son algunos de los usuarios más próximos al sitio ritual en cuestión, se encuentran 
ambos en el interior del municipio de San Pedro Chenalhó (ver Figura 1). Sin embargo, el poblado 
de Bashequen está conformado por habitantes que se identifican como chamulas. Esto se debe 
a que históricamente Chenalhó ha acogido en su territorio no solo a su propia población sino 
también a tsotsiles de Chamula y Mitontic (Garza 2007: 87-88). En los años treinta del siglo XX 
Chenalhó albergaba fincas y haciendas en las que trabajaban indígenas tanto de este mismo 
municipio como de otros, estos últimos llegados aquí buscando trabajo y tierra (Guiteras 1986: 23; 
Garza 2002: 23). Una de estas propiedades era la llamada Los Ángeles (Chixtetic), perteneciente 
a José Hernández Ruiz. Ocupaba parte de Chenalhó y del municipio de Mitontic hasta la frontera 
con Chamula (Díaz y Hernández 2012; Lúnez y Ruiz 2017: 53-58). Aquí trabajaban y vivían los pro-
pios pedranos, pero también chamulas provenientes de Chicomtantic y Chultic (Yibel X-ek’en)8. 
Esta misma gente era la que desde entonces visitaba de manera conjunta el peñasco para soli-
citar lluvias9. 

Sin embargo, durante el periodo de gestiones de Erasto Urbina (1937-1944) (González 2011: 
177), las tierras de los propietarios privados que había en Chenalhó fueron expropiadas y repar-
tidas (Garza 2007: 88, 89)10. En ocasiones las tierras fueron compradas con dinero aportado por 
los indígenas organizados en cooperativas sin distinción del municipio de procedencia y pasaron 
a pertenecerles (Guiteras 1986: 23; González 2011: 186). Este fue el caso de los trabajadores de 
Los Ángeles, quienes compraron entonces fracciones de esta propiedad. Algunas fueron ad-
quiridas por los pedranos, quienes fundaron el ejido La Libertad y la comunidad agraria Puebla, 
entre otros asentamientos (Garza 2002: 81-82). Los chamulas, por su parte, fundaron la colonia 
Bashequen, reconocida por el gobierno en 1938, de cuyo territorio recibieron su escritura pública 
en 1943 (Díaz y Hernández 2012; Lúnez y Ruiz 2017: 58-61)11.

No obstante, es de destacar que actualmente tanto los habitantes de Bashequen, como in-
cluso los propios pedranos, identifican a Bashequen con el propio municipio de Chamula a pesar 
de estar esta comunidad dentro de las fronteras oficiales actuales de Chenahó. Esto tal vez se 
deba a que, como en otros casos (Guiteras 1986: 23), los actuales pobladores nacieron después 
de la compra de la finca y no tienen presente el desplazamiento que realizaron sus abuelos en el 
pasado.

Ahora bien, cabe señalar que la colindancia de los terrenos de la colonia Bashequen, que di-
vide a esta última de la fracción comprada por los pedranos, pasa justo sobre el peñasco motivo 
del presente estudio, creando de esta manera una frontera interna. Debido a que la linde está 
trazada en un eje aproximado noreste-suroeste, los terrenos de Chenalhó quedan del lado po-
niente, mientras que los de Bashequen, lo hacen del lado oriente. Sin embargo, en virtud de sus 
antecedentes históricos, esta línea no limita el uso ritual compartido del lugar. El peñasco, para 
los usuarios, es un espacio de convergencia, y ella se manifiesta a través de diversas dinámicas, 
algunas de las cuales serán abordadas en el siguiente apartado.

Dinámicas intercomunitarias
Destaca de inmediato el hecho de que la ermita, la explanada y la escalinata mencionadas líneas 
arriba hayan sido construidas de manera conjunta tanto por los pedranos como por los chamulas 
de Bashequen. En general, para el acondicionamiento ritual del peñasco se aprovecharon las 
relaciones armónicas entre ambas comunidades en lo concerniente al manejo del espacio perte-
neciente a cada una. Considerando la colindancia surgida de la compra realizada a finales de los 

8	 V.S.H., Bashequen, comunicación personal, 15 de junio de 2017.
9	 M.L.L., Bashequen, comunicación personal, 15 de junio de 2017; M.S.C., Chultic, comunicación personal, 

3 de julio de 2024.
10	 Véase también Arias 1985.
11	 V.S.H., Bashequen, comunicación personal, 15 de junio de 2017.

CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   138CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   138 17/3/25   16:5217/3/25   16:52



139Sheseña Hernández, A.; López Díaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142

años treinta del siglo XX, la ermita, la explanada y los escalones de acceso a la cima fueron elabo-
rados sobre terrenos de Chenalhó (lado poniente) debido a que desde Bashequen las peñas y la 
bastante pronunciada ladera hacen imposible emprender construcción alguna. A pesar de estas 
circunstancias, el uso de estos espacios es compartido. De esta manera, las obras realizadas 
representan para la gente la unión de dos pueblos hermanos.

De hecho, la propia fiesta de la cruz se organiza y desarrolla también de manera conjunta 
entre los pedranos y los chamulas de Bashequen. Ambos mantienen y limpian el lugar antes de la 
fiesta y ambos aportan comida, refrescos y música para la misma. Para llevar a cabo estas tareas, 
cada municipio designa a un conjunto de mayordomos (funcionarios rituales)12. 

Sin embargo, un elemento que juega un papel de mayor singularidad en las dinámicas de 
interacción ritual en el lugar es el especial manejo de las cruces, tema en el que nos centraremos 
en los siguientes párrafos.

Entre los tsotsiles de Los Altos de Chiapas, las cruces son en general estructuras de madera 
hechas a semejanza de la cruz cristiana. Como rasgo general presentan una decoración grabada 
básica caracterizada por: 1) representaciones de flores en círculos ubicados en los extremos de 
cada brazo, en el extremo de la cúspide y en la intersección; 2) representaciones de ramas en el 
pie, y 3) en el pie, debajo de las ramas, un elemento achurado. Esta decoración proviene eviden-
temente de la práctica de adornar las cruces con flores de bromelias y naranjillo y ramos verdes 
de pino. Destaca el hecho, por cierto, de que en Chenalhó a las cruces se les denomine Ch’ul te’, 
es decir, “árbol divino” (Guiteras 1986: 262).

De acuerdo con Evon Vogt (1969: 387-390) y Calixta Guiteras Holmes (1986: 277), entre otros 
estudiosos, son diversos los lugares rituales donde se colocan cruces: en los ojos de agua, al pie 
y en la cima de las montañas rituales, en el interior de las cuevas, en las orillas de los parajes y 
alrededor de los centros ceremoniales, en los atrios de las iglesias, en los patios de las casas y en 
las tumbas en los cementerios. En los tres primeros, que corresponden al caso de Ya’al Ch’ulelal, 
las cruces son objeto de culto principalmente cada 3 de mayo o cuando se requiere de agua. 
Acerca de la función de las cruces, Vogt señala que ellas son en realidad marcadores de límites 
entre las personas y el mundo sobrehumano, por lo que sirven de medios de comunicación con 
las divinidades y los ancestros (Vogt 1969: 387-390).

Ahora bien, cada municipio imprime rasgos particulares a sus cruces además de los genera-
les ya referidos anteriormente. Las cruces de Chamula son pintadas de color verde, el perímetro 
de sus brazos y cúspide es zigzagueante, a lo largo de los brazos y cúspide muestran represen-
taciones grabadas de ramos, estas decoraciones son además pintadas de color blanco de tal 
forma que se distinguen sobre el fondo verde de la propia cruz (Figura 5). Las cruces de Chenalhó, 
por su parte, son pintadas de color azul, no presentan el zigzagueo ya que el perímetro de sus 
brazos y cúspide es completamente recto, el elemento achurado se repite destacablemente en 
los brazos y la cúspide, las decoraciones grabadas por lo regular no se pintan, aunque hay oca-
siones en que sí se hace recurriendo al blanco e incluso al color dorado (Figura 6). 

12	 A.V.J., Chenalhó, comunicación personal, 4 de julio de 2024.

CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   139CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   139 17/3/25   16:5217/3/25   16:52



140 Sheseña Hernández, A.; López Díaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142

Figura 5. Cruz de San Juan Chamula (fotografía de 
Andrés López Díaz, junio 2024).

Figura 6. Cruz de San Pedro Chenalhó (fotografía de 
Andrés López Díaz, junio 2024).

En razón de lo anterior, en Ya’al Ch’ulelal cada visitante lleva la cruz que corresponde a su mu-
nicipio. Es sobresaliente el hecho de que los visitantes incluso procuren colocar las cruces en el 
sitio respetando el lugar que le corresponde a cada municipio a partir de la colindancia: las cru-
ces de Chenalhó al poniente, al tiempo que las de Chamula, al oriente. Así se observa en el pe-
ñasco (Figura 7) y también es particularmente notorio en el interior de la ermita y en la explanada, 
las cuales, como se señaló, están construidas en terrenos de Chenalhó. Algunas cruces, princi-
palmente las de Chenalhó, pueden además presentar en su decoración una inscripción que es-
pecífica, además de la fecha de la visita, la procedencia de los peregrinos, con lo cual se reitera 
su pertenencia a determinado municipio. Algunos ejemplos de esto último son: “Día 4 de sep-
tiembre de año 2005 Bachen, Chenalhó”, “Bachen San Pedro Chenalho 25.03.2012”, “Bashequen 
20/04/2015” y “Recuerdo de la comunidad de Hoximbo’ municipio de Chenalho año 08 10 2023”. 
Bachen y Oximbo’ son, por cierto, poblaciones usuarias cercanas pertenecientes al municipio de 
Chenalhó.

Figura 7. Distribución de las cruces en el peñasco (fotografía de Andrés López Díaz, junio 2024).

CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   140CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   140 17/3/25   16:5217/3/25   16:52



141Sheseña Hernández, A.; López Díaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142

Tenemos entonces como un elemento sobresaliente de la interacción ritual armónica, que 
entre diferentes comunidades ocurre en Ya’al Ch’ulelal, y que se expresa a través de las cruces, 
la clara especificación de la identidad de los usuarios. Aunque el uso del peñasco es compartido 
sin problemas entre pedranos y chamulas, la identidad de los visitantes en el desarrollo del ritual 
no es anónima. Cada uno de ellos no deja pasar la oportunidad de dejar plasmado en el lugar su 
lugar de procedencia.

Conclusión
El estudio del caso concreto de Ya’al Ch’ulelal deja claro que para el uso armónico compartido 
de un sitio ritual del paisaje natural por parte de distintas comunidades se requiere, por lo menos 
entre los tsotsiles de Los Altos de Chiapas, de la observación de condiciones concretas, a saber: 
1) un antecedente histórico común, 2) el compromiso equitativo de las comunidades involucradas 
en el cuidado del sitio y en la organización y desarrollo de las fiestas, 3) el aseguramiento de la 
manifestación de la identidad de los visitantes, lo cual patentiza el reconocimiento del derecho 
de uso de estos mismos independientemente del municipio de procedencia13.

Lo anterior es particularmente importante en condiciones de localización de los sitios rituales 
en fronteras, como es el caso que nos atañe. Aunque considerada como interna, la colindancia 
heredada de la compra de los terrenos de la otrora finca añade de cualquier manera un elemento 
de tensión en el uso compartido del peñasco. En estas circunstancias se entiende que adquiera 
mayor notoriedad la necesidad de dejar claro a quién pertenecen estos espacios.

Destaca en este sentido que para estos propósitos de énfasis se haga uso de las cruces de 
madera. Cabe recordar que Vogt en su momento ya había señalado atinadamente que las cruces 
en realidad funcionan como marcadores de límites entre las unidades sociales que conforman el 
mundo de los pueblos mayas de Los Altos de Chiapas (Vogt 1969: 387-390). Las cruces se erigen 
entonces como verdaderos signos o medios de comunicación que especifican los pormenores 
del uso compartido de un sitio ritual en situación de frontera. Por ello es que, en vista de las par-
ticularidades culturales que están contenidas en estas cruces, es posible definir su uso como 
un caso de lo que el primer autor de estas líneas ha llamado “etnosemiótica de las fronteras” 
(Sheseña 2023).

Referencias
Arias, Jacinto. 1985. San Pedro Chenalho. Algo de su historia, cuentos y costumbres. Tuxtla 

Gutiérrez: Dirección de Fortalecimiento y Fomento a las Culturas.
Bricker, Victoria R. 1993. El Cristo indígena, el rey nativo. El sustrato histórico de la mitología del 

ritual de los mayas. México: Fondo de Cultura Económica.
Brown, Penelope. 2008. “Up, Down, and Across the Land: Landscape Terms, Place Names, and 

Spatial Language in Tzeltal”. Language Sciences 30 (2-3): 151-181.
Díaz, Agustín y Moisés Hernández. 2012. Apropiación del territorio como base para la construcción 

de una identidad propia en la comunidad Bashequén, Chamula, Chiapas. Tesis de 
investigación. San Cristóbal de Las Casas: Universidad Intercultural de Chiapas.

Garza Caligaris, Ana María. 2002. Género, interlegalidad y conflicto en San Pedro Chenalhó. 
México: Universidad Nacional Autónoma de México.

—. 2007. “Conflicto, etnicidad y género en la política interna de San Pedro Chenalhó, Chiapas”. 
Sociológica 22 (63): 85-110.

González Esponda, Juan. 2011. “Erasto Urbina y el primer despertar indígena del siglo XX”. Anuario 
2011: 169-193.

 Guiteras Holmes, Calixta. 1986. Los peligros del alma. Visión del mundo de un tzotzil. México: 
Fondo de Cultura Económica.

13	 Un caso semejante a éste lo encontramos en otro sitio ritual, aquél denominado Suyul, lugar donde con-
vergen tsotsiles de Chamula y tseltales de Tenejepa.

CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   141CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   141 17/3/25   16:5217/3/25   16:52



142 Sheseña Hernández, A.; López Díaz, A. Rev. Esp. Antropol. Amer. 55(1), 2025: 135-142

Holland, William R. 1978. Medicina maya en los altos de Chiapas. México: Instituto Nacional 
Indigenista.

Laughlin, Robert. 2007. El gran diccionario tzotzil de San Lorenzo Zinacantán. México: CIESAS.
Lúnez López, José Julián y Javier Ruiz Pérez. 2017. La transformación territorial y comunitaria por 

el proceso migratorio en Bashequen, Chamula, Chiapas. Tesis Profesional para obtener el 
título de Licenciado en Desarrollo Sustentable. San Cristóbal de Las Casas: Universidad 
Intercultural de Chiapas.

Orantes García, José Rubén. 2007. Derecho pedrano. Estrategias jurídicas en los Altos de Chiapas. 
San Cristóbal de Las Casas: Universidad Nacional Autónoma de México.

Sheseña, Alejandro. 2014. “El papel de las cuevas en las guerras de los antiguos mayas”. Itinerarios 
19: 53-74.

—. 2023. “Cuevas, inscripciones jeroglíficas y fronteras entre los antiguos mayas”. Ponencia 
presentada en el XII Congreso Internacional de Mayistas, Universidad Nacional Autónoma 
de México, Ciudad de México, 27 de junio de 2023.

Vogt, Evon Z. 1969. Zinacantan. A Maya Community in the Highland of Chiapas. Cambridge: The 
Belknap Press of Harvard University Press.

CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   142CUARTAS_RevistaEspañolaDeAntropologíaAmericana55(1).indd   142 17/3/25   16:5217/3/25   16:52




