
373

A RT Í C U LOS

Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Revista Complutense de Historia de América
ISSN: 1132-8312

Entre fundaciones, visiones místicas y anhelos 
apostólicos. María Magdalena de la Cruz, las clarisas de 

Macao y la construcción femenina de un catolicismo 
global en los mundos ibéricos del siglo XVII1

Federico Palomo
Universidad Complutense de Madrid (España)
E-mail: fpalomo@ucm.es
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4120-9938

https://dx.doi.org/10.5209/rcha.104584� Recibido: 27 de agosto de 2025  •  Aceptado: 24 de septiembre de 2025

ES Resumen: El presente ensayo tiene como objetivo explorar el papel que las mujeres y, en 
particular, las religiosas presentes en los confines asiáticos de los imperios hispánico y portugués 
desempeñaron en la configuración de una suerte de catolicismo ibérico. Se interroga acerca de 
las condiciones que en dichos espacios definieron sus formas de vida y sus interacciones con los 
contextos sociales y culturales en los que se integraron. No sólo considera la capacidad que 
tuvieron estas religiosas para intervenir sobre el espacio público mediante visiones, escritos y 
devociones que contribuyeron en último término a reforzar las identidades religiosas y los vínculos 
políticos entre los territorios de las monarquías portuguesa y española. Plantea asimismo 
cuestiones que inciden sobre los contextos misioneros que las rodeaban y el modo en el que 
articularon las obligaciones de clausura y oración con la movilidad y con una clara vocación de 
participación en las tareas de conversión. A tal efecto, la investigación analizará la trayectoria vital 
de la religiosa clarisa María Magdalena de la Cruz, quien, en la década de 1620, viajó desde Sevilla 
a Manila, participando en la conocida expedición comandada por Jerónima de la Asunción. En 
1633, se trasladó a Macao con el fin de fundar un nuevo convento en este enclave sino-portugués, 
y aún pasó un tiempo en la Cochinchina, donde en parte pudo dar curso a sus aspiraciones 
apostólicas. Conocida por sus visiones, dejó constancia de sus experiencias contemplativas en 
un extenso tratado inmaculista, titulado Floresta franciscana, que compuso bajo los auspicios de 
su confesor.
Palabras clave: Religiosas; franciscanos; catolicismo global; Filipinas; Macao; siglo XVII.

1	 El presente trabajo se ha realizado al abrigo de los proyectos de I+D: IBERCOSMOPOLIS. Entre aristócra-
tas y misioneros: saberes, circulación cultural y cosmopolitismo en los mundos ibéricos altomodernos (si-
glos XVI-XVII) – PID2023-147204NB-I00. Ministerio de Ciencia, Innovación y Universidades, y El Madrid 
Americano. Patrimonios compartidos y rutas turísticas en la Comunidad de Madrid, siglos XVI-XXI (Amer-
Mad2-CM), referencia (PHS-2024/PH-HUM-184), financiado por la Dirección General de Investigación e 
Innovación Tecnológica de la Comunidad de Madrid. Quisiera agradecer la lectura atenta del texto que 
han realizado Fernando Bouza y Jorge Flores, cuyas generosas indicaciones hemos tratado de incorporar 
de la mejor de las formas.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:fpalomo@ucm.es
https://orcid.org/0000-0003-4120-9938
https://dx.doi.org/10.5209/rcha.104584


374 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

ENG Between foundations, mystical visions, and apostolic 
expectations. María Magdalena de la Cruz, the Poor Clares of 
Macao, and the female construction of a global Catholicism in 

Seventeenth-Century Iberian Worlds
Abstract: This essay aims to explore the role that women, and in particular nuns, played in the 
Asian edges of the Spanish and Portuguese empires in shaping a sort of Iberian Catholicism. It 
examines the terms and conditions that defined their forms of religious life and their interactions 
with the social and cultural contexts in which they were integrated. Not only does it consider their 
ability to influence the public sphere through visions, writings, and devotions that ultimately 
contributed to strengthening religious identities and political ties between the territories of the 
Portuguese and the Spanish monarchies. It also raises questions about the missionary contexts 
that encompassed these women and the way in which they arranged their obligations of seclusion 
and prayer with mobility and a clear vocation to participate in the tasks of conversion. To this end, 
the research analyses the life of the Poor Clare nun María Magdalena de la Cruz, who, in the 
1620s, travelled from Seville to Manila, participating in the well-known expedition led by Jerónima 
de la Asunción. In 1633, she moved to Macao to establish a new monastery in this Portuguese city 
of Southern China, and, in 1644, spent some time in Cochinchina, where she was able to partially 
fulfil her apostolic expectations. Known for her visions, she recorded her contemplative 
experiences in an extended immaculist treatise entitled Floresta franciscana, which she composed 
under the auspices of her confessor.
Keywords: Nuns; Franciscans; Global Catholicism; Philippines; Macao; 17th Century.

Sumario: 1. Introducción. 2. María Magdalena de la Cruz y la experiencia de las religiosas clarisas 
en Asia. 3. Entre Manila y Macao. 4. Las clarisas en el seno de una sociedad mestiza. 
5. Realizaciones apostólicas: anunciar la palabra de Dios a las damas de una corte extraña. 6. La 
Inmaculada Concepción en el mar de China: la Floresta Franciscana. 7. Consideraciones finales. 
8. Referencias bibliográficas.

Cómo citar: Palomo, F. (2025). Entre fundaciones, visiones místicas y anhelos apostólicos. María 
Magdalena de la Cruz, las clarisas de Macao y la construcción femenina de un catolicismo global 
en los mundos ibéricos del siglo XVII. Revista Complutense de Historia de América 51(2), 373-403.

1.  Introducción
Los imperios ibéricos de la Edad Moderna hicieron de la fe católica un elemento central de su 
identidad como monarquías y como entramados políticos compuestos o policéntricos. En este 
sentido, y de acuerdo con las directrices confesionales que marcaron una Europa sumida en 
enfrentamientos religiosos, tanto la corona portuguesa como la española impulsaron políticas de 
homogeneización en sus territorios peninsulares y europeos, patrocinando simultáneamente la 
conversión religiosa de las poblaciones de América, Asia y África. La evangelización fue proba-
blemente uno de los principales elementos que definieron y caracterizaron sus empresas impe-
riales. Las monarquías ibéricas encontraron en las misiones y el proselitismo religioso un pode-
roso fundamento ideológico, que justificaba —gracias, en parte, a las bulas papales promulgadas 
en 1493— su dominio político sobre los territorios integrados en sus respectivos imperios. 
Castellanos y portugueses, en definitiva, desempeñaron un papel fundamental —aunque no ex-
clusivo— en la difusión del credo romano por las cuatro partes del mundo entonces conocido, 
contribuyendo de este modo a dotar al catolicismo de la dimensión global que alcanzó a comien-
zos de la Edad Moderna. Las iniciativas adoptadas, que implicaron a numerosos actores más allá 



375Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

de las autoridades reales y eclesiásticas, contribuyeron a conformar sociedades que acabaron 
identificándose como católicas, pero cuyas formas de integrar el credo romano, sus expresiones 
de religiosidad y sus costumbres no siempre se ajustaron completamente a los modelos defini-
dos por Roma. Se acabaron conjugando múltiples expresiones de un catolicismo moderno que, 
no obstante, su dimensión violenta e intolerante, también mostró un considerable grado de plas-
ticidad y de adaptación a medida que incorporaba —cimentando su dimensión global— nuevas 
realidades misioneras que, desde los confines imperiales, acabaron también por modelarlo y 
definirlo2.

En este sentido, el presente ensayo tiene como objetivo explorar algunos de los aspectos que 
rodearon la configuración a escala global de una suerte de catolicismo ibérico, interrogándose en 
concreto sobre el papel que a tal efecto desempeñaron las mujeres y, de forma específica, las 
religiosas que habitaron los conventos femeninos en aquellos espacios coloniales situados en 
los confines asiáticos de los imperios hispánico y portugués. A tal efecto, cabe preguntarse acer-
ca de las propias condiciones en las que la clausura femenina se definió en tales contextos y en 
qué medida su lejanía con respecto a otros centros imperiales/metropolitanos no dejó margen 
para el desarrollo de proyectos de vida religiosa que habrían tenido un encaje más complicado en 
otras latitudes. De igual modo, conviene atender al modo en el que estas comunidades de religio-
sas articularon sus relaciones con las sociedades en las que se integraron, caracterizadas mu-
chas veces por su carácter mestizo y diverso. En este sentido, interesa comprender el papel que 
desempeñaron desde el punto de vista religioso y cultural, entendiendo qué escritos compusie-
ron e hicieron circular; qué cultos y devociones promovieron y en qué medida éstos contribuyeron 
a reforzar identidades locales/imperiales, considerando también en qué medida se hicieron pre-
sentes a través de la autoridad y el carisma que rodeaba a algunas monjas con fama de visiona-
rias y santas. Pero conviene igualmente ponderar la capacidad que eventualmente tuvieron —y los 
instrumentos que emplearon— para integrar redes de sociabilidad y de poder, así como para in-
tervenir sobre la esfera pública e inmiscuirse incluso en asuntos de naturaleza secular que afec-
taban a la comunidad. Cabe asimismo interrogarse sobre el peso que la proximidad de determi-
nados contextos misioneros pudo tener en los horizontes espirituales y temporales de estas 
mujeres. Se trata de entender, por un lado, de qué modo articularon las obligaciones de la clau-
sura y la oración con la movilidad que experimentaron puntualmente y con la clara vocación de 
muchas de ellas a la participación en las tareas de conversión; por otro, implica considerar en qué 
medida el establecimiento de estos conventos de religiosas, más allá de los intereses de las eli-
tes y autoridades locales, no debe asimismo encuadrarse en las propias estrategias misioneras 
desplegadas en determinados espacios por las órdenes mendicantes, que vieron así en las ra-
mas femeninas de sus institutos —como ya sucediera con las carmelitas descalzas en Flandes3— 
un instrumento adicional en la consecución de sus proyectos religiosos.

Para tratar de aproximarnos a estas cuestiones, nuestro análisis se centrará esencialmente en 
la trayectoria vital de una religiosa castellana, la madre María Magdalena de la Cruz, quien, en la 
década de 1620, viajó desde España a Filipinas, participando en la conocida expedición a Manila de 
un grupo de monjas clarisas que, comandadas por la madre Jerónima de la Asunción, atravesaron 
el Atlántico y el Pacífico con el objetivo de fundar convento en aquella ciudad4. Más tarde, en 1633, 
María Magdalena de la Cruz aún se trasladó a Macao con el fin de establecer un nuevo monasterio 
en este enclave portugués del sur de China. Conocida por sus visiones y diálogos con las personas 
divinas, dejó constancia de sus experiencias contemplativas en un extenso tratado de tono inma-
culista, titulado Floresta franciscana, que compuso bajo los auspicios de su confesor, fray Antonio 
de Santa María Caballero5. En este sentido, las próximas páginas no pretenden agotar el estudio de 

2	 Hsia – Palomo, 2020.
3	 Torres Sánchez, 2000.
4	 Sánchez Fuertes, 1994 y 2012; Owens, 2017.
5	 María Magdalena de la Cruz, Floresta Franciscana, de Illvstraciones Celestiales. Cogidas al Hilo da la Ora-

cion en la Aurora de Maria, que en su primera luz fue Refulgente, y clara medio dia que abrasando los tres 
Montez Franciscanos de tres Ordenez Seraficaz opuestas al dragon, los ojos le están quebrando que aun 



376 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

una trayectoria como la de María Magdalena de la Cruz que, como se verá, fue particularmente rica 
en cuanto a su experiencia de vida religiosa, adoptando en algunos momentos una dimensión ex-
traordinaria que la dota de cierta singularidad y que obligará en el futuro a profundizar la investiga-
ción sobre esta religiosa y su producción escrita. La presentación sumaria del personaje que aquí 
se pretende permitirá no obstante desgranar algunos de los interrogantes planteados en torno al 
papel del mundo religioso femenino en determinados contextos coloniales y su contribución a la 
construcción de una suerte de catolicismo ibérico, poniendo de relieve el interés de insistir en el 
estudio de trayectorias como las de la monja castellana.

En la base de nuestra investigación se sitúa, por un lado, una abundante producción historio-
gráfica que, partiendo esencialmente de la Historia de las Mujeres y los estudios de género, ha 
transformado en los últimos años la visión tradicional en torno al mundo conventual femenino de 
la época moderna, tanto en la península Ibérica como en los espacios coloniales asiáticos y ame-
ricanos6. Se ha puesto así de relieve la importancia de examinarlo como un espacio que, si bien 
se hallaba sometido a la clausura y la autoridad masculina, se mostraba diverso en sus expresio-
nes concretas y mucho más negociado que lo prescrito por normas y reglas; un espacio que, a 
pesar de todo, se ha revelado permeable y fluido —poroso— y relativamente abierto al mundo 
exterior, en el que había margen para toda suerte de interacciones con el siglo, ya fuese por vía de 
las redes familiares y de patronazgo, por las relaciones económicas que el convento generaba, 
por la autoridad, fama y prestigio de algunas de sus religiosas, por las devociones que promovía7. 
El convento era, además, lugar donde se desarrollaban prácticas sociales y culturales que, obe-
deciendo muchas veces a lógicas de género, trascendían la esfera concreta de la clausura, sien-
do expresión de las propias dinámicas que caracterizaron a las sociedades de los siglos XVI-
XVIII. Más allá del interés en torno a las prácticas espirituales y devotas que marcaban la vida en 
el seno de los claustros8, sus frecuentes expresiones de misticismo que derivaban en raptos, vi-
siones y discursos proféticos no han dejado de ser objeto de atención por una historiografía que 
ha visto en todo ello un eficaz instrumento de proyección de estas mujeres y de sus conventos9. 
Éstos, por lo demás, se han revelado asimismo como espacios privilegiados de una cultura escri-
ta en femenino. No en vano, una parte muy importante de la renovación de los estudios en torno 
a los claustros de la Edad Moderna ha sido fruto de la investigación acerca de la actividad escri-
tora que —bajo la mirada atenta de directores y confesores— desarrollaron las religiosas, elabo-
rando no sólo documentos de gobierno, sino, sobre todo, diarios y cartas espirituales, vidas escri-
tas con intenciones edificantes, crónicas e historias de los propios cenobios, escritos devocionales 
y místicos, piezas teatrales con afanes didácticos10.

Al mismo tiempo, la presente investigación, centrada en los confines imperiales ibéricos, re-
mite necesariamente a algunas de las cuestiones que se han suscitado en el ámbito de la Historia 
global y, en concreto, en torno a la noción —ya mencionada— de un catolicismo altomoderno que, 

su vista no les toque a la pura Concepcion, vols. I y II, Arquivo Nacional da Torre do Tombo [Portugal] (en 
adelante ANTT), Livraria, mss. 726-727; vol. III, Biblioteca Nacional de España [España] (en adelante BNE), 
ms. 19405. Otra copia de este tratado en tres volúmenes manuscritos, en Archivo Franciscano Ibero-
Oriental [España] (en adelante AFIO), mss. 387-389. Además de la Floresta Francisca, se atribuyen a María 
Magdalena de la Cruz, una Vida en 19 capítulos, cuya copia se conserva en el Convento de Santa Clara de 
Manila, un tratado titulado Flores virginales del güerto inmaculado de María y unos Loores de la Virgen 
Señora Nuestra; Triviño, 1992: 105-106.

6	 Aunque la producción es abundantísima, remitimos aquí esencialmente a visiones de conjunto basadas 
en nuevos planteamientos, como las de: Lehfeldt, 2005; Evangelisti, 2007; Van Wyhe, 2008; Lirosi, 2012; 
Lavrín, 2016. Una lectura en clave historiográfica en: Atienza López, 2024.

7	 Pellegrin, 2004; Lehfeldt, 2005; Atienza López, 2018; Weddel – Dunn, 2020; Pérez-Vidal, 2022; Roullet, 
2024.

8	 Entre otros, Roullet, 2015.
9	 Zarri, 1990; Poutrin, 1995: 89-100; Van Deusen, 2017; Lewandowska, 2019: 426-455; Caffiero, 2020.
10	 La producción sobre la cuestión es muy abundante. Remitimos aquí a los trabajos de Arenal – Schlau, 

1989; Poutrin, 1995; Myers – Powell, 1999; Sampson Vera Tudela, 2000; Lavrin – Loreto, 2002; Zarri – Ba-
randa Leturio, 2011; Van Deusen, 2012; Baranda Leturio – Marín Pina, 2014; Lewandowska, 2019; Pacheco, 
2020.



377Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

en verdad, se habría conformado a escala planetaria, declinándose en plural y definiéndose con 
arreglo a una geografía cultural que no cabe reducir al mundo europeo occidental. Por el contra-
rio, requiere ‘descentrar’ el catolicismo y, abandonando la tradicional visión eurocéntrica y difu-
sionista, entender el papel que desempeñaron asimismo los espacios asiáticos, africanos y ame-
ricanos en su configuración11. Esto no sólo significa atender a la pluralidad de formas en las que el 
catolicismo fue incorporado por las poblaciones nativas de esos espacios, sino que implica asi-
mismo entender que, en el marco de la actividad misionera, la circulación —de sujetos, saberes, 
textos, imágenes, devociones, objetos sagrados— no obedeció a una lógica unidireccional (des-
de los centros europeos hacia los espacios coloniales). A menudo, vinculó entre sí distintos cen-
tros coloniales y espacios misioneros, propiciando dinámicas y conexiones insospechadas y ha-
ciendo posible que un mártir de Japón, nacido en la India, fuese venerado en Pernambuco o que 
una gramática de lengua kimbundu se elaborase en Salvador de Bahía12. En este sentido, la pro-
pia movilidad que, como veremos, caracterizó a una figura como la de María Magdalena de la 
Cruz, transitando entre Macao y Manila, permite traer a colación otras dos cuestiones historiográ-
ficas que están igualmente en la base de nuestro estudio. Por un lado, la necesidad de superar 
una visión esencialmente jesuítica del mundo misionero de la época moderna, poniendo de relie-
ve el papel fundamental que otros actores —como la propia Orden franciscana— llegaron a des-
empeñar en muchos contextos apostólicos13. Por otro lado, la utilidad en términos metodológicos 
de recurrir a la idea de ‘mundos ibéricos’, que, lejos de entenderlos como una realidad homogé-
nea, remite un espacio plural, diverso y en permanente construcción, permitiendo, al mismo 
tiempo, invocar la dimensión global que los imperios español y portugués alcanzaron desde el 
siglo XVI14. Son de hecho numerosos los estudios que en los últimos años han analizado de forma 
integrada ambas monarquías, señalando sinergias y diferencias y, sobre todo, destacando su ca-
rácter de monarquías policéntricas15. Tales perspectivas resultan además particularmente perti-
nentes cuando el análisis gira en torno a dos centros como Macao y Manila, cuyos vínculos polí-
ticos, sociales, económicos y religiosos fueron muy estrechos en los siglos XVI y XVII y, en 
especial, durante el periodo de la unión de coronas (1580-1640). En efecto, las fronteras entre los 
dos imperios en parte se difuminaron y, junto a los intensos intercambios comerciales, la circula-
ción de personas fue también destacada, permitiendo a un buen número de comerciantes portu-
gueses establecerse en Manila y a algunos castellanos —comerciantes, pero también frailes y 
monjas— trasladarse a Macao y a otros centros portugueses del sudeste asiático16.

2. � María Magdalena de la Cruz y la experiencia de las religiosas clarisas en 
Asia

María Magdalena de la Cruz nació en Pinto, cerca de Madrid, en 1575. Creció en el seno de una 
familia de letrados relativamente acomodada, ya que su padre era notario público de la Inquisición. 
Según el autor del Sumario Breve de la Vida, María Magdalena habría mostrado muy pronto una 
especial inclinación hacia la piedad y, al igual que Teresa de Ávila, sus juegos infantiles tenían a 
menudo que ver con la santidad y la devoción. Así, leía libros espirituales a otros niños, les profe-
ría sermones e imaginaba que ya era monja y vivía en un convento. Desde los cinco años, había 
experimentado además un “encendido espíritu de la conversión de los infieles”, de modo que, 
movida por el “zelo de ir predicar a los Moros”, había salido un día de casa de sus progenitores, 
acompañada por un primo, dentro de un episodio que claramente evocaba a la santa avileña17. 

11	 Ditchfield, 2010.
12	 Palomo, 2022a.
13	 Palomo, 2016.
14	 Bouza – Cardim – Feros, 2020.
15	 Cardim – Herzog – Ruiz Ibáñez – Sabatini, 2012.
16	 Valladares, 2001; Tremml-Werner, 2015; Ollé, 2022.
17	 Svmario Breve de la Vida y Virtudes de la Sierua de Dios Soror Maria Magdalena de la Cruz Religiosa de la 

orden de Sta. Clara, Fundadora de los Monasterios de Manila, y Machan en el Asia. En María Magdalena de 
la Cruz, Floresta Franciscana… Tomo I. ANTT, Livraria, ms. 726, ff. 5-5v.



378 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Pronto habría sido agraciada además con el favor de Dios, habiendo aprendido a leer a los cuatro 
años sin que nadie le enseñara y, sobre todo, habiendo experimentado sus primeras visiones 
mientras rezaba18.

Cuando cumplió quince años, Magdalena ingresó en la Orden de Santa Clara, en el convento 
de Santa María de la Cruz, en Cubas de la Sagra, cerca de Madrid. En realidad, no se trataba de 
un cenobio más de los muchos vinculados a las clarisas castellanas. En él había pasado la mayor 
parte de su vida de clausura Juana de la Cruz (1481-1534). Conocida como la Santa Juana, esta 
religiosa se convirtió enseguida en una figura carismática, cuyas visiones, raptos místicos y do-
nes espirituales le granjearon fama de mujer santa y, en consecuencia, un enorme prestigio social 
que se vio reforzado por el apoyo que recibió del cardenal Cisneros y otros miembros de la élite 
política y religiosa de la época, incluido el propio emperador Carlos V. A principios de la centuria 
de 500, las experiencias místicas de mujeres como Juana de la Cruz aún no despertaban tantas 
sospechas como lo harían más tarde. De hecho, durante sus raptos públicos, en los que supues-
tamente Dios hablaba por su boca, la Santa Juana llegó a pronunciar sermones que, autorizados 
por los superiores eclesiásticos, acabaron recopilándose en el llamado Libro del Conorte19. Es 
posible que María Magdalena de la Cruz, como veremos más adelante, tuviese acceso a este 
texto y a otros compuestos por la ex abadesa del convento de Cubas de la Sagra, sirviendo de 
base a sus propias experiencias místicas y a sus escritos.

Lo cierto es que el carácter icónico de la Santa Juana, capaz de asumir tareas apostólicas 
que, como la predicación, estaban restringidas a los hombres, perduró a lo largo del siglo XVII. Su 
fama se vio reforzada y renovada (y, en cierta medida, redefinida) a través de las Vidas impresas 
de Antonio de Daza20 y de Pedro Navarro21 y de la trilogía teatral que compuso Tirso de Molina22, 
pero también por el proceso de beatificación abierto en Roma en 1621 y la difusión que los fran-
ciscanos hicieron de la religiosa, convirtiéndola (a ella y a sus rosarios) en objeto de culto a escala 
global23. De hecho, el modelo de monja con autoridad y espiritualmente activa que encarnó no 
solo debió moldear la propia vivencia religiosa de María Magdalena, sino que estuvo igualmente 
presente en los horizontes espirituales de todo el grupo de hermanas que viajaron con Jerónima 
de la Asunción a Manila24.

Fue, por tanto, en el ambiente espiritual del convento de Cubas de la Sagra donde dio sus 
primeros pasos como monja de clausura, experimentando —aunque de forma aparentemente 
oculta— frecuentes arrobamientos y “suaves vuelos en Dios”. Allí pasó casi 30 años, desempe-
ñando diferentes tareas, como la de enseñar a leer a las novicias, atender el torno del convento o 
servir a la enfermería, donde cuidaba de algunas hermanas ancianas25. Sin embargo, a finales de 
la década de 1610 se produjeron algunos cambios sustanciales en su vida. Los anhelos apostóli-
cos que había cultivado desde niña comenzaron en cierto modo a tomar forma. En 1619, fue de-
signada para integrar el grupo de seis monjas que viajarían a Nueva España y luego a Manila para 
fundar el primer monasterio femenino en Filipinas, donde los franciscanos hispanos habían esta-
blecido la cabeza de su empresa misionera en el Este asiático26. Al frente de esta particular —casi 

18	 Ibídem, ff. 3v-5v.
19	 Sobre la figura de la Santa Juana y el Libro del Conorte, en el que se reunieron las prédicas que pronunció 

durante sus raptos, remitimos a los estudios de Surtz, 1990, García Andrés, 1999, Boon, 2010 y, reciente-
mente, Acosta-García, 2015.

20	 Daza, 1610. La obra aún conoció ediciones en Zaragoza y Valladolid, en 1611; en Lérida, en 1613 y 1617; en 
Madrid, en 1614.

21	 Navarro, 1622. Se conoce una segunda edición madrileña, de 1659.
22	 Una copia manuscrita de la trilogía, bajo el título La Santa Juana [1613-1614], se conserva en la BNE, Res. 

249. La primera y segunda partes, por otro lado, fueron incluidas en Molina, 1636, ff. 115r-245v [i.e. 218-
248] y 246r-268r [i.e. 249-271].

23	 Oteiza, 2016.
24	 Owens, 2017.
25	 Svmario Breve de la Vida y Virtudes de la Sierua de Dios Soror María Magdalena de la Cruz. ANTT, Livraria, 

ms. 726, ff. 6v-7v.
26	 En la Vida de Jerónima de la Asunción que compuso fray Bartolomé de Letona, impresa en Puebla en 

1662, se dedican algunas páginas a María Magdalena de la Cruz, mencionando el encuentro que, antes 



379Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

única— expedición de monjas clarisas se encontraba la ya mencionada Madre Jerónima de la 
Asunción, retratada por Velázquez antes de su partida de España en 162027.

Vinculada al convento de Santa Isabel de Toledo, esta religiosa no sólo destacó por su notable 
espiritualidad, sus visiones y su compromiso —de acuerdo con el espíritu reformista de la época— 
con las más estrictas formas de pobreza y vida religiosa. También tuvo una reconocida fama de 
mujer santa que se extendió más allá de su propio convento y de la ciudad de Toledo, alcanzando 
los círculos femeninos cortesanos, cuya conocida dimensión devocional estuvo estrechamente 
relacionada con la presencia e iniciativa de mujeres como la emperatriz María, la madre Margarita 
de la Cruz y la reina Margarita de Austria28. Consciente del importante papel que el mecenazgo 
aristocrático desempeñó en el mundo conventual de principios de la Edad Moderna, Jerónima de 
la Asunción estrechó lazos con importantes damas de la corte, como la duquesa del Infantado e 
incluso la propia reina. Ambas, en efecto, acabarían intercediendo a favor de los proyectos funda-
cionales de la monja29. En realidad, la idea de viajar a Manila para establecer allí una comunidad 
de clarisas rondaba por la mente de la madre Jerónima desde 1599, sin encontrar, sin embargo, 
el suficiente apoyo político y financiero durante veinte años30. Este llegó finalmente, por un lado, 
a través de Pedro Chávez y su esposa Ana de Vera que, desde Manila, actuaron como principales 
benefactores del proyecto; por otro, a través de la intermediación ante las autoridades reales y los 
superiores de la Orden de dos sujetos con amplia experiencia en el Este asiático: Hernando de 
los Ríos Coronel, enviado a la corte en 1618 como procurador general de Filipinas, y fray José de 
Santa María, procurador también en aquellos días de la provincia franciscana de San Gregorio. La 
necesaria licencia real autorizando el paso de las monjas a Filipinas y la fundación del convento 
llegó en 1620. La expedición, que partió de Cádiz, duró casi un año, llevando al grupo de monjas 
primero a Nueva España (donde reclutaron a otras dos religiosas) y, desde el puerto de Acapulco 
a la isla de Luzón y Manila, donde llegaron en agosto de 162131.

La ciudad colonial, fundada en 1571 como centro político y religioso de la Monarquía Hispánica 
en el mar de China y eje del comercio castellano en la región, albergaba a principios del siglo 
XVII una población heterogénea, compuesta principalmente por tagalos locales, pero también 
por una amplia comunidad de comerciantes chinos (conocidos como sangleyes), así como algu-
nos japoneses, gentes de la India e incluso esclavos africanos y asiáticos. Además, había algu-
nos comerciantes portugueses procedentes de Macao y, por supuesto, grupos de españoles y 
criollos que, a pesar de su número exiguo, formaban la élite política y social de la colonia32. En 
este contexto, la llegada de las monjas a Manila, aunque celebrada por autoridades y colonos, 
no estuvo exenta de polémicas. En el centro de estas últimas estaban las diferencias entre el 
proyecto fundacional que pretendía llevar a cabo la madre Jerónima y el que estaba en la mente 
de los superiores locales franciscanos e incluso de las élites coloniales de Manila. La religiosa 
mantenía unos ideales de pobreza más extremos que había alimentado desde muy joven y que, 
en su visión de la reforma de la vida religiosa, trataban de replicar los modelos primitivos de la 
Orden. En parte, Manila parecía surgir en la cabeza de Jerónima de la Asunción como un lugar 

incluso de conocer los planes de la Madre Jerónima, había tenido con el franciscano Luis Sotelo, cuando 
éste se dirigía Roma acompañado de una comitiva de japoneses; encuentro que habría despertado en la 
religiosa fuertes deseos de acudir al archipiélago nipón, llegando a requerir del misionero que obtuviese 
para ella del pontífice licencia a tal efecto; Letona, 1662: 85 (agradezco a Fernando Bouza esta indica-
ción).

27	 Acerca del retrato que Velázquez realizó de Jerónima de la Asunción, véase: Tiffany, 2012. Sobre la icono-
grafía en torno a esta religiosa clarisa, véase asimismo: Jiang, 2024.

28	 Sánchez, 1998.
29	 Sobre el patronato nobiliario de la vida conventual femenina en los mundos ibéricos altomodernos, véase: 

Atienza López, 2008. Las redes que en la época tejieron religiosas carismáticas como Jerónima de la 
Asunción han sido estudiadas por: Morte Acín, 2024.

30	 Acerca de los orígenes del proyecto, las motivaciones que lo propiciaron y las personas que se vieron 
envueltas en su consecución, remitimos a: Owens, 2017: 15-27; Sánchez Fuertes, 1994.

31	 Owens, 2017: 43-92.
32	 Tremml-Werner, 2015: 267-314. En relación con la presencia de esclavos de origen asiático, remitimos a 

Sousa, 2019.



380 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

que, situado en los confines de la Monarquía, se revelaba idóneo para dar forma a proyectos 
religiosos largamente anhelados33. La distancia de los centros imperiales parecía dejar mayor 
margen para realizar lo que en la Península resultaba más complicado o sencillamente imprac-
ticable. Pretendía así la religiosa que el nuevo convento adoptase la Primera Regla de Santa 
Clara (en lugar de la aprobada por Urbano IV), lo que significaba que la nueva comunidad se 
sostendría esencialmente con limosnas, renunciando a las propiedades con que Ana de Vera 
había dotado el convento, pero también a la presencia de esclavos y criados y, sobre todo, a las 
dotes que debían aportar las nuevas monjas que ingresasen en el convento34. Abría además las 
puertas a la integración en la comunidad, como monjas profesas, de mujeres procedentes de 
los grupos nativos locales. Esto sin duda constituía un elemento fundamental de diferenciación 
con respecto a un mundo conventual —tanto femenino como masculino— que, en los contextos 
coloniales ibéricos, tendió a excluir a los que no estaban integrados en los grupos de ‘españoles’ 
o ‘portugueses’35. Pero —quizás— también sea revelador de las intenciones ‘apostólicas’ que 
habían animado el proyecto de la Madre Jerónima. Sus pretensiones en torno a la Primera Regla 
habían de chocar con los criterios de los provinciales franciscanos e, incluso, con los de algunas 
de las monjas que habían viajado con ella a Filipinas. Todo ello originó un serio diferendo que aún 
demoró en resolverse y que enfrentó a la religiosa con los superiores locales y con el arzobispo 
de Manila, debiendo movilizar los apoyos con los que contaba en la curia mexicana y en la espa-
ñola. Todo el episodio, no obstante, es muy expresivo de la capacidad que estas mujeres al 
frente de los conventos tuvieron —como sabido— a la hora de movilizar sus propias redes de 
poder y asumir una posición negociadora frente a las autoridades seculares y religiosas; imagen 
que casa mal con la percepción tradicionalmente asociada a la posición sumisa y obediente que 
prescribían reglas y constituciones36.

Pero, más allá de estas cuestiones, la posibilidad de establecer un convento femenino en el 
archipiélago no sólo era un instrumento sumamente eficaz para reforzar la posición de la Orden 
franciscana entre las élites coloniales de Manila. Constituía además un elemento significativo en 
las estrategias misioneras que los frailes menores pretendían desarrollar en el Este asiático des-
de finales del siglo XVI. Más allá de la evangelización de las poblaciones locales de la isla de 
Luzón, enseguida dibujaron horizontes más gloriosos, que implicaban principalmente Japón y 
China. Sin embargo, en ambos escenarios se encontraron con la oposición abierta de los jesui-
tas, que, actuando bajo la protección del Padroado portugués, habían mantenido durante algún 
tiempo el monopolio de la actividad misionera. En el caso de Japón, de hecho, la disputa se hizo 
especialmente notoria ya en la década de 1580. Lejos de desempeñar un papel secundario, los 
franciscanos se convirtieron en piezas esenciales de la misión japonesa, rompiendo el monopo-
lio jesuita en 1593. Es más, desempeñaron un papel central en las estrategias diplomáticas y co-
merciales que la Monarquía Hispánica, desde Manila, pretendía desplegar por toda la región del 
Mar de China37. En gran medida, la misión japonesa se concibió inicialmente como el paso a dar 
para el posterior desarrollo de la empresa franciscana en China, cuyos primeros intentos —fraca-
sados— ya habían tenido lugar entre 1579 y 158738. En realidad, el mundo japonés había alimenta-
do la imaginación de los europeos desde la segunda mitad del siglo XVI. Cientos de cartas y re-

33	 Castelnau-L’Estoile, 2013.
34	 La Primera Regla de Santa Clara, aprobada en 1253, establecía un régimen de estricta pobreza en el que 

la comunidad no podía recibir rentas o dotes, debiendo sustentarse de la limosna. Sobre las polémicas 
que a este respecto enfrentaron a Jerónima de la Asunción con los superiores franciscanos de la Provin-
cia de San Gregorio de Filipinas, véase: Sánchez Fuertes, 1994 y 2012, así como Owens, 2017: 93-117.

35	 La integración de mestizas, mujeres nativas y de origen africano en los conventos coloniales ibéricos 
generalmente se produjo mediante su subalternización en el seno de la comunidad, siendo relegadas a 
la condición de legas o de esclavas. Si bien en la Lima del siglo XVI se llegó a fundar un convento destina-
do a mujeres mestizas, esto fue una excepción. Será necesario esperar a los inicios del siglo XVIII para 
que se fundase un primer cenobio de mujeres indígenas; Lavrín, 2016: 314-350.

36	 A tal efecto, véanse los ensayos incluidos en: Atienza López, 2018.
37	 Vu Thanh, 2016.
38	 Vu Thanh, 2016: 242. Para una visión de conjunto de los primeros intentos de establecimiento de una mi-

sión franciscana en China, véase: Cervera Jiménez, 2014.



381Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

laciones celebrando el éxito de la misión japonesa, así como objetos e imágenes o incluso las 
conocidas ‘embajadas’ japonesas a Europa, organizadas respectivamente por el jesuita 
Alessandro Valignano en 1582 y el franciscano Luis Sotelo en 1613, contribuyeron a hacer de 
Japón no sólo un notable mercado asiático de artículos de lujo, sino, sobre todo, un icónico cam-
po de misión al que jóvenes novicios europeos deseaban ser enviados39.

Esta visión se vio reforzada y adoptó tintes heroicos durante la primera mitad del siglo XVII, a 
medida que se intensificó la persecución y ejecución de misioneros cristianos y de sus acólitos 
por parte del poder político japonés. Esto transformó la misión japonesa en una empresa clan-
destina y, sobre todo, en un campo fértil para el martirio40. Es más, acabó alimentando una reno-
vada cultura martirial que, desde mediados del siglo XVI, se extendería por todo el mundo católi-
co41. En relación con los mártires de Japón, además, se desencadenó una especie de ‘guerra de 
plumas’ entre las distintas órdenes religiosas; una batalla que continuaba las disputas anteriores, 
pero que ahora se libraba con las armas de la propaganda. A través de narraciones, grabados y 
pinturas, jesuitas y franciscanos —y en menor medida dominicos y agustinos— trataron de capita-
lizar la gloria que otorgaba el martirio, fomentando tanto la devoción como el fervor apostólico 
entre los públicos católicos de Nueva España, Goa, Pernambuco, Roma y la Península Ibérica42.

El peso que la misión del Japón —y su dimensión martirial— ocupó en la imaginación de los 
públicos católicos durante buena parte del siglo XVII no dejó de modelar asimismo las expecta-
tivas que Jerónima de la Asunción y las religiosas clarisas que la acompañaron construyeron en 
torno a su presencia en el Este asiático. En cierta medida, el mundo nipón se hizo visible en su 
cotidiano mediante la presencia en Manila de conversos japoneses y, en particular, de algunas 
mujeres devotas que, como Julia Nayto, se congregaron en torno a un beaterio o que, como sor 
Lucía de San Juan, llegaron a profesar como religiosas del propio convento de Santa Clara43. En 
realidad, la conversión de Japón —como se verá más adelante— no dejó de poblar los escritos de 
las religiosas, desde el relato de Ana de Cristo a las visiones de la propia María Magdalena de la 
Cruz. El ya mencionado Luis Sotelo, tanto durante su paso por la península Ibérica en 1613, como 
a su regreso a Manila, no dudó en animar a las religiosas —incluida sor María Magdalena— a que 
emprendiesen la vía japonesa44. En este sentido, la idea de crear nuevas fundaciones en Japón y 
China, necesariamente dirigidas a mujeres nativas convertidas, debió estar en la mente de sor 
Jerónima y sus compañeras, pero, probablemente, también en la de los superiores de la provin-
cia de San Gregorio, quienes, de este modo, situaron a las religiosas en el centro de las estrate-
gias apostólicas de la Orden franciscana en la región.

3.  Entre Manila y Macao
En cierta medida, tales expectativas se vieron cumplidas en 1633, cuando se decidió la fundación 
de un nuevo convento en Macao y el envío a tal efecto de seis religiosas del cenobio manileño. 
Entre ellas, además de María Magdalena de la Cruz, se encontraba sor Leonor de San Francisco, 
quien, formando parte también del contingente que había viajado a Filipinas junto a Jerónima de 
la Asunción, fue designada superiora de la nueva comunidad. Al grupo de seis religiosas, se unie-
ron asimismo otras dos mujeres, entre las cuales se contaba una novicia perteneciente a la no-
bleza kapampangan (uno de los principales grupos autóctonos de la isla de Luzón), quien profesó 
durante la travesía con el nombre de sor Marta de San Bernardo45. La idea de fundar un convento 
en la ciudad sino-portuguesa —a imitación de lo ocurrido en Manila— aparentemente surgió en 
algunos círculos mercantiles macaenses y enseguida encontró el favor de la propia Madre 

39	 Roscioni, 2001.
40	 Boxer, 1951: 308-361
41	 Sobre el renacimiento de una cultura martirial en la Europa católica y protestante y, de forma general, en 

el mundo católico postridentino, véase: Cañeque, 2020; Vincent-Cassy, 2011; Gregory, 1999.
42	 Cañeque, 2020: 201-271; Atienza Atienza, 2018; Vu Thanh, 2017; Palomo, 2015 y 2022b.
43	 Ward, 2009: 83-104; Manchado Rodríguez, 2025: 263-301.
44	 Owens, 2017: 97. Véase además nota 25.
45	 Ibídem, 113.



382 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Jerónima, que vio en ello la forma de extender el proyecto que la había llevado hasta Filipinas. En 
1624, de hecho, dos comisarios se trasladaron desde Macao a Manila con el fin de tratar directa-
mente el asunto con ella y con las autoridades de la provincia de San Gregorio, además de dirigir-
se por carta a los comisarios generales de Indias, que residían respectivamente en Sevilla y 
Nueva España. Este primer intento tuvo al parecer escaso eco entre los superiores franciscanos, 
algunos de los cuales, si bien no se mostraron contrarios a la iniciativa, entendieron que no esta-
ba aún madura. Tras nuevos intentos en 1627 y 1630, ésta sólo tomó forma en 1633, después de 
casi diez años de negociaciones que, a tenor de algún testimonio, encontraron constantes impe-
dimentos, procedentes sobre todo de los propios religiosos de San Francisco, pero también del 
gobernador de Filipinas y de los miembros de la Audiencia de Manila46.

En la consecución del proyecto, junto al papel que habrían de desempeñar la Madre Jerónima 
y sus sucesoras, asumió particular protagonismo el comerciante macaense y capitão mor de la 
ruta de Manila António Fialho Ferreira, quien, desde el inicio y a lo largo de todo el proceso, con-
dujo las conversaciones con las religiosas y los superiores de la Orden. En realidad, su figura re-
mite a un determinado universo social del Macao de la época que vio en la llegada de las religio-
sas un elemento más a través del cual reforzar en términos simbólicos su papel político, social y 
comercial en el contexto del territorio sino-portugués. La llegada de las clarisas, de hecho, no fue 
ajena al interés de algunos comerciantes que, como el propio Fialho Ferreira, tenían importantes 
conexiones con el mundo de Manila, habiendo promovido en su momento la oficialización de la 
ruta entre los dos enclaves ibéricos47.

Macao ilustra bien la diversidad de soluciones políticas y administrativas que marcaron la pre-
sencia portuguesa en Asia y el Índico, de las que no estuvieron ausentes expresiones informales, 
construidas al margen de la propia corona lusa. Lejos de un modelo como el de Goa, basado en la 
conquista militar y en el que la jurisdicción del soberano portugués se entendía plena, Macao fue 
fruto del progresivo asentamiento de una comunidad mercantil de origen portugués que gana 
entidad a partir de los años de 1560-1570, gracias al papel que habían de desempeñar en el co-
mercio con Japón. Su presencia en el enclave, no obstante, fue esencialmente fruto de la negocia-
ción con las autoridades locales chinas, que, interesadas en la intermediación comercial lusa, es-
tablecieron los términos en que los portugueses podían permanecer y desarrollar sus actividades. 
En realidad, sólo poco a poco se crearon estructuras que, en buena medida, contribuyeron a esta-
blecer vínculos algo más sólidos con la autoridad del soberano portugués: desde la constitución 
por los propios moradores lusos de la Santa Casa de la Misericordia en 1569, a la erección de un 
obispado en Macao, en 1576, el reconocimiento del consejo municipal (Senado) en 1586 o la insti-
tución en 1623 de un capitão geral permanente, nombrado por el virrey de Goa48. El periodo 1580-
1640, por lo demás, permitió redefinir el marco de las relaciones entre castellanos y portugueses 
en el contexto del sudeste asiático y el mar de China, no obstante los límites que la propia unión 
de coronas estableció entre ambos sistemas imperiales. Aunque competían en los mismos mer-
cados y se disputaban los mismos espacios misioneros, no dejaron de existir importantes siner-
gias que, superados los recelos iniciales, contribuirían a estrechar los lazos entre ambos centros 
ibéricos y las formas de cooperación, haciendo del trato entre Macao y Manila —a pesar de las 
reiteradas prohibiciones— una pieza esencial en los intereses comerciales de unos y otros49.

En este sentido, la fundación del convento venía en parte a emular lo sucedido en Manila diez 
años antes, permitiendo estrechar los vínculos entre los dos centros ibéricos, en un momento en 
el que distintos actores —una China Ming en descomposición, el Japón Tokugawa, los holande-
ses de la VOC, entre otros— limitaban cada vez más la actividad comercial de portugueses y 
castellanos en toda la región. No en vano, la presencia de las clarisas recibió el apoyo expreso del 
virrey de Goa, D. Miguel de Noronha, conde de Linhares, interesado en intensificar tales vínculos 
y, al tiempo, reducir las pulsiones autonomistas que promovían algunos miembros del Senado 

46	 Sánchez Fuertes, 2012, 69-76.
47	 Penalva, 2011: 84-105.
48	 Barreto, 2006: 132-167; Souza, 1986: 18-29.
49	 Ollé, 2022: 151-179. Véase asimismo: Valladares 2001.



383Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

macaense, en parte sostenidas por la posición de autoridad que, a nivel local, habían tenido tra-
dicionalmente los jesuitas50. Estos, de hecho, se mostraron a menudo contrarios a la presencia 
franciscana, siendo varios —como se verá a continuación— los conflictos que los enfrentaron en 
estos años de 1630-1640. A este respecto, parece necesario situar la propia fundación del con-
vento de clarisas en un contexto local mucho más complejo, en el que la Compañía de Jesús 
había ocupado desde la década de 1570 un lugar central a la hora de configurar política y social-
mente el enclave macaense, tejiendo sólidos vínculos e intereses con las elites comerciales y 
erigiéndose a menudo en una suerte de árbitro capaz de mediar en las tensiones y bandos que 
surgían en el seno de la comunidad de portugueses51. No obstante, distintos factores se conjuga-
ron desde la década de 1620 para cuestionar dicha posición: desde el deterioro que experimentó 
el comercio con Japón, en el que los ignacianos habían desempeñado un papel fundamental de 
intermediarios, al ascenso local de los mendicantes y las disputas por el control del gobierno del 
obispado y el comisariado del Santo Oficio52.

En realidad, la propia fundación del monasterio probablemente no fue ajena a las estrategias 
que los frailes de la provincia de San Gregorio desplegaron entonces, buscando entrar en China 
y asentar una misión de la Orden en un territorio que, hasta entonces, había sido monopolio de la 
Compañía de Jesús53. Tras varios intentos fallidos en torno a los años de 1580, los franciscanos 
de Filipinas resolvieron acometer de nuevo la empresa misionera de China en 1633, precisamen-
te54. Al tiempo que se negociaba el envío de algunas religiosas a Macao, los frailes menores es-
tablecieron en el enclave luso-asiático una casa de procuración55. Además, fray Antonio de Santa 
María Caballero se trasladaba a la isla de Taiwan, donde los dominicos hispanos habían ya esta-
blecido una base desde la cual tanto ellos como los religiosos de San Francisco buscarían aden-
trarse y fundar sus respectivas empresas misioneras en China. En 1633, fray Antonio —junto al 
dominico Juan Bautista Morales— realizó una primera incursión en la provincia de Fujian. Aunque 
limitada en el tiempo (1633-1636), le serviría para tener una percepción más apurada de las reali-
dades políticas, sociales y culturales del mundo chino, permitiéndole comprender mejor las ven-
tajas de la accommodatio jesuítica, pero también identificar los problemas de naturaleza teológi-
ca que tales estrategias le suscitaban. Éstos, trasladados después a diferentes escritos, sirvieron 
de fundamento a la conocida Querella de los Ritos chinos56. Más allá de las complejas relaciones 
que hubo de entablar con una Compañía de Jesús que, actuando bajo el paraguas del Padroado 
portugués, mostraba enormes recelos a la presencia de los frailes, esta primera experiencia per-
mitió a fray Antonio delinear los principios de una acción más consistente y sistemática que él 
mismo lideraría ya como prefecto apostólico a partir de 164657. Entre tanto, el viaje fallido que, 
usando la vía portuguesa, emprendió a Roma y la corte para negociar el apoyo a las empresas 
misioneras de los mendicantes y denunciar los métodos apostólicos de los ignacianos, le llevó en 
1640 a recalar durante cuatro años en Macao, donde, asistiendo a las religiosas clarisas, se con-
vertiría en confesor de María Magdalena de la Cruz58.

50	 Penalva, 2012: 161.
51	 Barreto, 2006: 136-141.
52	 Sobre la participación de los jesuitas en el comercio entre Macao y Nagasaki, véase: Vu Thanh, 2021; Oka, 

2021. Las disputas en torno al gobierno del obispado y el comisariado inquisitorial han sido analizadas en 
Lourenço, 2016: 194-285.

53	 Estos horizontes misioneros, con todo, no eran ajenos a una poderosa memoria que, ente los francisca-
nos de los siglos XVI y XVII, había de evocar las experiencias apostólicas que los frailes menores habían 
desarrollado en China en los siglos XIII y XIV. Al respecto, véase: Buffon, 2014; Melli – Cacciotti, 2013.

54	 Para una visión general de los proyectos misioneros franciscanos en China durante los siglos XVI y XVII, 
véase: Cervera Jiménez, 2014; Busquets Alemany, 2023.

55	 Ollé, 2022: 156.
56	 Busquets Alemany, 2023: 3-6. Sobre la Querella de los Ritos chinos, que enfrentó a los frailes mendican-

tes con los jesuitas a propósito de la observancia por parte de los conversos chinos de determinados ritos 
tradicionales, la bibliografía es muy abundante. Remitimos aquí a los trabajos reunidos en el volumen —más 
amplio en sus perspectivas— de: Županov – Fabre, 2018.

57	 Busquets Alemany, 2023: 8-12.
58	 Ibídem: 6-8.



384 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

4.  Las clarisas en el seno de una sociedad mestiza
Más allá de estas cuestiones, la fundación del convento de Santa Clara de Macao no deja de 
poner de manifiesto el carácter excepcional que las fundaciones femeninas tuvieron en el marco 
del imperio portugués y, en particular, dentro del espacio asiático, donde apenas existía el prece-
dente del convento agustino de Santa Mónica, en Goa, establecido en 160659. A pesar de los 
vínculos directos al mundo hispano que rodearon la institución del nuevo cenobio, éste quedó 
bajo jurisdicción del Padroado y, en concreto, de la Provincia de Madre de Deus, de los capuchos 
o descalzos portugueses. No obstante, la impronta de los franciscanos de Filipinas se haría sentir 
en los primeros años de andadura del convento. La propia presencia de fray Antonio de Santa 
María en Macao es un claro indicio del ascendente que tuvieron sobre la comunidad de religio-
sas. Lo cierto es que, para cuando el franciscano llegó al enclave portugués en 1640, el convento 
de Santa Clara ya era una realidad que había alcanzado cierto relieve en la sociedad macaense y, 
en particular, entre determinadas elites mercantiles de origen portugués. Frente a las polémicas 
que había suscitado Jerónima de la Asunción en torno a la regla que había de adoptar el convento 
manileño, las religiosas que llegaron a Macao no dudaron en asumir la segunda regla de la Orden 
como marco normativo que organizase la vida dentro del nuevo cenobio60. No cabía un régimen 
como el del convento de la Concepción de Manila, basado en las limosnas que la comunidad 
recibía, sin posibilidad de recibir rentas o de imponer la obligación de dote a las nuevas religiosas. 
A este respecto, el papel de Leonor de San Francisco y de la propia Magdalena de la Cruz habría 
sido al parecer fundamental, habiendo rechazado incluso algunas de las condiciones que el 
Senado macaense quiso imponerles y que, buscando preservar un limitado mercado matrimonial 
entre las elites, pretendía la recepción sin dote de algunas de las futuras religiosas y la consi-
guiente apertura del convento a mujeres de diferente condición social. En realidad, tanto Leonor 
de San Francisco como la propia Magdalena de la Cruz, ya en Manila, llegaron a manifestarse 
contrarias a la adopción de un régimen de estricta pobreza como el defendido por la Madre 
Jerónima que, en un contexto donde la presencia ibérica era exigua, hacía económicamente in-
sostenible la continuidad del convento. En este sentido, el proyecto macaense tendría en su ori-
gen esta diferencia sustancial con respecto a Manila, a pesar de las reticencias de algunos 
miembros del Senado, quienes, en vista del fundamental sostén económico que esta institución 
dio a la nueva fundación, quisieron imponer algunas condiciones que, más próximas al espíritu de 
la primera regla, afectaban a la dote de las futuras monjas.

En realidad, esto no solo nos habla de la determinación de las dos religiosas a la hora de de-
fender el modelo de comunidad que entendían establecer en Macao, situándonos una vez más 
en formas de actuación que, lejos de la supuesta subordinación debida, expresaban disenso y 
resistencia frente a las pretensiones de las autoridades seculares. También nos da pistas acerca 
del perfil de mujeres que comenzaron a ser admitidas en el nuevo convento. Como señala Elsa 
Penalva, el mayor número de ingresos se produjo en la primera década de presencia de la con-
gregación clarisa en el enclave luso-asiático, cuando se admitieron un total de 23 religiosas, en-
tre niñas, jóvenes y dos mujeres casadas que renunciaron al siglo61. Pero, más allá de su cantidad, 
la obligación de la dote que imponía la Segunda Regla de las clarisas restringió el espectro social 
de las candidatas, la mayoría de la cuales, de hecho, procederían sobre todo de aquellas familias 
vinculadas a la actividad mercantil que tenían mayores aspiraciones de afirmación como miem-
bros de la elite de poder local. Implicadas muchas de ellas en el comercio con Manila (como ya 
apuntábamos antes), vieron sin duda en la profesión de sus hijas como monjas clarisas una vía 
con la que reforzar su capital social y simbólico62.

A este aspecto, cabe añadir el propio carácter mestizo que la admisión de estas mujeres im-
primió sobre la nueva comunidad de religiosas, distinguiéndola sin duda de la mayoría de los 

59	 Bethencourt, 1995; Gonçalves, 2005, 2015 y 2022; Oliveira, 2019. Para la América portuguesa, véase el 
ensayo clásico de Algranti, 1993.

60	 Penalva, 2012: 142-146.
61	 Penalva, 2011: 83.
62	 Ibídem: 85-101.



385Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

conventos femeninos que se erigieron en los espacios coloniales ibéricos durante los siglos XVI 
y XVII. Si entre las religiosas que se trasladaron desde Manila se encontraba —como ya se ha 
señalado— una mujer nativa de la isla de Luzón que acabó profesando como religiosa, lo cierto es 
que la práctica totalidad de las mujeres que ingresaron en el convento desde su fundación tenían 
un origen sino-portugués o luso-japonés. Esto respondía a la propia configuración del mundo de 
los casados portugueses en un espacio como Macao, donde, la escasa inmigración femenina de 
origen luso propició desde muy pronto la configuración de unas elites mercantiles asiatizadas y 
claramente mestizas63. A este respecto, habrían de adquirir particular significación dentro de la 
congregación religiosa las madres Beatriz de Santa Maria y Maria da Madre de Deus. La primera 
—Beatriz da Costa— era una dama luso-japonesa, casada con el comerciante portugués António 
da Silva; la segunda —Maria da Costa— era hija de ambos y, como su progenitora, había tenido que 
huir del Japón ante las persecuciones contra los cristianos que desde el poder político nipón se 
lanzaron desde 1614. En realidad, la fama de ambas mujeres dentro y fuera de la congregación se 
debió precisamente al halo martirial que rodeaba su experiencia anterior, sometidas como ha-
bían estado a la prisión y el tormento. Su historia no dejó de contribuir al prestigio que, en estos 
primeros años, había de rodear al nuevo cenobio y, en cierto modo, eran el contrapunto seráfico 
a las ya mencionadas beatas japonesas que, bajo la dirección de los jesuitas, acabarían confor-
mando un recogimiento en Manila. Pero, en todo caso, su vínculo a las elites mercantiles de 
Macao y su naturaleza local o mestiza representan bien el perfil de las mujeres que habían de 
profesar como monjas de velo negro en el convento macaense durante estos primeros años.

En parte, este extremo marcaría una diferencia frente a otros contextos coloniales ibéricos, 
como los conventos femeninos novohispanos o el de religiosas agustinas de Santa Mónica, en 
Goa. En este último (como en cierto modo también en el mundo colonial hispánico), la compo-
nente mestiza de las religiosas profesas, oriundas mayoritariamente de las familias de casados 
goeses, es altamente probable, si bien la documentación habría tendido a ‘blanquearlas’, hacien-
do desaparecer aquellos elementos étnico-raciales que las alejaban de sus orígenes portugue-
ses64. En Macao, narrativas como la colectánea de Vidas que se compuso en el siglo XVII, tampo-
co ponen expresamente de manifiesto filiaciones que remitan a un universo no portugués65. No 
obstante, la propia percepción que los ibéricos de la época construyeron en torno a chinos y ja-
poneses, viendo en ellos sujetos que cabía equiparar en ciencias, letras y policía a los europeos, 
contribuyó sin duda a ignorar el carácter mestizo de estas mujeres, percibiéndolo en términos 
que lo alejaban de la idea de ‘degradación’ que el mestizaje tuvo en otros espacios66.

En este contexto, Madre María Magdalena no dejó de asumir toda una serie de tareas de go-
bierno dentro de la comunidad de clarisas. Si las funciones de abadesa recayeron inicialmente en 
Leonor de San Francisco, la religiosa del convento de la Sagra llegó a Macao como vicaria de la 
nueva fundación, actuando así como mano derecha de su correligionaria en estos primeros años 
de la institución. Tras el preceptivo trienio de la madre Leonor, fue la propia Magdalena de la Cruz 
la que, designada por los superiores de Goa, asumió el cargo de abadesa. Acabado su mandato, 
aún fue escogida como maestra de novicias, debiéndose ocupar de la formación espiritual y dis-
ciplinaria de aquellas mujeres locales que en estos años fueron admitidas en el cenobio macaen-
se. En realidad, la posición de autoridad que le otorgó el ejercicio de tales funciones no haría sino 

63	 Barreto, 2006: 103. Sobre la categoría de ‘casado’, característica del mundo luso-asiático, veáse: Xavier, 
2007.

64	 A este propósito, véase: Gonçalves, 2023. Agradezco a Margareth de Almeida Gonçalves su disponibili-
dad para compartir sus investigaciones sobre las religiosas que profesaron en el convento goés de Santa 
Mónica en el siglo XVII.

65	 Vida, e Vertudes da Venerauel Madre Leanor de S. Francisco Primeira e Principal Fundadora deste Mosteiro 
de Relligiozas de Sancta Clara de Maccao. Biblioteca Nacional de Portugal, Lisboa [Portugal] (en adelante, 
BNP), cód. 178, passim. Publicado en Penalva, 2011: 201-237.

66	 Sobre el carácter mestizo de las sociedades luso-asiáticas y su distinta consideración en función de los 
espacios, véase: Flores, 2020: 400-405. Sobre la consideración que algunos otorgaban a las mujeres 
chinas, haciendo deseable su matrimonio con los sujetos de origen ibérico, véase asimismo Boxer, 1975: 
84-85.



386 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

reforzar el propio carisma que la religiosa adquirió en el seno de la comunidad, donde acabó 
desempeñando un papel similar al que Jerónima de la Asunción había tenido entre las clarisas de 
Manila. A forjar ese perfil de autoridad contribuyeron sin duda las propias manifestaciones espi-
rituales que María Magdalena de la Cruz había experimentado desde joven durante sus ejercicios 
de oración, pero que, una vez en Macao, acabaron haciéndose manifiestas. En el Sumario Breve 
de la Vida de la religiosa, se ilustran generosamente los dones espirituales recibidos mediante la 
narración de varios episodios de raptos y visiones que la habían acompañado desde los inicios de 
su trayectoria como monja67. Pero, de igual modo, se evocan algunos de los fenómenos que había 
experimentado estando ya en el enclave sino-portugués. La propia presencia de fray Antonio de 
Santa María en Macao, desde 1640, no dejó de tener sus consecuencias a este respecto. Mientras 
profería una plática a las religiosas sobre la Inmaculada Concepción, la religiosa habría entrado 
en un extraordinario estado de recogimiento interior, viéndose a sí misma en el Monte Alverne, 
donde san Francisco recibió los estigmas, y a su alma en brazos del Esposo. En la visión, éste le 
habría indicado que debía confesarse con el hermano recién llegado y hacerle conocedor de sus 
experiencias, incitándola además a que tomase la pluma y las dejase por escrito en el que des-
pués había de ser su tratado inmaculista68.

Tales locuciones interiores, arrobos y visiones, además, se vieron en muchas ocasiones 
acompañados de un particular espíritu profético que, como subrayaba el autor del Sumario Breve 
de la Vida, también caracterizó a la Madre María Magdalena. No es necesario subrayar la impor-
tancia que el fenómeno de los sueños y las profecías tuvo en los contextos ibéricos altomoder-
nos, asumiendo a menudo contornos expresamente políticos y pudiendo ser así utilizados como 
vía con la que sancionar las directrices ideológicas y programáticas del soberano y de sus minis-
tros o, por el contrario, como poderosa arma con la que lanzar las oportunas críticas a las deci-
siones y programas de gobierno69. Las cuestiones proféticas y mesiánicas, por lo demás, no de-
jaron de estar muy presentes en los procesos de expansión ibéricos, alimentando muchas veces 
los propios proyectos misioneros y, a su vez, estableciendo conexiones con otras expresiones 
proféticas oriundas de ámbitos culturales totalmente ajenos a la tradición cristiana70.

Generalmente asociado a la idea de santidad en vida y a la recepción de dones espirituales 
extraordinarios que permitían la interlocución con las personas divinas, el profetismo católico estu-
vo poblado de sujetos de muy diversa índole, incluidos aquellos que tenían una posición subalterna 
dentro del orden social71. En este sentido, el fenómeno tuvo particular incidencia sobre las mujeres 
y, en concreto, sobre aquellas que habitaban los conventos femeninos. Erigiéndose en intérpretes 
o intermediarias de la propia palabra de Dios, monjas y beatas encontraron en las visiones y las 
profecías —y en su ‘publicación’ muchas veces por terceros— un eficaz instrumento con el que, sin 
contrariar su obligación de silencio sobre las materias de religión, reforzar su autoridad y su capa-
cidad para el aviso espiritual o, llegado el caso, para la intervención sobre los asuntos públicos72. 
Estos aspectos no dejaron de estar presentes en las expresiones proféticas de María Magdalena 
de la Cruz, quien, bebiendo de una importante tradición de mujeres vinculadas a la Orden francis-
cana, encontró su principal referente en la Santa Juana y en sus escritos. En definitiva, todo lo ante-
rior le sirvió para incrementar el ascendente que ejerció sobre sus correligionarias, reforzando ade-
más el halo profético que la rodearía tanto dentro como fuera de la comunidad religiosa.

En el marco de un conflicto que, como veremos a continuación, enfrentó en 1642 a los religio-
sos de la Compañía de Jesús con el gobernador franciscano del obispado, el autor jesuita de una 
Informação sobre la controversia no dejó de hacer referencia en determinados momentos de su 

67	 Svmario Breve de la Vida y Virtudes de la Sierua de Dios Soror Maria Magdalena de la Cruz. ANTT, Livraria, 
ms. 726, ff. 8-9v.

68	 Ibídem: 12.
69	 Kagan, 1991; Redondo, 2000; Jordán Arroyo, 2007; Moreno, 2015; Lima – Megiani, 2016; Pastore – García 

Arenal, 2018.
70	 Subrahmanyam, 2001.
71	 Ibáñez Castro, 2023.
72	 Zarri, 1990; Poutrin, 1995: 89-100; Van Deusen, 2017; Lewandowska, 2019: 426-455; Caffiero, 2020.



387Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

relato a los dones proféticos atribuidos a María Magdalena de la Cruz y al uso que de ellos habría 
hecho durante la disputa73. En realidad, la implicación de la monja en el conflicto —y, con ella, la de 
buena parte de la comunidad clarisa— no deja de ser significativa del papel que tanto la religiosa 
como el convento llegaron a desempeñar en el contexto político, social y religioso de Macao en 
torno a 1642. La controversia es bien conocida y surgió, como sucedía a menudo en el campo 
político y religioso de la época, por una disputa jurisdiccional entre el gobernador del obispado de 
Macao, el franciscano fray Bento de Cristo, y los comisarios del Santo Oficio, los jesuitas Gaspar 
Luís y Gaspar do Amaral. Lo cierto es que la disputa pondría sobre el tablero tensiones mucho 
más profundas y antiguas en el tiempo que, en un ejemplo típico de lucha política altomoderna 
(también en los contextos coloniales), se dirimieron en el espacio público por medio excomunio-
nes, prédicas, imágenes, rumores, noticias e, incluso, profecías74. La posición hegemónica que 
desde finales del siglo XVI ocupaba la Compañía de Jesús en el seno da la sociedad macaense, 
ratificada y reforzada en los años de 1640 mediante el control del comisariado inquisitorial, se vio 
progresivamente contestada por los grupos de mendicantes, con capacidad para acceder pun-
tualmente al gobierno episcopal.

Todo ello se tradujo en varios episodios de tensión que, probablemente, tuvieron su expresión 
más grave y compleja en la crisis de 1642. En esta ocasión, franciscanos, dominicos y agustinos 
tuvieron un protagonismo a partes iguales en el conflicto, apoyando las posiciones de fray Bento 
de Cristo y su defensa de la jurisdicción episcopal, frente a la autoridad inquisitorial representada 
en los jesuitas. No obstante, algunos frailes menores procedentes de Manila desempeñaron un 
papel muy relevante en el conflicto, actuando como colaboradores del gobernador del obispado 
y promotores de su causa por medio de toda suerte de prédicas, escritos jurídicos y libelos que 
hicieron circular por el enclave sino-portugués. En particular, el propio fray Antonio de Santa 
María se mostró particularmente activo en la actividad sobre el púlpito y en la elaboración de va-
rios escritos de carácter teológico y canónico con los que sostener la posición de su correligio-
nario frente a los jesuitas nombrados comisarios de la Inquisición. Mendicantes y jesuitas acaba-
ron por movilizar en torno a los protagonistas de sus respetivas causas amplias redes de fidelidad, 
implicando y enfrentando a su vez a los representantes locales de la corona —el Capitão Geral y 
el Administrador da Fazenda—, así como a los miembros del Senado macaense, vinculados a las 
elites locales de origen portugués75.

Tampoco las religiosas de Santa Clara quedaron al margen de la disputa. Durante los varios 
meses que ésta duró, con excomuniones y entredichos mutuos, las monjas clarisas y la propia 
María Magdalena de la Cruz intervinieron de forma directa en la contienda, buscando contribuir a 
la causa del gobernador. El propio autor de la Informação les atribuía un papel particularmente 
activo en la disputa, señalando que “forão as que maior guerra fizerão pera apartar o pouo do 
Padre Comissario”76. Subrayaba así el fervor con el que habían defendido a fray Bento de Cristo, 
quien, como vicario del convento, había además residido en el mismo durante un tiempo. “Tudo 
erão cartas —afirmaba— pera pais e parentes”, a los que mandaban llamar con el fin de persuadir-
los de la obediencia que debían al gobernador episcopal o a los que negaban el trato si se mos-
traban sumisos a los dictados del comisario inquisitorial77. El escrito no sólo subrayaba el poder 

73	 Informação de huma controuercia, e desinquietação que se moueo em Macao Cidade dos Portuguezes no 
Reino da China no principio do anno de 1642 entre o Padre Gaspar Luís da Companhia de JESVS Comissá-
rio do Sancto officio e o padre frei Bento de Christo da ordem dos menores Gouernador do Bispado da 
China. Archivum Romanum Societatis Iesu, Roma [Italia] (en adelante, ARSI), Jap-Sin 123, ff. 91v-127. Otra 
copia de esta Informação en Biblioteca de la Real Academia de la Historia, Madrid [España] (en adelante, 
BRAH), leg. 9/7236-II, ff. 982-1020v. Publicada en Lourenço, 2012, II vol: 221-269). Agradezco particular-
mente a Miguel Rodrigues Lourenço el haberme facilitado el acceso a la transcripción de ambas copias 
del texto, que presentan algunas diferencias, de mayor calado en sus folios finales.

74	 Flores – Marcocci, 2018.
75	 Un excelente análisis del conflicto y de las tensiones de mayor calado que encerró en: Lourenço, 2016: 

241-285.
76	 Informação de huma controversia. ARSI, Jap-Sin 123, f. 119.
77	 Ibídem, f. 110.



388 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

de persuasión que habían tenido las religiosas con estos sus “rogos femenis”, moviendo a sus 
interlocutores hacia las posiciones más favorables para los mendicantes. Venía asimismo a po-
ner de manifiesto la capacidad de estas monjas clarisas —también su percepción del peso estra-
tégico que sus acciones encerraban— para movilizar redes familiares que, como señalábamos 
previamente, estaban integradas en los grupos de la élite mercantil macaense. A este poder de 
persuasión, se sumaría la determinación de las religiosas de acometer formas más públicas de 
intervención. No sólo alinearon el repicar de las campanas del convento con las de sus congéne-
res mendicantes, tratando así de señalar públicamente —en una suerte de acto ceremonial— el 
entredicho que pesaba sobre la ciudad por culpa del comisario del Santo Oficio. A su vez, no 
dudaron en elevar sendas cartas o peticiones al Senado y al Capitão Geral de Macao, a quien, 
como principal representante de la autoridad regia, apremiaban a intervenir y aquietar los ánimos 
en el enclave sino-portugués. De lo contrario, confiaban que al menos les diese licencia para 
abandonarlo y dirigirse a Manila, manifestándose dispuestas en último término a salirse “do co-
nuento pollas ruas descalças e cubertas de cilicio” e irse “pella China adentro, terra de gentios, 
aonde acharião menos escándalos”78. El tono conminatorio que, al parecer, encerraba la misiva 
tuvo efectos bastante limitados en el Capitão Geral, quien en su respuesta habría señalado preci-
samente a los mendicantes como el principal obstáculo para una solución. A su vez, confinaba el 
papel que las monjas debían tener en el conflicto a los términos que de ellas se esperaba y que 
la carta, en este sentido, habría en cierto modo rebasado. Las invitaba así esencialmente a que 
encomendasen a Dios el negocio y, descartando su salida, les señalaba que para acometer dicha 
tarea “tinha a cidade inteira necessidade dellas”79.

No parece, sin embargo, que las religiosas se conformasen con restringir su intervención a un 
obligado ejercicio de la oración. Días después, el episodio de un navío que de manera furtiva ha-
bía salido de Macao rumbo a la India, dio lugar a nuevas formas de intervención sobre el espacio 
público. En realidad, la expedición había sido organizada por los mendicantes que buscaban así 
hacer llegar al virrey, al arzobispo y a los inquisidores de Goa toda una serie de papeles en los que 
se responsabilizaba al comisario de las perturbaciones que vivía Macao. La salida clandestina del 
navío, no obstante, generó toda suerte de intencionados rumores, llegándose a especular si no 
se acabaría propiciando que el enclave sino-portugués cayese en manos de los holandeses, pre-
sentes desde 1641 en una Malaca que era paso obligado en la navegación a la India. Con el fin de 
contrarrestar tales rumores, los frailes recurrieron a los púlpitos, invitando a los fieles a que ele-
vasen sus oraciones por el éxito de la expedición. A esto se juntó la oportuna difusión de una vi-
sión profética experimentada por María Magdalena de la Cruz, augurando el éxito de la embarca-
ción en su travesía del estrecho de Malaca, así como su llegada al enclave de Negapatão/
Nagapattinam, aún entonces controlado por los portugueses, en la costa oriental de la India80. 
Más allá de sus habituales connotaciones políticas, la profecía surgía así como un poderoso ins-
trumento de intervención sobre la esfera pública que las religiosas de Santa Clara y los propios 
franciscanos no dudaron en emplear en beneficio de su causa, mostrándose además como una 
de las pocas vías que en la época pudieron emplear religiosas, mujeres y otros sujetos subalter-
nos a la hora de participar en el debate público.

Aunque a una escala distinta, las visiones proféticas no dejaron aparentemente de estar pre-
sentes en las discusiones que, al interno de la propia congregación clarisa, surgieron a raíz de las 
ramificaciones que el conflicto asumió a partir de mayo de 1642. Fue entonces cuando llegaron a 
Macao las primeras noticias sobre la aclamación en Lisboa de Juan IV de Braganza como rey de 
Portugal (1640-1656), abriéndose un debate entre quienes apoyaban el reconocimiento del nuevo 
soberano y quienes dudaban al respecto. En un contexto en el que el comercio con Japón acaba-
ba de quedar interrumpido definitivamente, la ruptura con Castilla dejaba en el aire otra importan-
te fuente de rendimientos para la ciudad como era la conexión comercial con Manila. En sus es-
critos en torno a la polémica con el gobernador del obispado, los jesuitas —claros partidarios del 

78	 Ibídem, f. 110.
79	 Ibídem, f. 111v.
80	 Ibídem, f. 111v.



389Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Braganza— supieron sacar partido de la coyuntura política, aprovechando la presencia y posición 
de los frailes castellanos en el conflicto para insinuar eventuales riesgos de rebelión81. En el seno 
del convento de Santa Clara, la posición de María Magdalena de la Cruz y de las religiosas que, 
como ella, defendían la solución castellana encontró respuesta en la Madre Cecília da Resurreição, 
quien precisamente aseguraba haber profetizado la proclamación de Juan IV, tratando así de le-
gitimar la posición que una parte de la congregación de religiosas adoptó en una cuestión que, 
sin duda, había de afectar a su futuro lugar dentro de la sociedad macaense82.

5. � Realizaciones apostólicas: anunciar la palabra de Dios a las damas de 
una corte extraña

Las polémicas que rodearon la aclamación en Macao de Juan IV de Portugal precipitaron la sali-
da de aquellos religiosos de origen castellano que, vinculados a Manila, defendieron la causa 
contraria al nuevo soberano. Entre los mismos, se encontraban los franciscanos fray Antonio del 
Puerto y el propio fray Antonio de Santa María, pero, más importante aún, el contingente se vio 
completado con un pequeño grupo de monjas del convento de Santa Clara que, como sus con-
géneres masculinos, habrían aparentemente alimentado el partido hispánico. La Madre María 
Magdalena, por supuesto, formó parte de dicho contingente junto a las madres Margarita de la 
Concepción y Clara de San Francisco, acompañadas aún de otras dos mujeres y una niña. Todas 
ellas, por tanto, abandonaron Macao en 1644, en un navío que en principio debería haberlas con-
ducido hasta Manila. Quiso el infortunio que, llegadas a la bahía de Turón (Ɖà Nẵng), en la 
Cochinchina, la región meridional del Ɖà-Viet, fuesen retenidas por las autoridades locales, vién-
dose obligadas a permanecer en este territorio durante varios meses83.

La presencia de las religiosas —su reclusión en aposentos con acceso restringido, su vesti-
menta con un velo que las cubría el rostro o, incluso, la noticia de que llevaban el cabello rapado— 
no dejó de despertar la curiosidad de muchos y, en particular, del propio soberano, Nguyễn Phúc 
Lan. Éste requirió que acudiesen a la corte, siendo objeto de una particular ceremonia de recep-
ción en la que, además del monarca, estuvo también presente su esposa y otros muchos digna-
tarios y damas84. La recepción, no obstante, dio lugar a que las religiosas permaneciesen unos 
días en la corte, alojadas en casa de un ‘mandarín’ convertido al cristianismo, permitiendo a su 
vez que la Madre María Magdalena viese en parte cumplidas las aspiraciones apostólicas que, 
desde niña, había cultivado. Como señalaba fray Antonio de Santa María en una misiva que en 
aquellos días remitió a la Madre Melchora de la Trinidad, en Macao, las monjas no sólo seguían 
despertando la curiosidad de muchos, haciendo que numerosos neófitos locales acudiesen “ad-
mirados y edificados” a verlas. A este respecto, el acceso a las religiosas quedó restringido a las 
mujeres tanto cristianas de dentro y fuera de la corte, como a “algunas criadas y damas de la 
Reyna, que las vinieron visitar, aunque gentiles”. Entre estas, acudieron incluso quienes debían 
ser bhikkhunis de alguno de los templos vinculados a la soberana. Lo interesante de estos 

81	 Ibídem, f. 274.
82	 Penalva, 2011: 102-103.
83	 En concreto, el territorio era conocido como Ɖàng Trong y se extendía al sur del río Gianh. Constituía una 

especie de señorío, denominado Quảng Nam (Cochinchina para los europeos), bajo control de la dinastía 
Nguyễn. Ésta era rival de la dinastía Trịnh, que dominaba el reino de Tonkin, la región septentrional del Ɖà-
Viet.

84	 Una descripción de las ceremonias que rodearon la recepción en la corte de las religiosas en fray Antonio 
de Santa María Caballero, “Carta de Relaçion [dirigida a la Madre Melchora de la Trinidad, en Macao] so-
bre los suçessos de los castellanos que saliendo de Macan por el mes de Otubre de 1644, arribaron a 
Cochinchina, en ocasion que lleuauan consigo para Manila algunas religiosas de aquella ciudad que se 
uoluian a su conuento con licencia de sus prelados dexando ya hecha la fundacion de Monjas de su or-
den, que ya quedaua en la de Macan como se ve” (Cochinchina, 02-IV-1645). ARSI, Jap-Sin 68, ff. 49-59. 
Publicada en Penalva, 2011: 151-168. La descripción de las ceremonias de recepción en la corte de las 
religiosas, en pp. 158-160. Sobre la base de la descripción que ofrecía Antonio de Santa María, el jesuita 
Alexandre de Rhodes —que coincidió con los franciscanos en Cochinchina— dejó igualmente testimonio 
de la recepción regia a las monjas clarisas en sus Divers voyages et missions; Rhodes, 1653: 242-246.



390 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

encuentros es que, tanto con ellas como con las otras mujeres no cristianas, las religiosas se 
habrían explayado “mostrándoles el camino del cielo” y, haciendo uso de una intérprete cristiana, 
les habrían anunciado “la palabra de Dios y el camino de la luz a los que andauan çiegos en las 
tinieblas de su gentilidad”. Esto habría además provocado que el concurso de cristianos y genti-
les que acudían a visitar a las madres clarisas aumentase cada día y, consiguientemente, el nú-
mero de conversiones que se produjeron. En esos días, habían recibido el bautismo de manos de 
los franciscanos que acompañaban a las monjas hasta 54 personas entre hombres y mujeres85. 
El autor de la misiva no era mucho más generoso en detalles sobre las actividades que las religio-
sas desempeñaron en este particular contexto en el que se encontraron durante los días que 
permanecieron en la corte. No obstante, de sus palabras se desprende claramente que tuvieron 
una implicación directa en la conversión y adoctrinamiento de aquellas damas gentiles que las 
visitaron. Ya fuera de la corte, cuando navegaban por el río de regreso a Turón, aún se produjo un 
encuentro entre la abuela del soberano, mujer cristiana, y las religiosas, entablando aquella un 
“coloquio” con la Madre María Magdalena, como la más anciana; encuentro que el confesor lle-
gaba a equiparar al episodio de raíces medievales pero bien presente en el siglo XVII, que narra-
ba el encuentro entre san Antonio Abad y san Pablo ermitaño, en el que aquél habría instruido al 
anacoreta en las formas de la vida monástica86. De igual modo, la monja castellana, a la manera 
de un san Antonio, habría ilustrado a la dama vietnamita en los modos de la vida religiosa.

Es significativo que, en el Sumario Breve de la Vida de María Magdalena de la Cruz, que habría 
de circular en copias de mano, no se hiciese mención ni al paso de la religiosa por Cochinchina, 
ni a su implicación en tareas de claros tintes apostólicos. Tampoco el jesuita Alexandre de 
Rhodes, en sus Divers voyages et missions (París, 1654), donde daba cuenta de la presencia de 
las religiosas en la corte de Nguyễn Phúc Lan, mencionaba esta dimensión más propia de un 
contexto misionero. Las noticias al respecto, por el contrario, habrían de surgir en el marco de 
una misiva que fray Antonio de Santa María escribía a otra de las religiosas de origen hispano que 
habían permanecido en Macao, la Madre Melchora de la Trinidad, a la que informaba con detalle 
del tiempo pasado en la región vietnamita, hasta que el soberano permitió el regreso a Manila. 
Ciertamente, el espacio de la carta, cuyo tono familiar permitía augurar una circulación y recep-
ción restringida, parecía consentir mayor licencia a la hora de dar cuenta de determinadas activi-
dades que se entendían impropias de religiosas de clausura, siendo obviadas, de hecho, en 
aquellos otros escritos que habían de llegar a públicos más amplios87.

Es indiscutible que la participación de María Magdalena de la Cruz y de sus congéneres en 
tareas de conversión constituía un episodio excepcional, que en buena medida desafiaba los 
fundamentos que, desde Trento, definieron la norma de vida dentro de las comunidades regula-
res femeninas. A su materialización, no obstante, contribuyó necesariamente la movilidad deriva-
da de su travesía de regreso a Manila, que alteró su régimen de vida, haciendo más virtuales que 
reales los límites físicos de un claustro constantemente improvisado, al tiempo que aumentaban 
exponencialmente las formas de interacción con el siglo. Todo ello se vería reforzado al tener que 
transitar además por un espacio que, como la Cochinchina, escapaba al dominio colonial ibérico 
y, en consecuencia, a los constreñimientos que desde el punto de vista institucional y religioso 
éste imponía a las mujeres que profesaban en religión o vivían en comunidad. Por lo demás, son 
pocos los elementos que nos permiten entender cómo se desarrolló la actividad apostólica que 
la Madre María Magdalena y sus correligionarias llevaron a cabo. Al recurso a una intérprete ya 
conversa, se añadió el hecho de contar con un espacio definido —la residencia en la que se hos-
pedaron/el navío— que con grandes limitaciones permitía en parte reproducir el régimen de clau-
sura. Por lo demás, las tareas se acometieron siempre dentro de un contexto exclusivamente 

85	 Fray Antonio de Santa María Caballero “Carta de Relación”. ARSI, Jap-Sin 68, f. 55-55v. Penalva, 2011: 161-
162). El episodio ha sido en parte analizado en: Alberts, 2013: 162-169.

86	 Fray Antonio de Santa María Caballero “Carta de Relación”. ARSI, Jap-Sin 68, ff. 55r-v. Penalva, 2011: 163).
87	 Sobre los usos epistolares en la Edad Moderna, la bibliografía es abundantísima; véase, entre otros: Bou-

za, 2005. En relación con las prácticas epistolares en los contextos conventuales, remitimos esencial-
mente a: Castillo Gómez, 2014 y a la bibliografía referida en la nota 9.



391Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

femenino, en el que, al margen de los confesores, sólo otras mujeres tenían posibilidad de tratar 
con las religiosas. En este sentido, el papel desempeñado por los padres franciscanos y, en par-
ticular por fray Antonio de Santa María no debe ser obviado. Al tiempo que trataron de preservar 
en la medida que las circunstancias lo permitían el preceptivo aislamiento de las religiosas, con-
tribuyeron a crear las condiciones para que se desarrollasen las tareas de conversión que aqué-
llas llevaron a cabo entre las damas de la corte (a las que los misioneros tenían probablemente un 
acceso más limitado).

A tal efecto, conviene señalar la implicación que en ocasiones tuvieron algunas mujeres en las 
tareas de adoctrinamiento dentro de los contextos misioneros altomodernos. Esta participación 
femenina en el universo apostólico —que sólo recientemente ha comenzado a ser explorado por 
la historiografía— tuvo expresión en espacios como Quebec y, de forma más puntual, en las re-
ducciones guaranís o las misiones jesuitas entre los tupís, involucrando generalmente a las pro-
pias mujeres nativas88. No obstante, se hizo más visible en aquellos contextos que escapaban al 
control colonial, como era el caso de China o Japón. En la Shanghái de los años de 1650, una 
dama como Cándida Hiú o Su, vinculada a una familia de literati cristianos, habría de ejercer en su 
condición de viuda un enorme ascendente sobre la actividad misionera de los jesuitas, erigiéndo-
se en eficaz interlocutora en la labor de conversión de otras mujeres y ejerciendo su magisterio 
doctrinal entre las que habitaban su propia casa89. No obstante, el referente más próximo y cono-
cido en el mundo iberoásiatico de los años de 1640 era ciertamente el ya mencionado de Julia 
Nayto y las llamadas beatas de Miyako, las cuales, tras su expulsión de Japón en 1614, se habían 
refugiado en Manila, donde, rodeadas de un halo martirial, refundaron su beaterio, aunque con 
funciones muy diferentes de las que había tenido en origen. A pesar del perfil exclusivamente 
contemplativo que la comunidad asumió en el contexto colonial manileño, enseguida se hizo 
notorio el papel activo que habían tenido en el adoctrinamiento de otras mujeres en Japón, sin 
que además los jesuitas hubiesen llegado nunca a cuestionarlo90. En este sentido, cabe imaginar 
que la experiencia de estas mujeres —una de las cuales llegó a profesar como monja clarisa en 
Manila— estuviese presente tanto en María Magdalena de la Cruz como en fray Antonio de Santa 
María durante el tiempo que pasaron en Cochinchina, donde, de nuevo, un espacio ajeno a los 
contextos coloniales parecía dejar algún margen a una suerte de apostolado femenino.

En todo caso, la mención que fray Antonio de Santa María hizo en su misiva al papel que las 
religiosas habrían desempeñado entre las damas de la corte vietnamita probablemente alimentó 
entre sus interlocutoras unas particulares aspiraciones apostólicas que, frente a lo que pudiera 
parecer, marcaron los modelos de perfección de muchas mujeres en los mundos ibéricos de los 
siglos XVI y XVII. Si bien la consecución de tales aspiraciones por parte de la Madre Magdalena de 
la Cruz fue un hecho a todas luces extraordinario, los horizontes espirituales que la animaron es-
taban lejos de serlo. Años más tarde, en 1661, el propio convento manileño asistió al proceso que 
la Inquisición resolvió iniciar contra la también visionaria Madre Juana de San Antonio, a la que 
acusó de haber enseñado doctrinas erróneas a las mujeres kapampangan que la visitaban, dentro 
de lo que parece haber sido una actividad que se situaba entre el aviso espiritual propio de las 
religiosas con fama de santidad y una labor de tintes más proselitistas91. Lo cierto es que, aunque 
el espacio misionero se entendía como un territorio física e intelectualmente ajeno a las mujeres, 
contrario a su naturaleza92, no faltaron las manifestaciones que, con distintos grados y formas de 
implicación, ponían de manifiesto las aspiraciones de muchas a participar en la conversión de 
gentiles, herejes o infieles. Damas como la duquesa de Aveiro, Guadalupe de Lencastre, 

88	 Deslandres, 2017; Fleck, 2006: 626-628; Myscofski, 2013: 29.
89	 King, 2020. En relación con el contexto de la China de los siglos XVII y XVIII, aunque referido a los grupos 

de beatas que, bajo dirección de los dominicos, proliferaron en la región de Fujian, véase asimismo: Me-
negon, 2009: 301-356.

90	 Además del ensayo clásico de Ward: 2009, véanse asimismo las páginas que se dedican a este grupo y 
a los distintos perfiles que adoptó en los contextos nipón y manileño en Manchado Rodríguez, 2025: 66-
102 y 263-301.

91	 Owens, 2017: 105.
92	 Lundberg, 2015: 29.



392 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

transformaron tales anhelos en un decidido patrocinio de las actividades desarrolladas por los 
religiosos de distintas órdenes entre los gentiles de Asia y América, financiando desde la penínsu-
la Ibérica sus respectivas empresas misioneras, correspondiendo con muchos de sus protagonis-
tas y atesorando noticias, pero también escritos e imágenes procedentes de esos espacios93. Al 
tiempo, una trayectoria excepcional como la de Luisa de Carvajal, directamente involucrada en la 
misión de Inglaterra a comienzos del siglo XVII94, no deja de ser representativa a pesar de todo de 
esos horizontes apostólicos compartidos por muchas de sus coetáneas, incluidas aquellas que, 
como María Magdalena de la Cruz, vivían en clausura. Como señalábamos previamente, Jerónima 
de la Asunción y las monjas que la acompañaron en su expedición de 1622 a Manila tuvieron siem-
pre entre sus objetivos el acabar en China o Japón y contribuir desde el claustro a la actividad 
misionera que ahí desarrollaban los Hermanos Menores. El propio peso que la Santa Juana tuvo 
en el imaginario de todas ellas respondía claramente a ideales religiosos que, como veíamos, con-
llevaban una implicación más visible en la vida activa. En el caso de la Madre María Magdalena, 
tales anhelos —como veíamos— se habían manifestado ya siendo niña. No faltaron tampoco en-
tonces los deseos de martirio e, incluso, el reproche “de ser mujer, y no uaron, para hir predicar 
nuestra Santa Fee, y dar mil vidas que tubiera (sic) en su defensa”95. En este sentido, el universo 
japonés, con las persecuciones a misioneros y neófitos desatadas desde 1614, habría de ocupar 
un lugar preeminente en el ánimo de la religiosa. No en vano, consagró una de las múltiples “ilus-
traciones” o visiones incluidas en la Floresta Franciscana al Japón, llegando a vaticinar por vía del 
coloquio divino entonces experimentado la próxima conversión de este reino96.

En realidad, los afanes de la religiosa castellana o los de la propia Jerónima de la Asunción, 
aunque aparentemente irrealizables en los horizontes reales de las monjas, obedecían a una per-
cepción de la vida contemplativa que, se entendía como instrumento esencial a la hora de coo-
perar en la conversión de los gentiles y que habría de encontrar enorme eco en el mundo religio-
so femenino de la Edad Moderna97. A esta forma de entender la actividad de contemplación 
característica de los claustros femeninos, habría de contribuir sustancialmente la propia Teresa 
de Jesús. Siendo niña, había manifestado también ella su voluntad de acudir a África con el obje-
tivo de convertir a los infieles y morir como mártir cristiana. Pero la imposibilidad de poder avan-
zar con una vida religiosa activa le empujó, siendo ya la principal artífice de la reforma carmelita, 
a reorientar sus propósitos apostólicos a través precisamente de la contemplación y de las prác-
ticas espirituales. A tal efecto, subrayó el deber de las monjas carmelitas de dirigir sus oraciones 
no sólo a la salvación de las almas del purgatorio, sino principalmente al éxito de las campañas 
misioneras que, mediante la conversión de herejes e infieles, buscaban librar a la Iglesia de los 
peligros que la acechaban98. Misión y contemplación quedaban así articuladas, permitiendo ali-
mentar a partir de entonces un imaginario apostólico que, más allá de su incidencia en las prác-
ticas devotas, habría de quedar reflejado en un sinfín de cartas, vidas, crónicas, diarios y tratados 
espirituales99. Esta suerte de apostolado contemplativo adoptó formas más patentes en las fun-
ciones de consejo espiritual que, por su fama y carisma, muchas religiosas de la época llegaron 
a desempeñar. No obstante, tuvo quizás su expresión más sofisticada en las conocidas biloca-
ciones que María de Ágreda habría experimentado en los años de 1630, permitiéndole, sin nunca 
haberse movido de su convento, presentarse ante los nativos de Nuevo México con el fin de 
adoctrinarlos. No fue la única que experimentó fenómenos similares, pero sí fue aquella en la que 
de un modo más explícito tomaron forma las articulaciones entre la experiencia mística derivada 

93	 Sobre Guadalupe de Lencastre y su implicación en el patrocinio misionero, véase: Rivas Gómez-Calcerra-
da, 2020: 378-462. Una figura similar, ya en el siglo XVIII, es la de Marie Theresia Von Fugger-Wellenburg, 
analizada en: Hsia, 2006.

94	 Redworth, 2008.
95	 Svmario Breve de la Vida y Virtudes de la Sierua de Dios Soror María Magdalena de la Cruz. ANTT, Livraria, 

ms. 726, f., f. 8.
96	 María Magdalena de la Cruz. Floresta Franciscana… Tomo 3º. BNE, ms. 19405, ff. 40-56.
97	 Lundberg, 2015.
98	 Weber, 2000: 124-125.
99	 Lundberg, 2015.



393Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

de la vida contemplativa que imponía el claustro y el empeño de muchas religiosas de la época 
por implicarse en la conversión y salvación de los gentiles100. Lejos de tales proyecciones, aque-
llos espacios misioneros que escapaban al control colonial y a las lógicas que éste reproducía 
parecían dejar algún lugar —aunque extraordinario— para una implicación femenina más directa.

6.  La Inmaculada Concepción en el mar de China: la Floresta Franciscana
Tras los meses transcurridos en Cochinchina, María Magdalena de la Cruz regresó finalmente a 
Manila en 1645, donde falleció ocho años después, no sin antes haber finalizado el registro de sus 
visiones en un extenso tratado en tres voluminosos tomos, titulado Floresta Franciscana. En él, la 
religiosa recogió en 72 capítulos o ‘ilustraciones’, las visiones que había experimentado durante 
su vida y, en particular, entre finales de 1640 e inicios de 1642, cuando aún residía en Macao. 
Como era habitual, en el origen del tratado había tenido algún papel el confesor de la madre cla-
risa, Antonio de Santa María, quien, tras haber tenido conocimiento de los arrobos y diálogos 
místicos que aquella experimentaba, le habría pedido que los registrase por escrito. Una vez en 
Manila, fray Bartolomé de Letona no sólo habría desempeñado asimismo las funciones de confe-
sor de la religiosa, como habría en algún modo supervisado también la composición del trata-
do101. En realidad, la mano de uno y otro franciscano se haría presente de muchas formas a lo 
largo del manuscrito, añadiendo notas y comentarios en los márgenes, elaborando las dedicato-
rias y proemios de cada volumen y componiendo algunos documentos que tenían como objetivo 
introducir al lector en las propias visiones de María Magdalena de la Cruz y salvaguardar su orto-
doxia102. Más allá de tales intervenciones, que no anularían el fuerte carácter negociado del ma-
nuscrito, la elaboración de la Floresta franciscana respondió a una suerte de ‘escritura autorizada’. 
No sólo atendía —como señalado— a un mandato expreso del confesor, quien, con toda probabi-
lidad, ejerció algún control sobre la descripción de las experiencias de la monja. Como en mu-
chos de los textos elaborados por religiosas, la escritura a menudo se presentaba asimismo 
como resultado de un mandato divino. En el caso de la Floresta, ya hemos visto cómo el encargo 
se habría producido durante una de las visiones que la Madre María Magdalena había tenido en 
Macao, al tiempo que Dios le encomendaba que se confesase con fray Antonio de Santa María. 
Este modo tan habitual en la época de justificación del empleo de la pluma, cuyo uso respondía 
a la voluntad de Dios, no obedecía apenas a usos retóricos. Solía verse acompañada de una rei-
vindicación de virtudes como la humildad y la modestia que conducía a estas mujeres a presen-
tarse a sí mismas como una suerte de intérpretes o escribas que daban forma a una escritura que 
no era la propia, sino la que Dios mismo les dictaba103. Como señala Julia Lewandowska, era una 
suerte de autoridad sin autoría que permitía sin embargo ratificar la validez del mensaje que se 
contenía en los escritos de las visionarias, sin subvertir las lógicas de género que discriminaban 
la agencia social e intelectual de las mujeres104.

Esta idea de una escritura que no era la propia encontró además particular expresión en los 
escritos de la Santa Juana y, en concreto, en los sermones que se incluyeron en su Libro del 

100	 Ferrús Antón, 2008. En general, sobre la figura de María de Ágreda, remitimos a: Morte Acín, 2010.
101	 En la Vida de Jerónima de la Asunción que compuso, impresa en 1662, Letona afirmaba que María Mag-

dalena de la Cruz le había entregado “tres tomos grandes de a folio destos assumptos, y los tengo ya 
sacados a limpio con márgenes, anotaciones y tablas”; Letona, 1662: 86. Esta información, no obstante, 
contrasta con lo señalado en el propio título del manuscrito consultado, donde apenas se hace referencia 
al papel desempeñado por fray Antonio de Santa María. También Félix de la Huerta, en el siglo XIX, atri-
buía tan solo a fray Antonio de Santa María la autoría de las anotaciones que acompañaban las ‘ilustracio-
nes’ del tratado; Huerta, 1865: 42.

102	 El primero de los volúmenes de la Floresta incluye un “Proemio al lector” que, elaborado probablemente 
por uno de sus confesores, constituía un pequeño tratado sobre las visiones y locuciones divinas, en el 
que se exponían los distintos modos en los que Dios comunicaba con sus siervas, identificándolos con 
las experiencias de Madre María Magdalena que quedaban así circunscritas a los moldes de la ortodoxia. 
María Magdalena de la Cruz, Floresta Franciscana… Tomo I. ANTT, Livraria, ms. 726, ff. 17v-27.

103	 Bouza, 1999; Castillo Gómez, 2006; Álvarez Santaló, 2012.
104	 Lewandowska, 2019: 427-436.



394 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Conorte105. En este sentido, más allá de situar la elaboración de la Floresta franciscana en el con-
texto más inmediato de la actividad escritora desarrollada en aquellos años en los conventos de 
Manila y Macao106, conviene asimismo inscribirla en una tradición de textos de vocación mariana 
que, con claros referentes medievales, incidían sobre el universo de las visiones místicas, encon-
trando además particular expresión en el mundo femenino franciscano de la Edad Moderna. A 
este respecto, la figura de Juana de la Cruz es una vez más central. Ya se ha señalado el peso que 
su Vida y escritos desempeñaron en la conformación del imaginario espiritual del conjunto de 
religiosas que viajaron con Jerónima de la Asunción y, en especial, de la propia María Magdalena 
de la Cruz. Desconocemos si, durante los años pasados en el convento de Cubas de la Sagra, 
llegó a tener acceso al volumen del Conorte, pero cabe pensar que el ejemplo de la Santa Juana 
acabó modelando el tenor de los raptos que experimentó y el modo en el que los trasladó al pa-
pel. Es ciertamente cuestión cuyo análisis excede los límites del presente estudio y que deberá 
ser escudriñada en futuras investigaciones. Pero algunos elementos apuntan en ese sentido. Es 
verdad que las ‘ilustraciones’ de la Madre María Magdalena no se presentan como sermones, ni 
nada apunta a que sus experiencias místicas se manifestasen —como fue el caso de Juana de la 
Cruz— en forma de prédicas. No obstante, que las ‘ilustraciones’ incluidas en la Floresta 
Franciscana coincidiesen en número con los 72 sermones de la Santa Juana no parece que fuese 
arbitrario. Pero, sobre todo, no debió ser ajeno ni a la dimensión mariana que, junto a la devoción 
cristocéntrica, marcó el tenor de los escritos de la monja de Cubas de la Sagra107, ni a su empeño 
en la defensa de la Inmaculada Concepción de María108. En este sentido, el tratado de María 
Magdalena de la Cruz no sólo se relacionaba con la figura de la Santa Juana, sino que necesaria-
mente se insertaba en una producción textual de tenor inmaculista que, pasando por la monja de 
Carrión, Luisa de la Ascensión, por Juana de Jesús María y por la propia María de Ágreda, habría 
de tener particular reflejo en el mundo visionario femenino que se generó en la órbita de la Orden 
de San Francisco109.

En la Floresta —como ya se ha mencionado— la cuestión inmaculista se situaba en el centro 
de la experiencia mística de la religiosa castellana, permitiéndole al mismo tiempo revindicar el 
papel de la Orden seráfica —y a las mujeres a ella vinculadas— en defensa de esta causa110. En 
efecto, las ‘ilustraciones’ abordaban materias variadas, desde la cifra de los nombres de Cristo, a 
las grandezas de la Orden franciscana, los estados de la oración y la contemplación, la caída de 
Luzbel o, incluso, materias como la salvación de Salomón. Todas las ‘ilustraciones’, no obstante, 
servían en último término para explicar y glorificar el misterio de la Inmaculada Concepción. 
Como es bien sabido, la discusión en torno a la pureza de María se había originado ya en tiempos 
medievales, enfrentando esencialmente a franciscanos y dominicos. Si los primeros fueron fé-
rreos defensores de la llamada ‘opinión pía’, sosteniendo que María —a diferencia del resto de los 
mortales— había sido concebida sin mancha de pecado, los segundos se mostraban más escép-
ticos a ese respecto. La polémica, no obstante, ganó nuevo ímpetu en la península Ibérica a co-
mienzos del siglo XVII, suscitando fuertes enfrentamientos de naturaleza doctrinal que llevaría a 
franciscanos y jesuitas a elaborar un sinfín de sermones, imágenes, pasquines y otros escritos 
con los que articular argumentos frente a los dominicos y promover una devoción que gozaba/

105	 Surtz, 1997: 131-167.
106	 Junto al caso más conocido de sor Ana de Cristo, autora de una Vida de Jerónima de la Asunción que 

permaneció manuscrita, pero que sirvió de base a las dos impresas en 1662 y 1713, Juana de San Antonio 
habría dictado entre 1625 y 1641 un extenso escrito en cuatro volúmenes, las Noticias de la Verdad, que 
contenían su autobiografía espiritual, además del registro de sus visiones. De igual modo, Luisa de Jesús 
habría elaborado en esos años dos escritos de carácter asimismo autobiográfico. Owens, 2017: 103-115.

107	 Boon, 2010.
108	 Owens, 2017: 121.
109	 Ibídem, 117-136; Poutrin, 2014: 150-151.
110	 En la dedicatoria que se incluye en el primero de los volúmenes, se hace precisamente mención al papel 

que, “sin letras adquiridas”, cabía no obstante a las mujeres de la Segunda Orden de San Francisco (es 
decir, a las clarisas) en la defensa del dogma inmaculista, por medio de “graves discursos y doctos escri-
tos, como se vee en estos de vuestra sierva”. Floresta Franciscana. ANTT, Livraria, ms. 726, f. 2 (Dedicato-
ria Al Rey de los Reyes Iesu Christo).



395Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

habría de encontrar un enorme eco entre los fieles. En realidad, la importancia de la cuestión in-
maculista en el mundo ibérico de los siglos XVII y XVIII es un fenómeno bien conocido que, en los 
últimos años, ha suscitado además un renovado interés historiográfico111. La controversia doctri-
nal en torno a la ‘opinión pía’ se convirtió en una cuestión central —casi identitaria— para la 
Monarquía Hispánica y para sus soberanos, quienes no dudaron en hacer de ella una cuestión 
política de primer orden. Esto llevó a elevar hasta límites insospechados el grado de presión so-
bre la curia romana, con la creación de la Junta de la Inmaculada y el envío en distintos momentos 
del siglo XVII de agentes y embajadores que buscaban obtener del pontífice el reconocimiento 
de la Inmaculada Concepción como dogma de la Iglesia112. Aunque los monarcas hispanos vieron 
frustradas sus aspiraciones dogmáticas, el culto a la Inmaculada Concepción se convirtió en 
elemento clave con el que alimentar el universalismo que pretendía encarnar la monarquía de los 
Habsburgo. No en vano, la promoción del culto a la Tota Pulchra por todos territorios de su impe-
rio —en la que, más allá de la corona, intervinieron distintos actores— no sólo encontró un enorme 
eco entre las poblaciones que los habitaban y que, en muchas ocasiones, hicieron del mismo un 
elemento de integración y de reforzamiento de identidades locales. En un mundo como el ibérico 
de la época moderna, en el que la pureza de sangre habría de ser una cuestión sustancial113, el 
culto a la Inmaculada permitió asimismo estrechar los vínculos entre los distintos territorios que 
conformaban la monarquía, incluidos los de una corona portuguesa integrada en los dominios de 
Felipe III y Felipe IV114.

Esta dimensión más política de la causa inmaculista no dejó de estar también presente en la 
Floresta y en las propias visiones de María Magdalena de la Cruz. Cierto es que la mayoría de sus 
‘ilustraciones’ tuvieron un sentido esencialmente espiritual, buscando así reforzar los aspectos 
devocionales del culto. No obstante, surgen aquí y allí a lo largo de los tres volúmenes del tratado 
menciones —a veces una tanto aleatorias e intrincadas— que hacen referencia o incluso celebran 
el papel que la casa de Habsburgo y la Monarquía Hispánica habían desempeñado —junto a la 
Orden franciscana— en la protección y promoción de la devoción inmaculista. Los soberanos 
hispanos podían así aparecer en las visiones de la monja castellana representados como la reta-
guardia del estandarte que portaban san Francisco y los hermanos seráficos en su defensa de la 
Inmaculada Concepción115. Pero, de igual modo, la mención podía aparecer en forma de voz que 
durante un sueño de la religiosa repetía la palabra “Escorial”, señalándole cómo la casa de Austria 
y los cuerpos enterrados en el monasterio de San Lorenzo habían sido santificados por Dios116. 
Tampoco faltaban las referencias a Felipe IV y a otros miembros de la dinastía, como la propia 
emperatriz María Ana, de los que se subrayaba su fortaleza espiritual117. Incluso en profecías como 
la que anunciaba la conquista de Jerusalén en siete años, se señalaba que habría de ser necesa-
riamente acometida por un rey cristiano y, con toda probabilidad, por un soberano Habsburgo118. 
Mediante la intercesión de la Inmaculada Concepción, los monarcas hispanos surgían como 
principales fautores de la conversión de herejes, infieles y gentiles, subrayando así el universalis-
mo de la monarquía que representaban. En este sentido, las páginas de la Floresta evocan de 
tanto en tanto escenarios geográficos que remitían a contextos de misión, desde Inglaterra, 
Persia o el ‘Gran Soldán’ (el imperio otomano) a, por supuesto, China y Japón, a cuya futura con-
versión —como señalábamos— se dedicaba una entera ‘ilustración’ del tratado119.

Aunque la circulación de un texto como la Floresta franciscana fue necesariamente restringi-
do, su elaboración, así como las propias manifestaciones contemplativas de María Magdalena de 
la Cruz, parecían responder, entre otros aspectos, a una voluntad apologética y de difusión del 

111	 Ruiz Ibáñez – Sabatini, 2019a; Vincent, 2016; Broggio, 2013; Prosperi, 2006.
112	 Broggio, 2013; Álvarez-Ossorio, 2017.
113	 García-Arenal – Pereda, 2021.
114	 Ruiz Ibáñez – Sabatini, 2019b.
115	 María Magdalena de la Cruz, Floresta Franciscana… Tomo 3º. BNE, ms. 19405, f. 180v.
116	 María Magdalena de la Cruz, Floresta franciscana… Tomo I. ANTT, Livraria, ms. 726, f. 35v.
117	 María Magdalena de la Cruz, Floresta Franciscana… Tomo 3º. BNE, ms. 19405, f. 185v.
118	 Ibídem, f. 201v.
119	 Ibídem, ff. 40-56v.



396 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

culto inmaculista en los contextos del mundo ibero-asiático. El propio Antonio de Santa María, en 
la dedicatoria incluida en el primero de los volúmenes del tratado, rogaba en ella a Cristo que “se 
propage (sic), y adelante mas cada dia la veneración, y crédito de vuestra madre por todo el mun-
do, como gloriosamente se dilata cada dia en los animos españoles desta católica monarquía, 
que es toda vuestra y de vuestra santissima Madre”120. El tratado de la religiosa no constituía un 
mero registro de sus visiones y locuciones, sino que, además de las intenciones edificantes que 
lo acompañaban, mostraba uno de los instrumentos que, frente a las herramientas de los varo-
nes, tenían las mujeres a la hora de participar en la defensa y propagación de la fe, la salvación de 
sus congéneres y la promoción de los cultos y devociones católicas, acudiendo para ello al testi-
monio de la propia experiencia mística121. En este sentido, la Floresta y su empeño inmaculista no 
atendía apenas a una tradición textual femenina que se desarrolló en el marco de la espiritualidad 
franciscana altomoderna, sino que acompañaba igualmente las pretensiones de la monarquía de 
hacer de este culto mariano una forma de definirse en el mundo y congregar en torno al mismo a 
las distintas sociedades que vivían bajo la autoridad del soberano hispano122.

7.  Consideraciones finales
En definitiva, aunque son muchos los aspectos que aún quedan por escudriñar en torno a la tra-
yectoria, las prácticas contemplativas y los escritos de una religiosa como la Madre María 
Magdalena de la Cruz, el análisis realizado permite en parte entender el modo en el que las reli-
giosas presentes en los espacios coloniales y en los confines asiáticos de los imperios ibéricos 
contribuyeron a la configuración del catolicismo global. Deja entrever una imagen de ese univer-
so conventual femenino que se aleja de la idea de un mundo estático y encerrado en sí mismo, 
como consecuencia de los constreñimientos que imponía la clausura. La propia experiencia de 
la monja castellana muestra que, en ocasiones y de forma extraordinaria, había margen para el 
viaje y la movilidad, transitando entre los territorios de la monarquía o, incluso, adentrándose en 
espacios ajenos a los dominios ibéricos. La navegación implicaba necesariamente alterar las 
condiciones de la clausura y, como hemos visto, abría la puerta a una mayor interacción con el 
mundo que rodeaba a las religiosas. En este sentido, el paso de María Magdalena de la Cruz por 
Manila, Macao y la Cochinchina pone además de relieve la fluidez que en los años de 1580-1640 
caracterizó las fronteras de los imperios castellano y portugués —y las de sus respectivos patro-
natos regios— en los contextos asiáticos, favoreciendo no sólo los intercambios mercantiles, sino 
también la circulación de sujetos —incluidos religiosos y religiosas— entre uno y otro imperio y, 
con ellos, de sus respectivas empresas políticas, misioneras, comerciales. La presencia lusa en 
Manila se vio así acompañada de una menos conocida presencia castellana en distintos centros 
de la Asia portuguesa, que, sin embargo, se hace patente en figuras como las de fray Antonio de 
Santa María o las clarisas que se establecieron en Macao.

El propio contexto del mar de China, en el que castellanos y portugueses tenían un peso muy 
relativo frente a los actores locales y en el que enclaves como Macao y Manila constituían una 
suerte de confín imperial alejado de otros centros coloniales y de la metrópoli, parecía dejar es-
pacio a las monjas para llevar a cabo determinados proyectos de vida religiosa más activa (pro-
bablemente inspirados en figuras como la Santa Juana) y para una mayor consecución de algu-
nas de las aspiraciones apostólicas que alimentaron el imaginario espiritual de Jerónima de la 
Asunción y de las religiosas que la acompañaron en su empresa manileña. La propia fundación 
del cenobio macaense, más allá del interés de las elites locales, no habría dejado de responder a 
la voluntad de las religiosas de extender su proyecto y hacerse presentes en un escenario como 
la China, de fuertes connotaciones apostólicas, acompañando además las propias estrategias 
misioneras que en esos días trazaban y llevaban a cabo los franciscanos de la provincia de San 
Gregorio de Filipinas. El establecimiento del convento de Macao, por lo demás, es expresivo de 

120	 María Magdalena de la Cruz, Floresta franciscana… Tomo I. ANTT, Livraria, ms. 726, f. 2.
121	 Poutrin, 2014: 148-151.
122	 Ruiz-Ibáñez – Sabatini, 2019b.



397Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

la capacidad de las religiosas para adaptarse a un universo social diversificado y marcado por el 
carácter asiatizado y mestizo de las elites que habían de alimentar con sus hijas las futuras pro-
fesiones dentro de la comunidad religiosa. Los estrechos vínculos que enseguida se crearon con 
una parte de esas elites macaenses sin duda favorecieron la proyección que enseguida alcanzó 
el convento —el único femenino de la ciudad— en el contexto político, social y religioso del Macao 
de los años de 1630-1640, permitiendo a sus religiosas implicarse de forma activa en disputas 
locales como las que enfrentaron a jesuitas y mendicantes. Su papel, lejos de confinarse pasiva-
mente a los muros del claustro, pasó por la movilización de los resortes de poder y familiares que 
estaban a su alcance, así como por el recurso a instrumentos que les permitían interferir sobre la 
esfera pública en beneficio de la causa que defendían. En este marco, como hemos podido ob-
servar, la figura de María Magdalena de la Cruz asumiría una particular relevancia, dentro y fuera 
de la comunidad religiosa, gracias a la fama que rodearía a su persona como consecuencia de 
sus dones proféticos y de las visiones y alocuciones que aparentemente había experimentado 
desde muy joven, pero que sólo comenzaron a ser públicas en Macao.

En realidad, sus dotes contemplativas —que tuvieron seguramente como referente primero a 
la Santa Juana— no pueden desvincularse de su afán por implicarse en la actividad de conversión 
de los gentiles, reservada en principio a sus correligionarios varones. Tales anhelos, como se ha 
visto, fueron relativamente comunes entre las religiosas de la época, materializándose a menudo 
a través de la oración y la contemplación, pero también mediante el consejo espiritual. Raramente 
se tradujeron en la intervención directa de las religiosas en tareas apostólicas, como le sucedió a 
la Madre María Magdalena durante el tiempo que pasó un territorio como la Cochinchina, ajeno 
al dominio imperial ibérico. Su participación en la conversión y al adoctrinamiento de algunas 
mujeres de la corte se ajustó sin duda a determinadas condiciones de interacción, pero curiosa-
mente contó en todo momento con el beneplácito del propio fray Antonio de Santa María. En 
realidad, la intervención de la religiosa castellana sobre el plano doctrinal y devocional se articu-
laría sobre todo mediante el recurso a un instrumento habitual en el mundo conventual femenino 
como fue el de la escritura. No obstante, el registro de sus visiones y coloquios con las personas 
divinas habría de tener un marcado carácter inmaculista que no sólo situaba su tratado en una 
tradición de textos elaborados por mujeres vinculadas al mundo franciscano, como lo convertía 
en instrumento de promoción en los contextos religiosos asiáticos de un culto que habría de ser 
definidor del catolicismo ibérico altomoderno.

8.  Referencias bibliográficas
Acosta-García, Pablo. The Visionary Preaching of Juana de la Cruz. Ritual, Revelation, and Collec-

tive Writing. Leiden-Boston: Brill, 2015. DOI: https://doi.org/10.1163/9789004495944
Alberts, Tara. Conflict and Conversion: Catholicism in Southeast Asia, 1500-1700. Oxford: Oxford 

Universty Press, 2013. DOI: https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199646265.001.0001
Algranti, Leila Mezan. Honradas e devotas. Mulheres da colônia: condição feminina nos conventos 

e recolhimentos do sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro-Brasilia: José Olympio-
Edunb, 1993.

Álvarez-Ossorio Alvariño, Antonio. “¡Quieren los españoles definir!: la Inmaculada Concepción y la 
Monarquía de España durante el siglo XVII”. En Intacta María. Política y religiosidad en la España 
barroca, editado por González Tornel, Pablo. Valencia: Generalitat Valenciana, 2017, 55-73.

Álvarez Santaló, León Carlos. “Palabra de Dios, pluma de claustro: el discurso literal de la divini-
dad y sus adyacentes en la revelación visionaria barroca”. En Así en la tierra como en el Cielo. 
Libro e imaginario religioso en la España moderna. Madrid: Abada, 2012, 297-344.

Arenal, Electa – Schlau, Stacey. Untold Sisters: Hispanic Nuns in Their Own Works. Albuquerque: 
University of New Mexico Press, 1989.

Atienza Atienza, Daniel. “De la cruz a la imprenta: el universo impreso entorno a los mártires del 
Japón en el siglo XVII”. En Nuevas perspectivas de investigación en Historia Moderna: Econo-
mía, sociedad, política y cultura en el mundo hispánico, coordinado por Pérez Samper, María 
Ángeles – Betrán Moya, José Luis. Barcelona: UB-UAB-FEHM, 2018, 1164-1174.

https://doi.org/10.1163/9789004495944
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199646265.001.0001


398 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Atienza López, Ángela, Tiempo de conventos: una historia social de las fundaciones en la España 
moderna. Madrid: Marcial Pons, 2008.

Atienza López, Ángela (ed.). Mujeres entre el claustro y el siglo: autoridad y poder en el mundo re-
ligioso femenino, siglos XVI-XVIII. Madrid: Sílex, 2018.

Atienza López, Ángela, “La realización histórica de la clausura femenina en la Edad Moderna. 
Entre problemáticas, tensiones y consensos”, e-Spania: revue électronique interdisciplinaire 
d›études hispaniques médiévales et modernes, nº 48 (2024). DOI: https://doi.org/10.4000/ 
120n3

Baranda Leturio, Nieves – Marín Pina, Mª. Carmen (eds.). Letras en la celda. Cultura escrita de los 
conventos femeninos en la España moderna. Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuert, 
2014.

Barreto, Luís Filipe. Macau: poder e saber, séculos XVI e XVII. Lisboa: Presença, 2006.
Bethencourt, Francisco. “Os conventos femininos no império português. O caso do convento de 

Santa Mónica em Goa”. En O rosto feminino da expansão portuguesa. Lisboa: Comissão para 
a Igualdade e para os Direitos das Mulheres, 1995, vol. I, 631-652.

Boon, Jessica A. “Mother Juana de la Cruz, Marian Visions and Female Preaching”. En A New 
Companion to Hispanic Mysticism, editado por Kallendorf, Hilaire. Leiden-Boston: Brill, 2010, 
127-148. DOI: https://doi.org/10.1163/ej.9789004183506.i-518.33

Bouza, Fernando. “Religión y cultura en la época moderna: legibilidad de la experiencia religiosa. 
A propósito del Dios impresor de la monja de Marchena”. En Estudios sobre Iglesia y Socie-
dad en Andalucía en la Edad Moderna, editado por Cortés Peña, Antonio Luis – López-Gua-
dalupe Muñoz, Miguel Luis. Granada: Universidad de Granada, 1999, 389-408.

Bouza, Fernando (ed.). Cultura epistolar en la alta Edad Moderna. Usos de la carta y la correspon-
dencia entre el manuscrito y el impreso. Madrid: Universidad Complutense de Madrid, 2005 
(Cuadernos de Historia Moderna. Anejos, vol. IV).

Bouza, Fernando – Cardim, Pedro – Feros, Antonio (eds.). The Iberian World, 1450-1820, Londres-
Nueva York: Routledge, 2020. DOI: https://doi.org/10.4324/9780429283697

Boxer, Charles Ralph. The Christian Century in Japan, 1549-1650. Berkeley: University of California 
Pres, 1951.

Boxer, Charles Ralph. Mary and Misosgyny: Women in the Iberian Expansion Overseas, 1415-1815. 
Some facts, fancies and personalities. Londres: Ducworth, 1975.

Broggio, Paolo. “Teologia, ordini religiosi e rapporti politici: la questione dell’Immacolata Con-
cezione di Maria tra Roma e Madrid (1614-1663)”. Hispania Sacra, vol. 45, nº extra I (2013), 
255-281.

Buffon, Giuseppe. Khanbaliq. Profili storiografici intorno al cristianesimo in Cina dal medioevo 
all’età contemporánea (XIII-XIX sec.). Roma: Antonianum, 2014.

Busquets Alemany, Anna. “Santa María Caballero y la construcción del proyecto misional francis-
cano en China”, Hispania, vol. 83, nº 274 (2023), e032. DOI: https://doi.org/10.3989/hispa�-
nia.2023.032

Caffiero, Marina. Profetesse a giudizio. Donne, religione e potere in età moderna. Brescia: Morce-
lliana, 2020.

Cañeque, Alejandro. Un imperio de mártires. Religión y poder en las fronteras de la Monarquía 
Hispánica. Madrid: Marcial Pons, 2020.

Cardim, Pedro – Herzog, Tamar – Ruiz Ibáñez, José Javier – Sabatini, Gaetano (eds.). Polycentric 
Monarchies: How did Early Modern Spain and Portugal Achieve and Maintain a Global Hege-
mony? Eastbourne: Sussex Academic Press, 2012.

Castelnau-L’Estoile, Charlotte. “Jeronima de la Asuncion, 1555-1630. L’itinérarire d’une religieuse 
espagnole de Tolède à Manille”. En La force d’un charisme: les Clarisses. Paris: Éditions Fran-
ciscaines, 2013, 125-148.

Castillo Gómez, Antonio. “La pluma de Dios”. En Entre la pluma y la pared. Una historia social de la 
escritura en los Siglos de Oro. Madrid: Akal, 2006, 185-200.

Castillo Gómez, Antonio. “Cartas desde el convento. Modelos epistolares femenino en la España 
de la Contrarreforma”. En Memoria del mundo: clero, erudición y cultura escrita en el mundo 

https://doi.org/10.4000/120n3
https://doi.org/10.4000/120n3
https://doi.org/10.1163/ej.9789004183506.i-518.33
https://doi.org/10.4324/9780429283697
https://doi.org/10.3989/hispania.2023.032
https://doi.org/10.3989/hispania.2023.032


399Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

ibérico (siglos XVI-XVIII), editado por Palomo, Federico. Madrid: Universidad Complutense de 
Madrid, 2014, 141-168.

Cervera Jiménez, José Antonio. “Los intentos de los franciscanos para establecerse en China, 
siglos XIII-XVII”. Sémata: Ciencias Sociais e Humanidades, nº 26 (2014), 425-446. Disponible 
en: https://revistas.usc.gal/index.php/semata/article/view/1966

Daza, Antonio. Historia, vida y milagros, éxtasis y revelaciones de la bienaventurada virgen santa 
Juana de la Cruz. Madrid: Luis Sánchez, 1610.

Deslandres, Dominique. “Le role des femmes laïques dans les missions françaises au XVIIe siè-
cle”. En Les laïcs dans la mission – Europe et Amériques XVIe-XVIIIe siècles, editado por Mal-
davsky, Aliocha. Tours: Presses Universitaires François Rabelais, 2017, 69-93.

Ditchfield, Simon. “De-centering the Catholic Reformation: papacy and peoples in the early mo-
dern world”. Archiv fur reformationsgeschichte, vol. 101, nº 1 (2010), 186-208.

Evangelisti, Silvia. Nuns: A History of Convent Life. Oxford: Oxford University Press, 2007.
Ferrús Antón, Beatriz. La monja de Ágreda: historia y leyenda de la Dama azul en Norteamérica. 

Valencia: Universitat de València, 2008.
Fleck, Eliane Cristina Deckmann. “De mancebas auxiliares do demônio a devotas congregantes: 

mulheres e condutas em transformação (reduções jesuíticoguaranis, séc. XVII)”. Revista Es-
tudos Feministas, vol. 14, nº 3 (2006), 617-634.

Flores, Jorge. “Colonial Societies in Asia”. En The Iberian World, 1450-1820, editado por Bouza, 
Fernando – Cardim, Pedro – Feros, Antonio. Londres-Nueva York: Routledge, 2020, 393-415.

Flores, Jorge – Marcocci, Giuseppe. “Killing Images: Iconoclasm and the Art of Political Insult in 
Sixteenth and Seventeenth Century Portuguese India”. Itinerario, vol. 42, nº 3 (2018), 461-489. 
DOI: https://doi.org/10.1017/S0165115318000621

García-Arenal, Mercedes – Pereda, Felipe (eds.). De sangre y leche: raza y religión en el mundo 
ibérico moderno. Madrid: Marcial Pons, 2021.

García Andrés, Inocente. “Introducción” a Juana de la Cruz, El Conhorte: sermones de una mujer, 
la Santa Juana (1481-1534), editado por García Andrés, Inocente. Madrid: Fundación Univer-
sitaria Española-Universidad Pontificia de Salamanca, 1999, vol. 1, 13-223.

Gonçalves, Margareth de Almeida. Império da Fé: andarilhas da alma na era barroca. Río de Janei-
ro: Rocco, 2005.

Gonçalves, Margareth de Almeida. “‘Despozorios divinos’ de mulheres em Goa na época moder-
na: eloquência e exemplaridade no púlpito do mosteiro de Santa Mônica (frei Diogo de San-
ta Ana, 1627). Locus: Revista de História, vol. 21, nº 2 (2015), 365-395.

Gonçalves, Margareth de Almeida. “Gênero e o catolicismo português na Ásia: a invisibilidade de 
mulheres enclausuradas e a fabricação do universal feminino (Goa, 1606-1614). En Mulheres do 
Reino e do Império: aproximações e singularidades (séculos XVI ao XVIII), editado por Araújo, 
Marta Lobo de – Fleck, Eliane Cristina Deckmann. São Leopoldo: Oikos, 2022, 105-132.

Gonçalves, Margareth de Almeida. “Santidade e espíritos do amor: escrita religiosa e mulheres 
enclausuradas em Goa nos alvores do Seiscentos”. En Estratégias oblíquas: mulheres, escri-
ta e poder no mundo ibérico (séculos XV-XIX), editado por Bellini, Lígia – Pacheco, Moreno 
Laborda – Mendes, Paula Almeida – Santos, Zulmira. Salvador, EDUFA, 2023, 241-274.

Gregory, Brad S. Salvation at Stake: Christian Martyrdom in Early Modern Europe. Cambridge, MA: 
Harvard University Press,1999.

Hsia, Ronnie Po-Chia, Noble Patronage and Jesuit Missions: Maria Theresia von Fugger-We-
llenburg (1690-1762) and Jesuit Missionaries in China and Vietnam. Rome: Institutum Histori-
cum Societatis Iesu, 2006.

Hsia, Ronnie Po-Chia – Palomo, Federico. “Religious Identities in the Iberian Worlds”. En The Ibe-
rian World, 1450-1820, editado por Bouza, Fernando – Cardim, Pedro – Feros, Antonio. Lon-
dres-Nueva York: Routledge, 2020, 77-105. DOI: https://doi.org/10.4324/9780429283697-20

Huerta, Félix. Estado geográfico, topográfico, estadistíco, histórico-religioso de la santa y apostó-
lica provincia de S. Gregorio Magno, de religiosos menores descalzos de la regular y más es-
trecha observancia de N.S.P.S. Francisco de las Islas Filipinas. Binondo [Filipinas]: Imp. M. 
Sánchez y Cia. 1865.

https://revistas.usc.gal/index.php/semata/article/view/1966
https://doi.org/10.1017/S0165115318000621
https://doi.org/10.4324/9780429283697-20


400 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Ibáñez Castro, Juan. Visionarios y visionarias en la España moderna: la política y el espíritu. Madrid: 
Cátedra, 2023.

Jiang, Wei. “Funerary Emblems in Manila and the Rise of Devotion to Jerónima de la Asunción, 
OCS (1555-1630)”. Estudios de Historia Novohispana, nº 71 (2024), 85-116. DOI: https://doi.
org/10.22201/iih.24486922e.2024.71.77807

Jordán Arroyo, María. Soñar la Historia: riesgo, creatividad y religión en las profecías de Lucrecia 
de León. Madrid: Siglo XXI, 2007.

Kagan, Richard. Los sueños de Lucrecia: política y profecía en la España del siglo XVI. Madrid: Ne-
rea, 1991 [ed. original en inglés: Berkeley: University of California Press, 1990].

King, Gail. A Model for All Christian Women: Candida Xu, a Chinese Christian Woman of the Seven-
teenth Century. Londres-Nueva York: Routledge, 2020. DOI: https://doi.org/10.4324/978100 
3136774

Lavrin, Asunción. Las esposas de Cristo. La vida conventual en la Nueva España. México: Fondo de 
Cultura Económica, 2016.

Lavrin, Asunción – Loreto López, Rosalva (eds.). Monjas y beatas: la escritura feminina en la espi-
ritualidade barroca novohispana. Siglos XVII y XVIII. México: Archivo General de la Nación-
Universidad de las Américas, 2002.

Lehfeldt, Elizabeth A. Religious Women in Golden Age Spain. The Permeable Cloister. Aldershot: 
Ashgate, 2005.

Letona, Bartolomé de. La perfecta religiosa: Contiene Libro I. de la vida de la M. Geronima de la 
Asuncion... Libro II. de la oracion y exercicios, que... enseño la M. Geronima... Libro III. De la 
regla y constituciones que... enseñó... la M. Geronima... Puebla: Viuda de Juan de Borja, 1662.

Lewandowska, Julia. Escritoras monjas: autoridad y autoría en la escritura conventual femenina de 
los Siglos de Oro. Madrid-Frankfurt: Iberoamericanas-Vervuert, 2019.

Lima, Luís Filipe Silvério – Megiani, Ana Paula Torres (eds.). Visions, Prophecies and Divinations. 
Early Modern Messianism and Millenarism in Iberian America, Spain and Portugal. Boston: 
Brill, 2016.

Lirosi, Alessia. I monasteri femminili a Roma tra XVI e XVII secolo. Roma: Viella, 2012.
Lourenço, Miguel Rodrigues. Macau e a Inquisição nos séculos XVI e XVII – Documentos. Lisboa: 

Centro Científico e Cultural de Maca, I.P.-Fundação Macau, 2012, 2 vols.
Lourenço, Miguel Rodrigues. A articulação da periferia: Macau e a Inquisição de Goa (c. 1582-c. 

1650). Lisboa: Centro Científico e Cultural de Maca, I.P.-Fundação Macau, 2016.
Lundberg, Magnus. Mission and Ecstasy: Contemplative Women and Salvation in Colonial Spanish 

America and the Phlippines. Uppsala: Swedish Institute of Mission Research, 2015.
Manchado Rodríguez, Elena. “‘Por vos han dejado lo poco que tenían’. Beatas y la construcción 

del catolicismo moderno en los mundos ibéricos de América y Asia (siglos XVI-XVIII)”. Tesis 
doctoral. Universidad Complutense de Madrid, 2025.

Melli, Maria – Cacciotti, Alvaro (eds.). I francescani e la Cina. Un’opera di oltre sette secoli. Roma: 
Antonianum, 2013.

Menegon, Eugenio. Ancestors, Virgins, and Friars: Christianity as a Local Religion in Late Imperial 
China. Harvard: Harvard University Press, 2009. DOI: https://doi.org/10.2307/j.ctt1dnn8nw

Molina, Tirso de. Quinta parte de comedias del maestro…, recogidas por Don Francisco Lucas de 
Avila, sobrino del autor. Madrid: Imprenta Real, 1636.

Moreno, Doris. “Profecía y mesianismo en la España de Felipe IV: el caso del padre Francisco 
Franco (Zaragoza, 1648-1651)”. e-Spania: journal interdisciplinaire d’études hispaniques mé-
dievales et modernes, nº 21 (2015). DOI: https://doi.org/10.4000/e-spania.24496

Morte Acín, Ana. Misticismo y conspiración: sor María de Ágreda en el reinado de Felipe IV. Zara-
goza: Institución ‘Fernando el Católico’, 2010.

Morte Acín, Ana. “La formación de redes y comunidades en torno a las mujeres con fama de san-
tidad en la Edad Moderna. Una propuesta de investigación”. Espacio, Tiempo y Forma. Serie 
IV: Historia Moderna, nº 37 (2024), 201-224. DOI: https://doi.org/10.5944/etfiv.37.2024.38661

Myers, Kathleen A. – Powell, Amanda. A Wild Country Out in the Garden. The Spiritual Journals of a 
Colonial Mexican Nun. Bloomington: Indiana University Press, 1999.

https://doi.org/10.22201/iih.24486922e.2024.71.77807
https://doi.org/10.22201/iih.24486922e.2024.71.77807
https://doi.org/10.4324/9781003136774
https://doi.org/10.4324/9781003136774
https://doi.org/10.2307/j.ctt1dnn8nw
https://doi.org/10.4000/e-spania.24496
https://doi.org/10.5944/etfiv.37.2024.38661


401Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Myscofski, Carole A. Amazons, wives, nuns & witches: women and the Catholic Church in colonial 
Brazil, 1500-1822. Austin: University of Texas Press, 2013.

Navarro, Pedro. Favores de el rey de el cielo hechos a su esposa la santa Juana de la Cruz, religiosa 
de la Orden tercera de N.P.S. Francisco: con anotaciones theologicas y morales a la historia 
de su vida. Madrid: Thomas Iunti, 1622.

Oka, Mihoko. The Namban Trade: Merchants and Missionaries in 16th and 17th Century Japan. Lei-
den-Boston: Brill, 2021. DOI: https://doi.org/10.1163/9789004463875

Oliveira, Rozely Menezes Vigas. “As mônicas no Vale dos Lírios: das ‘santas’ fundadoras às freiras 
sublevadas do Monte Santo em Goa, de 1606 a 1738”. Tesis doctoral. Universidade do Rio de 
Janeiro, 2019.

Ollé, Manel. Islas de plata, imperios de seda. Juncos y galeones en los Mares del Sur. Barcelona: 
Acantilado, 2022.

Oteiza, Blanca (ed.). La santa Juana y el mundo de lo sagrado. Madrid-Nueva York-Pamplona: Ins-
tituto de Estudios Tirsianos-IDEA, 2016.

Owens, Sarah E. Nuns navigating the Spanish Empire. Albuquerque: University of New Mexico, 
2017.

Pacheco, Moreno Laborda. A mágoa do esquecimento. Escrita e memória conventual no Portugal 
do século XVII. Salvador da Bahia-Lisboa: EDUFBA-CHAM, 2020.

Palomo, Federico. “António Francisco Cardim, la misión del Japón y la representación del martirio 
en el mundo portugués altomoderno”. Histórica, vol. 39, nº 1 (2015), 7-40.

Palomo, Federico (ed.). Written empires: Franciscans, texts, and the making of Early Modern Ibe-
rian Empires. Monográfico de Culture & History Digital Journal, vol. 5, nº 2 (2016). DOI: https://
doi.org/10.3989/chdj.2016.v5.i2.

Palomo, Federico. “Production et circulation des savoirs dans une monarchie polycentrique: Goa, 
la chrétienté éthiopienne et l’empire portugais du XVIIe siècle”. Annales HSS, vol. 77, nº 3 
(2022a): 427-461. DOI: https://doi.org/10.1017/ahss.2022.115.

Palomo, Federico. “Global images for global worship: Narratives, paintings and engravings of the 
martyrs of Japan in seventeenth-century Iberian worlds”. En Eloquent images: Evangeliza-
tion, Conversion and Propaganda in the Global World of the Early Modern Period, editado por 
Capriotti, Giuseppe – Fabre, Pierre-Antoine – Pavone, Sabina. Lovaina: Leuven University 
Press, 2022b, 275-298. DOI: https://dx.doi.org/10.2307/j.ctv26dhj98.19

Pastore, Stefania – García-Arenal, Mercedes (eds.). Visiones imperiales y profecía. Roma, España, 
Nuevo Mundo. Madrid: Abada Editores, 2018.

Pellegrin, Nicole. “De la clôture et de ses pororités: les couvents de femmes sous l’Ancien Régi-
me”. En Le genre des territoires fémenin, masculin, neutre, editado por Christine Bard. An-
gers: Presses Universitaires, d’Angers, 2004, 27-43.

Penalva, Elsa, Mulheres em Macau: Donas honradas, mulheres livres e escravas (séculos XVI e 
XVII). Lisboa: CHAM-Centro Científico e Cultural de Macau I.P., 2011.

Penalva, Elsa, “Les clarisses à Macau au 17e siècle : foi, pouvoir et liberté”. Archivum Francisca 
num Historicum, nº 105 (2012), 141-164.

Pérez-Vidal, Mercedes (ed.). Women Religious Crossing Between Cloister and the World: Nunne-
ries in Europe and the Americas, c. 1200.1700. Leeds: ARC Humanities Press, 2022. DOI: 
https://doi.org/10.2307/j.ctv2gmhh4q

Poutrin, Isabelle. Le voile et la plume. Autobiographie et sainteté féminine dans l’Espagne moder-
ne. Madrid: Casa de Velázquez, 1995.

Poutrin, Isabelle. “¿Para qué servían los libros de revelaciones de mujeres? Deleites místicos, mo-
vilización católica y entretenimiento devoto en la España barroca. En Letras en la celda: cul-
tura escrita de los conventos femeninos en la España moderna, editado por Baranda Leturio, 
Nieves – Marín Pina, Mª del Carmen. Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuert, 2014, 147-
158.

Prosperi, Adriano. “L’Immacolata e Siviglia e la fondazione sacra dell monarchia spagnola. Studi 
Storici, nº 47 (2006), 481-510.

https://doi.org/10.1163/9789004463875
https://doi.org/10.3989/chdj.2016.v5.i2
https://doi.org/10.3989/chdj.2016.v5.i2
https://doi.org/10.1017/ahss.2022.115
http://dx.doi.org/10.2307/j.ctv26dhj98.19
https://doi.org/10.2307/j.ctv2gmhh4q


402 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Redondo, Augustin (ed.). La prophétie comme arme de guerre des pouvoirs (XVe-XVIIe siècles). 
París: Presses de la Sorbonne Nouvelle, 2000.

Redworth, Glyn. The She-Apostle: The Extraordinary Life and Death of Luisa de Carvajal. Oxford: 
Oxford University Press, 2008.

Rhodes, Alexandre de. Divers voyages, et missions du P. _______ en la Chine, & autres Royaumes 
del’Orient, auec son retour en Europe par la Perse et l’Armenie. París: Sébastien Cramoisy, 
1653.

Rivas Gómez-Calcerrada, Gema. “Voces y letras en las cortes ibéricas del siglo XVII: María de 
Guadalupe de Lencastre, VI duquesa de Aveiro (1630-1715)”. Tesis doctoral. Universidad 
Complutense de Madrid, 2020.

Roscioni, Gian Carlo. Il desiderio delle Indie. Storie, sogni e fughe di giovani gesuiti italiani. Turín: 
Einaudi, 2001.

Roullet, Antoine. Corps et pénitence. Les carmélites déchaussées espagnoles ca. 1560-ca. 1640. 
Madrid: Casa de Velázquez, 2015.

Roullet, Antoine. “La ‘porosidad’ del convento femenino: historiografía, representaciones y usos”. 
e-Spania: revue électronique interdisciplinaire d’études hispaniques médiévales et moder-
nes, nº 48 (2024). DOI: https://doi.org/10.4000/120n4

Ruiz Ibáñez, José Javier – Sabatini, Gaetano (eds.). La Inmaculada Concepción y la Monarquía 
Hispánica. Madrid: Fondo de Cultura Económica-Red Columnaria, 2019a.

Ruiz Ibáñez, José Javier – Sabatini, Gaetano. “Introducción. La Inmaculada Concepción y la Mo-
narquía Hispánica. Definir un mundo, definirse en el mundo”. En La Inmaculada Concepción 
y la Monarquía Hispánica, editado por Ruiz Ibáñez, José Javier – Sabatini, Gaetano. Madrid: 
Fondo de Cultura Económica-Red Columnaria, 2019b, 9-33.

Sampson Vera Tudela, Elisa. Colonial Angels. Narratives of Gender and Spirituality in Mexico, 1580-
1750. Austin: University of Texas Press, 2000.

Sánchez, Magdalena S. The Empress, The Queen and the Nun. Women and Power at the Court of 
Philip III of Spain. Baltimore-Londres: The Johns Hopkins University Press, 1998.

Sánchez Fuertes, Cayetano, “La Madre Jerónima de la Asunción y su fundación del monasterio de 
Santa Clara de Manilá. Incidencias y consecuencias”. Verdad y vida: revista de las ciencias del 
espíritu, nº 205-206 (1994), 379-400.

Sánchez Fuertes, Cayetano. “Los monasterios de Santa Clara de Manila y Macao: nuevos docu-
mentos para su historia”. Achivum Franciscanum Historicum, nº 105 (2012), 51-140.

Souza, Geoge Bryan. The Survival of Empire: Portuguese Trade and Society in China and the South 
China Sea 1630–1754. Cambridge: Cambridge University Press, 1986.

Souza, Lúcio de. The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan: Merchants, Jesuits and Japa-
nese, Chinese, and Korean Slaves. Leiden-Boston: Brill, 2019. DOI: https://doi.org/10.1163/ 
9789004388079

Subrahmanyam, Sanjay. “Du Tage au Gange au XVIe siècle: une conjoncture millénariste à l’échelle 
euroasiatique”. Annales HSS, vol. 56 (2001), 51-84.

Surtz, Ronald E. La Guitarra de Dios: género, poder y autoridad en el mundo visionario de la madre 
Juana de la Cruz (1481-1534). Madrid: Anaya & Mario Muchnik, 1997 [ed. original en ingles: 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press,1990].

Tiffany, Tanya J. “Portraiture and the ‘Virile Woman’. Madre Jerónima de La Fuente”, en Diego 
Velázquez’s Early Paintings and the Culture of Seventeenth-Century Seville. Louisville: The 
Pennsylvania State University Press, 2012, 55-59.

Torres Sánchez, Concha. La clausura imposible: conventualismo femenino y expansión contrarre-
formista. Madrid: Asociación Cultural Al-Mudayna, 2000.

Tremml-Werner, Birgit. Spain, China, and Japan in Manila, 1571-1644: Local Comparisons and Glo-
bal Connections. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2015.

Triviño, María Victoria. Escritoras clarisas españolas. Antología. Madrid: BAC, 1992.
Valladares, Rafael. Castilla y Portugal en Asia (1580-1680): declive imperial y adaptación. Lovaina: 

Leuven University Press, 2001.

https://doi.org/10.4000/120n4
https://doi.org/10.1163/9789004388079
https://doi.org/10.1163/9789004388079


403Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Van Deusen, Nancy. Las almas del Purgatorio. El diario espiritual y vida anónima de Úrsula de Je-
sús, una mística negra del siglo XVII. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, 2012.

Van Deusen, Nancy. Embodying the Sacred. Women Mystics in Seventeenth-Century Lima. Dur-
ham: Duke University Press, 2017. DOI: https://doi.org/10.1215/9780822372288

Van Wyhe, Cordula (ed.). Female Monasticism in Early Modern Europe: An Interdisciplinary View. 
Aldershot: Ashgate, 2008.

Vincent, Bernard. “La Inmaculada Concepción, la Monarquía Hispánica y el mundo”. Magallánica. 
Revista de Historia Moderna, vol. 3, nº 5 (2016): 1-6.

Vincent-Cassy, Cécile. Les saintes vierges et martyres dans l’Espagne du XVIIe siècle: culte et 
image. Madrid: Casa de Velázquez, 2011.

Vu Thanh, Hélène. “The Role of the Franciscans in the Establishment of Diplomatic Relations bet-
ween the Philippines and Japan in the 16th–17th Centuries: Transpacific Geopolitics? Itinera-
rio, vol. 40, nº 2 (2016), 239 – 256. DOI: https://doi.org/10.1017/S0165115316000346

Vu Thanh, Hélène. “The Glorious Martyrdom of the Cross. The Franciscans and the Japanese 
Persecutions of 1597”. Culture & History Digital Journal, vol. 6, nº 1 (2017). DOI: https://doi.
org/10.3989/chdj.2017.005

Vu Thanh, Hélène. “The Cross and the Silk: Trading Activities by the Society of Jesus in Japan 
(1549–1650)”. En Trade and Finance in Global Missions (16th-18th Centuries), editado por Vu 
Thanh, Hélène – Županov, Ines G.. Leiden-Boston: Brill, 2021, 47-70. DOI: https://doi.
org/10.1163/9789004444195_004

Ward, Haruko Nawata. Women Religious Leaders in Japan’s Christian Century, 1549-1650. Nueva 
York: Routledge, 2009.

Weber, Alison. “Gender and Discernment in the Carmelite Reform”. The Sixteenth Century Journal, 
vol. 31, nº 1 (2000), 123-146.

Weddle, Saundra – Dunn, Marilyn (eds.). Convent Networks in Early Modern Italy. Turnhout: Bre-
pols, 2020. DOI: https://doi.org/10.1484/M.ES-EB.5.118310

Xavier, Ângela Barreto. “‘Nobres per geração’. Os descendentes dos portugueses na Goa seis-
centista”. En Cultura Intelectual das Elites Coloniais, editado por Xavier, Ângela Barreto –San-
tos, Catarina Madeira. Monográfico de Cultura – História e Teoria das Ideias, 2ª série, nº 24 
(2007), 89-118.

Zarri, Gabriella. Le sante vive. Cultura e religiosità femminile nella prima età moderna: profezie di 
corte e devozione femminile tra 400 e 500. Turín: Rosenberg & Sellier, 1990.

Zarri, Gabriella – Baranda Leturio, Nieves (eds.). Memoria e communità femminili. Spagna e Italia, 
sec. XV-XVII – Memoria y comunidades femininas. España e Italia, siglos XV-XVII. Florencia-
Madrid: Firenze University Press-UNED, 2011.

Županov, Ines G. – Fabre, Pierre Antoine (eds.). The Rites Controversies in the Early Modern World. 
Leiden: Brill, 2018. DOI: https://doi.org/10.1163/9789004366299

https://doi.org/10.1215/9780822372288
https://doi.org/10.1017/S0165115316000346
https://doi.org/10.3989/chdj.2017.005
https://doi.org/10.3989/chdj.2017.005
https://doi.org/10.1163/9789004444195_004
https://doi.org/10.1163/9789004444195_004
https://doi.org/10.1484/M.ES-EB.5.118310
https://doi.org/10.1163/9789004366299

