EDICIONES
= COMPLUTENSE @

Revista Complutense de Historia de América ARTICULOS
ISSN: 1132-8312

Entre fundaciones, visiones misticas y anhelos
apostolicos. Maria Magdalena de la Cruz, las clarisas de
Macao y la construccion femenina de un catolicismo
global en los mundos ibéricos del siglo XVII'

Federico Palomo

Universidad Complutense de Madrid (Espana)
E-mail: fpalomo@ucm.es

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4120-9938

https://dx.doi.org/10.5209/rcha.104584 Recibido: 27 de agosto de 2025 ¢ Aceptado: 24 de septiembre de 2025

ES Resumen: El presente ensayo tiene como objetivo explorar el papel que las mujeres y, en
particular, las religiosas presentes en los confines asiaticos de los imperios hispanico y portugués
desempenaron en la configuracion de una suerte de catolicismo ibérico. Se interroga acerca de
las condiciones que en dichos espacios definieron sus formas de vida y sus interacciones con los
contextos sociales y culturales en los que se integraron. No solo considera la capacidad que
tuvieron estas religiosas para intervenir sobre el espacio publico mediante visiones, escritos y
devociones que contribuyeron en ultimo término a reforzar las identidades religiosas y los vinculos
politicos entre los territorios de las monarquias portuguesa y espafiola. Plantea asimismo
cuestiones que inciden sobre los contextos misioneros que las rodeaban y el modo en el que
articularon las obligaciones de clausura y oracion con la movilidad y con una clara vocaciéon de
participacion en las tareas de conversion. A tal efecto, la investigacion analizara la trayectoria vital
de lareligiosa clarisa Maria Magdalena de la Cruz, quien, en la década de 1620, viajé desde Sevilla
a Manila, participando en la conocida expedicidon comandada por Jerénima de la Asuncién. En
1633, se trasladd a Macao con el fin de fundar un nuevo convento en este enclave sino-portugués,
y aun paso6 un tiempo en la Cochinchina, donde en parte pudo dar curso a sus aspiraciones
apostolicas. Conocida por sus visiones, dejé constancia de sus experiencias contemplativas en
un extenso tratado inmaculista, titulado Floresta franciscana, que compuso bajo los auspicios de
su confesor.

Palabras clave: Religiosas; franciscanos; catolicismo global; Filipinas; Macao; siglo XVII.

El presente trabajo se ha realizado al abrigo de los proyectos de 1+D: IBERCOSMOPOLIS. Entre aristdcra-
tas y misioneros: saberes, circulacion cultural y cosmopolitismo en los mundos ibéricos altomodernos (si-
glos XVI-XVII) - PID2023-147204NB-100. Ministerio de Ciencia, Innovacion y Universidades, y El Madrid
Americano. Patrimonios compartidos y rutas turisticas en la Comunidad de Madrid, siglos XVI-XXI (Amer-
Mad2-CM), referencia (PHS-2024/PH-HUM-184), financiado por la Direccion General de Investigacion e
Innovacién Tecnolégica de la Comunidad de Madrid. Quisiera agradecer la lectura atenta del texto que
han realizado Fernando Bouzay Jorge Flores, cuyas generosas indicaciones hemos tratado de incorporar
de la mejor de las formas.

Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 373


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:fpalomo@ucm.es
https://orcid.org/0000-0003-4120-9938
https://dx.doi.org/10.5209/rcha.104584

374 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

ENG Between foundations, mystical visions, and apostolic
expectations. Maria Magdalena de la Cruz, the Poor Clares of
Macao, and the female construction of a global Catholicism in

Seventeenth-Century Iberian Worlds

Abstract: This essay aims to explore the role that women, and in particular nuns, played in the
Asian edges of the Spanish and Portuguese empires in shaping a sort of Iberian Catholicism. It
examines the terms and conditions that defined their forms of religious life and their interactions
with the social and cultural contexts in which they were integrated. Not only does it consider their
ability to influence the public sphere through visions, writings, and devotions that ultimately
contributed to strengthening religious identities and political ties between the territories of the
Portuguese and the Spanish monarchies. It also raises questions about the missionary contexts
that encompassed these women and the way in which they arranged their obligations of seclusion
and prayer with mobility and a clear vocation to participate in the tasks of conversion. To this end,
the research analyses the life of the Poor Clare nun Maria Magdalena de la Cruz, who, in the
1620s, travelled from Seville to Manila, participating in the well-known expedition led by Jerénima
de la Asuncioén. In 1633, she moved to Macao to establish a new monastery in this Portuguese city
of Southern China, and, in 1644, spent some time in Cochinchina, where she was able to partially
fulfil her apostolic expectations. Known for her visions, she recorded her contemplative
experiencesinanextended immaculist treatise entitled Floresta franciscana, which she composed
under the auspices of her confessor.

Keywords: Nuns; Franciscans; Global Catholicism; Philippines; Macao; 17th Century.

Sumario: 1. Introduccién. 2. Maria Magdalena de la Cruz y la experiencia de las religiosas clarisas
en Asia. 3. Entre Manila y Macao. 4. Las clarisas en el seno de una sociedad mestiza.
5. Realizaciones apostdlicas: anunciar la palabra de Dios a las damas de una corte extrafa. 6. La
Inmaculada Concepcidn en el mar de China: la Floresta Franciscana. 7. Consideraciones finales.
8. Referencias bibliograficas.

Como citar: Palomo, F. (2025). Entre fundaciones, visiones misticas y anhelos apostdlicos. Maria
Magdalena de la Cruz, las clarisas de Macao y la construccion femenina de un catolicismo global
en los mundos ibéricos del siglo XVII. Revista Complutense de Historia de América 51(2), 373-403.

1. Introduccion

Los imperios ibéricos de la Edad Moderna hicieron de la fe catdlica un elemento central de su
identidad como monarquias y como entramados politicos compuestos o policéntricos. En este
sentido, y de acuerdo con las directrices confesionales que marcaron una Europa sumida en
enfrentamientos religiosos, tanto la corona portuguesa como la espafiola impulsaron politicas de
homogeneizacion en sus territorios peninsulares y europeos, patrocinando simultaneamente la
conversion religiosa de las poblaciones de América, Asia y Africa. La evangelizacion fue proba-
blemente uno de los principales elementos que definieron y caracterizaron sus empresas impe-
riales. Las monarquias ibéricas encontraron en las misiones y el proselitismo religioso un pode-
roso fundamento ideoldgico, que justificaba —gracias, en parte, a las bulas papales promulgadas
en 1493— su dominio politico sobre los territorios integrados en sus respectivos imperios.
Castellanos y portugueses, en definitiva, desempenaron un papel fundamental —aunque no ex-
clusivo— en la difusion del credo romano por las cuatro partes del mundo entonces conocido,
contribuyendo de este modo a dotar al catolicismo de la dimension global que alcanzé a comien-
zos de la Edad Moderna. Las iniciativas adoptadas, que implicaron a numerosos actores mas alla



Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 375

de las autoridades reales y eclesiasticas, contribuyeron a conformar sociedades que acabaron
identificandose como catolicas, pero cuyas formas de integrar el credo romano, sus expresiones
de religiosidad y sus costumbres no siempre se ajustaron completamente a los modelos defini-
dos por Roma. Se acabaron conjugando multiples expresiones de un catolicismo moderno que,
no obstante, su dimensidn violenta e intolerante, también mostré un considerable grado de plas-
ticidad y de adaptacion a medida que incorporaba —cimentando su dimension global— nuevas
realidades misioneras que, desde los confines imperiales, acabaron también por modelarlo y
definirlo?.

En este sentido, el presente ensayo tiene como objetivo explorar algunos de los aspectos que
rodearon la configuracion a escala global de una suerte de catolicismo ibérico, interrogandose en
concreto sobre el papel que a tal efecto desempefaron las mujeres y, de forma especifica, las
religiosas que habitaron los conventos femeninos en aquellos espacios coloniales situados en
los confines asiaticos de los imperios hispanico y portugués. A tal efecto, cabe preguntarse acer-
ca de las propias condiciones en las que la clausura femenina se definié en tales contextos y en
qué medida su lejania con respecto a otros centros imperiales/metropolitanos no dejé margen
para el desarrollo de proyectos de vida religiosa que habrian tenido un encaje mas complicado en
otras latitudes. De igual modo, conviene atender al modo en el que estas comunidades de religio-
sas articularon sus relaciones con las sociedades en las que se integraron, caracterizadas mu-
chas veces por su caracter mestizo y diverso. En este sentido, interesa comprender el papel que
desempenaron desde el punto de vista religioso y cultural, entendiendo qué escritos compusie-
ron e hicieron circular; qué cultos y devociones promovieron y en qué medida éstos contribuyeron
a reforzar identidades locales/imperiales, considerando también en qué medida se hicieron pre-
sentes a través de la autoridad y el carisma que rodeaba a algunas monjas con fama de visiona-
rias y santas. Pero conviene igualmente ponderar la capacidad que eventualmente tuvieron —y los
instrumentos que emplearon— para integrar redes de sociabilidad y de poder, asi como para in-
tervenir sobre la esfera publica e inmiscuirse incluso en asuntos de naturaleza secular que afec-
taban a la comunidad. Cabe asimismo interrogarse sobre el peso que la proximidad de determi-
nados contextos misioneros pudo tener en los horizontes espirituales y temporales de estas
mujeres. Se trata de entender, por un lado, de qué modo articularon las obligaciones de la clau-
sura y la oracion con la movilidad que experimentaron puntualmente y con la clara vocacion de
muchas de ellas a la participacion en las tareas de conversion; por otro, implica considerar en qué
medida el establecimiento de estos conventos de religiosas, mas alla de los intereses de las eli-
tes y autoridades locales, no debe asimismo encuadrarse en las propias estrategias misioneras
desplegadas en determinados espacios por las érdenes mendicantes, que vieron asi en las ra-
mas femeninas de sus institutos —como ya sucediera con las carmelitas descalzas en Flandes®—
un instrumento adicional en la consecucién de sus proyectos religiosos.

Para tratar de aproximarnos a estas cuestiones, nuestro analisis se centrara esencialmente en
la trayectoria vital de una religiosa castellana, la madre Maria Magdalena de la Cruz, quien, en la
década de 1620, viajoé desde Espafia a Filipinas, participando en la conocida expedicion a Manila de
un grupo de monjas clarisas que, comandadas por la madre Jerénima de la Asuncion, atravesaron
el Atlantico y el Pacifico con el objetivo de fundar convento en aquella ciudad*. Mas tarde, en 1633,
Maria Magdalena de la Cruz aun se trasladé a Macao con el fin de establecer un nuevo monasterio
en este enclave portugués del sur de China. Conocida por sus visiones y didlogos con las personas
divinas, dej6 constancia de sus experiencias contemplativas en un extenso tratado de tono inma-
culista, titulado Floresta franciscana, que compuso bajo los auspicios de su confesor, fray Antonio
de Santa Maria Caballero®. En este sentido, las préximas paginas no pretenden agotar el estudio de

Hsia - Palomo, 2020.

Torres Sanchez, 2000.

Sanchez Fuertes, 1994 y 2012; Owens, 2017.

Maria Magdalena de la Cruz, Floresta Franciscana, de lllvstraciones Celestiales. Cogidas al Hilo da la Ora-
cion en la Aurora de Maria, que en su primera luz fue Refulgente, y clara medio dia que abrasando los tres
Montez Franciscanos de tres Ordenez Seraficaz opuestas al dragon, los ojos le estan quebrando que aun

a p 0N



376 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

una trayectoria como la de Maria Magdalena de la Cruz que, como se vera, fue particularmente rica
en cuanto a su experiencia de vida religiosa, adoptando en algunos momentos una dimension ex-
traordinaria que la dota de cierta singularidad y que obligara en el futuro a profundizar la investiga-
cion sobre esta religiosa y su produccion escrita. La presentacién sumaria del personaje que aqui
se pretende permitira no obstante desgranar algunos de los interrogantes planteados en torno al
papel del mundo religioso femenino en determinados contextos coloniales y su contribucion a la
construccion de una suerte de catolicismo ibérico, poniendo de relieve el interés de insistir en el
estudio de trayectorias como las de la monja castellana.

En la base de nuestra investigacion se situa, por un lado, una abundante produccion historio-
grafica que, partiendo esencialmente de la Historia de las Mujeres y los estudios de género, ha
transformado en los ultimos afos la vision tradicional en torno al mundo conventual femenino de
la época moderna, tanto en la peninsula Ibérica como en los espacios coloniales asiaticos y ame-
ricanos®. Se ha puesto asi de relieve la importancia de examinarlo como un espacio que, si bien
se hallaba sometido a la clausura y la autoridad masculina, se mostraba diverso en sus expresio-
nes concretas y mucho mas negociado que lo prescrito por nhormas y reglas; un espacio que, a
pesar de todo, se ha revelado permeable y fluido —poroso— y relativamente abierto al mundo
exterior, en el que habia margen para toda suerte de interacciones con el siglo, ya fuese por via de
las redes familiares y de patronazgo, por las relaciones econdmicas que el convento generaba,
por la autoridad, fama y prestigio de algunas de sus religiosas, por las devociones que promovia’.
El convento era, ademas, lugar donde se desarrollaban practicas sociales y culturales que, obe-
deciendo muchas veces a logicas de género, trascendian la esfera concreta de la clausura, sien-
do expresion de las propias dinamicas que caracterizaron a las sociedades de los siglos XVI-
XVIII. Mas alla del interés en torno a las practicas espirituales y devotas que marcaban la vida en
el seno de los claustros?, sus frecuentes expresiones de misticismo que derivaban en raptos, vi-
siones y discursos proféticos no han dejado de ser objeto de atencién por una historiografia que
ha visto en todo ello un eficaz instrumento de proyeccion de estas mujeres y de sus conventos®.
Estos, por lo demas, se han revelado asimismo como espacios privilegiados de una cultura escri-
ta en femenino. No en vano, una parte muy importante de la renovacion de los estudios en torno
a los claustros de la Edad Moderna ha sido fruto de la investigacion acerca de la actividad escri-
tora que —bajo la mirada atenta de directores y confesores— desarrollaron las religiosas, elabo-
rando no solo documentos de gobierno, sino, sobre todo, diarios y cartas espirituales, vidas escri-
tasconintenciones edificantes, créonicas e historias delos propios cenobios, escritos devocionales
y misticos, piezas teatrales con afanes didacticos™.

Al mismo tiempo, la presente investigacion, centrada en los confines imperiales ibéricos, re-
mite necesariamente a algunas de las cuestiones que se han suscitado en el ambito de la Historia
global y, en concreto, en torno a la nocidon —ya mencionada— de un catolicismo altomoderno que,

su vista no les toque a la pura Concepcion, vols. | y Il, Arquivo Nacional da Torre do Tombo [Portugal] (en

adelante ANTT), Livraria, mss. 726-727; vol. lll, Biblioteca Nacional de Espafna [Espafia] (en adelante BNE),

ms. 19405. Otra copia de este tratado en tres volumenes manuscritos, en Archivo Franciscano Ibero-

Oriental [Espafia] (en adelante AFIO), mss. 387-389. Ademas de la Floresta Francisca, se atribuyen a Maria

Magdalena de la Cruz, una Vida en 19 capitulos, cuya copia se conserva en el Convento de Santa Clara de

Manila, un tratado titulado Flores virginales del giierto inmaculado de Maria y unos Loores de la Virgen

Sefiora Nuestra; Trivifio, 1992: 105-106.

Aunqgue la produccion es abundantisima, remitimos aqui esencialmente a visiones de conjunto basadas

en nuevos planteamientos, como las de: Lehfeldt, 2005; Evangelisti, 2007; Van Wyhe, 2008; Lirosi, 2012;

Lavrin, 2016. Una lectura en clave historiografica en: Atienza Lépez, 2024.

7 Pellegrin, 2004; Lehfeldt, 2005; Atienza Lépez, 2018; Weddel - Dunn, 2020; Pérez-Vidal, 2022; Roullet,
2024.

8 Entre otros, Roullet, 2015.

9 Zarri,1990; Poutrin, 1995: 89-100; Van Deusen, 2017; Lewandowska, 2019: 426-455; Caffiero, 2020.

La produccidn sobre la cuestidon es muy abundante. Remitimos aqui a los trabajos de Arenal - Schlau,

1989; Poutrin, 1995; Myers - Powell, 1999; Sampson Vera Tudela, 2000; Lavrin - Loreto, 2002; Zarri - Ba-

randa Leturio, 2011; Van Deusen, 2012; Baranda Leturio - Marin Pina, 2014; Lewandowska, 2019; Pacheco,

2020.



Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 377

en verdad, se habria conformado a escala planetaria, declinandose en plural y definiéndose con
arreglo a una geografia cultural que no cabe reducir al mundo europeo occidental. Por el contra-
rio, requiere ‘descentrar’ el catolicismo y, abandonando la tradicional visidon eurocéntrica y difu-
sionista, entender el papel que desempefiaron asimismo los espacios asiaticos, africanosy ame-
ricanos en su configuracion”. Esto no sélo significa atender a la pluralidad de formas en las que el
catolicismo fue incorporado por las poblaciones nativas de esos espacios, sino que implica asi-
mismo entender que, en el marco de la actividad misionera, la circulacion —de sujetos, saberes,
textos, imagenes, devociones, objetos sagrados— no obedecié a una I6gica unidireccional (des-
de los centros europeos hacia los espacios coloniales). A menudo, vinculd entre si distintos cen-
tros coloniales y espacios misioneros, propiciando dinamicas y conexiones insospechadas y ha-
ciendo posible que un martir de Japon, nacido en la India, fuese venerado en Pernambuco o que
una gramatica de lengua kimbundu se elaborase en Salvador de Bahia™. En este sentido, la pro-
pia movilidad que, como veremos, caracterizdé a una figura como la de Maria Magdalena de la
Cruz, transitando entre Macao y Manila, permite traer a colacion otras dos cuestiones historiogra-
ficas que estan igualmente en la base de nuestro estudio. Por un lado, la necesidad de superar
una visidon esencialmente jesuitica del mundo misionero de la época moderna, poniendo de relie-
ve el papel fundamental que otros actores —como la propia Orden franciscana— llegaron a des-
empefar en muchos contextos apostolicos®. Por otro lado, la utilidad en términos metodoldégicos
de recurrir a la idea de ‘mundos ibéricos’, que, lejos de entenderlos como una realidad homogé-
nea, remite un espacio plural, diverso y en permanente construccién, permitiendo, al mismo
tiempo, invocar la dimension global que los imperios espanol y portugués alcanzaron desde el
siglo XVI“. Son de hecho numerosos los estudios que en los ultimos afios han analizado de forma
integrada ambas monarquias, sefalando sinergias y diferencias y, sobre todo, destacando su ca-
racter de monarquias policéntricas®. Tales perspectivas resultan ademas particularmente perti-
nentes cuando el andlisis gira en torno a dos centros como Macao y Manila, cuyos vinculos poli-
ticos, sociales, econdmicos y religiosos fueron muy estrechos en los siglos XVI y XVIl y, en
especial, durante el periodo de la unién de coronas (1580-1640). En efecto, las fronteras entre los
dos imperios en parte se difuminarony, junto a los intensos intercambios comerciales, la circula-
cion de personas fue también destacada, permitiendo a un buen nimero de comerciantes portu-
gueses establecerse en Manila y a algunos castellanos —comerciantes, pero también frailes y
monjas— trasladarse a Macao y a otros centros portugueses del sudeste asiatico™.

2. Maria Magdalena de la Cruz y la experiencia de las religiosas clarisas en
Asia

Maria Magdalena de la Cruz nacié en Pinto, cerca de Madrid, en 1575. Crecio en el seno de una
familia de letrados relativamente acomodada, ya que su padre era notario publico de la Inquisicion.
Segun el autor del Sumario Breve de la Vida, Maria Magdalena habria mostrado muy pronto una
especial inclinacion hacia la piedad y, al igual que Teresa de Avila, sus juegos infantiles tenian a
menudo que ver con la santidad y la devocion. Asi, leia libros espirituales a otros nifos, les profe-
ria sermones e imaginaba que ya era monja y vivia en un convento. Desde los cinco anos, habia
experimentado ademas un “encendido espiritu de la conversion de los infieles”, de modo que,
movida por el “zelo de ir predicar a los Moros”, habia salido un dia de casa de sus progenitores,
acompanada por un primo, dentro de un episodio que claramente evocaba a la santa avilena".

" Ditchfield, 2010.

2" Palomo, 2022a.

3 palomo, 2016.

4 Bouza - Cardim - Feros, 2020.

Cardim - Herzog - Ruiz Ibafiez - Sabatini, 2012.

6 valladares, 2001; Tremml-Werner, 2015; Ollé, 2022.

7" Svmario Breve de Ia Vida y Virtudes de la Sierua de Dios Soror Maria Magdalena de la Cruz Religiosa de Ia
orden de Sta. Clara, Fundadora de los Monasterios de Manila, y Machan en el Asia. En Maria Magdalena de
la Cruz, Floresta Franciscana... Tomo I. ANTT, Livraria, ms. 726, ff. 5-5v.



378 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Pronto habria sido agraciada ademas con el favor de Dios, habiendo aprendido a leer a los cuatro
afios sin que nadie le ensefiara y, sobre todo, habiendo experimentado sus primeras visiones
mientras rezaba®.

Cuando cumplié quince afios, Magdalena ingresé en la Orden de Santa Clara, en el convento
de Santa Maria de la Cruz, en Cubas de la Sagra, cerca de Madrid. En realidad, no se trataba de
un cenobio mas de los muchos vinculados a las clarisas castellanas. En él habia pasado la mayor
parte de su vida de clausura Juana de la Cruz (1481-1534). Conocida como la Santa Juana, esta
religiosa se convirtid enseguida en una figura carismatica, cuyas visiones, raptos misticos y do-
nes espirituales le granjearon fama de mujer santay, en consecuencia, un enorme prestigio social
que se vio reforzado por el apoyo que recibié del cardenal Cisneros y otros miembros de la élite
politica y religiosa de la época, incluido el propio emperador Carlos V. A principios de la centuria
de 500, las experiencias misticas de mujeres como Juana de la Cruz aun no despertaban tantas
sospechas como lo harian mas tarde. De hecho, durante sus raptos publicos, en los que supues-
tamente Dios hablaba por su boca, la Santa Juana llegd a pronunciar sermones que, autorizados
por los superiores eclesiasticos, acabaron recopilandose en el llamado Libro del Conorte®. Es
posible que Maria Magdalena de la Cruz, como veremos mas adelante, tuviese acceso a este
texto y a otros compuestos por la ex abadesa del convento de Cubas de la Sagra, sirviendo de
base a sus propias experiencias misticas y a sus escritos.

Lo cierto es que el caracter icénico de la Santa Juana, capaz de asumir tareas apostolicas
que, como la predicacién, estaban restringidas a los hombres, perdurd a lo largo del siglo XVII. Su
fama se vio reforzada y renovada (y, en cierta medida, redefinida) a través de las Vidas impresas
de Antonio de Daza?® y de Pedro Navarro?'y de la trilogia teatral que compuso Tirso de Molina?,
pero también por el proceso de beatificacion abierto en Roma en 1621y la difusion que los fran-
ciscanos hicieron de la religiosa, convirtiéndola (a ellay a sus rosarios) en objeto de culto a escala
global®. De hecho, el modelo de monja con autoridad y espiritualmente activa que encarné no
solo debié moldear la propia vivencia religiosa de Maria Magdalena, sino que estuvo igualmente
presente en los horizontes espirituales de todo el grupo de hermanas que viajaron con Jerénima
de la Asuncién a Manila®.

Fue, por tanto, en el ambiente espiritual del convento de Cubas de la Sagra donde dio sus
primeros pasos como monja de clausura, experimentando —aunque de forma aparentemente
oculta— frecuentes arrobamientos y “suaves vuelos en Dios”. Alli pasé casi 30 afios, desempe-
nando diferentes tareas, como la de ensenar a leer a las novicias, atender el torno del convento o
servir a la enfermeria, donde cuidaba de algunas hermanas ancianas?®. Sin embargo, a finales de
la década de 1610 se produjeron algunos cambios sustanciales en su vida. Los anhelos apostdli-
cos que habia cultivado desde nifia comenzaron en cierto modo a tomar forma. En 1619, fue de-
signada para integrar el grupo de seis monjas que viajarian a Nueva Espanay luego a Manila para
fundar el primer monasterio femenino en Filipinas, donde los franciscanos hispanos habian esta-
blecido la cabeza de su empresa misionera en el Este asiatico?. Al frente de esta particular —casi

8 |bidem, ff. 3v-5v.

Sobre la figura de la Santa Juanayy el Libro del Conorte, en el que se reunieron las prédicas que pronuncié
durante sus raptos, remitimos a los estudios de Surtz, 1990, Garcia Andrés, 1999, Boon, 2010 y, reciente-
mente, Acosta-Garcia, 2015.

Daza, 1610. La obra aun conocid ediciones en Zaragoza y Valladolid, en 1611; en Lérida, en 1613 y 1617; en
Madrid, en 1614.

Navarro, 1622. Se conoce una segunda edicién madrilefia, de 1659.

Una copia manuscrita de la trilogia, bajo el titulo La Santa Juana [1613-1614], se conserva en la BNE, Res.
249, La primera y segunda partes, por otro lado, fueron incluidas en Molina, 1636, ff. 115r-245v [i.e. 218-
248]y 246r-268r [i.e. 249-271].

23 Oteiza, 2016.

24 Owens, 20717

25 Svmario Breve de la Vida y Virtudes de la Sierua de Dios Soror Maria Magdalena de la Cruz. ANTT, Livraria,
ms. 726, ff. 6v-7v.

En la Vida de Jerénima de la Asuncion que compuso fray Bartolomé de Letona, impresa en Puebla en
1662, se dedican algunas paginas a Maria Magdalena de la Cruz, mencionando el encuentro que, antes

20

21
22

26



Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 379

Unica— expedicion de monjas clarisas se encontraba la ya mencionada Madre Jerénima de la
Asuncion, retratada por Velazquez antes de su partida de Espafia en 16207,

Vinculada al convento de Santa Isabel de Toledo, esta religiosa no sélo destacé por su notable
espiritualidad, sus visiones y su compromiso —de acuerdo con el espiritu reformista de la época—
con las mas estrictas formas de pobreza y vida religiosa. También tuvo una reconocida fama de
mujer santa que se extendié mas alla de su propio convento y de la ciudad de Toledo, alcanzando
los circulos femeninos cortesanos, cuya conocida dimension devocional estuvo estrechamente
relacionada con la presencia e iniciativa de mujeres como la emperatriz Maria, la madre Margarita
de la Cruz y la reina Margarita de Austria?®. Consciente del importante papel que el mecenazgo
aristocratico desempefié en el mundo conventual de principios de la Edad Moderna, Jerénima de
la Asuncion estreché lazos con importantes damas de la corte, como la duquesa del Infantado e
incluso la propia reina. Ambas, en efecto, acabarian intercediendo a favor de los proyectos funda-
cionales de la monja®. En realidad, la idea de viajar a Manila para establecer alli una comunidad
de clarisas rondaba por la mente de la madre Jeronima desde 1599, sin encontrar, sin embargo,
el suficiente apoyo politico y financiero durante veinte afios®. Este llego finalmente, por un lado,
a través de Pedro Chavez y su esposa Ana de Vera que, desde Manila, actuaron como principales
benefactores del proyecto; por otro, a través de la intermediacion ante las autoridades reales y los
superiores de la Orden de dos sujetos con amplia experiencia en el Este asiatico: Hernando de
los Rios Coronel, enviado a la corte en 1618 como procurador general de Filipinas, y fray José de
Santa Maria, procurador también en aquellos dias de la provincia franciscana de San Gregorio. La
necesaria licencia real autorizando el paso de las monjas a Filipinas y la fundacion del convento
llegd en 1620. La expedicion, que partié de Cadiz, durd casi un afo, llevando al grupo de monjas
primero a Nueva Espafa (donde reclutaron a otras dos religiosas) y, desde el puerto de Acapulco
alaisla de Luzén y Manila, donde llegaron en agosto de 1621°'.

La ciudad colonial, fundada en1571como centro politicoy religioso de la Monarquia Hispanica
en el mar de China y eje del comercio castellano en la region, albergaba a principios del siglo
XVII una poblacion heterogénea, compuesta principalmente por tagalos locales, pero también
por una amplia comunidad de comerciantes chinos (conocidos como sangleyes), asi como algu-
nos japoneses, gentes de la India e incluso esclavos africanos y asiaticos. Ademas, habia algu-
nos comerciantes portugueses procedentes de Macao y, por supuesto, grupos de espafioles y
criollos que, a pesar de su numero exiguo, formaban la élite politica y social de la colonia®. En
este contexto, la llegada de las monjas a Manila, aunque celebrada por autoridades y colonos,
no estuvo exenta de polémicas. En el centro de estas ultimas estaban las diferencias entre el
proyecto fundacional que pretendia llevar a cabo la madre Jerénima'y el que estaba en la mente
de los superiores locales franciscanos e incluso de las élites coloniales de Manila. La religiosa
mantenia unos ideales de pobreza mas extremos que habia alimentado desde muy joveny que,
en su vision de la reforma de la vida religiosa, trataban de replicar los modelos primitivos de la
Orden. En parte, Manila parecia surgir en la cabeza de Jerénima de la Asunciéon como un lugar

incluso de conocer los planes de la Madre Jerdnima, habia tenido con el franciscano Luis Sotelo, cuando

éste se dirigia Roma acompanado de una comitiva de japoneses; encuentro que habria despertado en la

religiosa fuertes deseos de acudir al archipiélago nipdon, llegando a requerir del misionero que obtuviese

para ella del pontifice licencia a tal efecto; Letona, 1662: 85 (agradezco a Fernando Bouza esta indica-

cion).

Acerca del retrato que Velazquez realizé de Jerénima de la Asuncion, véase: Tiffany, 2012. Sobre la icono-

grafia en torno a esta religiosa clarisa, véase asimismo: Jiang, 2024.

28 Sanchez, 1998.

29 Sobre el patronato nobiliario de la vida conventual femenina en los mundos ibéricos altomodernos, véase:

Atienza Lopez, 2008. Las redes que en la época tejieron religiosas carismaticas como Jerénima de la

Asuncion han sido estudiadas por: Morte Acin, 2024.

Acerca de los origenes del proyecto, las motivaciones que lo propiciaron y las personas que se vieron

envueltas en su consecucion, remitimos a: Owens, 2017: 15-27; Sanchez Fuertes, 1994.

S Owens, 2017: 43-92.

32 Tremml-Werner, 2015: 267-314. En relacion con la presencia de esclavos de origen asiatico, remitimos a
Sousa, 2019.

27

30



380 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

que, situado en los confines de la Monarquia, se revelaba idéneo para dar forma a proyectos
religiosos largamente anhelados®. La distancia de los centros imperiales parecia dejar mayor
margen para realizar lo que en la Peninsula resultaba mas complicado o sencillamente imprac-
ticable. Pretendia asi la religiosa que el nuevo convento adoptase la Primera Regla de Santa
Clara (en lugar de la aprobada por Urbano IV), lo que significaba que la nueva comunidad se
sostendria esencialmente con limosnas, renunciando a las propiedades con que Ana de Vera
habia dotado el convento, pero también a la presencia de esclavos y criados y, sobre todo, a las
dotes que debian aportar las nuevas monjas que ingresasen en el convento®*. Abria ademas las
puertas a la integracion en la comunidad, como monjas profesas, de mujeres procedentes de
los grupos nativos locales. Esto sin duda constituia un elemento fundamental de diferenciacion
con respecto a un mundo conventual —tanto femenino como masculino— que, en los contextos
coloniales ibéricos, tendid a excluir alos que no estaban integrados en los grupos de ‘espafioles’
o ‘portugueses’. Pero —quizas— también sea revelador de las intenciones ‘apostdlicas’ que
habian animado el proyecto de la Madre Jerénima. Sus pretensiones en torno a la Primera Regla
habian de chocar con los criterios de los provinciales franciscanos g, incluso, con los de algunas
de las monjas que habian viajado con ella a Filipinas. Todo ello origind un serio diferendo que aun
demoré en resolverse y que enfrentd a la religiosa con los superiores locales y con el arzobispo
de Manila, debiendo movilizar los apoyos con los que contaba en la curia mexicanay en la espa-
fola. Todo el episodio, no obstante, es muy expresivo de la capacidad que estas mujeres al
frente de los conventos tuvieron —como sabido— a la hora de movilizar sus propias redes de
poder y asumir una posicion negociadora frente a las autoridades seculares y religiosas; imagen
que casa mal con la percepcion tradicionalmente asociada a la posicién sumisay obediente que
prescribian reglas y constituciones®®.

Pero, mas alla de estas cuestiones, la posibilidad de establecer un convento femenino en el
archipiélago no sdlo era un instrumento sumamente eficaz para reforzar la posicién de la Orden
franciscana entre las élites coloniales de Manila. Constituia ademas un elemento significativo en
las estrategias misioneras que los frailes menores pretendian desarrollar en el Este asiatico des-
de finales del siglo XVI. Mas alla de la evangelizacion de las poblaciones locales de la isla de
Luzén, enseguida dibujaron horizontes mas gloriosos, que implicaban principalmente Japon y
China. Sin embargo, en ambos escenarios se encontraron con la oposicién abierta de los jesui-
tas, que, actuando bajo la proteccion del Padroado portugués, habian mantenido durante algun
tiempo el monopolio de la actividad misionera. En el caso de Japoén, de hecho, la disputa se hizo
especialmente notoria ya en la década de 1580. Lejos de desempenar un papel secundario, los
franciscanos se convirtieron en piezas esenciales de la mision japonesa, rompiendo el monopo-
lio jesuita en 1593. Es mas, desempeiaron un papel central en las estrategias diplomaticas y co-
merciales que la Monarquia Hispanica, desde Manila, pretendia desplegar por toda la region del
Mar de China¥. En gran medida, la mision japonesa se concibié inicialmente como el paso a dar
para el posterior desarrollo de la empresa franciscana en China, cuyos primeros intentos —fraca-
sados— ya habian tenido lugar entre 1579 y 158738, En realidad, el mundo japonés habia alimenta-
do la imaginacion de los europeos desde la segunda mitad del siglo XVI. Cientos de cartas y re-

33 Castelnau-L'Estoile, 2013.

34 La Primera Regla de Santa Clara, aprobada en 1253, establecia un régimen de estricta pobreza en el que

la comunidad no podia recibir rentas o dotes, debiendo sustentarse de la limosna. Sobre las polémicas

que a este respecto enfrentaron a Jerénima de la Asuncién con los superiores franciscanos de la Provin-

cia de San Gregorio de Filipinas, véase: Sanchez Fuertes, 1994 y 2012, asi como Owens, 2017: 93-117.

La integracion de mestizas, mujeres nativas y de origen africano en los conventos coloniales ibéricos

generalmente se produjo mediante su subalternizacion en el seno de la comunidad, siendo relegadas a

la condicion de legas o de esclavas. Si bien en la Lima del siglo XVI se llegé a fundar un convento destina-

do a mujeres mestizas, esto fue una excepcion. Sera necesario esperar a los inicios del siglo XVIIl para

que se fundase un primer cenobio de mujeres indigenas; Lavrin, 2016: 314-350.

36 Atal efecto, véanse los ensayos incluidos en: Atienza Lépez, 2018.

7 VuThanh, 2016.

38 Vu Thanh, 2016: 242. Para una vision de conjunto de los primeros intentos de establecimiento de una mi-
sién franciscana en China, véase: Cervera Jiménez, 2014.

35



Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 381

laciones celebrando el éxito de la misidn japonesa, asi como objetos e imagenes o incluso las
conocidas ‘embajadas’ japonesas a Europa, organizadas respectivamente por el jesuita
Alessandro Valignano en 1582 y el franciscano Luis Sotelo en 1613, contribuyeron a hacer de
Japon no soélo un notable mercado asiatico de articulos de lujo, sino, sobre todo, un icénico cam-
po de misién al que jévenes novicios europeos deseaban ser enviados®®.

Esta vision se vio reforzada y adopto tintes heroicos durante la primera mitad del siglo XVII, a
medida que se intensifico la persecucion y ejecucion de misioneros cristianos y de sus acélitos
por parte del poder politico japonés. Esto transformo la mision japonesa en una empresa clan-
destina y, sobre todo, en un campo fértil para el martirio*°. Es mas, acabd alimentando una reno-
vada cultura martirial que, desde mediados del siglo XVI, se extenderia por todo el mundo catdli-
co®. En relacién con los martires de Japdn, ademas, se desencadend una especie de ‘guerra de
plumas’ entre las distintas érdenes religiosas; una batalla que continuaba las disputas anteriores,
pero que ahora se libraba con las armas de la propaganda. A través de narraciones, grabados y
pinturas, jesuitas y franciscanos —y en menor medida dominicos y agustinos— trataron de capita-
lizar la gloria que otorgaba el martirio, fomentando tanto la devocién como el fervor apostdlico
entre los publicos catdlicos de Nueva Espana, Goa, Pernambuco, Romay la Peninsula Ibérica*2.

El peso que la mision del Japon —y su dimension martirial— ocup6 en la imaginacion de los
publicos catdlicos durante buena parte del siglo XVII no dejé de modelar asimismo las expecta-
tivas que Jerdnima de la Asuncion y las religiosas clarisas que la acompafaron construyeron en
torno a su presencia en el Este asiatico. En cierta medida, el mundo nipdn se hizo visible en su
cotidiano mediante la presencia en Manila de conversos japoneses Y, en particular, de algunas
mujeres devotas que, como Julia Nayto, se congregaron en torno a un beaterio o que, como sor
Lucia de San Juan, llegaron a profesar como religiosas del propio convento de Santa Clara*:. En
realidad, la conversion de Japon —como se vera mas adelante— no dejo de poblar los escritos de
las religiosas, desde el relato de Ana de Cristo a las visiones de la propia Maria Magdalena de la
Cruz. El ya mencionado Luis Sotelo, tanto durante su paso por la peninsula Ibérica en 1613, como
a su regreso a Manila, no dudé en animar a las religiosas —incluida sor Maria Magdalena— a que
emprendiesen la via japonesa*t. En este sentido, la idea de crear nuevas fundaciones en Japény
China, necesariamente dirigidas a mujeres nativas convertidas, debioé estar en la mente de sor
Jerénima y sus compainieras, pero, probablemente, también en la de los superiores de la provin-
cia de San Gregorio, quienes, de este modo, situaron a las religiosas en el centro de las estrate-
gias apostdlicas de la Orden franciscana en la region.

3. Entre Manilay Macao

En cierta medida, tales expectativas se vieron cumplidas en 1633, cuando se decidio la fundacion
de un nuevo convento en Macao y el envio a tal efecto de seis religiosas del cenobio manilefio.
Entre ellas, ademas de Maria Magdalena de la Cruz, se encontraba sor Leonor de San Francisco,
quien, formando parte también del contingente que habia viajado a Filipinas junto a Jerénima de
la Asuncion, fue designada superiora de la nueva comunidad. Al grupo de seis religiosas, se unie-
ron asimismo otras dos mujeres, entre las cuales se contaba una novicia perteneciente a la no-
bleza kapampangan (uno de los principales grupos autéctonos de la isla de Luzén), quien profeso
durante la travesia con el nombre de sor Marta de San Bernardo*. La idea de fundar un convento
en la ciudad sino-portuguesa —a imitacion de lo ocurrido en Manila— aparentemente surgié en
algunos circulos mercantiles macaenses y enseguida encontré el favor de la propia Madre

39 Roscioni, 2001.

40" Boxer, 1951: 308-361

41 Sobre el renacimiento de una cultura martirial en la Europa catélica y protestante y, de forma general, en
el mundo catdlico postridentino, véase: Cafieque, 2020; Vincent-Cassy, 2011; Gregory, 1999.

42 Caneque, 2020: 201-271; Atienza Atienza, 2018; Vu Thanh, 2017; Palomo, 2015y 2022b.

43 Ward, 2009: 83-104; Manchado Rodriguez, 2025: 263-301.

44 Owens, 2017: 97. Véase ademas nota 25.

45 Ibidem, 113.



382 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Jerdnima, que vio en ello la forma de extender el proyecto que la habia llevado hasta Filipinas. En
1624, de hecho, dos comisarios se trasladaron desde Macao a Manila con el fin de tratar directa-
mente el asunto con ellay con las autoridades de la provincia de San Gregorio, ademas de dirigir-
se por carta a los comisarios generales de Indias, que residian respectivamente en Sevilla y
Nueva Espaia. Este primer intento tuvo al parecer escaso eco entre los superiores franciscanos,
algunos de los cuales, si bien no se mostraron contrarios a la iniciativa, entendieron que no esta-
ba aun madura. Tras nuevos intentos en 1627 y 1630, ésta sélo tom¢é forma en 1633, después de
casi diez ahos de negociaciones que, a tenor de algun testimonio, encontraron constantes impe-
dimentos, procedentes sobre todo de los propios religiosos de San Francisco, pero también del
gobernador de Filipinas y de los miembros de la Audiencia de Manila*®.

En la consecucion del proyecto, junto al papel que habrian de desempeniar la Madre Jeronima
y Sus sucesoras, asumioé particular protagonismo el comerciante macaense y capitdo mor de la
ruta de Manila Anténio Fialho Ferreira, quien, desde el inicio y a lo largo de todo el proceso, con-
dujo las conversaciones con las religiosas y los superiores de la Orden. En realidad, su figura re-
mite a un determinado universo social del Macao de la época que vio en la llegada de las religio-
sas un elemento mas a través del cual reforzar en términos simbdlicos su papel politico, social y
comercial en el contexto del territorio sino-portugués. La llegada de las clarisas, de hecho, no fue
ajena al interés de algunos comerciantes que, como el propio Fialho Ferreira, tenian importantes
conexiones con el mundo de Manila, habiendo promovido en su momento la oficializacion de la
ruta entre los dos enclaves ibéricos*.

Macao ilustra bien la diversidad de soluciones politicas y administrativas que marcaron la pre-
sencia portuguesa en Asia y el indico, de las que no estuvieron ausentes expresiones informales,
construidas al margen de la propia corona lusa. Lejos de un modelo como el de Goa, basado en la
conquista militar y en el que la jurisdiccion del soberano portugués se entendia plena, Macao fue
fruto del progresivo asentamiento de una comunidad mercantil de origen portugués que gana
entidad a partir de los afos de 1560-1570, gracias al papel que habian de desempenfar en el co-
mercio con Japon. Su presencia en el enclave, no obstante, fue esencialmente fruto de la negocia-
cion con las autoridades locales chinas, que, interesadas en la intermediacion comercial lusa, es-
tablecieron los términos en que los portugueses podian permanecer y desarrollar sus actividades.
En realidad, s6lo poco a poco se crearon estructuras que, en buena medida, contribuyeron a esta-
blecer vinculos algo mas solidos con la autoridad del soberano portugués: desde la constitucion
por los propios moradores lusos de la Santa Casa de la Misericordia en 1569, a la ereccion de un
obispado en Macao, en 1576, el reconocimiento del consejo municipal (Senado) en 1586 o la insti-
tucion en 1623 de un capitdo geral permanente, nombrado por el virrey de Goa“®. El periodo 1580-
1640, por lo demas, permitio redefinir el marco de las relaciones entre castellanos y portugueses
en el contexto del sudeste asiatico y el mar de China, no obstante los limites que la propia union
de coronas establecio entre ambos sistemas imperiales. Aunque competian en los mismos mer-
cados y se disputaban los mismos espacios misioneros, no dejaron de existir importantes siner-
gias que, superados los recelos iniciales, contribuirian a estrechar los lazos entre ambos centros
ibéricos y las formas de cooperacion, haciendo del trato entre Macao y Manila —a pesar de las
reiteradas prohibiciones— una pieza esencial en los intereses comerciales de unos y otros*.

En este sentido, la fundacién del convento venia en parte a emular lo sucedido en Manila diez
afos antes, permitiendo estrechar los vinculos entre los dos centros ibéricos, en un momento en
el que distintos actores —una China Ming en descomposicion, el Japdon Tokugawa, los holande-
ses de la VOC, entre otros— limitaban cada vez mas la actividad comercial de portugueses y
castellanos en toda laregion. No en vano, la presencia de las clarisas recibio el apoyo expreso del
virrey de Goa, D. Miguel de Noronha, conde de Linhares, interesado en intensificar tales vinculos
y, al tiempo, reducir las pulsiones autonomistas que promovian algunos miembros del Senado

46 Sanchez Fuertes, 2012, 69-76.

47 penalva, 2011: 84-105.

48 Barreto, 2006: 132-167; Souza, 1986: 18-29.

49 0llg, 2022: 151-179. Véase asimismo: Valladares 2001.



Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 383

macaense, en parte sostenidas por la posicion de autoridad que, a nivel local, habian tenido tra-
dicionalmente los jesuitas®®. Estos, de hecho, se mostraron a menudo contrarios a la presencia
franciscana, siendo varios —como se vera a continuacion— los conflictos que los enfrentaron en
estos anos de 1630-1640. A este respecto, parece necesario situar la propia fundacion del con-
vento de clarisas en un contexto local mucho mas complejo, en el que la Compania de Jesus
habia ocupado desde la década de 1570 un lugar central a la hora de configurar politica y social-
mente el enclave macaense, tejiendo soélidos vinculos e intereses con las elites comerciales y
erigiéndose a menudo en una suerte de arbitro capaz de mediar en las tensiones y bandos que
surgian en el seno de la comunidad de portugueses®'. No obstante, distintos factores se conjuga-
ron desde la década de 1620 para cuestionar dicha posicion: desde el deterioro que experimento
el comercio con Japodn, en el que los ignacianos habian desempefiado un papel fundamental de
intermediarios, al ascenso local de los mendicantes y las disputas por el control del gobierno del
obispado y el comisariado del Santo Oficio®.

En realidad, la propia fundacion del monasterio probablemente no fue ajena a las estrategias
que los frailes de la provincia de San Gregorio desplegaron entonces, buscando entrar en China
y asentar una mision de la Orden en un territorio que, hasta entonces, habia sido monopolio de la
Compaiiia de Jesus®. Tras varios intentos fallidos en torno a los afios de 1580, los franciscanos
de Filipinas resolvieron acometer de nuevo la empresa misionera de China en 1633, precisamen-
te%*. Al tiempo que se negociaba el envio de algunas religiosas a Macao, los frailes menores es-
tablecieron en el enclave luso-asiatico una casa de procuracion®®. Ademas, fray Antonio de Santa
Maria Caballero se trasladaba a la isla de Taiwan, donde los dominicos hispanos habian ya esta-
blecido una base desde la cual tanto ellos como los religiosos de San Francisco buscarian aden-
trarse y fundar sus respectivas empresas misioneras en China. En 1633, fray Antonio —junto al
dominico Juan Bautista Morales— realizé una primera incursién en la provincia de Fujian. Aunque
limitada en el tiempo (1633-1636), le serviria para tener una percepcion mas apurada de las reali-
dades politicas, sociales y culturales del mundo chino, permitiéndole comprender mejor las ven-
tajas de la accommodatio jesuitica, pero también identificar los problemas de naturaleza teoldgi-
ca que tales estrategias le suscitaban. Estos, trasladados después a diferentes escritos, sirvieron
de fundamento a la conocida Querella de los Ritos chinos®¢. Mas alla de las complejas relaciones
que hubo de entablar con una Compafnia de Jesus que, actuando bajo el paraguas del Padroado
portugués, mostraba enormes recelos a la presencia de los frailes, esta primera experiencia per-
mitié a fray Antonio delinear los principios de una accion mas consistente y sistematica que él
mismo lideraria ya como prefecto apostolico a partir de 1646°%. Entre tanto, el viaje fallido que,
usando la via portuguesa, emprendido a Roma y la corte para negociar el apoyo a las empresas
misioneras de los mendicantes y denunciar los métodos apostélicos de los ignacianos, le llevé en
1640 a recalar durante cuatro afios en Macao, donde, asistiendo a las religiosas clarisas, se con-
vertiria en confesor de Maria Magdalena de la Cruz®.

50" penalva, 2012: 161.

5 Barreto, 2006: 136-141.

52 Sobre la participacion de los jesuitas en el comercio entre Macao y Nagasaki, véase: Vu Thanh, 2021; Oka,

2021. Las disputas en torno al gobierno del obispado y el comisariado inquisitorial han sido analizadas en

Lourenco, 2016: 194-285.

Estos horizontes misioneros, con todo, no eran ajenos a una poderosa memoria que, ente los francisca-

nos de los siglos XVl y XVII, habia de evocar las experiencias apostdlicas que los frailes menores habian

desarrollado en China en los siglos XllIl 'y XIV. Al respecto, véase: Buffon, 2014; Melli - Cacciotti, 2013.

Para una vision general de los proyectos misioneros franciscanos en China durante los siglos XVIy XVII,

véase: Cervera Jiménez, 2014; Busquets Alemany, 2023.

55 0llg, 2022: 156.

56 Busquets Alemany, 2023: 3-6. Sobre la Querella de los Ritos chinos, que enfrentd a los frailes mendican-
tes con los jesuitas a propdsito de la observancia por parte de los conversos chinos de determinados ritos
tradicionales, la bibliografia es muy abundante. Remitimos aqui a los trabajos reunidos en el volumen —mas
amplio en sus perspectivas— de: Zupanov - Fabre, 2018.

5 Busquets Alemany, 2023: 8-12.

58 Ibidem: 6-8.

53

54



384 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

4. Las clarisas en el seno de una sociedad mestiza

Mas alla de estas cuestiones, la fundacion del convento de Santa Clara de Macao no deja de
poner de manifiesto el caracter excepcional que las fundaciones femeninas tuvieron en el marco
del imperio portugués y, en particular, dentro del espacio asiatico, donde apenas existia el prece-
dente del convento agustino de Santa Ménica, en Goa, establecido en 1606%. A pesar de los
vinculos directos al mundo hispano que rodearon la institucion del nuevo cenobio, éste quedd
bajo jurisdiccion del Padroado y, en concreto, de la Provincia de Madre de Deus, de los capuchos
o descalzos portugueses. No obstante, laimpronta de los franciscanos de Filipinas se haria sentir
en los primeros afios de andadura del convento. La propia presencia de fray Antonio de Santa
Maria en Macao es un claro indicio del ascendente que tuvieron sobre la comunidad de religio-
sas. Lo cierto es que, para cuando el franciscano llegé al enclave portugués en 1640, el convento
de Santa Clara ya era una realidad que habia alcanzado cierto relieve en la sociedad macaensey,
en particular, entre determinadas elites mercantiles de origen portugués. Frente a las polémicas
que habia suscitado Jeronima de la Asuncién en torno a la regla que habia de adoptar el convento
manilefio, las religiosas que llegaron a Macao no dudaron en asumir la segunda regla de la Orden
como marco normativo gue organizase la vida dentro del nuevo cenobio®. No cabia un régimen
como el del convento de la Concepcién de Manila, basado en las limosnas que la comunidad
recibia, sin posibilidad de recibir rentas o de imponer la obligacién de dote a las nuevas religiosas.
A este respecto, el papel de Leonor de San Francisco y de la propia Magdalena de la Cruz habria
sido al parecer fundamental, habiendo rechazado incluso algunas de las condiciones que el
Senado macaense quiso imponerles y que, buscando preservar un limitado mercado matrimonial
entre las elites, pretendia la recepcion sin dote de algunas de las futuras religiosas y la consi-
guiente apertura del convento a mujeres de diferente condicion social. En realidad, tanto Leonor
de San Francisco como la propia Magdalena de la Cruz, ya en Manila, llegaron a manifestarse
contrarias a la adopcién de un régimen de estricta pobreza como el defendido por la Madre
Jerdénima que, en un contexto donde la presencia ibérica era exigua, hacia econdmicamente in-
sostenible la continuidad del convento. En este sentido, el proyecto macaense tendria en su ori-
gen esta diferencia sustancial con respecto a Manila, a pesar de las reticencias de algunos
miembros del Senado, quienes, en vista del fundamental sostén econémico que esta institucion
dio a la nueva fundacion, quisieron imponer algunas condiciones que, mas proximas al espiritu de
la primera regla, afectaban a la dote de las futuras monjas.

En realidad, esto no solo nos habla de la determinacién de las dos religiosas a la hora de de-
fender el modelo de comunidad que entendian establecer en Macao, situandonos una vez mas
en formas de actuacion que, lejos de la supuesta subordinacion debida, expresaban disenso y
resistencia frente a las pretensiones de las autoridades seculares. También nos da pistas acerca
del perfil de mujeres que comenzaron a ser admitidas en el nuevo convento. Como sefala Elsa
Penalva, el mayor numero de ingresos se produjo en la primera década de presencia de la con-
gregacion clarisa en el enclave luso-asiatico, cuando se admitieron un total de 23 religiosas, en-
tre nifias, jévenes y dos mujeres casadas que renunciaron al siglo®'. Pero, mas alla de su cantidad,
la obligacién de la dote que imponia la Segunda Regla de las clarisas restringio el espectro social
de las candidatas, la mayoria de la cuales, de hecho, procederian sobre todo de aquellas familias
vinculadas a la actividad mercantil que tenian mayores aspiraciones de afirmacion como miem-
bros de la elite de poder local. Implicadas muchas de ellas en el comercio con Manila (como ya
apuntabamos antes), vieron sin duda en la profesion de sus hijas como monjas clarisas una via
con la que reforzar su capital social y simbodlico®2.

A este aspecto, cabe afadir el propio caracter mestizo que la admision de estas mujeres im-
primié sobre la nueva comunidad de religiosas, distinguiéndola sin duda de la mayoria de los

59 Bethencourt, 1995; Gongalves, 2005, 2015 y 2022; Oliveira, 2019. Para la América portuguesa, véase el

ensayo clasico de Algranti, 1993.
60 penalva, 2012: 142-146.
61 penalva, 2011; 83.
62 Ibidem: 85-101.



Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 385

conventos femeninos que se erigieron en los espacios coloniales ibéricos durante los siglos XVI
y XVII. Si entre las religiosas que se trasladaron desde Manila se encontraba —como ya se ha
sefialado— una mujer nativa de laisla de Luzdn que acabo profesando como religiosa, lo cierto es
que la practica totalidad de las mujeres que ingresaron en el convento desde su fundacion tenian
un origen sino-portugués o luso-japonés. Esto respondia a la propia configuracion del mundo de
los casados portugueses en un espacio como Macao, donde, la escasa inmigracion femenina de
origen luso propicié desde muy pronto la configuracion de unas elites mercantiles asiatizadas y
claramente mestizas®. A este respecto, habrian de adquirir particular significacién dentro de la
congregacion religiosa las madres Beatriz de Santa Maria y Maria da Madre de Deus. La primera
—Beatriz da Costa— era una dama luso-japonesa, casada con el comerciante portugués Anténio
da Silva; la segunda —Maria da Costa— era hija de ambos y, como su progenitora, habia tenido que
huir del Japdn ante las persecuciones contra los cristianos que desde el poder politico nipdén se
lanzaron desde 1614. En realidad, la fama de ambas mujeres dentro y fuera de la congregacion se
debid precisamente al halo martirial que rodeaba su experiencia anterior, sometidas como ha-
bian estado a la prision y el tormento. Su historia no dejo de contribuir al prestigio que, en estos
primeros anos, habia de rodear al huevo cenobio y, en cierto modo, eran el contrapunto serafico
a las ya mencionadas beatas japonesas que, bajo la direccion de los jesuitas, acabarian confor-
mando un recogimiento en Manila. Pero, en todo caso, su vinculo a las elites mercantiles de
Macao y su naturaleza local o mestiza representan bien el perfil de las mujeres que habian de
profesar como monjas de velo negro en el convento macaense durante estos primeros anos.

En parte, este extremo marcaria una diferencia frente a otros contextos coloniales ibéricos,
como los conventos femeninos novohispanos o el de religiosas agustinas de Santa Monica, en
Goa. En este ultimo (como en cierto modo también en el mundo colonial hispanico), la compo-
nente mestiza de las religiosas profesas, oriundas mayoritariamente de las familias de casados
goeses, es altamente probable, si bien la documentacion habria tendido a ‘blanquearlas’, hacien-
do desaparecer aquellos elementos étnico-raciales que las alejaban de sus origenes portugue-
ses®. En Macao, narrativas como la colectanea de Vidas que se compuso en el siglo XVII, tampo-
co ponen expresamente de manifiesto filiaciones que remitan a un universo no portugués®. No
obstante, la propia percepcion que los ibéricos de la época construyeron en torno a chinosy ja-
poneses, viendo en ellos sujetos que cabia equiparar en ciencias, letras y policia a los europeos,
contribuyé sin duda a ignorar el caracter mestizo de estas mujeres, percibiéndolo en términos
que lo alejaban de la idea de ‘degradacion’ que el mestizaje tuvo en otros espacios®®.

En este contexto, Madre Maria Magdalena no dejo de asumir toda una serie de tareas de go-
bierno dentro de la comunidad de clarisas. Si las funciones de abadesa recayeron inicialmente en
Leonor de San Francisco, la religiosa del convento de la Sagra llegé a Macao como vicaria de la
nueva fundacion, actuando asi como mano derecha de su correligionaria en estos primeros afios
de lainstitucion. Tras el preceptivo trienio de la madre Leonor, fue la propia Magdalena de la Cruz
la que, designada por los superiores de Goa, asumio el cargo de abadesa. Acabado su mandato,
aun fue escogida como maestra de novicias, debiéndose ocupar de la formacién espiritual y dis-
ciplinaria de aquellas mujeres locales que en estos afios fueron admitidas en el cenobio macaen-
se. Enrealidad, la posicion de autoridad que le otorg6 el ejercicio de tales funciones no haria sino

63 Barreto, 2006: 103. Sobre la categoria de ‘casado’, caracteristica del mundo luso-asiatico, vease: Xavier,

2007.

A este propdsito, véase: Gongalves, 2023. Agradezco a Margareth de Aimeida Gongalves su disponibili-
dad para compartir sus investigaciones sobre las religiosas que profesaron en el convento goés de Santa
Ménica en el siglo XVILI.

Vida, e Vertudes da Venerauel Madre Leanor de S. Francisco Primeira e Principal Fundadora deste Mosteiro
de Relligiozas de Sancta Clara de Maccao. Biblioteca Nacional de Portugal, Lisboa [Portugal] (en adelante,
BNP), céd. 178, passim. Publicado en Penalva, 2011: 201-237.

Sobre el caracter mestizo de las sociedades luso-asiaticas y su distinta consideracion en funcion de los
espacios, véase: Flores, 2020: 400-405. Sobre la consideracion que algunos otorgaban a las mujeres
chinas, haciendo deseable su matrimonio con los sujetos de origen ibérico, véase asimismo Boxer, 1975:
84-85.

64

65

66



386 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

reforzar el propio carisma que la religiosa adquirié en el seno de la comunidad, donde acabé
desempenando un papel similar al que Jerénima de la Asuncion habia tenido entre las clarisas de
Manila. A forjar ese perfil de autoridad contribuyeron sin duda las propias manifestaciones espi-
rituales que Maria Magdalena de la Cruz habia experimentado desde joven durante sus ejercicios
de oracion, pero que, una vez en Macao, acabaron haciéndose manifiestas. En el Sumario Breve
de la Vida de la religiosa, se ilustran generosamente los dones espirituales recibidos mediante la
narracion de varios episodios de raptos y visiones que la habian acomparnado desde los inicios de
su trayectoria como monja®”. Pero, de igual modo, se evocan algunos de los fendmenos que habia
experimentado estando ya en el enclave sino-portugués. La propia presencia de fray Antonio de
Santa Maria en Macao, desde 1640, no dejo de tener sus consecuencias a este respecto. Mientras
proferia una platica a las religiosas sobre la Inmaculada Concepcidn, la religiosa habria entrado
en un extraordinario estado de recogimiento interior, viendose a si misma en el Monte Alverne,
donde san Francisco recibio los estigmas, y a su alma en brazos del Esposo. En la vision, éste le
habria indicado que debia confesarse con el hermano recién llegado y hacerle conocedor de sus
experiencias, incitandola ademas a que tomase la plumay las dejase por escrito en el que des-
pués habia de ser su tratado inmaculista®®.

Tales locuciones interiores, arrobos y visiones, ademas, se vieron en muchas ocasiones
acompanados de un particular espiritu profético que, como subrayaba el autor del Sumario Breve
de la Vida, también caracteriz6 a la Madre Maria Magdalena. No es necesario subrayar la impor-
tancia que el fendmeno de los suefios y las profecias tuvo en los contextos ibéricos altomoder-
nos, asumiendo a menudo contornos expresamente politicos y pudiendo ser asi utilizados como
via con la que sancionar las directrices ideoldgicas y programaticas del soberano y de sus minis-
tros o, por el contrario, como poderosa arma con la que lanzar las oportunas criticas a las deci-
siones y programas de gobierno®. Las cuestiones proféticas y mesidnicas, por lo demas, no de-
jaron de estar muy presentes en los procesos de expansion ibéricos, alimentando muchas veces
los propios proyectos misioneros y, a su vez, estableciendo conexiones con otras expresiones
proféticas oriundas de ambitos culturales totalmente ajenos a la tradicion cristiana™.

Generalmente asociado a la idea de santidad en vida y a la recepcion de dones espirituales
extraordinarios que permitian la interlocucion con las personas divinas, el profetismo catolico estu-
vo poblado de sujetos de muy diversa indole, incluidos aquellos que tenian una posicion subalterna
dentro del orden social”. En este sentido, el fendmeno tuvo particular incidencia sobre las mujeres
y, en concreto, sobre aquellas que habitaban los conventos femeninos. Erigiéndose en intérpretes
o intermediarias de la propia palabra de Dios, monjas y beatas encontraron en las visiones y las
profecias —y en su ‘publicacion’ muchas veces por terceros— un eficaz instrumento con el que, sin
contrariar su obligacion de silencio sobre las materias de religion, reforzar su autoridad y su capa-
cidad para el aviso espiritual o, llegado el caso, para la intervencion sobre los asuntos publicos™.
Estos aspectos no dejaron de estar presentes en las expresiones proféticas de Maria Magdalena
de la Cruz, quien, bebiendo de una importante tradicion de mujeres vinculadas a la Orden francis-
cana, encontroé su principal referente en la Santa Juanay en sus escritos. En definitiva, todo lo ante-
rior le sirvio para incrementar el ascendente que ejercié sobre sus correligionarias, reforzando ade-
mas el halo profético que la rodearia tanto dentro como fuera de la comunidad religiosa.

En el marco de un conflicto que, como veremos a continuacion, enfrenté en 1642 a los religio-
sos de la Compaiiia de Jesus con el gobernador franciscano del obispado, el autor jesuita de una
Informacéo sobre la controversia no dejé de hacer referencia en determinados momentos de su

87 Svmario Breve de Ia Vida y Virtudes de la Sierua de Dios Soror Maria Magdalena de la Cruz. ANTT, Livraria,

ms. 726, ff. 8-9v.

68 |bidem: 12.

69 Kagan, 1991; Redondo, 2000; Jordan Arroyo, 2007; Moreno, 2015; Lima - Megiani, 2016; Pastore - Garcia
Arenal, 2018.

70 Subrahmanyam, 2001.

7" Ibafiez Castro, 2023.

72 7arri, 1990; Poutrin, 1995: 89-100; Van Deusen, 2017; Lewandowska, 2019: 426-455; Caffiero, 2020.



Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 387

relato a los dones proféticos atribuidos a Maria Magdalena de la Cruz y al uso que de ellos habria
hecho durante la disputa™. En realidad, la implicacion de la monja en el conflicto —y, con ella, la de
buena parte de la comunidad clarisa— no deja de ser significativa del papel que tanto la religiosa
como el convento llegaron a desempeniar en el contexto politico, social y religioso de Macao en
torno a 1642. La controversia es bien conocida y surgié, como sucedia a menudo en el campo
politicoy religioso de la época, por una disputa jurisdiccional entre el gobernador del obispado de
Macao, el franciscano fray Bento de Cristo, y los comisarios del Santo Oficio, los jesuitas Gaspar
Luis y Gaspar do Amaral. Lo cierto es que la disputa pondria sobre el tablero tensiones mucho
mas profundas y antiguas en el tiempo que, en un ejemplo tipico de lucha politica altomoderna
(también en los contextos coloniales), se dirimieron en el espacio publico por medio excomunio-
nes, prédicas, imagenes, rumores, noticias e, incluso, profecias™. La posicion hegemonica que
desde finales del siglo XVI ocupaba la Compaiiia de Jesus en el seno da la sociedad macaense,
ratificada y reforzada en los afnos de 1640 mediante el control del comisariado inquisitorial, se vio
progresivamente contestada por los grupos de mendicantes, con capacidad para acceder pun-
tualmente al gobierno episcopal.

Todo ello se tradujo en varios episodios de tensidn que, probablemente, tuvieron su expresion
mas grave y compleja en la crisis de 1642. En esta ocasion, franciscanos, dominicos y agustinos
tuvieron un protagonismo a partes iguales en el conflicto, apoyando las posiciones de fray Bento
de Cristo y su defensa de la jurisdiccion episcopal, frente a la autoridad inquisitorial representada
en los jesuitas. No obstante, algunos frailes menores procedentes de Manila desempefiaron un
papel muy relevante en el conflicto, actuando como colaboradores del gobernador del obispado
y promotores de su causa por medio de toda suerte de prédicas, escritos juridicos y libelos que
hicieron circular por el enclave sino-portugués. En particular, el propio fray Antonio de Santa
Maria se mostré particularmente activo en la actividad sobre el pulpito y en la elaboracion de va-
rios escritos de caracter teoldégico y candnico con los que sostener la posicidn de su correligio-
nario frente a los jesuitas nombrados comisarios de la Inquisicion. Mendicantes y jesuitas acaba-
ron por movilizar en torno a los protagonistas de sus respetivas causas amplias redes de fidelidad,
implicando y enfrentando a su vez a los representantes locales de la corona —el Capitdo Geral y
el Administrador da Fazenda—, asi como a los miembros del Senado macaense, vinculados a las
elites locales de origen portugués™.

Tampoco las religiosas de Santa Clara quedaron al margen de la disputa. Durante los varios
meses que ésta durd, con excomuniones y entredichos mutuos, las monjas clarisas y la propia
Maria Magdalena de la Cruz intervinieron de forma directa en la contienda, buscando contribuir a
la causa del gobernador. El propio autor de la Informacé&o les atribuia un papel particularmente
activo en la disputa, sefialando que “forao as que maior guerra fizerdo pera apartar o pouo do
Padre Comissario”’¢. Subrayaba asi el fervor con el que habian defendido a fray Bento de Cristo,
quien, como vicario del convento, habia ademas residido en el mismo durante un tiempo. “Tudo
erao cartas —afirmaba— pera pais e parentes”, a los que mandaban llamar con el fin de persuadir-
los de la obediencia que debian al gobernador episcopal 0 a los que negaban el trato si se mos-
traban sumisos a los dictados del comisario inquisitorial”. El escrito no sélo subrayaba el poder

73 Informacgédo de huma controuercia, e desinquietacdo que se moueo em Macao Cidade dos Portuguezes no

Reino da China no principio do anno de 1642 entre o Padre Gaspar Luis da Companhia de JESVS Comissa-
rio do Sancto officio e o padre frei Bento de Christo da ordem dos menores Gouernador do Bispado da
China. Archivum Romanum Societatis lesu, Roma [Italia] (en adelante, ARSI), Jap-Sin 123, ff. 91v-127. Otra
copia de esta Informacéo en Biblioteca de la Real Academia de la Historia, Madrid [Espafia] (en adelante,
BRAH), leg. 9/7236-I, ff. 982-1020v. Publicada en Lourenco, 2012, 1l vol: 221-269). Agradezco particular-
mente a Miguel Rodrigues Lourencgo el haberme facilitado el acceso a la transcripcion de ambas copias
del texto, que presentan algunas diferencias, de mayor calado en sus folios finales.

Flores - Marcocci, 2018.

Un excelente analisis del conflicto y de las tensiones de mayor calado que encerré en: Lourenco, 2016:
241-285.

76 Informac&o de huma controversia. ARSI, Jap-Sin 123, f. 119.

7 Ibidem, f. 110.

74
75



388 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

de persuasion que habian tenido las religiosas con estos sus “rogos femenis”, moviendo a sus
interlocutores hacia las posiciones mas favorables para los mendicantes. Venia asimismo a po-
ner de manifiesto la capacidad de estas monjas clarisas —también su percepcion del peso estra-
tégico que sus acciones encerraban— para movilizar redes familiares que, como sefialabamos
previamente, estaban integradas en los grupos de la élite mercantil macaense. A este poder de
persuasion, se sumaria la determinacion de las religiosas de acometer formas mas publicas de
intervencion. No sdlo alinearon el repicar de las campanas del convento con las de sus congéne-
res mendicantes, tratando asi de sefalar publicamente —en una suerte de acto ceremonial— el
entredicho que pesaba sobre la ciudad por culpa del comisario del Santo Oficio. A su vez, no
dudaron en elevar sendas cartas o peticiones al Senado y al Capitdo Geral de Macao, a quien,
como principal representante de la autoridad regia, apremiaban a intervenir y aquietar los animos
en el enclave sino-portugués. De lo contrario, confiaban que al menos les diese licencia para
abandonarlo y dirigirse a Manila, manifestandose dispuestas en ultimo término a salirse “do co-
nuento pollas ruas descalcgas e cubertas de cilicio” e irse “pella China adentro, terra de gentios,
aonde acharidao menos escandalos”. El tono conminatorio que, al parecer, encerraba la misiva
tuvo efectos bastante limitados en el Capitdo Geral, quien en su respuesta habria sefialado preci-
samente a los mendicantes como el principal obstaculo para una solucion. A su vez, confinaba el
papel que las monjas debian tener en el conflicto a los términos que de ellas se esperabay que
la carta, en este sentido, habria en cierto modo rebasado. Las invitaba asi esencialmente a que
encomendasen a Dios el negocio y, descartando su salida, les sefialaba que para acometer dicha
tarea “tinha a cidade inteira necessidade dellas™.

No parece, sin embargo, que las religiosas se conformasen con restringir su intervencion aun
obligado ejercicio de la oracion. Dias después, el episodio de un navio que de manera furtiva ha-
bia salido de Macao rumbo a la India, dio lugar a nuevas formas de intervencion sobre el espacio
publico. En realidad, la expedicién habia sido organizada por los mendicantes que buscaban asi
hacer llegar al virrey, al arzobispo y a los inquisidores de Goa toda una serie de papeles en los que
se responsabilizaba al comisario de las perturbaciones que vivia Macao. La salida clandestina del
navio, no obstante, genero toda suerte de intencionados rumores, llegandose a especular si no
se acabaria propiciando que el enclave sino-portugués cayese en manos de los holandeses, pre-
sentes desde 1641 en una Malaca que era paso obligado en la navegacion a la India. Con el fin de
contrarrestar tales rumores, los frailes recurrieron a los pulpitos, invitando a los fieles a que ele-
vasen sus oraciones por el éxito de la expedicion. A esto se juntd la oportuna difusion de una vi-
sién profética experimentada por Maria Magdalena de la Cruz, augurando el éxito de la embarca-
cion en su travesia del estrecho de Malaca, asi como su llegada al enclave de Negapatao/
Nagapattinam, aun entonces controlado por los portugueses, en la costa oriental de la India®.
Mas alla de sus habituales connotaciones politicas, la profecia surgia asi como un poderoso ins-
trumento de intervencion sobre la esfera publica que las religiosas de Santa Clara y los propios
franciscanos no dudaron en emplear en beneficio de su causa, mostrandose ademas como una
de las pocas vias que en la época pudieron emplear religiosas, mujeres y otros sujetos subalter-
nos a la hora de participar en el debate publico.

Aunqgue a una escala distinta, las visiones proféticas no dejaron aparentemente de estar pre-
sentes en las discusiones que, al interno de la propia congregacion clarisa, surgieron a raiz de las
ramificaciones que el conflicto asumio a partir de mayo de 1642. Fue entonces cuando llegaron a
Macao las primeras noticias sobre la aclamacion en Lisboa de Juan IV de Braganza como rey de
Portugal (1640-1656), abriéndose un debate entre quienes apoyaban el reconocimiento del nuevo
soberano y quienes dudaban al respecto. En un contexto en el que el comercio con Japoén acaba-
ba de quedar interrumpido definitivamente, la ruptura con Castilla dejaba en el aire otra importan-
te fuente de rendimientos para la ciudad como era la conexidn comercial con Manila. En sus es-
critos en torno a la polémica con el gobernador del obispado, los jesuitas —claros partidarios del

78 Ibidem, f. 110.
79 |bidem, f. 111v.
80 Ipidem, f. 11v.



Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 389

Braganza— supieron sacar partido de la coyuntura politica, aprovechando la presencia y posicion
de los frailes castellanos en el conflicto para insinuar eventuales riesgos de rebelién®'. En el seno
del convento de Santa Clara, la posicion de Maria Magdalena de la Cruz y de las religiosas que,
como ella, defendianlasolucion castellanaencontré respuesta enla Madre Cecilia da Resurreicao,
quien precisamente aseguraba haber profetizado la proclamacion de Juan IV, tratando asi de le-
gitimar la posicidn que una parte de la congregacion de religiosas adoptd en una cuestion que,
sin duda, habia de afectar a su futuro lugar dentro de la sociedad macaense?2.

5. Realizaciones apostdlicas: anunciar la palabra de Dios a las damas de
una corte extrana

Las polémicas que rodearon la aclamacion en Macao de Juan IV de Portugal precipitaron la sali-
da de aquellos religiosos de origen castellano que, vinculados a Manila, defendieron la causa
contraria al nuevo soberano. Entre los mismos, se encontraban los franciscanos fray Antonio del
Puerto y el propio fray Antonio de Santa Maria, pero, mas importante aun, el contingente se vio
completado con un pequeio grupo de monjas del convento de Santa Clara que, como sus con-
géneres masculinos, habrian aparentemente alimentado el partido hispanico. La Madre Maria
Magdalena, por supuesto, formé parte de dicho contingente junto a las madres Margarita de la
Concepciony Clara de San Francisco, acompanadas aun de otras dos mujeres y una nifia. Todas
ellas, por tanto, abandonaron Macao en 1644, en un navio que en principio deberia haberlas con-
ducido hasta Manila. Quiso el infortunio que, llegadas a la bahia de Turén (Pa N&ng), en la
Cochinchina, la region meridional del Ba-Viet, fuesen retenidas por las autoridades locales, vién-
dose obligadas a permanecer en este territorio durante varios meses®.

La presencia de las religiosas —su reclusion en aposentos con acceso restringido, su vesti-
menta con un velo que las cubria el rostro o, incluso, la noticia de que llevaban el cabello rapado—
no dejé de despertar la curiosidad de muchos y, en particular, del propio soberano, Nguyén Phuc
Lan. Este requirié que acudiesen a la corte, siendo objeto de una particular ceremonia de recep-
cion en la que, ademas del monarca, estuvo también presente su esposa y otros muchos digha-
tarios y damas®“. La recepcion, no obstante, dio lugar a que las religiosas permaneciesen unos
dias en la corte, alojadas en casa de un ‘mandarin’ convertido al cristianismo, permitiendo a su
vez que la Madre Maria Magdalena viese en parte cumplidas las aspiraciones apostdlicas que,
desde nifa, habia cultivado. Como sefalaba fray Antonio de Santa Maria en una misiva que en
aquellos dias remitié a la Madre Melchora de la Trinidad, en Macao, las monjas no sélo seguian
despertando la curiosidad de muchos, haciendo que numerosos nedfitos locales acudiesen “ad-
mirados y edificados” a verlas. A este respecto, el acceso a las religiosas quedo restringido a las
mujeres tanto cristianas de dentro y fuera de la corte, como a “algunas criadas y damas de la
Reyna, que las vinieron visitar, aunque gentiles”. Entre estas, acudieron incluso quienes debian
ser bhikkhunis de alguno de los templos vinculados a la soberana. Lo interesante de estos

8 |bidem, f. 274.

82 penalva, 2011: 102-103.

En concreto, el territorio era conocido como Bang Trong y se extendia al sur del rio Gianh. Constituia una
especie de seforio, denominado Quang Nam (Cochinchina para los europeos), bajo control de la dinastia
Nguyén. Esta era rival de la dinastia Trinh, que dominaba el reino de Tonkin, la region septentrional del Da-
Viet.

Una descripcion de las ceremonias que rodearon la recepcion en la corte de las religiosas en fray Antonio
de Santa Maria Caballero, “Carta de Relagion [dirigida a la Madre Melchora de la Trinidad, en Macao] so-
bre los sucessos de los castellanos que saliendo de Macan por el mes de Otubre de 1644, arribaron a
Cochinchina, en ocasion que lleuauan consigo para Manila algunas religiosas de aquella ciudad que se
uoluian a su conuento con licencia de sus prelados dexando ya hecha la fundacion de Monjas de su or-
den, que ya quedaua en la de Macan como se ve” (Cochinchina, 02-IV-1645). ARSI, Jap-Sin 68, ff. 49-59.
Publicada en Penalva, 2011: 151-168. La descripcion de las ceremonias de recepcion en la corte de las
religiosas, en pp. 158-160. Sobre la base de la descripcion que ofrecia Antonio de Santa Maria, el jesuita
Alexandre de Rhodes —que coincidid con los franciscanos en Cochinchina— dejé igualmente testimonio
de la recepcion regia a las monjas clarisas en sus Divers voyages et missions; Rhodes, 1653: 242-246.

84



390 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

encuentros es que, tanto con ellas como con las otras mujeres no cristianas, las religiosas se
habrian explayado “mostrandoles el camino del cielo” y, haciendo uso de una intérprete cristiana,
les habrian anunciado “la palabra de Dios y el camino de la luz a los que andauan c¢iegos en las
tinieblas de su gentilidad”. Esto habria ademas provocado que el concurso de cristianos y genti-
les que acudian a visitar a las madres clarisas aumentase cada dia y, consiguientemente, el nu-
mero de conversiones que se produjeron. En esos dias, habian recibido el bautismo de manos de
los franciscanos que acompanaban a las monjas hasta 54 personas entre hombres y mujeres®®.
El autor de la misiva no era mucho mas generoso en detalles sobre las actividades que las religio-
sas desempefaron en este particular contexto en el que se encontraron durante los dias que
permanecieron en la corte. No obstante, de sus palabras se desprende claramente que tuvieron
una implicacion directa en la conversion y adoctrinamiento de aquellas damas gentiles que las
visitaron. Ya fuera de la corte, cuando navegaban por el rio de regreso a Turdn, aun se produjo un
encuentro entre la abuela del soberano, mujer cristiana, y las religiosas, entablando aquella un
“coloquio” con la Madre Maria Magdalena, como la méas anciana; encuentro que el confesor lle-
gaba a equiparar al episodio de raices medievales pero bien presente en el siglo XVII, que narra-
ba el encuentro entre san Antonio Abad y san Pablo ermitafo, en el que aquél habria instruido al
anacoreta en las formas de la vida monastica®. De igual modo, la monja castellana, a la manera
de un san Antonio, habria ilustrado a la dama viethamita en los modos de la vida religiosa.

Es significativo que, en el Sumario Breve de la Vida de Maria Magdalena de la Cruz, que habria
de circular en copias de mano, no se hiciese mencion ni al paso de la religiosa por Cochinchina,
ni a su implicacion en tareas de claros tintes apostdélicos. Tampoco el jesuita Alexandre de
Rhodes, en sus Divers voyages et missions (Paris, 1654), donde daba cuenta de la presencia de
las religiosas en la corte de Nguyén Phuc Lan, mencionaba esta dimensién més propia de un
contexto misionero. Las noticias al respecto, por el contrario, habrian de surgir en el marco de
una misiva que fray Antonio de Santa Maria escribia a otra de las religiosas de origen hispano que
habian permanecido en Macao, la Madre Melchora de la Trinidad, a la que informaba con detalle
del tiempo pasado en la region vietnamita, hasta que el soberano permitio el regreso a Manila.
Ciertamente, el espacio de la carta, cuyo tono familiar permitia augurar una circulacién y recep-
cion restringida, parecia consentir mayor licencia a la hora de dar cuenta de determinadas activi-
dades que se entendian impropias de religiosas de clausura, siendo obviadas, de hecho, en
aquellos otros escritos que habian de llegar a publicos mas amplios®.

Es indiscutible que la participacion de Maria Magdalena de la Cruz y de sus congéneres en
tareas de conversion constituia un episodio excepcional, que en buena medida desafiaba los
fundamentos que, desde Trento, definieron la norma de vida dentro de las comunidades regula-
res femeninas. A su materializacion, no obstante, contribuy6 necesariamente la movilidad deriva-
da de su travesia de regreso a Manila, que alterd su régimen de vida, haciendo mas virtuales que
reales los limites fisicos de un claustro constantemente improvisado, al tiempo que aumentaban
exponencialmente las formas de interaccién con el siglo. Todo ello se veria reforzado al tener que
transitar ademas por un espacio que, como la Cochinchina, escapaba al dominio colonial ibérico
y, en consecuencia, a los constrefiimientos que desde el punto de vista institucional y religioso
éste imponia a las mujeres que profesaban en religion o vivian en comunidad. Por lo demas, son
pocos los elementos que nos permiten entender como se desarrollo la actividad apostodlica que
la Madre Maria Magdalena y sus correligionarias llevaron a cabo. Al recurso a una intérprete ya
conversa, se afadio el hecho de contar con un espacio definido —la residencia en la que se hos-
pedaron/el navio— que con grandes limitaciones permitia en parte reproducir el régimen de clau-
sura. Por lo demas, las tareas se acometieron siempre dentro de un contexto exclusivamente

85 Fray Antonio de Santa Maria Caballero “Carta de Relacion”. ARSI, Jap-Sin 68, f. 55-55v. Penalva, 2011: 161-
162). El episodio ha sido en parte analizado en: Alberts, 2013: 162-169.

86 Fray Antonio de Santa Maria Caballero “Carta de Relacion”. ARSI, Jap-Sin 68, ff. 55r-v. Penalva, 2011: 163).

87 Sobre los usos epistolares en la Edad Moderna, la bibliografia es abundantisima; véase, entre otros: Bou-
za, 2005. En relacién con las practicas epistolares en los contextos conventuales, remitimos esencial-
mente a: Castillo Gomez, 2014 y a la bibliografia referida en la nota 9.



Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 391

femenino, en el que, al margen de los confesores, sélo otras mujeres tenian posibilidad de tratar
con las religiosas. En este sentido, el papel desempefiado por los padres franciscanos y, en par-
ticular por fray Antonio de Santa Maria no debe ser obviado. Al tiempo que trataron de preservar
en la medida que las circunstancias lo permitian el preceptivo aislamiento de las religiosas, con-
tribuyeron a crear las condiciones para que se desarrollasen las tareas de conversidon que aqué-
llas llevaron a cabo entre las damas de la corte (a las que los misioneros tenian probablemente un
acceso mas limitado).

Atal efecto, conviene senalar la implicacién que en ocasiones tuvieron algunas mujeres en las
tareas de adoctrinamiento dentro de los contextos misioneros altomodernos. Esta participacion
femenina en el universo apostdlico —que sélo recientemente ha comenzado a ser explorado por
la historiografia— tuvo expresion en espacios como Quebec y, de forma mas puntual, en las re-
ducciones guaranis o las misiones jesuitas entre los tupis, involucrando generalmente a las pro-
pias mujeres nativas®®. No obstante, se hizo mas visible en aquellos contextos que escapaban al
control colonial, como era el caso de China o Japén. En la Shanghai de los afios de 1650, una
dama como Candida Hiu o Su, vinculada a una familia de literati cristianos, habria de ejercer en su
condicion de viuda un enorme ascendente sobre la actividad misionera de los jesuitas, erigiéndo-
se en eficaz interlocutora en la labor de conversion de otras mujeres y ejerciendo su magisterio
doctrinal entre las que habitaban su propia casa®. No obstante, el referente mas préximo y cono-
cido en el mundo iberoasiatico de los afos de 1640 era ciertamente el ya mencionado de Julia
Nayto y las llamadas beatas de Miyako, las cuales, tras su expulsion de Japon en 1614, se habian
refugiado en Manila, donde, rodeadas de un halo martirial, refundaron su beaterio, aunque con
funciones muy diferentes de las que habia tenido en origen. A pesar del perfil exclusivamente
contemplativo que la comunidad asumié en el contexto colonial manilefio, enseguida se hizo
notorio el papel activo que habian tenido en el adoctrinamiento de otras mujeres en Japoén, sin
que ademas los jesuitas hubiesen llegado nunca a cuestionarlo®. En este sentido, cabe imaginar
que la experiencia de estas mujeres —una de las cuales llego a profesar como monja clarisa en
Manila— estuviese presente tanto en Maria Magdalena de la Cruz como en fray Antonio de Santa
Maria durante el tiempo que pasaron en Cochinchina, donde, de nuevo, un espacio ajeno a los
contextos coloniales parecia dejar algun margen a una suerte de apostolado femenino.

En todo caso, la mencidn que fray Antonio de Santa Maria hizo en su misiva al papel que las
religiosas habrian desempefiado entre las damas de la corte viethamita probablemente alimenté
entre sus interlocutoras unas particulares aspiraciones apostdlicas que, frente a lo que pudiera
parecer, marcaron los modelos de perfeccion de muchas mujeres en los mundos ibéricos de los
siglos XVIy XVII. Si bien la consecucion de tales aspiraciones por parte de la Madre Magdalena de
la Cruz fue un hecho a todas luces extraordinario, los horizontes espirituales que la animaron es-
taban lejos de serlo. Aflos mas tarde, en 1661, el propio convento manilefo asistié al proceso que
la Inquisicion resolvid iniciar contra la también visionaria Madre Juana de San Antonio, a la que
acusoé de haber ensefiado doctrinas erréneas a las mujeres kapampangan que la visitaban, dentro
de lo que parece haber sido una actividad que se situaba entre el aviso espiritual propio de las
religiosas con fama de santidad y una labor de tintes mas proselitistas®'. Lo cierto es que, aunque
el espacio misionero se entendia como un territorio fisica e intelectualmente ajeno a las mujeres,
contrario a su naturaleza®, no faltaron las manifestaciones que, con distintos grados y formas de
implicacion, ponian de manifiesto las aspiraciones de muchas a participar en la conversion de
gentiles, herejes o infieles. Damas como la duquesa de Aveiro, Guadalupe de Lencastre,

88 Deslandres, 2017; Fleck, 2006: 626-628; Myscofski, 2013: 29.

89 King, 2020. En relacién con el contexto de la China de los siglos XVIl y XVIIl, aunque referido a los grupos
de beatas que, bajo direccion de los dominicos, proliferaron en la region de Fujian, véase asimismo: Me-
negon, 2009: 301-356.

Ademas del ensayo clasico de Ward: 2009, véanse asimismo las paginas que se dedican a este grupo y
a los distintos perfiles que adoptd en los contextos nipon y manilefio en Manchado Rodriguez, 2025: 66-
102y 263-301.

1 Owens, 2017: 105.

92 Lundberg, 2015: 29.

90



392 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

transformaron tales anhelos en un decidido patrocinio de las actividades desarrolladas por los
religiosos de distintas 6rdenes entre los gentiles de Asiay América, financiando desde la peninsu-
la Ibérica sus respectivas empresas misioneras, correspondiendo con muchos de sus protagonis-
tas y atesorando noticias, pero también escritos e imagenes procedentes de esos espacios®. Al
tiempo, una trayectoria excepcional como la de Luisa de Carvajal, directamente involucrada en la
mision de Inglaterra a comienzos del siglo XVII®4, no deja de ser representativa a pesar de todo de
esos horizontes apostolicos compartidos por muchas de sus coetaneas, incluidas aquellas que,
como Maria Magdalena de la Cruz, vivian en clausura. Como sefialabamos previamente, Jerénima
de la Asunciony las monjas que la acompaiaron en su expedicion de 1622 a Manila tuvieron siem-
pre entre sus objetivos el acabar en China o Japdn y contribuir desde el claustro a la actividad
misionera que ahi desarrollaban los Hermanos Menores. El propio peso que la Santa Juana tuvo
en el imaginario de todas ellas respondia claramente a ideales religiosos que, como veiamos, con-
llevaban una implicacion mas visible en la vida activa. En el caso de la Madre Maria Magdalena,
tales anhelos —como veiamos— se habian manifestado ya siendo nifia. No faltaron tampoco en-
tonces los deseos de martirio e, incluso, el reproche “de ser mujer, y no uaron, para hir predicar
nuestra Santa Fee, y dar mil vidas que tubiera (sic) en su defensa”®. En este sentido, el universo
japonés, con las persecuciones a misioneros y neéfitos desatadas desde 1614, habria de ocupar
un lugar preeminente en el animo de la religiosa. No en vano, consagré una de las multiples “ilus-
traciones” o visiones incluidas en la Floresta Franciscana al Japon, llegando a vaticinar por via del
coloquio divino entonces experimentado la préxima conversion de este reino®.

En realidad, los afanes de la religiosa castellana o los de la propia Jerénima de la Asuncion,
aunque aparentemente irrealizables en los horizontes reales de las monjas, obedecian a una per-
cepcion de la vida contemplativa que, se entendia como instrumento esencial a la hora de coo-
perar en la conversion de los gentiles y que habria de encontrar enorme eco en el mundo religio-
so femenino de la Edad Moderna®. A esta forma de entender la actividad de contemplacion
caracteristica de los claustros femeninos, habria de contribuir sustancialmente la propia Teresa
de Jesus. Siendo nifia, habia manifestado también ella su voluntad de acudir a Africa con el obje-
tivo de convertir a los infieles y morir como martir cristiana. Pero la imposibilidad de poder avan-
zar con una vida religiosa activa le empujo, siendo ya la principal artifice de la reforma carmelita,
areorientar sus propositos apostélicos a través precisamente de la contemplacion y de las prac-
ticas espirituales. A tal efecto, subrayo el deber de las monjas carmelitas de dirigir sus oraciones
no solo a la salvacion de las almas del purgatorio, sino principalmente al éxito de las campafias
misioneras que, mediante la conversion de herejes e infieles, buscaban librar a la Iglesia de los
peligros que la acechaban®. Mision y contemplacion quedaban asi articuladas, permitiendo ali-
mentar a partir de entonces un imaginario apostélico que, mas alla de su incidencia en las prac-
ticas devotas, habria de quedar reflejado en un sinfin de cartas, vidas, cronicas, diarios y tratados
espirituales®. Esta suerte de apostolado contemplativo adopté formas mas patentes en las fun-
ciones de consejo espiritual que, por su fama y carisma, muchas religiosas de la época llegaron
a desempenar. No obstante, tuvo quizas su expresion mas sofisticada en las conocidas biloca-
ciones que Maria de Agreda habria experimentado en los afios de 1630, permitiéndole, sin nunca
haberse movido de su convento, presentarse ante los nativos de Nuevo México con el fin de
adoctrinarlos. No fue la unica que experimentd fendmenos similares, pero si fue aquella en la que
de un modo mas explicito tomaron forma las articulaciones entre la experiencia mistica derivada

93 Sobre Guadalupe de Lencastre y su implicacion en el patrocinio misionero, véase: Rivas Gémez-Calcerra-

da, 2020: 378-462. Una figura similar, ya en el siglo XVIII, es la de Marie Theresia Von Fugger-Wellenburg,
analizada en: Hsia, 2006.

9 Redworth, 2008.

95 Svmario Breve de la Vida y Virtudes de la Sierua de Dios Soror Maria Magdalena de la Cruz. ANTT, Livraria,
ms. 726, f, f. 8.

9 Maria Magdalena de la Cruz. Floresta Franciscana... Tomo 3°. BNE, ms. 19405, ff. 40-56.

97 Lundberg, 2015.

98 Weber, 2000: 124-125.

99 Lundberg, 2015.



Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 393

de la vida contemplativa que imponia el claustro y el empefio de muchas religiosas de la época
por implicarse en la conversion y salvacion de los gentiles™®. Lejos de tales proyecciones, aque-
llos espacios misioneros que escapaban al control colonial y a las I6gicas que éste reproducia
parecian dejar algun lugar —aunque extraordinario— para una implicacion femenina mas directa.

6. Lalnmaculada Concepcion en el mar de China: la Floresta Franciscana

Tras los meses transcurridos en Cochinchina, Maria Magdalena de la Cruz regreso finalmente a
Manila en 1645, donde fallecié ocho afios después, no sin antes haber finalizado el registro de sus
visiones en un extenso tratado en tres voluminosos tomos, titulado Floresta Franciscana. En él, la
religiosa recogi6é en 72 capitulos o ‘ilustraciones’, las visiones que habia experimentado durante
su vida y, en particular, entre finales de 1640 e inicios de 1642, cuando aun residia en Macao.
Como era habitual, en el origen del tratado habia tenido algun papel el confesor de la madre cla-
risa, Antonio de Santa Maria, quien, tras haber tenido conocimiento de los arrobos y didlogos
misticos que aquella experimentaba, le habria pedido que los registrase por escrito. Una vez en
Manila, fray Bartolomé de Letona no sélo habria desempefiado asimismo las funciones de confe-
sor de la religiosa, como habria en algun modo supervisado también la composicion del trata-
do™'. En realidad, la mano de uno y otro franciscano se haria presente de muchas formas a lo
largo del manuscrito, afadiendo notas y comentarios en los margenes, elaborando las dedicato-
rias y proemios de cada volumen y componiendo algunos documentos que tenian como objetivo
introducir al lector en las propias visiones de Maria Magdalena de la Cruz y salvaguardar su orto-
doxia™2. Mas alla de tales intervenciones, que no anularian el fuerte caracter negociado del ma-
nuscrito, la elaboracion de la Floresta franciscana respondié a una suerte de ‘escritura autorizada’.
No sélo atendia —como sefialado— a un mandato expreso del confesor, quien, con toda probabi-
lidad, ejercio algun control sobre la descripcion de las experiencias de la monja. Como en mu-
chos de los textos elaborados por religiosas, la escritura a menudo se presentaba asimismo
como resultado de un mandato divino. En el caso de la Floresta, ya hemos visto como el encargo
se habria producido durante una de las visiones que la Madre Maria Magdalena habia tenido en
Macao, al tiempo que Dios le encomendaba que se confesase con fray Antonio de Santa Maria.
Este modo tan habitual en la época de justificacion del empleo de la pluma, cuyo uso respondia
a la voluntad de Dios, no obedecia apenas a usos retoéricos. Solia verse acompafiada de una rei-
vindicacion de virtudes como la humildad y la modestia que conducia a estas mujeres a presen-
tarse a si mismas como una suerte de intérpretes o escribas que daban forma a una escritura que
no era la propia, sino la que Dios mismo les dictaba'®. Como senala Julia Lewandowska, era una
suerte de autoridad sin autoria que permitia sin embargo ratificar la validez del mensaje que se
contenia en los escritos de las visionarias, sin subvertir las l6gicas de género que discriminaban
la agencia social e intelectual de las mujeres'®.

Esta idea de una escritura que no era la propia encontré ademas particular expresion en los
escritos de la Santa Juana y, en concreto, en los sermones que se incluyeron en su Libro del

100 Ferras Antdn, 2008. En general, sobre la figura de Maria de Agreda, remitimos a: Morte Acin, 2010.

01 En |a Vida de Jerénima de la Asuncidn que compuso, impresa en 1662, Letona afirmaba que Maria Mag-
dalena de la Cruz le habia entregado “tres tomos grandes de a folio destos assumptos, y los tengo ya
sacados a limpio con margenes, anotaciones y tablas”; Letona, 1662: 86. Esta informacion, no obstante,
contrasta con lo sefialado en el propio titulo del manuscrito consultado, donde apenas se hace referencia
al papel desempefiado por fray Antonio de Santa Maria. También Félix de la Huerta, en el siglo XIX, atri-
buia tan solo a fray Antonio de Santa Maria la autoria de las anotaciones que acompanaban las ‘ilustracio-
nes’ del tratado; Huerta, 1865: 42.

El primero de los volumenes de la Floresta incluye un “Proemio al lector” que, elaborado probablemente
por uno de sus confesores, constituia un pequeno tratado sobre las visiones y locuciones divinas, en el
que se exponian los distintos modos en los que Dios comunicaba con sus siervas, identificandolos con
las experiencias de Madre Maria Magdalena que quedaban asi circunscritas a los moldes de la ortodoxia.
Maria Magdalena de la Cruz, Floresta Franciscana... Tomo I. ANTT, Livraria, ms. 726, ff. 17v-27.

103 Bouza, 1999; Castillo Gémez, 2006; Alvarez Santalé, 2012.

104 | ewandowska, 2019: 427-436.

102



394 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Conorte'®, En este sentido, mas alla de situar la elaboracién de |la Floresta franciscana en el con-
texto mas inmediato de la actividad escritora desarrollada en aquellos afios en los conventos de
Manila y Macao'®®, conviene asimismo inscribirla en una tradicién de textos de vocacién mariana
que, con claros referentes medievales, incidian sobre el universo de las visiones misticas, encon-
trando ademas particular expresion en el mundo femenino franciscano de la Edad Moderna. A
este respecto, la figura de Juana de la Cruz es una vez mas central. Ya se ha sefialado el peso que
su Vida y escritos desempefiaron en la conformacion del imaginario espiritual del conjunto de
religiosas que viajaron con Jerénima de la Asuncion y, en especial, de la propia Maria Magdalena
de la Cruz. Desconocemos si, durante los afios pasados en el convento de Cubas de la Sagra,
llegé a tener acceso al volumen del Conorte, pero cabe pensar que el ejemplo de la Santa Juana
acabo modelando el tenor de los raptos que experimenté y el modo en el que los trasladoé al pa-
pel. Es ciertamente cuestion cuyo analisis excede los limites del presente estudio y que debera
ser escudrifiada en futuras investigaciones. Pero algunos elementos apuntan en ese sentido. Es
verdad que las ‘ilustraciones’ de la Madre Maria Magdalena no se presentan como sermones, ni
nada apunta a que sus experiencias misticas se manifestasen —como fue el caso de Juana de la
Cruz— en forma de prédicas. No obstante, que las ‘ilustraciones’ incluidas en la Floresta
Franciscana coincidiesen en nimero con los 72 sermones de la Santa Juana no parece que fuese
arbitrario. Pero, sobre todo, no debi6 ser ajeno ni a la dimensién mariana que, junto a la devocién
cristocéntrica, marcé el tenor de los escritos de la monja de Cubas de la Sagra'”’, ni a su empefio
en la defensa de la Inmaculada Concepcién de Maria™©®, En este sentido, el tratado de Maria
Magdalena de la Cruz no sélo se relacionaba con la figura de la Santa Juana, sino que necesaria-
mente se insertaba en una produccion textual de tenor inmaculista que, pasando por la monja de
Carrién, Luisa de la Ascensién, por Juana de Jesus Maria y por la propia Maria de Agreda, habria
de tener particular reflejo en el mundo visionario femenino que se generd en la érbita de la Orden
de San Francisco'®.

En la Floresta —como ya se ha mencionado— la cuestion inmaculista se situaba en el centro
de la experiencia mistica de la religiosa castellana, permitiéndole al mismo tiempo revindicar el
papel de la Orden serafica —y a las mujeres a ella vinculadas— en defensa de esta causa'™. En
efecto, las ‘ilustraciones’ abordaban materias variadas, desde la cifra de los nombres de Cristo, a
las grandezas de la Orden franciscana, los estados de la oracion y la contemplacion, la caida de
Luzbel o, incluso, materias como la salvacion de Salomon. Todas las ‘ilustraciones’, no obstante,
servian en ultimo término para explicar y glorificar el misterio de la Inmaculada Concepcion.
Como es bien sabido, la discusion en torno a la pureza de Maria se habia originado ya en tiempos
medievales, enfrentando esencialmente a franciscanos y dominicos. Si los primeros fueron fé-
rreos defensores de la llamada ‘opinion pia’, sosteniendo que Maria —a diferencia del resto de los
mortales— habia sido concebida sin mancha de pecado, los segundos se mostraban mas escép-
ticos a ese respecto. La polémica, no obstante, gand nuevo impetu en la peninsula Ibérica a co-
mienzos del siglo XVII, suscitando fuertes enfrentamientos de naturaleza doctrinal que llevaria a
franciscanos y jesuitas a elaborar un sinfin de sermones, imagenes, pasquines y otros escritos
con los que articular argumentos frente a los dominicos y promover una devocion que gozaba/

105 Syriz, 1997: 131-167.

106 Junto al caso mas conocido de sor Ana de Cristo, autora de una Vida de Jerénima de la Asuncién que
permanecié manuscrita, pero que sirvio de base a las dos impresas en 1662 y 1713, Juana de San Antonio
habria dictado entre 1625 y 1641 un extenso escrito en cuatro volumenes, las Noticias de la Verdad, que
contenian su autobiografia espiritual, ademas del registro de sus visiones. De igual modo, Luisa de Jesus
habria elaborado en esos afios dos escritos de caracter asimismo autobiografico. Owens, 2017: 103-115.

107 Boon, 2010.

108 Owens, 2017: 121.

109 1pidem, 117-136; Poutrin, 2014: 150-151.

"0 En |a dedicatoria que se incluye en el primero de los volumenes, se hace precisamente mencion al papel
que, “sin letras adquiridas”, cabia no obstante a las mujeres de la Segunda Orden de San Francisco (es
decir, a las clarisas) en la defensa del dogma inmaculista, por medio de “graves discursos y doctos escri-
tos, como se vee en estos de vuestra sierva”. Floresta Franciscana. ANTT, Livraria, ms. 726, f. 2 (Dedicato-
ria Al Rey de los Reyes lesu Christo).



Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 395

habria de encontrar un enorme eco entre los fieles. En realidad, la importancia de la cuestion in-
maculista en el mundo ibérico de los siglos XVIlI y XVIIl es un fenédmeno bien conocido que, en los
ultimos anos, ha suscitado ademas un renovado interés historiografico™. La controversia doctri-
nal en torno a la ‘opinidn pia’ se convirtid en una cuestion central —casi identitaria— para la
Monarquia Hispanica y para sus soberanos, quienes no dudaron en hacer de ella una cuestion
politica de primer orden. Esto llevo a elevar hasta limites insospechados el grado de presién so-
bre la curiaromana, con la creacion de la Junta de la Inmaculadayy el envio en distintos momentos
del siglo XVII de agentes y embajadores que buscaban obtener del pontifice el reconocimiento
de la Inmaculada Concepciéon como dogma de la Iglesia™. Aunque los monarcas hispanos vieron
frustradas sus aspiraciones dogmaticas, el culto a la Inmaculada Concepcion se convirtié en
elemento clave con el que alimentar el universalismo que pretendia encarnar la monarquia de los
Habsburgo. No en vano, la promocién del culto a la Tota Pulchra por todos territorios de su impe-
rio —en la que, mas alla de la corona, intervinieron distintos actores— no sélo encontré un enorme
eco entre las poblaciones que los habitaban y que, en muchas ocasiones, hicieron del mismo un
elemento de integracion y de reforzamiento de identidades locales. En un mundo como el ibérico
de la época moderna, en el que la pureza de sangre habria de ser una cuestion sustancial™, el
culto a la Inmaculada permitié asimismo estrechar los vinculos entre los distintos territorios que
conformaban la monarquia, incluidos los de una corona portuguesa integrada en los dominios de
Felipe lll y Felipe V™,

Esta dimensidén mas politica de la causa inmaculista no dejo de estar también presente en la
Florestay en las propias visiones de Maria Magdalena de la Cruz. Cierto es que la mayoria de sus
‘ilustraciones’ tuvieron un sentido esencialmente espiritual, buscando asi reforzar los aspectos
devocionales del culto. No obstante, surgen aqui'y alli a lo largo de los tres volumenes del tratado
menciones —a veces una tanto aleatorias e intrincadas— que hacen referencia o incluso celebran
el papel que la casa de Habsburgo y la Monarquia Hispanica habian desempefiado —junto a la
Orden franciscana— en la proteccion y promocién de la devocion inmaculista. Los soberanos
hispanos podian asi aparecer en las visiones de la monja castellana representados como la reta-
guardia del estandarte que portaban san Francisco y los hermanos seraficos en su defensa de la
Inmaculada Concepcion'™. Pero, de igual modo, la mencién podia aparecer en forma de voz que
durante un suefio de la religiosa repetia la palabra “Escorial”, sefalandole como la casa de Austria
y los cuerpos enterrados en el monasterio de San Lorenzo habian sido santificados por Dios'"®.
Tampoco faltaban las referencias a Felipe IV y a otros miembros de la dinastia, como la propia
emperatriz Maria Ana, de los que se subrayaba su fortaleza espiritual™. Incluso en profecias como
la que anunciaba la conquista de Jerusalén en siete afios, se sefialaba que habria de ser necesa-
riamente acometida por un rey cristiano y, con toda probabilidad, por un soberano Habsburgo™.
Mediante la intercesion de la Inmaculada Concepcidn, los monarcas hispanos surgian como
principales fautores de la conversién de herejes, infieles y gentiles, subrayando asi el universalis-
mo de la monarquia que representaban. En este sentido, las paginas de la Floresta evocan de
tanto en tanto escenarios geograficos que remitian a contextos de mision, desde Inglaterra,
Persia o el ‘Gran Soldan’ (el imperio otomano) a, por supuesto, China 'y Japdn, a cuya futura con-
version —como sefialdbamos— se dedicaba una entera ‘ilustracion’ del tratado™.

Aunque la circulaciéon de un texto como la Floresta franciscana fue necesariamente restringi-
do, su elaboracion, asi como las propias manifestaciones contemplativas de Maria Magdalena de
la Cruz, parecian responder, entre otros aspectos, a una voluntad apologética y de difusion del

" Ruiz Ibafez - Sabatini, 2019a; Vincent, 2016; Broggio, 2013; Prosperi, 2006.

12" Broggio, 2013; Alvarez-Ossorio, 2017.

"8 Garcia-Arenal - Pereda, 2021.

14" Ruiz Ibafiez - Sabatini, 2019b.

5 Maria Magdalena de la Cruz, Floresta Franciscana... Tomo 3°. BNE, ms. 19405, f. 180v.

16 Maria Magdalena de la Cruz, Floresta franciscana... Tomo I. ANTT, Livraria, ms. 726, f. 35v.
7" Maria Magdalena de la Cruz, Floresta Franciscana... Tomo 3°. BNE, ms. 19405, f. 185v.

8 |bidem, f. 201v.

9 |bidem, ff. 40-56v.



396 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

culto inmaculista en los contextos del mundo ibero-asiatico. El propio Antonio de Santa Maria, en
la dedicatoria incluida en el primero de los volimenes del tratado, rogaba en ella a Cristo que “se
propage (sic), y adelante mas cada dia la veneracion, y crédito de vuestra madre por todo el mun-
do, como gloriosamente se dilata cada dia en los animos espafnoles desta catélica monarquia,
que es toda vuestra y de vuestra santissima Madre”'?. El tratado de la religiosa no constituia un
mero registro de sus visiones y locuciones, sino que, ademas de las intenciones edificantes que
lo acompanaban, mostraba uno de los instrumentos que, frente a las herramientas de los varo-
nes, tenian las mujeres a la hora de participar en la defensay propagacion de la fe, la salvacion de
sus congéneres y la promocion de los cultos y devociones catdlicas, acudiendo para ello al testi-
monio de la propia experiencia mistica'?'. En este sentido, la Floresta y su empefio inmaculista no
atendia apenas a una tradicion textual femenina que se desarrollé en el marco de la espiritualidad
franciscana altomoderna, sino que acompafiaba igualmente las pretensiones de la monarquia de
hacer de este culto mariano una forma de definirse en el mundo y congregar en torno al mismo a
las distintas sociedades que vivian bajo la autoridad del soberano hispano'?2.

7. Consideraciones finales

En definitiva, aunque son muchos los aspectos que aun quedan por escudrifiar en torno a la tra-
yectoria, las practicas contemplativas y los escritos de una religiosa como la Madre Maria
Magdalena de la Cruz, el analisis realizado permite en parte entender el modo en el que las reli-
giosas presentes en los espacios coloniales y en los confines asiaticos de los imperios ibéricos
contribuyeron a la configuracion del catolicismo global. Deja entrever una imagen de ese univer-
so conventual femenino que se aleja de la idea de un mundo estatico y encerrado en si mismo,
como consecuencia de los constrefiimientos que imponia la clausura. La propia experiencia de
la monja castellana muestra que, en ocasiones y de forma extraordinaria, habia margen para el
viaje y la movilidad, transitando entre los territorios de la monarquia o, incluso, adentrandose en
espacios ajenos a los dominios ibéricos. La navegacion implicaba necesariamente alterar las
condiciones de la clausura y, como hemos visto, abria la puerta a una mayor interaccioén con el
mundo que rodeaba a las religiosas. En este sentido, el paso de Maria Magdalena de la Cruz por
Manila, Macao y la Cochinchina pone ademas de relieve la fluidez que en los afos de 1580-1640
caracterizé las fronteras de los imperios castellano y portugués —y las de sus respectivos patro-
natos regios— en los contextos asiaticos, favoreciendo no sélo los intercambios mercantiles, sino
también la circulacién de sujetos —incluidos religiosos y religiosas— entre uno y otro imperio vy,
con ellos, de sus respectivas empresas politicas, misioneras, comerciales. La presencia lusa en
Manila se vio asi acompafiada de una menos conocida presencia castellana en distintos centros
de la Asia portuguesa, que, sin embargo, se hace patente en figuras como las de fray Antonio de
Santa Maria o las clarisas que se establecieron en Macao.

El propio contexto del mar de China, en el que castellanos y portugueses tenian un peso muy
relativo frente a los actores locales y en el que enclaves como Macao y Manila constituian una
suerte de confin imperial alejado de otros centros coloniales y de la metrdpoli, parecia dejar es-
pacio a las monjas para llevar a cabo determinados proyectos de vida religiosa mas activa (pro-
bablemente inspirados en figuras como la Santa Juana) y para una mayor consecucion de algu-
nas de las aspiraciones apostdlicas que alimentaron el imaginario espiritual de Jerénima de la
Asuncion y de las religiosas que la acompafiaron en su empresa manilefia. La propia fundacién
del cenobio macaense, mas alla del interés de las elites locales, no habria dejado de responder a
la voluntad de las religiosas de extender su proyecto y hacerse presentes en un escenario como
la China, de fuertes connotaciones apostdlicas, acompafiando ademas las propias estrategias
misioneras que en esos dias trazaban y llevaban a cabo los franciscanos de la provincia de San
Gregorio de Filipinas. El establecimiento del convento de Macao, por lo demas, es expresivo de

120 Maria Magdalena de la Cruz, Floresta franciscana... Tomo I. ANTT, Livraria, ms. 726, f. 2.
21 poutrin, 2014: 148-151.
122 Ruiz-lbafiez - Sabatini, 2019b.



Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 397

la capacidad de las religiosas para adaptarse a un universo social diversificado y marcado por el
caracter asiatizado y mestizo de las elites que habian de alimentar con sus hijas las futuras pro-
fesiones dentro de la comunidad religiosa. Los estrechos vinculos que enseguida se crearon con
una parte de esas elites macaenses sin duda favorecieron la proyeccion que enseguida alcanzé
el convento —el unico femenino de la ciudad— en el contexto politico, social y religioso del Macao
de los afos de 1630-1640, permitiendo a sus religiosas implicarse de forma activa en disputas
locales como las que enfrentaron a jesuitas y mendicantes. Su papel, lejos de confinarse pasiva-
mente a los muros del claustro, pasé por la movilizacion de los resortes de poder y familiares que
estaban a su alcance, asi como por el recurso a instrumentos que les permitian interferir sobre la
esfera publica en beneficio de la causa que defendian. En este marco, como hemos podido ob-
servar, la figura de Maria Magdalena de la Cruz asumiria una particular relevancia, dentro y fuera
de la comunidad religiosa, gracias a la fama que rodearia a su persona como consecuencia de
sus dones proféticos y de las visiones y alocuciones que aparentemente habia experimentado
desde muy joven, pero que soélo comenzaron a ser publicas en Macao.

En realidad, sus dotes contemplativas —que tuvieron seguramente como referente primero a
la Santa Juana— no pueden desvincularse de su afan por implicarse en la actividad de conversion
de los gentiles, reservada en principio a sus correligionarios varones. Tales anhelos, como se ha
visto, fueron relativamente comunes entre las religiosas de la época, materializandose a menudo
através de la oraciony la contemplacion, pero también mediante el consejo espiritual. Raramente
se tradujeron en la intervencion directa de las religiosas en tareas apostdlicas, como le sucedio a
la Madre Maria Magdalena durante el tiempo que pasé un territorio como la Cochinchina, ajeno
al dominio imperial ibérico. Su participacion en la conversién y al adoctrinamiento de algunas
mujeres de la corte se ajustod sin duda a determinadas condiciones de interaccion, pero curiosa-
mente contd en todo momento con el beneplacito del propio fray Antonio de Santa Maria. En
realidad, la intervencion de la religiosa castellana sobre el plano doctrinal y devocional se articu-
laria sobre todo mediante el recurso a un instrumento habitual en el mundo conventual femenino
como fue el de la escritura. No obstante, el registro de sus visiones y coloquios con las personas
divinas habria de tener un marcado caracter inmaculista que no sdlo situaba su tratado en una
tradicion de textos elaborados por mujeres vinculadas al mundo franciscano, como lo convertia
en instrumento de promocion en los contextos religiosos asiaticos de un culto que habria de ser
definidor del catolicismo ibérico altomoderno.

8. Referencias bibliograficas

Acosta-Garcia, Pablo. The Visionary Preaching of Juana de la Cruz. Ritual, Revelation, and Collec-
tive Writing. Leiden-Boston: Brill, 2015. DOI: https://doi.org/10.1163/9789004495944

Alberts, Tara. Conflict and Conversion: Catholicism in Southeast Asia, 1500-1700. Oxford: Oxford
Universty Press, 2013. DOI: https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199646265.001.0001

Algranti, Leila Mezan. Honradas e devotas. Mulheres da colbnia: condicdo feminina nos conventos
e recolhimentos do sudeste do Brasil, 1750-1822. Rio de Janeiro-Brasilia: José Olympio-
Edunb, 1993.

Alvarez-Ossorio Alvarifio, Antonio. “jQuieren los espafioles definir!: la Inmaculada Concepcién y la
Monarquia de Espafia durante el siglo XVII". En Intacta Maria. Politicay religiosidad en la Espafia
barroca, editado por Gonzalez Tornel, Pablo. Valencia: Generalitat Valenciana, 2017, 55-73.

Alvarez Santald, Ledn Carlos. “Palabra de Dios, pluma de claustro: el discurso literal de la divini-
dad y sus adyacentes en la revelacion visionaria barroca”. En Asien la tierra como en el Cielo.
Libro e imaginario religioso en la Espafia moderna. Madrid: Abada, 2012, 297-344.

Arenal, Electa - Schlau, Stacey. Untold Sisters: Hispanic Nuns in Their Own Works. Albuquerque:
University of New Mexico Press, 1989.

Atienza Atienza, Daniel. “De la cruz a la imprenta: el universo impreso entorno a los martires del
Japon en el siglo XVII”. En Nuevas perspectivas de investigacion en Historia Moderna: Econo-
mia, sociedad, politica y cultura en el mundo hispanico, coordinado por Pérez Samper, Maria
Angeles - Betran Moya, José Luis. Barcelona: UB-UAB-FEHM, 2018, 1164-1174.


https://doi.org/10.1163/9789004495944
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199646265.001.0001

398 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Atienza Lépez, Angela, Tiempo de conventos: una historia social de las fundaciones en la Espafia
moderna. Madrid: Marcial Pons, 2008.

Atienza Lépez, Angela (ed.). Mujeres entre el claustro y el siglo: autoridad y poder en el mundo re-
ligioso femenino, siglos XVI-XVIII. Madrid: Silex, 2018.

Atienza Lépez, Angela, “La realizacién histérica de la clausura femenina en la Edad Moderna.
Entre problematicas, tensiones y consensos”, e-Spania: revue électronique interdisciplinaire
drétudes hispaniques médiévales et modernes, n° 48 (2024). DOI: https://doi.org/10.4000/
120n3

Baranda Leturio, Nieves - Marin Pina, M®. Carmen (eds.). Letras en la celda. Cultura escrita de los
conventos femeninos en la Espafia moderna. Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuert,
2014.

Barreto, Luis Filipe. Macau: poder e saber, séculos XVI e XVII. Lisboa: Presenca, 2006.

Bethencourt, Francisco. “Os conventos femininos no império portugués. O caso do convento de
Santa Ménica em Goa”". En O rosto feminino da expansao portuguesa. Lisboa: Comissao para
algualdade e para os Direitos das Mulheres, 1995, vol. |, 631-652.

Boon, Jessica A. “Mother Juana de la Cruz, Marian Visions and Female Preaching”. En A New
Companion to Hispanic Mysticism, editado por Kallendorf, Hilaire. Leiden-Boston: Brill, 2010,
127-148. DOI: https://doi.org/10.1163/ej.9789004183506.i-518.33

Bouza, Fernando. “Religidon y cultura en la época moderna: legibilidad de la experiencia religiosa.
A propdsito del Dios impresor de la monja de Marchena”. En Estudios sobre Iglesia y Socie-
dad en Andalucia en la Edad Moderna, editado por Cortés Pefia, Antonio Luis - Lopez-Gua-
dalupe Munoz, Miguel Luis. Granada: Universidad de Granada, 1999, 389-408.

Bouza, Fernando (ed.). Cultura epistolar en la alta Edad Moderna. Usos de la carta y la correspon-
dencia entre el manuscrito y el impreso. Madrid: Universidad Complutense de Madrid, 2005
(Cuadernos de Historia Moderna. Anejos, vol. V).

Bouza, Fernando - Cardim, Pedro - Feros, Antonio (eds.). The Iberian World, 1450-1820, Londres-
Nueva York: Routledge, 2020. DOI: https://doi.org/10.4324/9780429283697

Boxer, Charles Ralph. The Christian Century in Japan, 1549-1650. Berkeley: University of California
Pres, 1951.

Boxer, Charles Ralph. Mary and Misosgyny: Women in the Iberian Expansion Overseas, 1415-1815.
Some facts, fancies and personalities. Londres: Ducworth, 1975.

Broggio, Paolo. “Teologia, ordini religiosi e rapporti politici: la questione dell'lmmacolata Con-
cezione di Maria tra Roma e Madrid (1614-1663)". Hispania Sacra, vol. 45, n° extra | (2013),
255-281.

Buffon, Giuseppe. Khanbaliq. Profili storiografici intorno al cristianesimo in Cina dal medioevo
all’eta contemporanea (XIII-XIX sec.). Roma: Antonianum, 2014.

Busquets Alemany, Anna. “Santa Maria Caballero y la construccién del proyecto misional francis-
cano en China”, Hispania, vol. 83, n° 274 (2023), e032. DOI: https://doi.org/10.3989/hispa2
nia.2023.032

Caffiero, Marina. Profetesse a giudizio. Donne, religione e potere in eta moderna. Brescia: Morce-
lliana, 2020.

Caneque, Alejandro. Un imperio de martires. Religion y poder en las fronteras de la Monarquia
Hispanica. Madrid: Marcial Pons, 2020.

Cardim, Pedro - Herzog, Tamar - Ruiz Ibafez, José Javier - Sabatini, Gaetano (eds.). Polycentric
Monarchies: How did Early Modern Spain and Portugal Achieve and Maintain a Global Hege-
mony? Eastbourne: Sussex Academic Press, 2012.

Castelnau-LEstoile, Charlotte. “Jeronima de la Asuncion, 1555-1630. Litinérarire d’une religieuse
espagnole de Toléde a Manille”. En La force d’un charisme: les Clarisses. Paris: Editions Fran-
ciscaines, 2013, 125-148.

Castillo Gomez, Antonio. “La pluma de Dios”. En Entre la plumay la pared. Una historia social de la
escritura en los Siglos de Oro. Madrid: Akal, 2006, 185-200.

Castillo Gomez, Antonio. “Cartas desde el convento. Modelos epistolares femenino en la Espafa
de la Contrarreforma”. En Memoria del mundo: clero, erudicién y cultura escrita en el mundo


https://doi.org/10.4000/120n3
https://doi.org/10.4000/120n3
https://doi.org/10.1163/ej.9789004183506.i-518.33
https://doi.org/10.4324/9780429283697
https://doi.org/10.3989/hispania.2023.032
https://doi.org/10.3989/hispania.2023.032

Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 399

ibérico (siglos XVI-XVIlI), editado por Palomo, Federico. Madrid: Universidad Complutense de
Madrid, 2014, 141-168.

Cervera Jiménez, José Antonio. “Los intentos de los franciscanos para establecerse en China,
siglos XIII-XVII". Sémata: Ciencias Sociais e Humanidades, n° 26 (2014), 425-446. Disponible
en: https://revistas.usc.gal/index.php/semata/article/view/1966

Daza, Antonio. Historia, vida y milagros, éxtasis y revelaciones de la bienaventurada virgen santa
Juana de la Cruz. Madrid: Luis Sanchez, 1610.

Deslandres, Dominique. “Le role des femmes laiques dans les missions francaises au XVII® sie-
cle”. En Les laics dans la mission - Europe et Amériques XVIe-XVIlII¢ siécles, editado por Mal-
davsky, Aliocha. Tours: Presses Universitaires Francois Rabelais, 2017, 69-93.

Ditchfield, Simon. “De-centering the Catholic Reformation: papacy and peoples in the early mo-
dern world”. Archiv fur reformationsgeschichte, vol. 101, n° 1(2010), 186-208.

Evangelisti, Silvia. Nuns: A History of Convent Life. Oxford: Oxford University Press, 2007.

Ferris Antdn, Beatriz. La monja de Agreda: historia y leyenda de la Dama azul en Norteamérica.
Valencia: Universitat de Valencia, 2008.

Fleck, Eliane Cristina Deckmann. “De mancebas auxiliares do deménio a devotas congregantes:
mulheres e condutas em transformacao (reducdes jesuiticoguaranis, séc. XVII)". Revista Es-
tudos Feministas, vol. 14, n° 3 (2006), 617-634.

Flores, Jorge. “Colonial Societies in Asia”. En The Iberian World, 1450-1820, editado por Bouza,
Fernando - Cardim, Pedro - Feros, Antonio. Londres-Nueva York: Routledge, 2020, 393-415.

Flores, Jorge - Marcocci, Giuseppe. “Killing Images: Iconoclasm and the Art of Political Insult in
Sixteenth and Seventeenth Century Portuguese India”. Itinerario, vol. 42, n° 3 (2018), 461-489.
DOI: https://doi.org/10.1017/S0165115318000621

Garcia-Arenal, Mercedes - Pereda, Felipe (eds.). De sangre y leche: raza y religion en el mundo
ibérico moderno. Madrid: Marcial Pons, 2021.

Garcia Andrés, Inocente. “Introducciéon” a Juana de la Cruz, El Conhorte: sermones de una mujer,
la Santa Juana (1481-1534), editado por Garcia Andrés, Inocente. Madrid: Fundacién Univer-
sitaria Espafnola-Universidad Pontificia de Salamanca, 1999, vol. 1, 13-223.

Gongalves, Margareth de Almeida. Império da Fé: andarilhas da alma na era barroca. Rio de Janei-
ro: Rocco, 2005.

Gongalves, Margareth de Alimeida. “‘Despozorios divinos’ de mulheres em Goa na época moder-
na: eloquéncia e exemplaridade no pulpito do mosteiro de Santa Ménica (frei Diogo de San-
ta Ana, 1627). Locus: Revista de Histdria, vol. 21, n° 2 (2015), 365-395.

Goncalves, Margareth de Almeida. “Género e o catolicismo portugués na Asia: a invisibilidade de
mulheres enclausuradas e a fabricacdo do universal feminino (Goa, 1606-1614). En Mulheres do
Reino e do Império: aproximacgdes e singularidades (séculos XVI ao XVIll), editado por Araujo,
Marta Lobo de - Fleck, Eliane Cristina Deckmann. Sao Leopoldo: Oikos, 2022, 105-132.

Gongalves, Margareth de Almeida. “Santidade e espiritos do amor: escrita religiosa € mulheres
enclausuradas em Goa nos alvores do Seiscentos”. En Estratégias obliquas: mulheres, escri-
ta e poder no mundo ibérico (séculos XV-XIX), editado por Bellini, Ligia - Pacheco, Moreno
Laborda - Mendes, Paula Almeida - Santos, Zulmira. Salvador, EDUFA, 2023, 241-274.

Gregory, Brad S. Salvation at Stake: Christian Martyrdom in Early Modern Europe. Cambridge, MA:
Harvard University Press, 1999,

Hsia, Ronnie Po-Chia, Noble Patronage and Jesuit Missions: Maria Theresia von Fugger-We-
llenburg (1690-1762) and Jesuit Missionaries in China and Vietnam. Rome: Institutum Histori-
cum Societatis lesu, 2006.

Hsia, Ronnie Po-Chia - Palomo, Federico. “Religious Identities in the Iberian Worlds”. En The Ibe-
rian World, 1450-1820, editado por Bouza, Fernando - Cardim, Pedro - Feros, Antonio. Lon-
dres-Nueva York: Routledge, 2020, 77-105. DOI: https://doi.org/10.4324/9780429283697-20

Huerta, Félix. Estado geografico, topografico, estadistico, histérico-religioso de la santa y aposto-
lica provincia de S. Gregorio Magno, de religiosos menores descalzos de la regular y mas es-
trecha observancia de N.S.P.S. Francisco de las Islas Filipinas. Binondo [Filipinas]: Imp. M.
Sanchezy Cia. 1865.


https://revistas.usc.gal/index.php/semata/article/view/1966
https://doi.org/10.1017/S0165115318000621
https://doi.org/10.4324/9780429283697-20

400 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Ibafez Castro, Juan. Visionarios y visionarias en la Espafia moderna: la politica y el espiritu. Madrid:
Céatedra, 2023.

Jiang, Wei. “Funerary Emblems in Manila and the Rise of Devotion to Jerénima de la Asuncion,
OCS (1555-1630)". Estudios de Historia Novohispana, n° 71 (2024), 85-116. DOI: https://doi.
0rg/10.22201/iih.24486922e.2024.71.77807

Jordan Arroyo, Maria. Sofar la Historia: riesgo, creatividad y religion en las profecias de Lucrecia
de Ledn. Madrid: Siglo XXI, 2007.

Kagan, Richard. Los suefios de Lucrecia: politica y profecia en la Espafia del siglo XVI. Madrid: Ne-
rea, 1991 [ed. original en inglés: Berkeley: University of California Press, 1990].

King, Gail. A Model for All Christian Women: Candida Xu, a Chinese Christian Woman of the Seven-
teenth Century. Londres-Nueva York: Routledge, 2020. DOI: https://doi.org/10.4324/978100
3136774

Lavrin, Asuncion. Las esposas de Cristo. La vida conventual en la Nueva Espana. México: Fondo de
Cultura Econémica, 2016.

Lavrin, Asuncion - Loreto Lopez, Rosalva (eds.). Monjas y beatas: la escritura feminina en la espi-
ritualidade barroca novohispana. Siglos XVIl y XVIIl. México: Archivo General de la Nacion-
Universidad de las Américas, 2002.

Lehfeldt, Elizabeth A. Religious Women in Golden Age Spain. The Permeable Cloister. Aldershot:
Ashgate, 2005.

Letona, Bartolomé de. La perfecta religiosa: Contiene Libro I. de la vida de la M. Geronima de la
Asuncion... Libro Il. de la oracion y exercicios, que... ensefio la M. Geronima... Libro Ill. De la
reglay constituciones que... ensefo... la M. Geronima... Puebla: Viuda de Juan de Borja, 1662.

Lewandowska, Julia. Escritoras monjas: autoridad y autoria en la escritura conventual femenina de
los Siglos de Oro. Madrid-Frankfurt: Iberoamericanas-Vervuert, 2019.

Lima, Luis Filipe Silvério - Megiani, Ana Paula Torres (eds.). Visions, Prophecies and Divinations.
Early Modern Messianism and Millenarism in Iberian America, Spain and Portugal. Boston:
Brill, 2016.

Lirosi, Alessia. | monasteri femminili a Roma tra XVI e XVIl secolo. Roma: Viella, 2012.

Lourenco, Miguel Rodrigues. Macau e a Inquisicdo nos séculos XVI e XVII - Documentos. Lisboa:
Centro Cientifico e Cultural de Maca, I.P.-Fundag¢ao Macau, 2012, 2 vols.

Lourenco, Miguel Rodrigues. A articulacdo da periferia: Macau e a Inquisicdo de Goa (c. 1582-c.
1650). Lisboa: Centro Cientifico e Cultural de Maca, I.P.-Fundagcao Macau, 2016.

Lundberg, Magnus. Mission and Ecstasy: Contemplative Women and Salvation in Colonial Spanish
America and the Phlippines. Uppsala: Swedish Institute of Mission Research, 2015.

Manchado Rodriguez, Elena. “‘Por vos han dejado lo poco que tenian’. Beatas y la construccioén
del catolicismo moderno en los mundos ibéricos de América y Asia (siglos XVI-XVIII)”. Tesis
doctoral. Universidad Complutense de Madrid, 2025.

Melli, Maria - Cacciotti, Alvaro (eds.). | francescani e la Cina. Un’opera di oltre sette secoli. Roma:
Antonianum, 2013.

Menegon, Eugenio. Ancestors, Virgins, and Friars: Christianity as a Local Religion in Late Imperial
China. Harvard: Harvard University Press, 2009. DOI: https://doi.org/10.2307/j.cttildnn8nw

Molina, Tirso de. Quinta parte de comedias del maestro..., recogidas por Don Francisco Lucas de
Avila, sobrino del autor. Madrid: Imprenta Real, 1636.

Moreno, Doris. “Profecia y mesianismo en la Espafa de Felipe IV: el caso del padre Francisco
Franco (Zaragoza, 1648-1651)". e-Spania: journal interdisciplinaire d’études hispaniques mé-
dievales et modernes, n° 21(2015). DOI: https://doi.org/10.4000/e-spania.24496

Morte Acin, Ana. Misticismo y conspiracién: sor Maria de Agreda en el reinado de Felipe IV. Zara-
goza: Institucion ‘Fernando el Catdlico’, 2010.

Morte Acin, Ana. “La formacion de redes y comunidades en torno a las mujeres con fama de san-
tidad en la Edad Moderna. Una propuesta de investigacion”. Espacio, Tiempo y Forma. Serie
IV: Historia Moderna, n° 37 (2024), 201-224. DOI: https://doi.org/10.5944 /etfiv.37.2024.38661

Myers, Kathleen A. - Powell, Amanda. A Wild Country Out in the Garden. The Spiritual Journals of a
Colonial Mexican Nun. Bloomington: Indiana University Press, 1999.


https://doi.org/10.22201/iih.24486922e.2024.71.77807
https://doi.org/10.22201/iih.24486922e.2024.71.77807
https://doi.org/10.4324/9781003136774
https://doi.org/10.4324/9781003136774
https://doi.org/10.2307/j.ctt1dnn8nw
https://doi.org/10.4000/e-spania.24496
https://doi.org/10.5944/etfiv.37.2024.38661

Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 401

Myscofski, Carole A. Amazons, wives, nuns & witches: women and the Catholic Church in colonial
Brazil, 1500-1822. Austin: University of Texas Press, 2013.

Navarro, Pedro. Favores de el rey de el cielo hechos a su esposa la santa Juana de la Cruz, religiosa
de la Orden tercera de N.P.S. Francisco: con anotaciones theologicas y morales a la historia
de su vida. Madrid: Thomas lunti, 1622.

Oka, Mihoko. The Namban Trade: Merchants and Missionaries in 16" and 17" Century Japan. Lei-
den-Boston: Brill, 2021. DOI: https://doi.org/10.1163/9789004463875

Oliveira, Rozely Menezes Vigas. “As monicas no Vale dos Lirios: das ‘santas’ fundadoras as freiras
sublevadas do Monte Santo em Goa, de 1606 a 1738". Tesis doctoral. Universidade do Rio de
Janeiro, 2019.

Ollé, Manel. Islas de plata, imperios de seda. Juncos y galeones en los Mares del Sur. Barcelona:
Acantilado, 2022.

Oteiza, Blanca (ed.). La santa Juana y el mundo de lo sagrado. Madrid-Nueva York-Pamplona: Ins-
tituto de Estudios Tirsianos-IDEA, 2016.

Owens, Sarah E. Nuns navigating the Spanish Empire. Albuquerque: University of New Mexico,
2017.

Pacheco, Moreno Laborda. A magoa do esquecimento. Escrita e memdria conventual no Portugal
do século XVII. Salvador da Bahia-Lisboa: EDUFBA-CHAM, 2020.

Palomo, Federico. “Anténio Francisco Cardim, la mision del Japon y la representacion del martirio
en el mundo portugués altomoderno”. Histdrica, vol. 39, n°1(2015), 7-40.

Palomo, Federico (ed.). Written empires: Franciscans, texts, and the making of Early Modern Ibe-
rian Empires. Monografico de Culture & History Digital Journal, vol. 5, n° 2 (2016). DOI: https:/
doi.org/10.3989/chdj.2016.v5.i2.

Palomo, Federico. “Production et circulation des savoirs dans une monarchie polycentrique: Goa,
la chrétienté éthiopienne et I'empire portugais du XVlle siecle”. Annales HSS, vol. 77, n° 3
(2022a): 427-461. DOI: https://doi.org/10.1017/ahss.2022.115.

Palomo, Federico. “Global images for global worship: Narratives, paintings and engravings of the
martyrs of Japan in seventeenth-century Iberian worlds”. En Eloquent images: Evangeliza-
tion, Conversion and Propaganda in the Global World of the Early Modern Period, editado por
Capriotti, Giuseppe - Fabre, Pierre-Antoine - Pavone, Sabina. Lovaina: Leuven University
Press, 2022b, 275-298. DOI: https://dx.doi.org/10.2307/j.ctv26dhj98.19

Pastore, Stefania - Garcia-Arenal, Mercedes (eds.). Visiones imperiales y profecia. Roma, Espafa,
Nuevo Mundo. Madrid: Abada Editores, 2018.

Pellegrin, Nicole. “De la cléture et de ses pororités: les couvents de femmes sous I'’Ancien Régi-
me”. En Le genre des territoires fémenin, masculin, neutre, editado por Christine Bard. An-
gers: Presses Universitaires, d’Angers, 2004, 27-43.

Penalva, Elsa, Mulheres em Macau: Donas honradas, mulheres livres e escravas (séculos XVI e
XVII). Lisboa: CHAM-Centro Cientifico e Cultural de Macau I.P,, 2011.

Penalva, Elsa, “Les clarisses a Macau au 17¢ siecle : foi, pouvoir et liberté”. Archivum Francisca
num Historicum, n° 105 (2012), 141-164.

Pérez-Vidal, Mercedes (ed.). Women Religious Crossing Between Cloister and the World: Nunne-
ries in Europe and the Americas, c. 1200.1700. Leeds: ARC Humanities Press, 2022. DOI:
https://doi.org/10.2307/j.ctv2gmhh4q

Poutrin, Isabelle. Le voile et la plume. Autobiographie et sainteté féminine dans I'Espagne moder-
ne. Madrid: Casa de Velazquez, 1995.

Poutrin, Isabelle. ‘¢ Para qué servian los libros de revelaciones de mujeres? Deleites misticos, mo-
vilizacién catdlica y entretenimiento devoto en la Espafia barroca. En Letras en la celda: cul-
tura escrita de los conventos femeninos en la Espafia moderna, editado por Baranda Leturio,
Nieves - Marin Pina, M? del Carmen. Madrid-Frankfurt: Iberoamericana-Vervuert, 2014, 147-
158.

Prosperi, Adriano. “LImmacolata e Siviglia e la fondazione sacra dell monarchia spagnola. Studi
Storici, n° 47 (2006), 481-510.


https://doi.org/10.1163/9789004463875
https://doi.org/10.3989/chdj.2016.v5.i2
https://doi.org/10.3989/chdj.2016.v5.i2
https://doi.org/10.1017/ahss.2022.115
http://dx.doi.org/10.2307/j.ctv26dhj98.19
https://doi.org/10.2307/j.ctv2gmhh4q

402 Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403

Redondo, Augustin (ed.). La prophétie comme arme de guerre des pouvoirs (XVe-XVlle siécles).
Paris: Presses de la Sorbonne Nouvelle, 2000.

Redworth, Glyn. The She-Apostle: The Extraordinary Life and Death of Luisa de Carvajal. Oxford:
Oxford University Press, 2008.

Rhodes, Alexandre de. Divers voyages, et missions du P. _______ en la Chine, & autres Royaumes
del’Orient, auec son retour en Europe par la Perse et I’Armenie. Paris: Sébastien Cramoisy,
1653.

Rivas Gomez-Calcerrada, Gema. “Voces y letras en las cortes ibéricas del siglo XVII: Maria de
Guadalupe de Lencastre, VI duquesa de Aveiro (1630-1715)". Tesis doctoral. Universidad
Complutense de Madrid, 2020.

Roscioni, Gian Carlo. Il desiderio delle Indie. Storie, sogni e fughe di giovani gesuiti italiani. Turin:
Einaudi, 2001.

Roullet, Antoine. Corps et pénitence. Les carmélites déchaussées espagnoles ca. 1560-ca. 1640.
Madrid: Casa de Velazquez, 2015.

Roullet, Antoine. “La ‘porosidad’ del convento femenino: historiografia, representaciones y usos”.
e-Spania: revue électronique interdisciplinaire d’études hispaniques médiévales et moder-
nes, n° 48 (2024). DOI: https://doi.org/10.4000/120n4

Ruiz Ibanez, José Javier - Sabatini, Gaetano (eds.). La Inmaculada Concepcion y la Monarquia
Hispanica. Madrid: Fondo de Cultura Econédmica-Red Columnaria, 2019a.

Ruiz Ibafiez, José Javier - Sabatini, Gaetano. “Introduccién. La Inmaculada Concepciony la Mo-
narquia Hispanica. Definir un mundo, definirse en el mundo”. En La Inmaculada Concepcion
y la Monarquia Hispanica, editado por Ruiz Ibafnez, José Javier - Sabatini, Gaetano. Madrid:
Fondo de Cultura Econémica-Red Columnaria, 2019b, 9-33.

Sampson Vera Tudela, Elisa. Colonial Angels. Narratives of Gender and Spirituality in Mexico, 1580-
1750. Austin: University of Texas Press, 2000.

Sanchez, Magdalena S. The Empress, The Queen and the Nun. Women and Power at the Court of
Philip Il of Spain. Baltimore-Londres: The Johns Hopkins University Press, 1998.

Sanchez Fuertes, Cayetano, “La Madre Jeronima de la Asunciény su fundacion del monasterio de
Santa Clara de Manila. Incidencias y consecuencias”. Verdad y vida: revista de las ciencias del
espiritu, n® 205-206 (1994), 379-400.

Sanchez Fuertes, Cayetano. “Los monasterios de Santa Clara de Manila y Macao: nuevos docu-
mentos para su historia”. Achivum Franciscanum Historicum, n° 105 (2012), 51-140.

Souza, Geoge Bryan. The Survival of Empire: Portuguese Trade and Society in China and the South
China Sea 1630-1754. Cambridge: Cambridge University Press, 1986.

Souza, Lucio de. The Portuguese Slave Trade in Early Modern Japan: Merchants, Jesuits and Japa-
nese, Chinese, and Korean Slaves. Leiden-Boston: Brill, 2019. DOI: https://doi.org/10.1163/
9789004388079

Subrahmanyam, Sanjay. “Du Tage au Gange au XVle siecle: une conjoncture millénariste a I'échelle
euroasiatique”. Annales HSS, vol. 56 (2001), 51-84.

Surtz, Ronald E. La Guitarra de Dios: género, poder y autoridad en el mundo visionario de la madre
Juana de la Cruz (1481-1534). Madrid: Anaya & Mario Muchnik, 1997 [ed. original en ingles:
Philadelphia: University of Pennsylvania Press,1990].

Tiffany, Tanya J. “Portraiture and the ‘Virile Woman'. Madre Jerénima de La Fuente”, en Diego
Velazquez’'s Early Paintings and the Culture of Seventeenth-Century Seville. Louisville: The
Pennsylvania State University Press, 2012, 55-59.

Torres Sanchez, Concha. La clausura imposible: conventualismo femenino y expansion contrarre-
formista. Madrid: Asociacion Cultural Al-Mudayna, 2000.

Tremml-Werner, Birgit. Spain, China, and Japan in Manila, 1571-1644: Local Comparisons and Glo-
bal Connections. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2015.

Trivifo, Maria Victoria. Escritoras clarisas espafiolas. Antologia. Madrid: BAC, 1992.

Valladares, Rafael. Castilla y Portugal en Asia (1580-1680): declive imperial y adaptacion. Lovaina:
Leuven University Press, 2001.


https://doi.org/10.4000/120n4
https://doi.org/10.1163/9789004388079
https://doi.org/10.1163/9789004388079

Palomo, F. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 373-403 403

Van Deusen, Nancy. Las almas del Purgatorio. El diario espiritual y vida anénima de Ursula de Je-
sus, una mistica negra del siglo XVII. Lima: Pontificia Universidad Catélica del Peru, 2012.

Van Deusen, Nancy. Embodying the Sacred. Women Mystics in Seventeenth-Century Lima. Dur-
ham: Duke University Press, 2017. DOI: https://doi.org/10.1215/9780822372288

Van Wyhe, Cordula (ed.). Female Monasticism in Early Modern Europe: An Interdisciplinary View.
Aldershot: Ashgate, 2008.

Vincent, Bernard. “La Inmaculada Concepcidn, la Monarquia Hispanica y el mundo”. Magallanica.
Revista de Historia Moderna, vol. 3, n° 5 (2016): 1-6.

Vincent-Cassy, Cécile. Les saintes vierges et martyres dans I’Espagne du XVlle siécle: culte et
image. Madrid: Casa de Velazquez, 2011.

Vu Thanh, Héléne. “The Role of the Franciscans in the Establishment of Diplomatic Relations bet-
ween the Philippines and Japan in the 16th-17th Centuries: Transpacific Geopolitics? Itinera-
rio, vol. 40, n° 2 (2016), 239 - 256. DOI: https://doi.org/10.1017/S0165115316000346

Vu Thanh, Hélene. “The Glorious Martyrdom of the Cross. The Franciscans and the Japanese
Persecutions of 1597". Culture & History Digital Journal, vol. 6, n° 1 (2017). DOI: https://doi.
org/10.3989/chdj.2017.005

Vu Thanh, Héléne. “The Cross and the Silk: Trading Activities by the Society of Jesus in Japan
(1549-1650)". En Trade and Finance in Global Missions (16"-18" Centuries), editado por Vu
Thanh, Hélene - Zupanov, Ines G.. Leiden-Boston: Brill, 2021, 47-70. DOI: https://doi.
0rg/10.1163/9789004444195_004

Ward, Haruko Nawata. Women Religious Leaders in Japan’s Christian Century, 1549-1650. Nueva
York: Routledge, 2009.

Weber, Alison. “Gender and Discernment in the Carmelite Reform”. The Sixteenth Century Journal,
vol. 31, n°1(2000), 123-146.

Weddle, Saundra - Dunn, Marilyn (eds.). Convent Networks in Early Modern Italy. Turnhout: Bre-
pols, 2020. DOI: https://doi.org/10.1484/M.ES-EB.5.118310

Xavier, Angela Barreto. “Nobres per geracao’. Os descendentes dos portugueses na Goa seis-
centista”. En Cultura Intelectual das Elites Coloniais, editado por Xavier, Angela Barreto -San-
tos, Catarina Madeira. Monografico de Cultura - Histdria e Teoria das Ideias, 2° série, n° 24
(2007), 89-118.

Zarri, Gabriella. Le sante vive. Cultura e religiosita femminile nella prima eta moderna: profezie di
corte e devozione femminile tra 400 e 500. Turin: Rosenberg & Sellier, 1990.

Zarri, Gabriella - Baranda Leturio, Nieves (eds.). Memoria e communita femminili. Spagna e lItalia,
sec. XV-XVII - Memoria y comunidades femininas. Espafa e Italia, siglos XV-XVII. Florencia-
Madrid: Firenze University Press-UNED, 2011.

Zupanov, Ines G. - Fabre, Pierre Antoine (eds.). The Rites Controversies in the Early Modern World.
Leiden: Brill, 2018. DOI: https://doi.org/10.1163/9789004366299


https://doi.org/10.1215/9780822372288
https://doi.org/10.1017/S0165115316000346
https://doi.org/10.3989/chdj.2017.005
https://doi.org/10.3989/chdj.2017.005
https://doi.org/10.1163/9789004444195_004
https://doi.org/10.1163/9789004444195_004
https://doi.org/10.1484/M.ES-EB.5.118310
https://doi.org/10.1163/9789004366299

