EDICIONES
= COMPLUTENSE @

Revista Complutense de Historia de América DOSSIER
ISSN: 1132-8312

Jurisdiccion en la cultura de la Monarquia.
Su naturaleza personal en la cultura y tradicidn juridicas

Javier Barrientos Grandon

Universidad Auténoma de Madrid (Espafa) - Academia Chilena de la Historia
E-mail: javier.barrientos@uam.es

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7353-2054

https://dx.doi.org/10.5209/rcha.101956 Recibido: 01 de abril de 2025 ¢ Aceptado: 20 de julio de 2025

ESResumen: En este estudio se examina la cuestion de la jurisdiccion en los reinos de las Indias,
desde la perspectiva de una cierta y determinada manera de enfrentar la lectura de las fuentes.
Sobre la base de la rubrica de unos de los titulos de las Ordenanzas de audiencias de 1563 se
revisan, en su contexto cultural, las categorias de jurisdicciony oficioy la naturaleza esencialmente
personal de la jurisdiccion.

Palabras clave: Jurisdiccion; oficio; oidores; audiencias; fuentes; Indias; Epoca Moderna.

ENG Jurisdiction in the Culture of the Monarchy. Its personal
nature in the culture and legal tradition.

Abstract: This study examines the question of jurisdiction in the kingdoms of the Indies from the
perspective of a specific approach to reading the sources. Based on the rubric of one of the titles
of the Ordinances of Audiences of 1563, the categories of jurisdiction and office, as well as the
essentially personal nature of jurisdiction, are reviewed in their cultural context.

Keywords: Jurisdiction; office; judges; courts; sources; Indies; Modern Age.

Sumario: 1. Introduccidn. 2. Orden, naturaleza, cabeza, potestad. 3. Rey, potestad, jurisdiccion. 4.
Jurisdiccion, rey, fuente, oficios. 5. Jurisdiccion y oficio. 6. Jurisdiccion, personas. 7. Jurisdiccion,
audiencias. 8. Referencias bibliograficas.

Como citar: Barrientos Grandon, J. (2025). Jurisdiccion en la cultura de la Monarquia. Su
naturaleza personal en la culturay tradicion juridicas. Revista Complutense de Historia de América
51(2), 239-254.

1. Introduccion

La jurisdiccion fue categoria cardinal de la cultura en la que desplegd su accion el rey de la mo-
narquia plural, a la que se incorporaron las islas y tierra firme del Mar Océano descubiertas por

Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254 239


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:javier.barrientos@uam.es
https://orcid.org/0000-0002-7353-2054

240 Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254

Coldn. Los juristas desde la temprana época de la glossa la situaron en el centro de un discurso,
que, por una parte, explicaba un cierto orden de la sociedad y, por otra, lo legitimaba'.

Asi como la jurisdiccion en las Indias no fue una categoria, que con su correspondiente discur-
SO, se construyera para ella, sino que fue el que ya existia en la tradicion juridica que imperaba en
Castilla, esta no se habia gestado y consolidado al interior del exclusivo campo operativo del dere-
cho, si tal campo pudiera haberse concebido como auténomo, sino que se insertaba en una cultura
caracterizada por unos dispositivos mas profundos que el solo derecho, y que daban cuenta de una
peculiar manera de comprender el mundo y, por ende, también de entender al hombre?.

Diversos eran los saberes que habian concurrido y concurrian a un cierto modo de aprehen-
der el mundo, con sus categorias, definiciones, distinciones, légicas de razonamiento, valoracio-
nes, esquemas, modelos de representacion y de exposicion, lenguaje, imagenes, referencias y
vias de difusion y reproduccion. La filosofia y la teologia desempefiaban en ella un lugar cardinal
y, cuando se trataba de la aprehension de aquellas realidades que interesaban mas directamente
al derecho, la teologia moral y la moral politica se presentaban en un lugar destacado. De tales
saberes no era ajeno el del derecho, que concurria con ellos a la formacion de esa misma tradi-
cion, que operaba como una especie de consensuado y compartido presupuesto profundo para
la comprension del mundo, no sélo con propdsitos meramente descriptivos, sino también pres-
criptivos, y que se constituia, en la aguda observacion de Hespanha, en un “habitus de autorre-
presentacion de los fundamentos antropolégicos de la vida social™.

Las fuentes en las que se vertian esos saberes descansaban en aquellos presupuestos, mas
profundos que el de sus propias disciplinas, en ocasiones abiertamente y en otras menos apa-
rentes. Advertirlos en ellas es parte del ejercicio que exige su lectura. Una lectura que se asoma
a un universo distante y distinto del de su lector, que, en las siempre certeras indicaciones de
Hespanha, no sélo ha de estar desprovista de precompresiones modernas, atenta a lo previsto y,
sobre todo, a lo imprevisto, y que las mas de las veces hara emerger la “diferencia”, sino también
una lectura que no mira, desde las fuentes al futuroy, por ello, nada pariente de evolucionismos o
de genealogias “institucionales” o de “dogmas”. Una lectura, en suma, “cultural” de las fuentes.

Una lectura tal, como presupuesto para la comprension de una cultura distinta de la del lector,
ha de prestar especial atencion al lenguaje de las fuentes. Un lenguaje que suele ocultar, pues los
da por sentados, precisamente sus criterios de relacion cultural: de la teologia, como en algunos
espacios lo mostré Grossi, de la teologia moral, como en otros lo advirtié Clavero, de sus campos
semanticos como hizo Costa, o de sus argumentaciones contextuales como sugirié Vallejo®.

En esa linea metodoldgica se situa la preocupacion por el “lenguaje” de las fuentes. Sin des-
atender a los criterios mencionados en el parrafo anterior, también contribuyen a su lectura cultu-
ral, entre otros: a) el papel relacional de los criterios y categorias de saberes concurrentes con el
derecho, como los de la teologia moral, con separacion de aquellos mas cercanos a la metafisica
y a la teologia dogmatica; b) el papel relacional de la metonimia y la metéafora en la construccion
de los discursos; c) el papel del mito y de la fabula, como dispositivos que daban cuenta de pre-
comprensiones culturalmente compartidas; y d) el papel de las categorias y principios juridicos,
que justifican relaciones culturales a la luz de la “invencion” de campos semanticos.

Si en la cultura que, en términos generales, imperé en la republica de los espafioles en las
Indias la jurisdiccion operé como una categoria constitutiva y, a cada paso se la encuentra en las
fuentes, del mas diverso origen, y utilizada también en una variedad de sedes, en este articulo
sOlo se pondran los ojos en una de ellas, con el propdsito de ofrecer un ejemplo, logrado o no, de
una lectura atenta culturalmente a ella.

Para esto, como piedra miliar de la historiografia, ha de tenerse siempre en cuenta a Costa, 1969, y no ha
de olvidarse en los lustros siguientes a Hespanha, 1984; Vallejo, 1992 y 2009.

Vide, por ejemplo, Clavero, 1985: 9-36.

Hespanha, 1996: 30-31.

Hespanha, 1996: 26-40; 2002: 15-26.

Grossi, 1968 y 1992; Clavero, 1991; Costa, 1969; Vallejo, 1992.

a b WN



Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254 241

Las Ordenanzas, despachadas en 1563, para las audiencias de Charcas, Quito y Panama, lla-
madas generales, porque también se dieron para las de Lima y Concepcion en 1565, Guadalajara
en 1568, Nueva Galicia en 1572y Manila en 1583, incluian un titulo de la “Jurisdicion del Presidente
e Oydores en las causas ceviles y criminales”®. En su prefacio decia Felipe Il que convenia que en
la expedicion y despacho de los negocios y pleitos que venian a la audiencia, cumplieran lo en
ellas contenido: “[E]n el uso y exercicio de sus oficios y administracion de nuestra justicia y go-
vierno de las tierras y provincias del distrito de la dicha Audiencia, el nuestro Presidente e oydores
y oficiales della™.

La expresion ‘jurisdiccion del presidente e oydores”, en relacion con la del “nuestro presiden-
te e oydores y oficiales della”, que no parecieran problematicas o de singular interés, seran las
que ocuparan mi atencion en los parrafos que siguen.

2. Orden, naturaleza, cabeza, potestad

Las Ordenanzas de 1563 se dieron, entre otros, para el presidente y oidores de la Real Audiencia
de Charcas, pues era con ellos precisamente con quienes “hablaban”, pues Felipe Il en su prefa-
cio mandaba que: “[E]l nuestro Presidente e oydores y oficiales della cumpla lo aqui contenido”®.
Entre esos oidores se hallaba Juan de Matienzo (1501-1579), que era uno de los que habia concu-
rrido a la instalacion de la audiencia en La Plata el 7 de septiembre de 1561, y que en sus ocios
altiplanicos habia concluido sus Commentaria al libro quinto de la Recopilacién de Castilla de
1567. En ellos no perdid ocasion de tratar de muchas de las novedosas cuestiones que surgian en
las Indias y de las que le tocé conocer como oidor®. Hay, asi, buenas razones para elegirlo por
punto de partida para aproximarse a la lectura de aquel titulo de la “Jurisdicion del Presidente e
Oydores en las causas ¢eviles y criminales”. En un pasaje de sus Commentaria se leia, segun la
version que ofrezco de su texto latino, lo siguiente:

Se dice que nuestros reyes de Castilla poseen el reino como cosa adquirida en guerra, por
eso se le llama rey sui juris [...] lo que hace que se diga que, por propio derecho, el mismo
rey tiene en si la fuente de la jurisdiccién, de las dignidades y de los oficios [...] y en efecto,
consigo esta la suprema, media e infima jurisdiccion, tanto civil como criminal®.

Matienzo nos lleva, asi, a la relacion que se establecia entre la jurisdiccidon y el rey, a la que
habia entre éste y los oficios, y a un cierto ambito de la jurisdiccion: civil y criminal. La voz ‘juris-
diccion’ de las Ordenanzas ahora podia ser leida como “algo” cuya fuente era el rey, calificado de
sui iuris, y si las Ordenanzas la predicaban del “presidente e oydores”, no podia ser sino porque
del rey se la habia comunicado, quien, ademas, era fuente de sus propios oficios de presidente y
oidores". La fuente de la jurisdiccién era el rey sui iuris, y sui iuris era, si se va a lo que por tal se
entendia por sus contemporaneos, aquel que era “principe y cabeza de su familia™?, sin perjuicio
de que el mismo rey fuera concebido, como lo recordaba el mismo Matienzo, “cabeza de su reino
(caput regni sui)".

Apelo a la complicidad del lector para no olvidar que en este parrafo he llamado la atencién, con recurso
a las cursivas, al uso de la voz ‘para’.

Pueden verse, para lo que aqui interesa, en la edicion moderna de Sanchez-Arcilla Bernal, 1992: 189-198.
8 En Sanchez-Arcilla Bernal, 1992: 189.

9 Barrientos Grandon, 2004: 193-198.

Matienzo, 1580: [ad 5, 10, 1, g/. XXI, n. 3] 278v: “[D]icitur Reges nostros Castellae regnum possidere ta-
mquam res in bello coeptas, ideo appellatur Rex sui iuris [...] Quo fit, ut proprio iure rex ipse dicatur habe-
re fontem iurisdictionis, dignitatum, & officiorum [...] apud eum siquidem est suprema, media & infima iu-
risdictio tam civilis, quam criminalis”.

A esta misma lectura, en verdad, se podia llegar a través de cualquiera de los juristas que, directa o indi-
rectamente, se hubieran ocupado de la jurisdiccion. Por citar a algun otro de las Indias, el oidor de Santia-
go de Chile Gaspar de Escalona y Aglero: Escalonay Agliero, 1647: [Il, p. I, cap. X, n. 2] 159.

Ramus, 1568 [lI, ax. XXIX]: “Sui iuris esse dicitur qui est suae familiae princeps & caput”.

8 Matienzo, 1580: [ad, 5, 5, 2, gl. Il, n. 3] 135v.



242 Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254

El auxilio de Matienzo en la lectura del titulo de la Ordenanza instaura un cierto campo seman-
tico, establecido por las relaciones a las que conduce la propia voz jurisdiccién, y en el que junto
a ella comparecen las categorias y voces de ‘rey’, ‘rein0, ‘oficios’ y ‘cabeza’. Esta ultima conduce,
ademas, al espacio de las imagenes y metaforas, y trazar, aunque sea minimamente las huellas
que permitan acercarse culturalmente a ella, sera la via que en los parrafos siguientes se explore
para continuar en la lectura de esa expresion “Jurisdiccion del Presidente e Oydores”. Se harg, en
principio, sobre la base de asumir una tradicién cultural ya asentada en los siglos XVI y XVII, sin
perjuicio de las referencias a autores anteriores, que resulten especialmente significativos.

Las categorias de rey y reino a las que se ligaba la imagen de la cabeza (caput) situan la cues-
tion en el orden del poder y del gobierno. Era este un espacio que habia ocupado y ocupaba sin-
gularmente a quienes, desde la filosofia, teologia o moral, los habian tratado de explicar o, en
palabra propia de su tiempo, ‘investigado’, en el amplio contexto de una cultura que asumia la
existencia de un orden, dado por Dios, que se identificaba con la naturaleza, en cuanto que esta
se concebia como el orden divino de todas las cosas, por el que todas se movian, nacian y
morian™,

Ese orden de la naturaleza, establecido por Dios para la perfeccion del universo, implicaba
que, a cada cosa, le habia dado su esencia o naturaleza particular y con ella las acciones que le
eran propias, es decir, sus operaciones naturales'™. En ese orden natural se concebia la existencia
de un gobierno universal y de otro particular. El primero era aquel que contenia todas las cosas
bajo el gobierno de Dios y de su Providencia, y el segundo, similar al universal, era el que se en-
contraba en el hombre, por esta razon llamado minor mundus, pues se representaba en él la for-
ma del gobierno universal. Asi como en éste todas las creaturas, corporales y espirituales, esta-
ban sujetas y contenidas en el régimen divino, asi también los miembros del cuerpo y del alma
estaban sometidos al régimen del alma, porque la razén, como potencia del alma, era al hombre
lo que Dios era al mundo. Mas, como el hombre era animal sociable por naturaleza, esto es, que
vivia en sociedad, la semejanza de su gobierno con el universal de Dios no consistia sélo en que
un hombre fuera dirigido por la razén, sino en que por la razén de un hombre se dirigiera la socie-
dad. Esto era lo que convenia principalmente al oficio de rey, lo que incluso podia observarse en
algunos animales que vivian socialmente, en los que se hallaba una cierta similitud con este régi-
men, como en las abejas, que se decia que tenian rey, no porque en ellas hubiera gobierno de la
razén, sino por instinto de la naturaleza infundido por el sumo gobernador, que era el autor de la
naturaleza'.

Fundado de este modo el gobierno de los reyes, similitudo divino regiminis, la consideracion
de lo que era su oficio seguia la linea de razonar sobre la base de que las cosas del arte imitaban
alas de la naturaleza, de guisa que debia medirse por la forma del gobierno de la naturaleza. Asi,
si se consideraba lo que Dios hacia en el mundo se tenia, por similitud, lo que debia hacer el rey,
y aquello eran universalmente dos obras: por la primera lo habia creado y, por la segunda, lo go-
bernaba. Estas eran las mismas operaciones que el alma ejercia en el cuerpo, pues, por la prime-
ra, el alma daba forma al cuerpo y, por la segunda, le daba movimiento y direccion. De ahi que,
aunque la primera no conviniera a todos los reyes, porque no todos habian fundado el reino en

Esta comun concepcidn de la naturaleza, ampliamente tratada por filésofos y teélogos, impregnaba to-
dos los espacios de la cultura. De ello daba buena muestra el que se la recibiera en los primeros vocabu-
larios y diccionarios de la lengua, v. gr. Covarrubias Orozco, 1611: 561: “Natura. Latine natura, dicta est ab
€0, quod aliquid nasci faciat, divinus omnium rerum ordo, quo omnia moventur, oriunt et occiduntur. Hanc
quidam Deum esse dixerunt, a quo omnia sunt creata”.

Castro, 1614: 227: “Notandum praeterea, Deum ad perfectionem universi statuisse quendam ordine natu-
rae, dum rebus singulis largitus est peculiarem suam essentiam, et proprias huic essentiae sive naturae
actiones, quae vocantur operationes naturales”.

Era esta explicacion comun en los autores, recibida en el De regimine principum, desde temprano atribui-
do a santo Tomas de Aquino, 1630: 68-70, y asumida, en muchas ocasiones casi palabra por palabra, v. gr.
Schulting, 1604158, lib. XVI, cap. 12. Coincidente era esta vision, en buena parte, con la difundida a través
de la obra de Romano, 1502, sin que deje de advertirse que, en la monarquia hispana del siglo XVII, circu-
16 con cierta fortuna la traduccioén espafola del tractatus atribuido a santo Tomas, que, dedicada al conde
de Olivares, realizé Ordofiez das Seyjas y Tobar, 1625: 16-17.



Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254 243

que imperaban, la segunda era la operacion natural mas propia del oficio de rey, pues a todos los
reyes pertenecia el regir el reino y de la propia palabra ‘régimen’ habian tomado su nombre de
reyes. Tocaba asi al rey, como operacion natural suya, mover y dirigir su reino, que no otra cosa era
el gobierno, y la razén de éste surgia del gobierno mismo, pues gobernar era dirigir conveniente-
mente a su fin debido a todo aquello que le estaba sujeto. Como se entendia que la sociedad
estaba dirigida a un cierto fin, que estaba fuera de ella misma, quien la gobernaba no sélo debia
conservarla en su integridad sino, también, hacer que consiguiera su fin, que no era otro que al-
canzar por medio de la virtud los goces de la bienaventuranza eterna. Asi, el rey, como quien tenia
que dirigir a un cierto fin, tenia que disponer y facilitar todos los medios que condujeran a él, y era
esto lo que compendiaba su oficio de rey”.

Asi, la similitudo natura no solo permitia justificar que fuera mejor el gobierno de uno que cual-
quier otro, esto es, el del rey, sino también explicar sus operaciones naturales de regir y ordenar,
respecto del fin, lo que se hacia a imagen del cuerpo y de sus miembros. Egidio Romano (1243-
1316), autor de singular influencia en esta sede, precisamente justificaba la preeminencia del go-
bierno de uno, por sobre cualquier otro, en la naturaleza, pues en el reino natural siempre todo su
gobierno se reducia a un principado, como se observaba en el cuerpo, cuyos miembros estaban
ordenados a diversos oficios y movidos por el corazén, del que tomaban su origen todos los mo-
vimientos del cuerpo entero®™. Pero la imagen que mas le acomodaba, y la que le aplicaba a lo
largo de todo su De regimine Principum, era la de cabeza respecto de los miembrosy, asi, le cali-
ficaba de cabeza del reino (caput regni)*®, por la que todo el reino debia ser regido (caput regni, a
quo totum regnum dirigi debet)?°, pues debian ser los reyes cabeza y regla de otros (debent esse
caput et regula aliorum)?'.

El oficio de rey, similitudo naturam, se consolidd en la imagen officium capitis??, que implicaba
su superioridad respecto de los miembros sujetos a su direccion y gobierno. De alli que laimagen
de caput condujera a la nocion de potestas, en cuanto que presuponia la relacion de sujecion de
los miembros a ella, de la que larga y detenidamente se ocuparon los tedlogos respecto de Cristo,
como caput Ecclesiae, y que, igualmente, fue aplicada al oficio de rey, como explicaba Juan de
Lugo (1583-1660): “[P]lorque cabeza se dice por la potestad de imperar (potestatem imperandi),
que se ve referida a los subditos”, y no respecto de las cosas, como se apreciaba en el rey, que:
“INJo se dice cabeza de las piedras y de los arboles, sino sefior (dominus), pero si cabeza de los
subditos (caput autem subditorum)”?. La potestad era, asi, una potencia atribuida a la cabeza,
para la realizacion de sus operaciones naturales, y que so6lo podia predicarse respecto de perso-
nas, tanto porque unicamente competia a una persona, cuanto porque exclusivamente se ejercia
respecto de personas.

La imagen “cabeza del reino” asumia, en el contexto descrito, unos presupuestos culturales
que, por una parte, daban cuenta de una cierta y peculiar manera de aprehender un sector del
mundo: el de la sociedad y su constitucion politicay, por otra, legitimaban una determinada vision
de esa misma sociedad y de su régimen. Su comprension necesariamente exigia tener en cuenta
la tradicion consolidada de unos saberes en los que desempefiaban un papel articulador las ca-
tegorias de orden, naturaleza, sociedad, fin, direccién y potestad.

Hasta aqui no han comparecido los juristas, por decision expositiva y no substantiva, pues en
esos mismos siglos XVI y XVII participaban de ese discurso que era expresion de saberes

El pasaje clasico en Aquino, 1630: 71-89, su traduccién de Ordofez das Seyjas y Tobar, 1625: 17-21, y reci-
bido, entre otros, por Schulting, 1604: 159-160.

'8 Romano, 1502: [lib. Il Pars 112, cap. 1] 72r.

9 Ibidem: [lib. I, Pars I2, cap. XI] 10r.

20 |bidem: [lib. I, Pars 112, cap. XVIII] 20r.

21 Ibidem: [lib. I, Pars IV3, cap. 11] 33r.

Esta caracterizacion como “oficio de cabeza” fue, tema del emblema XllI, Officium Regis, officium Capitis,
de Soldrzano y Pereyra, 1653: 101-109, y del documento X de Mendo, 1657: 44-49, y para su uso por otros
autores, vide, por ejemplo, Torres, 1714: 236.

28 Lugo, 1633: [disp. XVII, n. 8], 281.



244 Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254

consensuados y compartidos. Con la mirada puesta en la voz ‘potestad’ se acudira a ellos en los
parrafos que siguen.

3. Rey, potestad, jurisdiccion

El tratamiento de las cuestiones anteriores que, en general, se hacia en sede de cual era el mejor
modo de gobierno, no sélo competia a los filésofos y tedlogos, sino que era, como ya lo habia
advertido Bartolo de Sassoferrato (1314-1357), investigacion que tocaba a los juristas. El la em-
prendio a la luz de los textos de aquellos, en concreto de Aristételes y de Egidio Romano, no por
un camino diverso, sino como ejercicio en el que asumia sus explicaciones y recurria a sus razo-
nes, comprobadas por el derecho, para que asi las comprendieran los juristas, que era para quie-
nes escribia?*.

Aqui sélo se dira que, fundado en textos del Corpus luris Civilis, consentia en que el modo
optimo de gobierno era la monarquia, o gobierno de un rey. Una de las cuatro razones que justifi-
caban esta opinion era, precisamente una de las que habia dado Egidio Romano, y que consistia
en que el arte era tanto mejor cuanto mas imitaba a la naturaleza y, como toda ciudad era una
persona u homo artificialis o imaginatus®s, y en el hombre natural habia una cabeza y muchos
miembros, entonces, si la ciudad se gobernaba segun esa imagen natural su gobierno era mejor,
porque imitaba mas a la naturaleza, en la que, por ejemplo, las abejas y muchos otros seres que
carecian de razon, constituian un rey para si?6.

La imagen del rey como caput regni gozé de especial fortuna en el espacio del derecho, y en
Castilla incluso habia sido recibida en las leyes alfonsinas, unos lustros antes que los pasajes ci-
tados de Bartolo, pues se la podia leer en las Siete Partidas (2, 1, 5): “E naturalmente dixeron los
Sabios, que el Rey es cabeca del Reyno [...]"%, y algunos afios antes que Matienzo la habia glosa-
do Gregorio Lépez (c. 1490-1560), con remision expresa al De regimine principum de santo Tomas,
en su glosa ‘e cabeza'?®, y fue parte de la tradicion comunmente compartida por los juristas his-
panos de su tiempo y posteriores?®.

Entre los juristas, la imagen de la “cabeza del reino” conducia a la “potestad” y esta a la “ju-
risdiccion”, pues a ésta, desde los lejanos tiempos de la glossa se la definia como una cierta
“potestad” y, desde Bartolo y para quienes le siguieron, con la precision de ser propia de una
“persona publica™?, pues la entendia como: “[P]otestas de iure publico introducta, cum neces-
sitate ius dicendi et aequitatis tamquam a persona publica statuendae”?. La relacion cabeza,
potestad, jurisdiccion le facilitd a algunos juristas la referencia que, en la definicion de esta ul-
tima, se hacia a que fuera de publico introducta, pues ella permitia conectar con la republica 'y
con su cabeza, que era el rey, tal como podia leerse a principios del siglo XVIl en un pasaje del
vallisoletano Juan Yanez Parladorio, en el que advertia que, como el rey era cabeza de la repu-
blica no sin razén se decia en la definicidon de jurisdiccion que esta era potestad introducida por
razén de lo publico:

Porro cum Rex caput Reipublicae sit, Reipublicaeque imaginem ipse gerat, non immerito
dicitur in deffinitione iurisdictionem esse potestatem de publico introductam?.

De este modo, en la lectura de la voz ‘Jurisdiccion’ utilizada en el titulo de las Ordenanzas de
1563 habia toda una tradicion del saber que, desde una determinada manera de comprender el
mundo, conducia a ella en el contexto de una vision cultural que entendia a la “naturaleza” como un

24 gsassoferrato, 1575: 152v.

25 Vide Romano, 1502 [lib. ll, Pars 112, cap. ll1]: 72r.

26 gassoferrato, 1575: 152v.

27 Ppara la difusion de esta imagen en Castilla en los siglos Xl y XIV vide Pereyra, 2017: 42-76.
28 Lépez, 1555: vol. II, 5v.

29 Entre otros, vide Azevedo, 1612 [ad 4,1,1, n. 16]: 4; Cevallos, 1641 [ll, . 906, n. 402]: 184.

30 Costa, 1969: 119; Vallejo, 1992: 45-46.

31 sassoferrato, 1603 [ad Dig. 2, 1,1, n. 3]: 45v.

32 Yafiez Parladorio, 1627: [lib. II, cap. 1, n. 7] 85.



Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254 245

“orden” dispuesto por “Dios” y, a cuya imagen, la sociedad de los hombres, que constituia la “repu-
blica”, se erigia como un “reino”, 6ptima forma de su “gobierno”, a cuya “cabeza” se hallaba el “rey”
que, para cumplir con su operacion natural de “regirla” y “dirigirla” a su “fin”, poseia una “potestad”,
introducida precisamente por razon “publica”, para decir el derecho y estatuir la equidad.

La jurisdiccion se presentaba, entonces, como una potestad, atribuida a una persona, en con-
creto a una “persona publica”, que, en este caso, era el rey. Era, ademas, una potestad finalizada,
es decir ordenada a la realizacion de una operacion natural del rey, cual era la de regir y dirigir a su
reino para el logro de su fin propio.

El titulo de la Ordenanza se referia a la jurisdiccion del “Presidente e Oydores”, queda, enton-
ces, por explicar como y de qué modo esa jurisdiccion, que era del rey, podia predicarse de ellos.

4. Jurisdiccion, rey, fuente, oficios

En un reino como lo era el de Castilla, la jurisdiccion del rey en lo temporal era la Unica, pues, se-
gun se ha explicado, su naturaleza de rey sui iuris, esto es, no sujeto a otro y cabeza de la republi-
ca, implicaba que en él estuviera la suprema jurisdiccion y que, como tal, de él procediera cual-
quiera otra jurisdiccién que pudiera operar en su reino. Tal era la opinion comunmente compartida
y que Matienzo asumia en el pasaje ya citado de sus Commentaria: “Por propio derecho, el mismo
rey tiene en si la fuente de la jurisdiccidn, de las dignidades y de los oficios [...] y en efecto, consi-
go esta la suprema, media e infima jurisdiccion, tanto civil como criminal”32,

Esta superioridad jurisdiccional del rey en su reino era, tal como hacia Matienzo, habitualmen-
te explicada con la imagen de ser el rey, o estar en él, la “fuente de la jurisdiccion” (habere fontem
jurisdictionis). Era metafora asentada desde antiguo en el lenguaje y discurso de los juristas,y ala
que los de todos los reinos de la monarquia acudian naturalmente®*. Ella les permitia, por una
parte, destacar la superioridad del rey y con ello la de su jurisdiccion, pues la fuente siempre es-
taba en la parte superior del curso y, por otra, explicar que el rey era el origen de toda atribucion
de jurisdiccion en su reino, asi como de la fuente procedian los rios y arroyos, de lo que se seguia
la unidad jurisdiccional del reino.

La metafora del rey fons iurisdiccionis operaba de principio fundante de nuevas metaforas en
el campo semantico de la jurisdiccion. De esa fuente, con metéafora inaugurada por Baldo de
Ubaldi (1327-1400), “fluian” y “refluian” las jurisdicciones, asi como los rios “fluian” al mar: “Aparece
estar la jurisdiccion en el Cesar como en fuente, de la que fluyen y refluyen, asi como los rios flu-
yen al mar”®, en imagen que en las Indias compartia Solérzano y Pereyra®. La metafora servia a
Baldo para explicar la superior operacion jurisdiccional causada en el principe: “Asi, de él fluyen
por confesiones, comisiones y confirmaciones, y a él refluyen por apelaciones, nulidades y que-
rellas, de las que, cuando el principe comienza a conocer, a todas las otras se impone silencio”.
En las Indias la asumia expresamente Soldrzano Pereyra cuando escribia que, en materia de dis-
putas de jurisdiccion, cesaba toda discusion cuando constaba la voluntad del principe, pues él
era su autor y fuente®s,

La virtualidad de la metafora no tardo en extenderla al espacio de los oficios reales, pues la
superioridad del principe-fuente, de quien fluia la jurisdiccion como de superior, se ajusto sin di-
ficultad alguna a la explicacion de los oficios en los que inheria la jurisdiccion, pues de él, como
mayor y superior a todos y cabeza de la republica, segun decia Luis de Peguera (1540-1610),

33 Matienzo, 1580: [ad 5,10, 1, g/. XXI, n. 3] 278v.

34 Entre los de Castilla, por ejemplo, Nufiez de Avendario, 1576 [§ De secunda supplicatione, n. 5]: 92, y entre

los de las Indias Solorzano Pereyra, 1639 [lib. IV, cap. lll, n. 49]: 960; Escalona y Agliero, 1647 [ll, p. Il, cap.

X, n. 2]:159.

Ubaldi, 1530 [Rubr., De allodiis, n. 11]: 77v: “[Alpparet iurisdictionis esse apud Cesarem tamquam apud

fontem a quo fluunt & refluunt sicut flumina ad mare fluunt”.

36 Solorzano Pereyra, 1642 [n. 131]: 53.

37 Ubaldi, 1530 [Rubr., De allodiis, n. 11]: 77v.

38 Solorzano Pereyra, 1639 [lib. IV, cap. IlI, n. 49]: 960: “Quoniam omnis argumentatio cessat in materia iuris-
dictionis, ubi constat de contraria Principis voluntate, qui eius auctor & fons esse dicitur”.

35



246 Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254

emanaban todas las jurisdicciones y todas ellas “fluian” y a él “refluian”, como los rios al mar®®, en
una imagen también compartida por juristas de Castilla y de las Indias*®. En estas ultimas
Escalona y Agliero recurria a ella, en muestra de su virtualidad en sede de oficios, para explicar
las “vacantes” de los oficios, pues cuando ellas se producian: “Vuelve a la fuente el arroyo y se
incorpora con el patrimonio Real y lo puede proveer™.

En la jurisdiccion del principe estaba, entonces, la raiz y origen de todas las jurisdicciones de
su reino, porque de él procedia la de todos sus oficios, pues, se entendia, también, por esa tradi-
cion de saberes asentados, que el rey, para cumplir con su operacion de regir a larepublicay para
la cual estaba dotado de la jurisdiccion, tenia necesidad de oficios.

La radical vinculaciéon que habia entre quien fijaba el fin de cada cosay los medios dispuestos
para conseguirlo lo situaba como la causa eficiente de los medios para lograrlo. Asi, la jurisdic-
cion del rey se presentaba como un medio para conseguir el fin de la republica al que esta estaba
ordenada, y su ejercicio definia las operaciones naturales determinadas por ese medio, que era
la misma jurisdiccion. A tales operaciones naturales, como se dira, se las compendiaba bajo la
categoria de “oficio”, y era estala vision a la que se acudia para explicar que en el reino el principe
fuera considerado como un oficio, officium principis, officium regis, cuya causa era Dios. Este le
habia puesto en el reino, como a su cabeza, para que persiguiera el fin de mantenerlo en justicia
en el orden temporal, en cuanto que le habia atribuido la jurisdiccion. Era esta una vision tempra-
namente asumida en la cultura europea, de la que en los reinos de Espaia daban buena muestra
diferentes textos legales, como en Castilla las Siete Partidas (2,1, 5) y en Navarra el prefacio de las
Ordenanzas dadas por Carlos lll en Olite el 1 de junio de 1413. Era, precisamente, esta carga con
la que habia de “cumplir” la que dotaba de especialidad a sus acciones, en cuanto que principe,
y la que daba consistencia a su oficio porque, como sentenciosamente apuntaba Quevedo en su
Politica de Dios y gobierno de Christo: “Cumplir el Rey toda justicia, es hacer todo su oficio”2.

El “oficio del Rey no es tanto de operaciodn exterior [...] quanto de aprehension interior, la qual
de su naturaleza puede abrazar infinitas cosas, no como infinitas, sino como aquellas que se
pueden reduzir a pocos puntos”, segun advertia en 1618 Juan de Santa Maria en su Tratado de
republica®®. De ello concluia que a estos puntos: “[D]ebe siempre entender el sabio y prudente
Rey, y hacer por si las que puede, y le tocan de oficio, y las otras por sus ministros”#*. Desde esta
perspectiva, su oficio se explicaba con imagen cardinal: “[C]Jomo el coracon en el cuerpo, que por
si solo no puede hacer todos los oficios, que particularmente hazen todos los miembros, pero
mediante diversos instrumentos, miembros, y érganos, embiando a ellos su virtud, se halla en las
operaciones de todos. El Rey es el coracon del Reyno, y ha de obrar como él, no haziéndolo todo
por si solo™>,

Los oficios, asi, se alzaban como “necesarios al Principe para conservacion de la republicay
como gran auxilio para sostener el peso de la republica”®. El principe, asi, podia obrar “haziendo
el oficio de Rey por su persona”, en palabras de Jerénimo Zurita en su Historia del Rey Don
Hernando*, o “por sus ministros” en las de Santa Maria, porque ‘ministros’ era otra voz ya asen-
tada en el siglo XVI para decir oficio. Covarrubias la explicaba al comenzar la centuria siguiente
como la del “que ministray sirve a otro”, porque “ministerio” no era sino “el oficio que a cada uno
incumbe ministrar™4é,

39 Peguera, 1613 [dec. CXClI, n. 2]:139: “Sed dominus Rex est iudex maior, & superior omnibus aliis iudicibus,

patet nam is caput est totius Reipublicae, & fons iurisdictionis, a quo omnes iurisdictiones emanant, fluunt
& refluunt, sicut flumina ad mare”.

40 Castillo de Bovadilla, 1597 [lib. I, cap. Il, n. 21]: 29 y [lib. Il, cap. XVI, n. 76]: 828.

41 Escalonay Agiiero, 1647 [lib. II, Parte 112, cap. IX, n. 3]: 159.

42 Quevedo Yy Villegas, 1655 [Parte II, cap. XIX]: 264.

43 Santa Maria, 1618: 20.

44 bidem.

45 Ibidem.

46 Rocco, 1669 [Proemium, n. 6]: 2.

47 Zurita, 1610 [libro 1], 15v.

48 Covarrubias y Orozco, 1611: 550r.



Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254 247

El principe hacia su oficio al crearlos en su reino, pues por este medio se descargaba de sus
acciones debidas para conservarlo en justicia. Al ejercitar la jurisdiccion, que le habia sido atribui-
da para el cumplimiento de sus fines, con el acto consistente en la institucion de oficios, obraba
como su causa, fuente y origen, y les comunicaba algun grado de su propia jurisdiccion. Era esta
una vision por todos compartida. Entre muchos, Soldrzano y Pereyra la resumia en un breve pa-
saje de su Memorial de las plazas honorarias en 1642: “[E]n los Emperadores, y principes
Soberanos, y absolutos estd y reside la raiz, y fuente de todo lo jurisdiccional de sus Estados, y de
ellos nace, y a ellos vuelve lo que a esto toca [...] Y por el consiguiente, en los mismos consiste la
creacion, ordenacion, y formacion de los Tribunales, Magistrados, y demas Jueces, Ministros, y
Oficiales, que juzgan ser necesarios en sus Reinos, y Sefiorios, para exercitar esta jurisdiccion, y
mantener a sus vasallos en paz y justicia™®.

Entre aquellos, jueces, ministros y oficiales se hallaban los presidentes y oidores que, genéri-
camente, quedaban comprendidos en una de las significaciones de la voz ‘oficio’. Esta, en efecto,
era palabra que admitia diversos usos, como advertian todos los diccionarios, y entre ellos los
juridicos, de su tiempo®°. Uno de tales usos era, precisamente, para decir “oficio por la persona
del juez o del magistrado, esto es, por aquel que cumple el oficio”®, intimamente ligado a otro,
que también se registraba en los diccionarios, decir “oficio por los ministros, magistrados y go-
bernadores (praesides)”®2.

A la creacion de los oficios publicos por el rey seguia su “provision”, esto es, nuevamente
Covarrubias: “[L]o que se haze por eleccidn, i nombramiento de alguna persona, y al tal electo se
llama proveido”®3. La provision era, también, cumplimiento del oficio de principe, porque con ella
se entendia que cumplia con sus accionesy, en concreto, con las de poner en “ejecucion” la jus-
ticia que debia, que ejecucion no era mas que “poner por obra”. De ahi que, por ejemplo, esta
concepcion se expresara con paladina claridad en los titulos que el rey despachaba en favor de
aquel a quien conferia un oficio. Desde la segunda mitad del siglo XVI se consolidaron, casi como
sacramentales, unas frases como estas: “[PJorque entendemos que asi cumple a nro servicioy a
la execucion de nuestra justicia, es nra merced que agora e de aqui adelante, quanto nuestra
voluntad fuere, seais nuestro oydor de la nuestra audiencia [...]"%4.

Con la provision en un oficio publico, el principe satisfacia aquello que debia, pues implicaba
hacer su oficio y descargar su conciencia. Con ella, en verdad, cargaba al provisto con unas ac-
ciones que, en su origen, eran propias del oficio del principe, de guisa que cuando el proveido
usaba de su oficio no sélo hacia el suyo propio sino también el del rey®®. No era simple figura la
clausula que, en relacion con ciertos oficios, se incluia en el despacho de su nombramiento para
advertir al provisto que debia liberar su concienciay la del principe. Asi, era uso y estilo que en el
papel de provisidon de la presidencia o gobierno del Consejo Real se incluyera esta frase: “[E]
spero que cumplireis de manera con las obligaciones del oficio, y que descargueis mi conciencia
y la vuestra”s.

En este contexto cultural, entonces, la expresion ‘Jurisdiccion del presidente e Oydores’ de
las Ordenanzas de 1563 daba cuenta de unos magistrados que, como oficios, tenian su origen en
el rey, quien al crearlos les comunicaba su propia jurisdiccion, y lo hacia para cumplir con su ope-
racion propia de dirigir a la republica a su fin. En otras palabras, la jurisdiccion de presidente y
oidores era el medio a traveés del cual el rey cumplia una operacion suya propia, de manera que la
potestad que les atribuia estaba ordenada al fin para el cual el propio rey habia sido constituido

49 solérzano Pereyra, 1642 [n. 131]: 53.

50 Scot, 1572: 477: “Officium dicitur multis modis”.

5 Prateius, 1567: 142r: “Officium pro persona iudicis vel magistratus”.

52" |bidem. 142v: “Officium pro ministris magistratuum, ac praesidum”.

53 Covarrubias y Orozco, 1611: 5983.

54 Titulo de oidor de la audiencia de Nueva Galicia del licenciado Francisco Tello. Talavera, 20-V-1580. Archi-
vo General de Indias [Espafa] (en adelante AGI), Contratacion, 5.788, L. 1, ff. 141r-v.

55 Barrientos Grandon, 2023: 47-54.

56 Decreto de nombramiento de gobernador del Consejo Real de Manuel Arias. Madrid, 15-X11-1692. Archivo
Historico Nacional [Espafia] (en adelante AHN), Consejos, leg. 51.433,n. 1.



248 Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254

en la republica, que no era mas, como se ha dicho, que alcanzar por medio de la virtud los goces
de la bienaventuranza eterna, para lo cual su propio oficio de rey se compendiaba en “cumplir
toda justicia” en su reino.

Si hasta aqui es posible aprehender culturalmente por qué se hablaba en las Ordenanzas de
1563 de “jurisdiccion de Presidente y Oydores”, y cudles eran las claves sobre las que ella descan-
saba, falta aun por saber el modo o forma en la que se entendia esa atribucion de la jurisdiccion
del rey a presidentes y oidores, en cuanto que oficios que tenian en él su fuente y origen.

5. Jurisdiccién y oficio

La jurisdiccion, como potestad, se hallaba en el rey y, segun se ha visto, este la comunicaba a los
oficios por él creados. Una larga tradicion habia gestado una explicacion de esa “comunicacion”
que, como las hasta aqui mencionadas, representaba una opinion en la que confluian, como en
summa, una serie de saberes compartidos y comunmente admitidos.

Desde los lejanos tiempos de la glossa los juristas habian situado como punto de partida para
la explicacion de la jurisdiccion y del oficio a un texto de Ulpiano, recibido en el Digesto (2,1, 1), en
el que se decia: “El oficio de quien dice el derecho es latisimo; porque puede dar la posesion de
los bienes, y poner en posesion, dar tutores a los pupilos que no lo tienen, y dar jueces a los
litigantes”?. Las tempranas referencias a este pasaje conducen, necesariamente, a las obras de
los juristas medioevales que lo leyeron, o mas bien, que lo “re-leyeron”, es decir, que hicieron su
lectura “situada” o “localizada” en la cultura de su tiempo®8.

Una de las primera re-lecturas de este texto, por lo que aqui interesa, fue la de Bartolo de
Sassoferrato:

[Dle este modo el oficio de juezy la jurisdiccion significan como lo mismo, pero de diverso
modo, pues, cuando digo oficio de juez denoto principalmente a la misma persona en la
que inhiere la administracion u honor de la jurisdiccion y secundariamente a la jurisdiccion
[...] Cuando digo jurisdiccion denoto principalmente a la jurisdiccion y secundariamente al
oficio en el que inhiere la jurisdiccion®®.

Una primera lectura no mueve a extrafieza, pues si se la hace presidida por el espiritu de “fa-
miliaridad” (mal espiritu es este para el historiador) con las palabras, sélo parece decir que la ju-
risdicciony el oficio significaban lo mismo, sélo que de modos distintos. Al decir oficio se pondria
el acento primariamente en la persona en la que inheria el oficio con jurisdiccion y sélo secunda-
riamente en la jurisdiccion, y al decir jurisdiccion, en cambio, se pondria el acento primariamente
en la jurisdiccion, y secundariamente en el oficio en el que inheria la jurisdiccion. Se trataria, en
suma, soélo de una cuestion de “perspectiva”. Pero, si a poco andar se da con un texto de Paulo de
Castro (1 1441), también tocante a aquel pasaje “famoso” de Ulpiano, se leera lo que sigue:

Di tu que uno es el oficio y otra la jurisdiccion, porque al oficio se lo tiene como continente,
a lajurisdiccion como contenida, pues la jurisdiccion inhiere en el oficio, asi como el alma
en el cuerpo®°,

Aunque, en principio, tampoco su lectura podria mover extrafieza si se la entiende como una
explicacion en la linea de Bartolo, no en vano Paulo de Castro habia sido discipulo suyo. Es decir, el

57 «“lus dicentis officium latissimum est: nam et bonorum possessionem dare potest et in possessionem

mittere, pupillis non habentibus tutores constituere, iudices litigantibus dare”.

Interesa, por muchos aspectos, y por la “visita” y “revisita” de cuestiones como la “localizacion”, el estudio
de Clavero, 2012: 675-763.

Sassoferrato, 1603 [ad Dig. 2,1, 1, n. 9]: 46r: “Isto modo officium iudicis & iurisdictio quasi idem significant:
sed diversimode, nam cum dico officium iudicis denoto principaliter ipsam personam cui inest adminis-
tratio seu honor iurisdictionis, secundario ipsam iurisdictionem [...] Cum dico iurisdictio, denoto principa-
liter iurisdictionem, & per secundum officium, cui inhaeret iurisdictio”.

Castro, 1583 [ad Dig. 2, 1, Rubr. n. 1]: 16: “Tu dic aliud esse officium, aliud iurisdictionem: quia officium se
habet ut continens, iurisdictio ut contenta inhaeret nam iurisdictio officio, sicut anima corpori”.

58

59

60



Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254 249

oficio se presentaria como aquello que contenia a la jurisdiccion, con el simil “continente-conteni-
do”, precisamente porque la jurisdiccion inheria en el oficio. Pero el ejemplo: “asi como el alma en
el cuerpo”, si no mueve a extrafieza si constituye una “sorpresa”, una “sorpresa”’ que, en sede de
lectura de fuentes, llamo clasicamente “inventiva”. “Sorpresa”, porque conmueve y maravilla con lo
imprevisto. “Inventiva”, en la mas clasicay ciceroniana significacion de inventio, esto es, de devela-
cién, por un “descubrir pensando” (excogitatio), de aquello que ya estaba alli®, y que, en este caso,
una lectura poco atenta no advierte. El recurso al ejemplo del cuerpo y el alma descubre lo que ya
estaba alli: una lectura cultural del pasaje de Ulpiano, que incorpora el universo de la metafisicay de
la teologia dogmatica, substrato comun a Bartolo y a Paulo de Castro como a todo su tiempo, v,
consecuencia de ello, una lectura con voces tomadas de la metafisica y teologia dogmatica: ‘inhe-
rir'y ‘modo’, asi insertadas en el campo de las voces juridicas, con toda su carga semantica.

La lectura “sorprendentemente inventiva”, se vuelve “lectura densa”. Ese, para Bartolo, “ser
como lo mismo” la jurisdiccion y el oficio, sélo que de distinto “modo”, dotaba de una profunda
claridad a esa equivalencia. En efecto, para Bartolo no habia diferencia substancial entre launay
el otro, sino sdlo un diferir “accidentalmente”, es decir, por “accidente”, que no otra cosa es el
“modo”, y no por la “substancia”. Esto era asi porque la unién que habia entre jurisdiccion y oficio
se causaba por el “inherir” la primera en el segundo, asi como la propia forma “inheria” en la ma-
teria, esto es, en la substancia segunda. La fuerza y dimension de esta unidon no podia satisfacer
a Paulo de Castro, al expresarla simplemente como la unién de “continente” y “contenido” y, por
ello, reafirmaba el uso del metafisico y teoldgico verbo ‘inherir’, como una de las mas expresivas
inherencias: cuerpo y alma. Asi resultaba que la inherencia de la jurisdiccion en el oficio era igual
a la que se presentaba respecto del alma, que “inhiere” en el cuerpo, esto es, la “unién substan-
cial” de cuerpo y alma. En definitiva, la lectura de Bartolo y de Castro no era mas que una vision
hilemorfica de la jurisdiccion y el oficio®2.

La jurisdiccion, asi, estaba “llamada a inherir” en el oficio, asi como el alma lo esta a inherir en
el cuerpo. Una inherencia del concreto quinto modo del que trataban los tedlogos dogmaticos,
como, por ejemplo, lo recordaba nuestro Pedro Hispano, contemporaneo de Bartolo en sus tan
usadas en las universidades europeas de su tiempo Summulae logicales: “El quinto modo de in-
herir es como la forma en la materia. Y este quinto modo se subdivide, porque hay una forma
substancial, como el alma es la forma substancial del hombre; y hay una forma accidental, como
lo blanco respecto al hombre. Y la primera de estas formas propiamente se dice que inhiere
como la forma en la materia, por ejemplo, el alma en el cuerpo”ss.

Esta lectura, atenta a la inherencia de la jurisdiccion en el oficio, presta, como toda lectura
densa de las fuentes, renovada luz para acercarse a todo del discurso jurisdiccional de la monar-
quia y, por lo mismo, a sus construcciones dogmaticas. No es este el lugar para ocuparse de
ellas, pero si, por lo que toca al intento de leer el titulo de las Ordenanzas de 1563, da pie para
entender que la “Jurisdiccion del Presidente y Oydores” implicaba que en sus oficios se hallaba la
jurisdiccion del mismo modo que el alma en el cuerpo. En otras palabras, que en sus oficios inhe-
ria la misma jurisdiccién del rey en una union substancial.

Si la lectura de las Ordenanzas nos ha conducido hasta los oficios de presidente y oidores y a
la jurisdiccion que en ellos inheria, falta aun, al menos, responder a otra cuestion: cual era la rela-
cion que existia, entre la jurisdiccion que inheria en los oficios de presidente y oidores, y las

61 Ciceron, 1692 [l, 9]: 44: “Inventio est excogitatio rerum verarum, aut veri similium, quae causam probabi-

lem reddant”.

Advierto aqui que al verbo ‘inherir’ habia acudido el mismo Bartolo para definir la servidumbre (“real”), en
cuanto que: “quoddam ius praedio inhaerens”. De ahi su familiaridad para el jurista contemporaneo, que
aunrecurre a €l en sede de servidumbres. De ahi que solo sea verbo usado en teologiay en derecho, y en
éste hoy solo en el pequeno espacio de los derechos reales. Su uso en un lenguaje peculiar de dos disci-
plinas, con una marcada carga técnica, explica que ‘inherir’ no sea voz recibida en el uso comun, ni siquie-
ra en el Diccionario de la Academia. No ocurre lo mismo, con algunos de sus derivados, como ‘inherencia’
o ‘inherente’.

Hispano, 1986 [Trat. lll, De los predicamentos, 2]: p. 26.

62

63



250 Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254

personas que los servian, entre otros el mismo Juan de Matienzo, como oidor que era de la au-
diencia de Charcas.

6. Jurisdiccion, personas

Si lainherencia de la jurisdiccion en el oficio era vista como una especie de la del quinto modo de
inherir, esto es, como la forma en la materia (el alma en el cuerpo), no era posible concebir el mis-
mo modo de inherencia en la relacion que se presentaba entre esa jurisdiccion-oficio y la perso-
na del juez a quien le era atribuida por el rey, es decir, cuando el rey proveia en alguien un oficio
con jurisdiccion, como el de presidente u oidor, la relacion que habia entre estos y la jurisdiccion-
oficio no podia consistir en una relacion substancial. No cabia aqui este modo de inherencia o, en
otras palabras, el oficio y jurisdiccion no inherian en el juez, como el alma en el cuerpo.

Esta relacion entre el juez 0 magistrado y la jurisdiccion fue especialmente tratada por el mis-
mo Bartolo de Sassoferrato, y sus opiniones estuvieron llamadas a ejercer una notable influencia
en los juristas posteriores. Decia que si se consideraba al oficio en relacion con su “adherencia”
en la persona (prout cohaeret personae) debia decirse que el oficio diferia de la jurisdiccion, por-
que lajurisdiccion era derecho y potestad (ius et potestas) y el oficio era ejercicio de esa potestad
para la administracion de las cosas que tocaban a la republica®. De alli que la jurisdiccion se
presentara en esta nueva unién con el magistrado o juez, bajo otra dualidad, que también remitia
a esos saberes profundos comunmente compartidos: la de “potencia” y “acto”. La jurisdiccion
era, como queda dicho, “potestad” y, como tal “potencia”, dirigida a volverse “acto” por obra del
juez o magistrado en quien adheria. Tal era lo que, por muchos, explicaba el mismo Bartolo:

Asi como en la naturaleza humana, una cosa es hablar y otra la potencia de hablar, que
vuelve en acto el habla, asi, una es la jurisdiccion, y otra el oficio de juez, que vuelve en acto
la jurisdiccion®s.

La adherencia de la jurisdiccion, a través del oficio, hacia que la persona del magistrado en
quien se proveia, fuera también jurisdiccion pues, por la dualidad potencia - acto, se volvia “juris-
dicciéon animada”. De alli que, en esta linea asumida por Bartolo, su discipulo Baldo de Ubaldi,
sostuviera que la jurisdiccion “en el magistrado esta como en un sujeto animado (subiecto anima-
to), sin el cual la jurisdiccion nada actua por si misma”e,

Todo este razonamiento, embebido en una pluralidad de saberes filoséficos y teoldgicos, era
el que permitia a Bartolo arribar a una conclusion cardinal para comprender a la jurisdiccion:

Verum personis inhaeret iurisdictio & personarum est.

“En verdad, la jurisdiccion inhiere en las personas y es de las personas”. Esta conclusion hun-
dia sus cimientos en todo el discurso que hasta aqui se ha explicado: su naturaleza de potestad,
su publica introduccidn para regir a la republica, su consideracion como medio para que el rey,
cabeza de ellay a quien se atribuia como “persona publica”, obrara su operaciéon natural para di-
rigirla a su fin, su inherencia substancial en el oficio y su paso de potencia al acto en la persona
de los magistrados.

Asi, entonces, la lectura cultural del titulo “Jurisdiccion del Presidente y Oidores” de las
Ordenanzas de 1563 cobra unos sentidos y una significacion cultural dotada de una profundidad

64 sassoferrato, 1603 [ad Dig. 2,1,1, n. 9]: 46r: “Secundo modo potest considerare officium prout cohaeret
personae, & tunc siquidem acciperetur officium pro tali administratione, differt officium a iurisdictione,
quia iurisdictio est ius & potestas [...] Officium est exercitium illius iurisdictionis ut de administratione
rerum ad civitatem pertinent”.

Sassoferrato, 1603 [ad Dig. 2, 1, 1, n. 10]: 46r: “Sicut nam aliud est humanitas nostra, seu locutio nostra,
aliud est potentia loquendi, quia locutionem deducit in actum: sic aliud est iurisdictio, & aliud est iudicis
officium, quod iurisdictionem deducit in actum”.

Ubaldi, 1522 [De Allodiis, § Ad hoc, n. 4]: 135r: “Sed in magistratu est tanquam in subiecto animato, sine
quo per se iurisdictio nihil agit”.

87 Sassoferrato, 1603 [ad Dig. 2, 1,1, n. 16]: 46v.

65

66



Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254 251

y virtualidad que nos lo muestra en toda su riqueza y, desde ella, nos advierte de su identificacion
cultural, no sélo distante sino distinta de la del lector.

La “jurisdiccion del presidente y oidores” es, en verdad, una potestad inherente a la persona
que sirve tales oficios, porque en estos inhiere substancialmente, desde el momento en que el
rey, que es su fuente y origen, los provee, pues esa potestad es de él, como persona publica,
como medio para obrar su operacién natural de dirigir a su reino al fin natural al que esta ordena-
do, y que para cumplirla se vale, precisamente de la institucion de magistrados, quienes al actua-
lizar la jurisdiccion del principe cumplen con una operacién que es, en principio, del mismo
principe.

7. Jurisdiccion, audiencias

La jurisdiccion, como queda dicho, es solo de personas (personarum est). Ello excluye, entonces,
que pudiera serlo de cualquier entidad que no fuera persona.

Los juristas, desde tiempos de los comentaristas también se ocuparon en explicar esta con-
clusion, consecuencia necesaria del caracter personal de la jurisdiccion. Lo hicieron a propésito
de una cuestion que, en su tiempo, tenia singular interés: saber si podia hallarse la jurisdiccidén en
el territorio. No interesa aqui entrar en las razones por las que importaba resolver esta cuestion,
pero si el razonamiento que los llevaba a justificar que, propiamente, no fuera posible que la juris-
diccién pudiera considerarse que estuviera en el territorio.

Bartolo de Sassoferrato fue, nuevamente, quien sostuvo esta opinion llamada a afirmarse cul-
turalmente. ¢Puede, se preguntaba, adherir la jurisdiccién al territorio? Advertia que Guillelmo
habia sostenido la afirmativa, aunque lo habia hecho desde la perspectiva de considerarla como
una “cualidad”, asi como las servidumbres eran ciertas cualidades de los predios®®.

Sin embargo, tres eran las cosas que debian saberse para sostener la opinidon contraria a que
pudiera estimarse que la jurisdiccion pudiera adherir al territorio. La primera, que enunciaba pro
declaratione: que no es de necesidad que la jurisdiccion adhiera al territorio, porque podia haber
jurisdiccion sin territorio, como ocurria en el caso de los iudices chartulariis, y porque podia haber
territorio sin jurisdiccion, como era el caso de las comunidades que estaban en ciudades que
estaban sujetas a otras, o en el de aquellas a las que el principe las habia privado de toda jurisdic-
cion, y ponia el ejemplo de Brixia. La segunda, porque la jurisdiccidon en ningun caso podia adherir
de forma “activa” al territorio y, asi, no era posible que un territorio pudiera tener jurisdiccion sobre
si mismo, aunque si pudiera decirse que en un territorio la jurisdiccion podia hallarse pasivamen-
te, esto es, porque otro la ejerciera sobre él. La tercera, porque, aunque se dijera que la jurisdic-
cion adheria activa o pasivamente a un territorio no adheriria como una calidad del mismo territo-
rio, segun decia Guillelmo, sino como cuando aquel que tiene jurisdiccion ordinaria la tiene como
derecho suyo, esto es, por derecho que reside en su persona y no en el mismo territorio®®.

En fin, concluia, que, si alguno pudiera objetar que habia ciudades que tenian jurisdiccion, e
incluso en ellas su propia republica o comunidades que podian ejercer una modica coercitio,
como podia ser en ejemplo proximo el de los cabildos, debia considerarse que tales ciudades y
comunidades tenian jurisdiccion porque eran personae representatae, es decir, porque hacian
las veces o representaban persona, lo que no hacia mas que confirmar que la jurisdiccion inheria
en las personas y era de las personas™.

Asi, para concluir con la lectura de las Ordenanzas de 1563, estas no podian ser para la au-
diencia, porque esta no era una persona, ni natural ni repraesentata y, por esta razon, la jurisdic-
cién no estaba ni podia estar propiamente en la audiencia. De ahi que emerja en toda la profun-
didad de su significacion el que se las concibiera y dirigiera al “Presidente y Oydores”, que eran
personas en quienes inheria la jurisdiccion y con quienes, como se ha advertido en la introduc-
cion, “hablaban” las Ordenanzas de 1563, pues el rey, persona publica y fuente de toda la

58 Ibidem, [ad Dig. 2, 1,1, n. 15]: 46v.
59 |bidem.
0 |bidem.



252 Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254

jurisdiccion, a través de ellas “hablaba” con otras “personas”, que eran aquellas que actualizaban
la jurisdiccion que inheria en sus oficios.

La bellezay profundidad cultural de la metafora “hablar con”, aplicada a los despachos del rey
y dirigidos a sus oficiales, reclama estudio propio. Aqui sdlo llamo la atencién sobre ello y sobre
su necesaria vinculacion con una jurisdiccidon que es siempre cuestion de personas, y que, como
potestad para establecer reglas (“potestad normativa”), es ejercicio de “decir el derecho” (ius di-
cere), esto es, actividad de una persona singular: el principe, pero que, por estar dirigidas a su fin
de imperar sobre otras personas, para lograr el cumplimiento del fin de la comunidad, se convier-
te en “didlogo jurisdiccional” al dirigirlas a las personas que han de “actualizarlas” con el ejercicio
de sus “oficios”.

Asi, y no de otro modo, ha de leerse su prefacio citado en la introduccién de este articulo, pues
en él Felipe Il decia que convenia que en la expedicion y despacho de los negocios y pleitos que
venian a la audiencia, el presidente y oidores, “en el uso y ejercicio de sus oficios” y en la “admi-
nistracion de nuestra justicia y gobierno””, cumplieran lo en ellas contenido. Asi, también, cobra
sentido profundo el que su titulo fuera de la “Jurisdiccion del Presidente y Oydores” y no un inima-
ginable de la “Jurisdiccion de la Audiencia”, y que, si en algunas fuentes se lee, porque las hay,
esta expresion, no es mas que una sinécdoque, pero ya es este un tropo cuyo tratamiento mere-
ce articulo propio.

En fin, y para concluir, dos observaciones: la una, que lo dicho aqui de presidente y oidores, es
predicable respecto de cualquier otro oficio con jurisdiccion real, v. gr. virreyes, gobernadores,
corregidores, y la otra, que es dificilmente admisible en la cultura de la monarquia, no sélo en sus
reinos de las Indias, operar en la lectura de sus fuentes con la pre-comprension de estar ligada la
jurisdiccion a virreinatos, gobernaciones, corregimientos, partidos u otras entidades semejantes,
pues no son personas.

8. Referencias bibliograficas

Aquino, Tomas de. De regimine Primcipum. Libro quatuor. Lugduni Batavorum: ex officina Joannis
Maire, 1630.

Azevedo, Alfonso de. Commentariorum luris Civilis in Hispaniae regias constitutiones, vol. Il. Ma-
drid, por luan Hafrey, 1612.

Barrientos Grandon, Javier. “Juan de Matienzo”. En Juristas universales. 2. Juristas modernos,
editado por Domingo, Rafael. Madrid. Marcial Pons, 2004 193-198.

Barrientos Grandon, Javier. “El oficio publico en la cultura del derecho comun. Una revisiéon en
clave constitucional”. Boletin de la Academia Chilena de la Historia, 132 (2023), 29-70.

Castillo de Bovadilla, Jerénimo. Politica para corregidores y sefiores de vassallos en tiempos de
paz y de guerra, vol. |. Madrid: por Luis Sanchez, 1597.

Castro, Paulo de. In primam Digesti Veteris partem Commentaria. Lugduni, excudit Ant. Blanc.,
15883.

Castro, Rodericus. Medicus-Politicus: Sive de officiis medico-politicis tractatus, quatuor distinctus
Libris. Hamburgi: ex Bibliopolio Frobeniano, 1614.

Cevallos, Jerdonimo de. Speculum aureum opinionum communium contra communes, vol. IV. Ar-
gentorati: sumptibus Heredum Lazari Zetzneri, 1641.

Ciceron. Rethoricorum seu de inventione, en Opera Omnia. Lugdunum Batavorum: apud Petrum
Vander, 1692.

Clavero, Bartolomé. “Historia y antropologia. Por una epistemologia del derecho moderno”. En /
Seminario de historia del derecho y derecho privado nuevas técnicas de investigacion, coor-
dinado por Salvador Coderch, Pablo Cerda - Ruiz-Funes, Joaquin. Barcelona: Universidad
Auténoma de Barcelona, 1985: 9-36.

Clavero, Bartolomé. Antidora. Antropologia catdlica de la economia moderna. Milano: Giuffré, 1991.

' La jurisdiccion y el cumplimiento de su justicia en el reino eran del rey, segun se ha visto.



Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254 253

Clavero, Bartolomé. “Gracia y derecho entre localizacion, recepcion y globalizacion (Lectura coral
de Las Visperas Constitucionales de Antdnio Hespanha)”. Quaderni fiorentini per la storia del
pensiero giuridico moderno, 41(2012): 675-763.

Costa, Pietro. lurisdictio. Semantica del potere politico nella pubblicistica medievale (1100-1433).
Milano: Giuffre, 1969.

Covarrubias y Orozco, Sebastian de. Tesoro de la lengua castellana o espafiola. Madrid: por Luis
Sanchez, 1611.

Escalonay Agliero, Gaspar de. Gazophilatium Regium Perubicum. Matriti: Imprenta Real, 1647.

Grossi, Paolo. Le situazione reali nell’esperienza giuridica medievale. Padova: Cedam, 1968.

Grossi, Paolo. Il dominio e le cose. Percezione medievali e moderne dei diritti reali. Milano: Giuffre,
1992.

Hespanha, Antonio Manuel. “Répresentation dogmatique et projets de pouvoir. Les outils con-
ceptuéis des juristes du ius commune dans le domaine de I'administration”. En Wissenschaft
und recht seit der Ancien Régime. Europaische Ansichten, organizado por E.-V. Heyen.
Frankfurt-Main: V. Klostermann, 1984: 3-28.

Hespanha, Antonio Manuel. “Una nueva historia politica e institucional”. Revista Mexicana de
Ciencias Politicas y Sociales, vol. 41 (1996), 9-45. DOI: https://dx.doi.org/10.22201/fcpys.
2448492xe.1996.166.49493

Hespanha, Antonio Manuel. Cultura juridica europea. Sintesis de un milenio. Madrid: Tecnos,
2002.

Hispano, Pedro. Tractatus llamados después Sumule logicales. México: Universidad Nacional Au-
ténoma de México, 1986.

Lopez, Gregorio. Las Siete Partidas del Sabio Rey don Alonso el nono, vuevamente Glosadas por el
Licenciado Gregorio Lopez del Consejo Real de Indias de su Magestad. Salamanca: por An-
drea de Portonariis, 1555.

Lugo, Juan de. Disputationes scholasticae. De incarnatione Dominica. Lugdunum: sumptibus la-
cobi Prost, 1633.

Matienzo, Juan de. Commentaria loannis Matienzo Regii Senatoris in Cancellaria Argentina Regni
Peru, in librum quintum recollectionis legum Hispaniae. Mantuae Carpetanae, excudebat
Franciscus Sanctius, 1580.

Mendo, Andrés. Principe perfecto y ministros aiustados, documentos politicos, y morales. Sala-
manca: Imprenta de Diego de Cosio, 1657.

Nufiez de Avedafio, Pedro. Quadraginta responsa quibus quamplurimae leges regiae explicantur,
atque illustrantur. Salmanticae: apud haeredes loannis a Canova, 1576.

Ordofiez das Seyjas y Tobar, Alonso. Tratado del govierno de los Principes, del Angelico Doctor
Santo Tomas de Aquino. Traducido en nuestra lengua castellana por don Alonso Ordofiez das
Seyjas y Tobar, Sefior de Sampayo. Madrid: por luan Gongalez, 1625.

Peguera, Luis de. Decisiones aureae ciuiles, et criminales in actu practico frequentissimae. Augus-
tae Taurinorum: apud loannem Dominicum Tarinum, 1613.

Pereyra, Osvaldo Victor. ““Caput et membras’. La imagen del rey castellano en la retéricay la ico-
nografia”. Mirabilia: Electronic Journal of Antiquity, Middle & Modern Ages, vol. 25 (2017), 42-
76.

Prateius, Pardulfus. Lexicon juris Civilis et Canonici, sive potius Thesaurus, de verborum, quae ad
lus pertinent, significatione, P. Prateio ex variis Collectore. Lugdunum: apud Guliel. Rovillium,
1567.

Quevedo y Villegas, Francisco de. Politica de Dios i Govierno de Christo; sacada de la Sagrada
Escritura para acierto del Rey i Reyno en sus acciones. Madrid: a expensas de Pedro Coello,
1655.

Ramus, Johann. Oikonomia seu dispositio reqularum utriusque iuris in locos communes. Coloniae
Agrippinae: ad Intersignium Monocerotis, 1568.

Rocco, Francisco. De officiis, eorumque regimine. Opus decisionibus supremorum magistratuum
illustratum. Neapoli: ex Regia Typographia Aegidii Longhi, 1669.


https://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.1996.166.49493
https://dx.doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.1996.166.49493

254 Barrientos Grandon, J. Rev. Complut. Hist. Am. 51(2), 2025: 239-254

Romano, Egidio. De regimine Principum. Venetiis: per magistrum Bernardinum Vercelensem,
1502.

Sanchez-Arcilla Bernal, José. Las ordenanzas de las audiencias de Indias (1511-1821). Madrid: Dy-
kinson, 1992.

Santa Maria, Juan de. Tratado de republica y policia christiana. Para reyes y principes: y para los
que en el gobierno tienen sus vezes. Barcelona: por Sebastian de Cormellas, 1618.

Sassoferrato, Bartolo de. “Tractatus de regimine civitatis”, en Consilia, quaestiones et tractatus
Bartoli a Saxoferrato. Venetiis: Luca Antonio Giunta il giovane, 1575.

Sassoferrato, Bartolo de. In Primam Digesti Veteris Partem. \lenetiis: Editio luntarum, 1603.

Schulting, Cornelius. Hierarchica anacrisis, seu Animadversionum et variarum lectionum libri sex-
decim. Coloniae Agrippinae: excudebat Stephanus Hemmerden, 1604.

Scot, Alexander. Vocabularium iuris utriusque. Lugdunum: Apud Symphorianum Beraudum, 1572.

Solérzano y Pereyra, Juan de. Tomus alterum De Indiarum iure, sive de justa Indiarum Occidenta-
lium gubernatione. Matriti: ex Tupographia Franciscus Martinez, 1639.

Solérzano y Pereira, Juan de. Memorial o discurso informativo iuridico, historico, politico de los
derechos, honores, preeminencias, y otras cosas, que se deven dar, y guardar a los conseje-
ros honorarios y jubilados y en particular si se le deve la pitanca que llaman de la Candelaria.
Madrid: por Francisco Martinez, 1642.

Solérzano y Pereyra, Juan de. Emblemata centum, regio politica. Matriti: Typographia Domin. Gar-
ciae Morras, 1653.

Torres, Pedro de. Excelencias de S. loseph, varon divino, patriarca grande, esposo purissimo de la
madre de Dios, y altissimo padre adoptivo del Hijo de Dios. Amberes: por Henrico y Cornelio
Verdussen, 1714.

Ubaldi, Baldo de. Super feudis. Lugdunum: in officina Jacobi Myt fidelissimi calcographi, 1522.

Ubaldi, Baldo de. Super feudis. Lugduni: excudebat Vincentii a Portonariis, 1530.

Vallejo, Jesus. Ruda equidad, ley consumada. Concepcidn de la potestad normativa (1250-1350).
Madrid: Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, 1992.

Vallejo, Jesus. “El caliz de plata. Articulacion de ordenes juridicos en la jurisprudencia del ius
commune”. Revista de Historia del Derecho, vol. 38 (2009): 1-13.

Yafiez Parladorio, Juan. Rerum quotidianarum libri duo. Et quotidianarum differentiarum sequicen-
turia. Vallisoleti et Panormi: apud loannem Baptistam Maringum, 1627.

Zurita, Jerénimo. Historia del Rey don Hernando el Catholico. De las empresas, y ligas de Italia, vol.
V. Zaragoza: por Lorenzo de Robles, 1610.



