EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Politicay Sociedad MISCELANEA
ISSN-e: 1988-3129

Para una igualdad democratica. Un dialogo
entre las perspectivas de Lefort y Bourdieu

Emiliano Gambarotta
CONICET, EIDAES-UNSAM, FaHCE-UNLP, Argentina = ¢

https://dx.doi.org/10.5209/p0s0.94557 Envio: 15 febrero 2024 « Aceptacion: 10 marzo 2025

Resumen:El objetivo central de este texto es problematizar la cuestion de la igualdad, para lo cual se pondra
en dialogo las perspectivas de Claude Lefort y Pierre Bourdieu. Esto permitira sefialar la riqueza e interés de
la poco explorada relacién entre estos dos pensadores, quienes presentan no pocos puntos de contacto. Y,
sobre todo, posibilita un abordaje de la igualdad que muestra su entrelazamiento con la preocupacion por la
libertad y por la sorofraternidad, via por la cual se busca contribuir a la interrogacion de la democracia, con
vistas a procurar su fortalecimiento y expansion. En pos de dicho objetivo, el texto comienza trazando dos
caminos paralelos, que recorren el modo en que cada uno de estos autores tratan la cuestion de la igualdad
para, luego, trazar puentes entre ambos, especialmente a partir de sus abordajes del plano de lo simbdlico
y del lugar que le dan a la “revolucidn”. A partir de estos materiales, se aboga aqui por una Realpolitik de la
igualdad —que es también de la libertad y la sorofraternidad—, que democratice nuestra sociedad, lo cual
demanda revolucionar nuestro aquiy ahora.

Palabras clave: democracia; igualdad; libertad; sorofraternidad; revolucion; sociologia critica.

ENG Towards a democratic equality. A dialogue between Lefort’s
and Bourdieu’s perspectives

Abstract: The central aim of this work is to problematize the question about equality, for which Claude
Lefort’s and Pierre Bourdieu’s perspectives will be put into dialogue. This will allow the paper to point out the
productivity and interest of the little-explored relationship between these two thinkers, who present many
points of contact. Also, it enables an approach to equality that shows its intertwining with the concern for
freedom and sorofraternity. In this way, this paper seeks to contribute to the discussion about democracy, with
the goal of strengthening and expanding it. In pursuit of this objective, the text begins by tracing two parallel
paths, which cover how each of these authors treats the question of equality. Then draw bridges between
the two, especially around their approaches to the symbolic and the place they give to the “revolution”.
Through these materials, this paper advocates for a Realpolitik of equality —which is also of freedom and
sorofraternity— that democratizes our society, which demands revolutionizing our here and now.

Keywords: democracy; equality; liberty; sorofraternity; revolution; critical sociology.

Sumario: 1. Introduccién. 2. Lefort: la igualdad sin certezas. 3. Bourdieu: la igualdad conquistada contra la
dominacion. 4. La revolucion de la igualdad. 5. Bibliografia

Como citar: Gambarotta, E. (2025). Para una igualdad democratica. Un didlogo entre las perspectivas de
Lefort y Bourdieu. Polit. Soc. (Madr.) 62(3), https://dx.doi.org/10.5209/p0s0.94557

1. Introduccion

El presente escrito constituye una interrogacion de la democracia, especificamente, de la cuestion de la
igualdad, para cuya problematizacion se trabajara sobre las potencialidades de la poca explorada articula-
cion entre el pensamiento politico de Claude Lefort y la sociologia reflexiva de Pierre Bourdieu. Es a través
del didlogo, no exento de tensiones, entre estas dos perspectivas, que se propondra una concepcion de la

Polit. Soc. (Madr) 62(3), 2025, e94557 1


https://dx.doi.org/10.5209/poso.94557
https://dx.doi.org/10.5209/poso.94557
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:emilianogambarotta%40yahoo.com.ar?subject=
https://orcid.org/0000-0002-8526-4819

2 Gambarotta, E. Polit. Soc. (Madr.) 62(3), 2025, e94557

“igualdad democratica”, la cual se entrelaza con la cuestion de la libertad y de la sororidad/fraternidad (en
adelante: sorofraternidad)', configurando entre las tres una especifica constelacion.

La relevancia de esta puesta en didlogo reside en la centralidad que para ambas perspectivas tiene la
problematizacion de la igualdad, a lo cual se agrega el singular modo en que ellas se inscriben en las dis-
cusiones francesas del periodo: practicamente contemporaneos (Lefort nacio en 1924 y Bourdieu en 1930),
ninguno de los dos es sencillamente clasificable en las principales corrientes tedricas de su época. Mientras
Lefort marca esa diferencia presentando su trabajo bajo la denominacion de “pensamiento politico”,
Bourdieu, luego de un temprano momento estructuralista, se torna un critico de este (Bourdieu, 1991, 2012),
sin por ello inscribirse en la corriente “postestructuralista” (Gambarotta, 2016). A esto cabe sumar que am-
bas perspectivas se encuentran marcadas por la influencia de otro inclasificable pensador francés: Maurice
Merleau-Ponty, de quien Lefort fue amigo y discipulo, al punto de ocuparse de la edicion de sus obras pos-
tumas, a la vez que, de los muchos aspectos en que Bourdieu retoma su pensamiento (Gambarotta, 2016),
quizas el mas claro sea su concepcion de la “reflexividad”, deudora de la propuesta de sobrerreflexividad
realizada por Merleau-Ponty (2010).

Otro puente que conecta ambas miradas es la centralidad dada a lo simbdlico. En efecto, es en este pla-
no que tiene lugar la dominacién, segun la conceptualiza Bourdieu a través de sus investigaciones —sobre
la educacion o los gustos o el androcentrismo, etc. —. A la vez que, en Lefort, es una “mutaciéon de orden
simbolico” (Lefort, 2004: 41) la que abre el horizonte de posibilidad para la democracia moderna, asi como
para su opuesto, el totalitarismo. Volveré mas adelante sobre este lugar dado a lo simbdlico, pero ya aqui
puede detectarse la conexion, presente en ambas perspectivas, entre este y la cuestion de la igualdad, la
cual se conquista contra la dominacion simbdlica, subvirtiendo los mecanismos que la (re)producen, o bien,
es posibilitada por una configuracion de lo simbdlico que acoge la disolucién del horizonte de certezas.

A pesar de estos puntos de contacto, que permiten poner en didlogo a estas perspectivas, son escasos
los trabajos que han procurado avanzar en tal direccion. Por lo que un primer aporte de este texto reside en
sefalar la productiva articulacion entre ambas (que profundiza lo iniciado en Gambarotta, 2014), base sobre
la cual se propone una concepcion propia, en tanto este escrito no se limita a comentar a estos autores, sino
que procura trabajar sobre los materiales por ellos elaborados para —como todo trabajo— modificarlos en el
proceso, produciendo otra cosa: una propuesta propia. En este caso, acerca de la cuestion de la igualdad,
uno de los pilares sobre los que asentar una configuracion democratica de la sociedad, que es también una
manera de enfrentar las principales amenazas que hoy la acechan: el espiritu del neoliberalismo, en tanto
ethos del capitalismo contemporaneo (Boltanski y Chiapello, 2010), y la actual cultura autoritaria (AA. VV.,,
2017; Traverso, 2018).

2. Lefort: laigualdad sin certezas

2.1. Democraciay totalitarismo

Esta primera seccion se concentra en la perspectiva de Lefort, recorrido que sera complementado en la
proxima seccion, la cual avanzara por un camino paralelo a lo largo de la sociologia bourdieusiana. Ambas
partes se inician con una exposicion sucinta de algunas ideas basicas del autor abordado, presentacion que
no tiene pretensiones de originalidad ni de revisidon del estado del arte, pues no es mas que un necesario
primer paso para luego avanzar hacia las discusiones especificas que interesan a este texto.

Un punto basal del pensamiento lefortiano es como la destruccion de lo que siguiendo a Kantorowicz
(1985) concibe como “los dos cuerpos del rey” (Lefort, 2004: 252-253), que se cristaliza en el decapitacion
de Luis XVI durante el proceso revolucionario francés, produce una mutacion simbdlica, a partir de la cual
adviene una nueva configuracion de la sociedad o, mejor aun, una nueva puesta en forma de ella -que es, al
mismo tiempo, una puesta en escenay una dacidn de sentido-, cuyo principio generador ya no es de carac-
ter teoldgico-politico. La separacion moderna entre la religion y la politica es una expresion de este cambio
en el modo de institucion de la sociedad, es decir, en /o politico entendido como “el principio generador de la
configuracion de conjunto” (Lefort, 2004: 39). Lo anterior indica que este proceso también instituye el ambito
de la politica como esfera separada, en la cual se escenifica el conflicto por el (des)ordenamiento de lo so-
cial, ala vez que se disimula como este atraviesa no solo a esa esfera en particular, sino al conjunto de la so-
ciedad. Es en este plano de lo politico, entonces, que se produce la disolucion del principio teolégico —que
se escenificaba en los dos cuerpos del rey—, para dar paso a “la representacion de un poder sin fundamento
religioso” (Lefort, 2004: 66), cuyo reverso es la institucion de un conflicto permanente en torno a los funda-
mentos de ese poder, al disolverse la certeza trascendental que clausuraba la posibilidad de dicho conflicto.

Esta es la principal consecuencia de lo que Lefort —haciendo propias las palabras de Tocqueville— llama
la “revolucion democratica”, la cual es entendida, entonces, como esa radical reconfiguracion simbdlica,
que diluye el protagonismo de la certeza teoldgica como principio generador, para, en su lugar, acoger la
incerteza en los propios fundamentos de lo politico. Por eso la democracia entraia el “heroismo” de asu-
mir un “derecho que no tiene garantia en la naturaleza” (Lefort, 2004 11), ni en la religion, ni en ninguna otra
fuente de certeza, como tampoco tienen garantia ultima el poder y el saber. Un heroismo en el que resuena
el Merleau-Ponty que se apropia del “liberalismo heroico” de Weber (Merleau-Ponty, 1957), con su radical
legitimacion del punto de vista otro, lo cual es también (reflexivamente) dar cuenta de la particularidad del

" Propongo el término “sorofraternidad” a fin de diluir, al menos parcialmente, el sesgo de género que contiene la nocion de “fra-
ternidad”, aun cuando esta propuesta todavia carga con el lastre de presuponer un binarismo sexual.



Gambarotta, E. Polit. Soc. (Madr.) 62(3), 2025, e94557 3

propio punto de vista que, aun cuando sea el que yo defienda, no es mas (ni menos) legitimo que el de ese
otro. Acoger “la disolucion de los referentes de certeza”, que produce “una indeterminacion ultima respecto
al fundamento del poder, de la ley y del saber, y respecto al fundamento de la relacion del uno con el otro
en todos los registros de la vida social” (Lefort, 2004: 50), instituyendo un debate permanente acerca de
la forma y el sentido de la sociedad, demanda ese heroismo. Pues dicho debate solo es tal si se da entre
visiones distintas de lo mismo, sin que ninguna visidon se encuentre por encima de la otra. Es decir, ninguna
se pone en escena como la unica valida por estar fundada en una certeza trascedente, teoldgica, o bien por
sostenerse en una garantia derivada del conocimiento de la esencia de la naturaleza o de lo sociohistorico.
El reverso de lo cual es que, en la sociedad instituida como consecuencia de la revolucion democratica, el
lugar del poder permanece vacio.

Lo anterior contiene ya una primera aproximacion a la cuestion de la igualdad, en tanto es la igualdad
entre las distintas visiones de lo mismo la que posibilita el debate en que se expresa el lugar vacio del poder.
Pero antes de profundizar en este tema, cabe completar esta sucinta exposicion de algunas de las ideas
basicas de Lefort con la caracterizacion de la otra forma de institucion de lo social que responde a la muta-
cion simbdlica moderna: el totalitarismo. Este responde a la disolucién de la certeza trascendental no con el
acogimiento democratico de la incerteza, sino con la pretension de instaurar una nueva certeza, solo que de
caracter inmanente, producto de un saber que ha develado la ley que rige lo sociohistorico. A partir de esta,
se vuelve transparente el funcionamiento de la entera sociedad, resultando plenamente visibles el sentido
de cada uno de sus actos y procesos, incluso el futuro se torna en algo predecible, ya sabido, por lo que no
hay lugar aqui para la contingencia. Por eso el totalitarismo “se dibuja secretamente en el mundo moderno
como sociedad sin historia” (Lefort, 2004: 46). A la vez que el poder, que detenta ese saber, “se revela como
el érgano de un discurso que enuncia lo real como tal” (Lefort, 2004: 41).

En esta logica, la division de la sociedad carece de sentido, en tanto tampoco hay lugar para una vision
otra a la de ese saber, ni para unos fines distintos a los que este sefnala. En definitiva, el totalitarismo se
(re)presenta como una sociedad reconciliada consigo misma, en la que todo debate y division han sido
superados. Aunque seria mas preciso decir que esta légica rechaza toda division interna de la sociedad, al
mismo tiempo que establece una firme division externa, pues toda vision otra es representada bajo la figura
de un enemigo que amenaza a la reconciliada sociedad, al relativizar la certeza en la que ella se basa. Asi,
el totalitarismo se erige en torno a la figura de un pueblo-Uno que no da lugar a la diferencia. En definitiva,
“todo el sistema esta basado en una légica de la identificacion” (Lefort, 2004: 263), que torna equivalente lo
distinto, o bien lo expulsa al exterior, a ese lugar del enemigo que atenta contra la propia identidad. Mientras
que la democracia “descompone la unidad, liquida la identidad” (Lefort, 2004: 254), al acoger un pluralismo
al que cabe entender como no-unidad (Gambarotta, 2020). Por esta via arribamos, nuevamente, a la cues-
tion de la igualdad, especificamente, a lo que cabe denominar la “igualdad democratica”, en tanto producto
de la mutacion simbdlica moderna y del “heroico” acogimiento de la incerteza. Una igualdad entre visiones
distintas que, por tanto, no ha de confundirsela con la identidad, con su tornar equivalente lo diferente, lo
cual lleva a que no sea posible mas que ver lo mismo en lo mismo, cuyo reverso es la institucion de un punto
de vista Uno. La igualdad que detenta la caracteristica de ser democratica es aquella que se establece con
un otro, que no es parte del “nosotros”, sin que ninguna de las dos visiones de lo mismo ocupe el centro del
poder. Este lugar vacio se enlaza, asi, con un descentramiento de la mirada que (sobrerreflexivamente) lleva a
percibir que el mismo es “el otro diferente del otro” (Merleau-Ponty, 2010: 233). Desarrollar las caracteristicas
de dicha igualdad democratica es la tarea del proximo apartado.

2.2.lgualdad y diferencia

El modo en que Lefort entiende la igualdad propia de la sociedad democratica puede ser sintetizado en su
apropiacion de las palabras de Tocqueville, quien “sugiere que en el curso de la historia, y bajo el efecto de
la igualdad creciente de condiciones, los individuos se descubren cada cual independiente y semejante al
otro; sugiere igualmente que los ciudadanos se descubren cada cual ciudadano entre ciudadanos; igual-
mente prometidos al ejercicio de la autoridad publica, o a su control” (Lefort, 2004: 113). Cita en la que se
manifiestan dos aspectos de la igualdad, el primero de los cuales ya ha sido mencionado y remite a como la
independencia del individuo, es decir, la posibilidad de una visidon propia que no se sojuzgue a un punto de
vista superior, es también la no sujecion del otro a mi vision. En esa igualdad nos descubrimos semejantes,
no idénticos, ni equivalentes, sino semejantes en nuestra diferencia (Gambarotta, 2014, 2020). Punto en el
que la cuestion de laigualdad se enlaza con un especifico modo de relacionarnos con el otro, al que propon-
go caracterizar como “sorofraternidad”. En una adherencia entre ambas nociones que no es una pérdida de
la particularidad de cada una, sino su configuracion como una constelacion.

Estamos, entonces, ante una igualdad instituida por “la destruccion de los rangos y érdenes, de las re-
des de dependencia” (Lefort, 1990: 93), pero ello no disuelve toda division interna de la sociedad, pues no
se trata de la uniformizacion totalitaria. Antes bien, ella se instituye por la destruccion de todo fundamento
(trascendente o inmanente) a partir del cual fijar tales divisiones y, con ellas, una desigualdad de caracter
incondicionado. La igualdad democratica, para ser tal, ha de mantener las divisiones internas, pero abiertas
al cambio y al debate permanente, en tanto implica “la desaparicion del fundamento legitimo de la diferen-
ciacion de grupos o de la division social como tal” (Lefort, 1990: 96). Por eso, “desde el momento en que la
division social ya no encuentra su sancion en un decreto de la divinidad o ya no resulta de una ley natural,
estos hombres se sitian, unos respecto de otros, como semejantes” (Lefort, 1990: 93). En suma, “la igualdad



4 Gambarotta, E. Polit. Soc. (Madr.) 62(3), 2025, e94557

implica el reconocimiento del semejante por el semejante” (Lefort, 1990: 94), adhiriéndose, asi, a esa parti-
cular configuracion del lazo con el otro a la que aqui llamo sorofraternidad?.

Afirmar que esta relacion con el otro no implica la disolucion de las diferencias es también senalar que
ella se encuentra amenazada no solo por la pretension de darle un fundamento ultimo a los rangos y 6rde-
nes. También lo esta por la liquidacion de la division social a manos de una légica identificante y de la espe-
cifica relacion con el otro que ella entrafia, la cual es indisociable de la relacion con uno mismo, a la que aun
hoy seguimos concibiendo a través del concepto de “identidad politica”. Sin embargo, esta no es la Unica
forma de uniformizacion que atenta contra la diferencia en la semejanza, pues Lefort —siguiendo una vez
mas a Tocqueville— sefiala como la igualdad puede también contener “la amenaza de una homogeneizacion
de la sociedad [...], de una disolucion de los puntos de vista particulares en el punto de vista soberano de
la opinion, de una intolerancia a todo lo que aparezca como el signo de desviacion respecto de la norma
dominante” (Lefort, 1990: 94). Aqui no se trata de la identificacion que culmina en un pueblo-Uno, sino de
una homogeneizacion que se escenifica de modo impersonal, en la figura de la masa, en la cual Tocqueville
encuentra “el signo de la decadencia del individuo” (Lefort, 2004: 129) y, con ella, de la posibilidad de una
igualdad entre individuos diferentes. En la masa se disuelve ese juzgar desde el propio punto de vista que
es determinante de la figura del individuo, para imponerse, en cambio, la uniformidad en la opinidn, afirmada
“fantasticamente bajo el signo de la unanimidad” (Lefort, 2004: 137-138). A partir de lo cual puede instituirse
un poder sobre el individuo que “no busca sino fijarlo irrevocablemente en la infancia” (Lefort, 2004: 136)*.

Asi, la ruptura igualitaria de los rangos fijos abre la posibilidad de una produccion del individuo en su
diferencia, al mismo tiempo que contiene la potencialidad de un “rebajamiento de todos ante un poder ané-
nimo” (Lefort, 2004 137). Dialéctica interna por la cual la mutacion simbdlica que genera las condiciones de
posibilidad para la institucion de una igualdad democratica entre los diferentes —esto es, en su entrelaza-
miento con la sorofraternidad—, también contiene dos vias que la pueden cancelar: la l6gica identificante
del totalitarismo y la homogeneizacion de los puntos de vista bajo la unanimidad de la opinion propia de la
sociedad de masas.

2.3. Libertad negativay libertad descentrada

El apartado anterior desarrollé el primero de los dos aspectos de la igualdad que Lefort plantea, a partir de
su lectura de Tocqueville. Cabe ahora abordar el segundo, segun el cual cada quien se descubre ciudadano
entre ciudadanos, igualmente prometido al ejercicio de la autoridad publica, o a su control. Ello es también
sefalar que el lugar del ejercicio de la autoridad se encuentra abierto a todos por igual, lo cual es indisocia-
ble de la representacion del poder como un lugar simbdlicamente vacio que, al disolver los rangos, también
borra la linea que fija quién manda y quién obedece. Pues luego de esta mutacion simbdlica, aquellos que
ejercen la autoridad “son simples gobernantes y no pueden apropiarse del poder, incorporarlo. Mas aun,
este ejercicio esta sometido al procedimiento de una renovacion periddica. Esto implica una competencia
regulada” (Lefort, 1990: 190), es decir, “significa una institucionalizacion del conflicto” (Lefort, 1990: 190) en
torno a esa autoridad.

Aun cuando se apele al pueblo soberano como figura que detenta ese poder, este no tiene una identidad,
antes bien, adquiere su formay se pone en escena a través de esa competencia, ya que no hay “pueblo en
acto fuera de la operacion regulada del sufragio” (Lefort, 1990: 62). La lucha entre partidos, que esa opera-
cion entraia, junto con la escenificacion de una minoria —derrotada pero visible— sefalan la no-unidad de
ese pueblo soberano que es también un signo de que el poder no se encuentra incorporado en un individuo
0 grupo particular, quedando (simbdlicamente) vacio. Por eso, “el poder se torna democratico, y conserva
esta caracteristica, cuando se demuestra que no es el poder de nadie” (Lefort, 2004: 139), pues puede ser,
contingentemente, de cualquiera. Todo lo cual implica un borramiento de la distincion fija entre el sufragan-
te y el sufragado, entre quien manda y quien obedece, por lo que todos quedan “igualmente prometidos al
ejercicio de la autoridad”.

En este momento, la igualdad democratica se entrelaza con la libertad politica que proviene de “la eman-
cipacion de toda autoridad que se arrogue el poder de decidir” (Lefort, 2004: 114), pues es el pueblo, des-
incorporado y escenificado en la operacion del sufragio, quien decide. Una libertad politica posibilitada por
la disolucion igualitaria de todo fundamento que pretenda fijar quién manda y quién obedece, que pretenda
investir a un unico punto de vista de la potestad de decidir por el conjunto. La libertad politica de decidir pre-
supone, entonces, que no hay una orientacion unica para el curso de accion del individuo, pues si solo hay un
camino posible, entonces dificilmente se puede hablar de libertad. Por eso, la escenificacion de un saber po-
seedor del conocimiento de la légica inmanente de lo sociohistorico, propia del totalitarismo, atenta contra
dicha libertad, al establecer como ya sabido el fin ultimo de la sociedad —mas aun, al postular la existencia
de tal fin ultimo—, fijando asi la unica orientacion que la accion ha de seguir.

En esta ldgica, la libertad queda sometida a la necesidad historica expresada por el saber que ha deve-
lado su ley. Esto supone la existencia de un punto de vista privilegiado, capaz de percibir ese camino, oculto

2 En estalinea, al trabajar sobre el pensamiento de La Boétie, Lefort sostiene que la amistad no se establece “si falta la atraccion
del semejante por el semejante” (Lefort, 2019: 104) y es sobre este telon de fondo que puede entenderse por qué “la amistad
tiene su verdadero meollo en la igualdad” (Lefort, 2019: 103).

3 En este sentido, la teoria de la democracia que aqui se plantea entrafa una critica de la nocion de identidad (politica), pues ella
obtura la posibilidad de una semejanza en la diferencia (Gambarotta, 2020).

4 Esdecir, sin alcanzar esa “mayoria de edad” que, segun Kant (2002), es lo propio de un individuo auténomo que juzga y habla por
la propia boca, sin tutelajes.



Gambarotta, E. Polit. Soc. (Madr.) 62(3), 2025, e94557 5

para otras visiones de lo mismo. Con ello se disuelve la igualdad entre puntos de vista distintos, en el mismo
momento en que la libertad politica del individuo es negada a manos de la necesidad.

A suvez, siesa libertad es “del individuo”, entonces ya se esta esbozando como la homogeneizacion, que
da lugar a la masa, erosiona su misma condicion de posibilidad. Sin embargo, menos evidente es como la
mirada individualista también entrafia una amenaza, segun lo apunta Lefort, siguiendo aqui a Saint-Simon,
en su “critica a las abstracciones que caracterizan a la teoria liberal del individuo” (Lefort, 2004: 121). En
esta teoria, la libertad es situada en el ambito privado, lo cual es, también, escindirla de lo publico, como ar-
quetipicamente plantea el liberalismo econémico, con su consecuente “indiferencia total por las libertades
publicas” (Lefort, 2004: 108) y, en general, por lo publico. Mas aun, la libertad percibida como laisser-faire
es conquistada contra lo publico, al delimitar un ambito (privado) en el que este “deja hacer”, anverso cuyo
reverso es “el vacio que abre la retirada de cada uno a su esfera propia” (Lefort, 2004: 117). Pero este ya no
es el vacio, de caracter simbdlico, que entrafa la desincorporacion del poder, sino un “vacio efectivo” (Lefort,
2004: 78), pues el conflicto ya no sube a la escena publica una forma de sociedad que dé sentido publico a
ese conflicto, como no sea el de la disputa entre intereses privados, en procura de beneficios privados.

Asi,

si el lugar del poder aparece no ya simbdlicamente sino realmente vacio, entonces quienes lo ejercen
no son percibidos sino como individuos cualesquiera, como integrantes de una fraccion al servicio de
intereses privados [...]; la privatizacion de los grupos, de los individuos, de cada sector de actividad, se
incrementa: cada cual quiere hacer prevalecer su interés individual (Lefort, 2004: 227).

A través de este proceso, mas que instituirse el conflicto, se instituye o bien el problema del orden, pro-
ducto de una concepcion atomista de la sociedad, o bien se propugna que una figura ocupe ese vacio. Esto
ultimo lleva a que el liberalismo econdmico sea “un eventual aliado del despotismo” (Lefort, 2004: 108),
siempre que este “deje hacer” a los individuos atomizados en su “esfera propia”. Despotismo que puede
ser tanto de caracter personal (un déspota ilustrado), como impersonal, al ordenarse la configuracion de lo
social a partir de una légica que escapa al debate publico (el mercado). A esta luz cabe leer la afirmacion de
Lefort segun la cual “en el presente es la expansion del mercado, que se supone autorregulador, a escala
planetaria la que lanza un desafio al poder democratico” (Lefort, 2004: 35).

Sobre este telon de fondo puede percibirse como la libertad democratica del individuo no es una “liber-
tad negativa” (por apelar aqui a la ya clasica terminologia de Berlin, 1988), es decir, conquistada contra lo
publico —incluyendo, por supuesto, al Estado—, al circunscribirse un espacio que ha de quedar fuera de su
alcance. Antes bien, es una libertad instituida en torno a un vacio simbdlico, a partir de la ausencia de un fun-
damento ultimo que fije una orientacion para la accion. Asi, la libertad del individuo que ya no se encuentra
obligado a seguir las maximas de una religion particular —como sucede en el régimen teolégico-politico— no
es el producto “negativo” de una retirada de lo publico, que lo “deja hacer” en su esfera privada, sino una
libertad descentrada, sostenida por una especifica configuracion de lo publico: aquella en la que no hay un
centro fijo, en tanto ese lugar se mantiene simbdlicamente vacio.

Libertad de caracter democratico pues es posible a partir del debate abierto en torno a los fundamentos
de las instituciones sociales y, en ultima instancia, de la institucion de lo social, cuya expresion reside en
que ya no hay una religion obligatoria, ni afiliacion a un partido unico, ni orientacion de género fijada en una
certeza natural. En esto se percibe que la libertad descentrada presupone un igualitario acceso a la escena
publica de los distintos puntos de vista sobre lo mismo, y no su retirada a una “esfera propia”, en donde se
les “dejaria pasar” su diferencia.

Llegados a este punto, cabe volver la vista sobre el recorrido realizado en esta primera parte del presente
escrito, en la cual la interrogacion lefortiana de la igualdad ha llevado a problematizar la cuestion de la so-
rofraternidad y de la libertad descentrada del individuo. Pues las tres se encuentran entrelazadas, configu-
rando una especifica constelacion, que es la de la sociedad democratica. A su vez, se ha tematizado como
las tres se encuentran amenazadas por la légica totalitaria, pero también por procesos caracteristicos de la
sociedad de masas y del avance del mercado, que al disolver dicha igualdad minan la posibilidad misma de
una institucion democratica de lo social.

3. Bourdieu: la igualdad conquistada contra la dominacion

3.1. El caracter simbodlico de la dominacion

El conjunto de la obra de Pierre Bourdieu puede ser entendido como una vasta teoria de la dominacién
(Gambarotta, 2016), de los mecanismos que la (re)producen en el sistema de ensefianza (Bourdieu y Passeron,
1996, 2003), en la manera en que hablamos (Bourdieu, 2008), en las relaciones de género (Bourdieu, 2007),
asi como a través de los gustos (Bourdieu, 1998), entre otros ambitos sociales. Dicha dominacion se produ-
ce en el plano simbdlico, por lo que bosquejar algunos de los rasgos de este ultimo puede fungir de hilo de
Ariadna que nos guie en la exposicion sucinta —y sin pretensiones de originalidad— de aspectos centrales
de la sociologia bourdieusiana. Tal es el objetivo de las préximas lineas.

Bourdieu elabora su concepcion de lo simbdlico a través de la discusion con otros modos de abordar
esta nocion, especialmente, a partir del debate con lo que él denomina un modo de conocimiento subjetivis-
tay uno objetivista (Bourdieu, 1991, 2012). Del primero rescata su problematizacion de las categorias a través
de las cuales los agentes dotan de sentido al mundo, haciendo de lo simbdlico una instancia de produccion
de la realidad social. En una aproximacion de rasgos fenomenologicos, que subraya el caracter activo del



6 Gambarotta, E. Polit. Soc. (Madr.) 62(3), 2025, e94557

conocimiento practicado por esos agentes, pero sin llegar a “reconstruir sistematicamente las condiciones
sociales de produccion” (Bourdieu, 2007c: 66) de ese conocimiento productor. Por su parte, el otro modo de
conocimiento entiende a lo simbdlico como una estructura objetiva, especificamente, como principios de
clasificacion de caracter social-objetivo que, como tales, hacen sentir su peso sobre la manera en que los
agentes conocen el mundo. Este enfoque busca aprehender la l6gica especifica de tales sistemas de cla-
sificacion, pero, segun Bourdieu, tornando a esas estructuras en “entidades trascedentes” (Bourdieu, 1991:
73), desconectadas de las practicas concretas de los agentes que las (re)producen.

Es a fin de reponer esa dimension sociohistorica que él propondra su “estructuralismo genético”
(Bourdieu, 1996), es decir, una perspectiva que procura dar cuenta de la génesis subjetiva de las estructu-
ras objetivas que hacen sentir su peso sobre los agentes que producen la realidad social que los produce.
En un movimiento que no se reduce ni a la instancia subijetiva, ni a la objetiva, y al que cabe caracterizar
como dialéctico (Bourdieu, 2012) —en lo que puede considerarse una de las marcas que el pensamiento
de Merleau-Ponty deja en la sociologia bourdieusiana—. Lo simbdlico, entonces, refiere a unos principios
de vision y de division instituidos objetivamente en un campo —o en el espacio social en su conjunto—, a la
vez que inscriptos en los habitus de los agentes que juegan ese juego social®, movimiento a través del cual
se producen practicamente las clasificaciones sociales. En esto ultimo ya late la relacion entre lo simbdlico
y la “economia de las practicas”, con su problematizacion de “una razén inmanente a las practicas, que no
encuentra su ‘origen’ en las ‘decisiones’ de la razén como célculo consciente ni en las determinaciones de
mecanismos exteriores y superiores a los agentes” (Bourdieu, 1991: 88). A esta luz puede percibirse el sen-
tido de su “teoria materialista de lo simbdlico que tradicionalmente se opone a lo material” (Bourdieu, 2015:
232), es decir, de su interrogar la I6gica de las practicas que produce lo simbdlico —en una apropiacion de la
Tesis | sobre Feuerbach de Marx—, asi al mismo tiempo que el condicionamiento simbdlico de las practicas.

Los principios de clasificacion, asi producidos, distribuyen los objetos y los sujetos en distintas clases,
produciendo una di-vision que no es solo horizontal, entre clases diferentes las unas de las otras, sino tam-
bién vertical, esto es, establece una jerarquia. Sobre esta base, se instituye aquella dominacion a la que
Bourdieu caracteriza como simbdlica, en tanto tiene lugar cuando los agentes, en su conocimiento practico
del mundo social, reconocen la legitimidad de una determinada jerarquia (de género, por ejemplo), pues ella
es percibida a través de los principios de di-vision que esa misma relacion jerarquica genera (como cuando
enclasa a lo masculino junto a lo publico y lo femenino junto a lo doméstico). La dominacion simbdlica es,
entonces,

esa coercion que se instituye por mediacion de una adhesiéon que el dominado no puede evitar otorgar
al dominante (y, por tanto, a la dominacién) cuando solo dispone, para pensarlo y pensarse o, mejor
aun, para pensar su relacion con él, de instrumentos de conocimiento que comparte con él y que, al
no ser mas que la forma incorporada de la estructura de la relacion de dominacion, hacen que esta se
presente como natural (Bourdieu, 1999: 224-225).

Una naturalizacion producto de que el conocimiento practico, que genera el reconocimiento de esa re-
lacion, se asienta, a su vez, en un desconocimiento del caracter arbitrario y contingente de las categorias a
través de las cuales se percibe el mundo social, a consecuencia de la implicacion del agente en dicho mun-
do social, cuya historia ha incorporado en la forma de habitus. En esta articulaciéon entre desconocimiento y
reconocimiento la dominacion adquiere su caracter simbdlico.

Sobre este fondo se pueden percibir las investigaciones bourdieusianas en torno al “mérito escolar”, las
cuales parten de la asociacion estadistica entre la posicidon socioeconémica y el nivel de estudios alcan-
zado, con la intencion de aprehender “las mediaciones mas ocultas por las cuales se instaura la relacion
(que capta la encuesta) entre el origen social y el éxito escolar” (Bourdieu y Passeron, 1996: 167). Entre tales
mediaciones juega un papel clave la herencia de un capital, pero no unicamente del econémico, sino sobre
todo del cultural (Bourdieu y Passeron, 2003). Herencia que se concreta a través de un trabajo pedagdgico
anterior al ingreso del/de la nifio/a la escuela —en tanto tiene lugar en el ambito familiar—, a través del cual se
transmite una serie de contenidos culturales, junto con toda una manera de relacionarse con la cultura (una
familiaridad con los libros, o la naturalizacion del habito de leer, por ejemplo).

Conjunto de propiedades adquiridas en una trayectoria social que tiene lugar fuera del sistema educativo,
pero que el trabajo pedagogico escolar reconoce como valiosas, a pesar de que no las enseia. Es por esta
via que dichas propiedades se tornan un capital, al quedar investidas de una dimension simbdlica producto
de la conjuncion de una distribucion desigualitaria de ellas, con una distribucion igualitaria del reconoci-
miento de su valor, sobre la base del desconocimiento de las categorias que se estan poniendo en juego
en ese acto de apreciacion practica. A través de estas mediaciones, el heredero (de un capital cultural) se
distingue como un buen estudiante, transmutando su herencia en un titulo escolar adquirido “por propio
meérito”, “sin deberle nada a nadie”. Punto en el cual puede encontrarse una primera aproximacion al modo
en que Bourdieu tematiza la cuestion de la igualdad. Pues es en esa articulacion entre dos distribuciones
que se produce el capital y, con él, una relacion de dominacion simbdlica. Frente a lo cual, democratizar a
la educacion (Bourdieu y Passeron, 2003) entrafia procurar una distribucion igualitaria de la propiedad en
cuestion, aunque —como veremos— esto no siempre es posible ni deseable, por lo que también resulta
necesario combatir esos principios de di-vision a través de los cuales un rasgo diferencial es reconocido
como marca de distincion, en una legitimacion de esa situacion desigualitaria que es indispensable para su

5  Paraun desarrollo de las nociones de habitus y campo véase Bourdieu, 1995, 2007b; Gutiérrez, 2005; Gambarotta, 2016.



Gambarotta, E. Polit. Soc. (Madr.) 62(3), 2025, e94557 7

reproduccion. Por todo esto, en la perspectiva bourdieusiana la apuesta por la igualdad es indisociable del
esfuerzo por combatir el capital.

3.2. Subvertir al capital

En la propuesta sociologica de Bourdieu, la lucha por la igualdad entraia el esfuerzo por subvertir las bases
mismas en las que se sustentan las relaciones de dominaciony, asi, se adhiere a la pugna por liberar al domi-
nado. Busqueda de la igualdad, entrelazada con la libertad, que transita por dos vias distintas, segun cuales
sean los mecanismos especificos de la dominacion simbdlica a la que se enfrenta. La primera de dichas vias
ya fue mencionada: aquella que procura desarticular la dominacion producto de una distribucion desiguali-
taria de una propiedad igualmente reconocida como valiosa por todos los agentes, es decir, se trata de una
situacion en la cual la diferencia desemboca en desigualdad.

Tal es el caso del éxito escolar, alcanzado a través del “mérito heredado”, frente a lo cual Bourdieu propo-
ne un modo de concretar la promesa formal de universalidad que la escuela contiene, combatiendo aquellos
mecanismos que favorecen el éxito de unos y el fracaso de otros. En pos de una universalizacion concreta
del acceso a la educacion universal que, por supuesto, requiere erradicar aquellas barreras de ingreso que
puedan dejar a un determinado sector fuera de ella —por ejemplo, asegurando su gratuidad—. Pero no se
trata solo de ingresar sino, también, de egresar, de alcanzar con “éxito” un titulo educativo, para lo cual es
necesario erosionar los mecanismos que (re)producen el “mérito heredado”, entre los cuales se encuentra la
tendencia del sistema de ensefanza a esperar de sus estudiantes una relacion con la cultura que no ensenia,
al menos no sistematicamente. Introducir en los contenidos de ensefianza tal relacion es una de las piezas
claves de la propuesta de “racionalizacion pedagdgica” realizada por Bourdieu (Bourdieu y Passeron, 2003).
Esto implica que, a fin de universalizar el acceso a los contenidos escolares, ha de ponerse en practica una
particularizacion del modo en que ellos son transmitidos, dando cuenta de las trayectorias sociales de los
distintos grupos que integran una misma cohorte de educandos (por caso, introduciendo en la reflexion
pedagdgica el peso que sobre los estudiantes tienen los distintos capitales culturales de sus familias de
origen). En esta dialéctica entre lo universal y lo particular (Gambarotta, 2016) se sostiene la apuesta por una
Realpolitik elaborada por Bourdieu (1999, 2007b), la cual procura concretar lo universal, sobre la base de la
investigacion de los mecanismos sociales especificos que permiten dicha concrecion, o bien, como en este
caso, la obturan. No solo se indica cual es la mision que el sistema educativo promete, también problematiza
lalégica de la practica (materialismo) que tornaria posible efectivizar el cumplimiento de esa promesa. De alli
que sea una Realpolitik de lo universal.

No se trata, aqui, de que el sistema de ensefanza deje de entregar diplomas, sino de que estos no se
vuelvan un titulo de nobleza escolar, tan hereditarios como los antiguos titulos de la nobleza francesa, que, a
su vez, constituyen la via de acceso al gobierno —especialmente, a la burocracia estatal— y, mas en general,
a una posicion dominante en el espacio social. En este sentido, la Realpolitik de lo universal apunta a que
no haya mas titulo para gobernar que para ser gobernado, situacion igualitaria que entrafia la posibilidad
de que cualquiera ocupe la posicion de mando, borrando la linea que fija quién manda y quién obedece. Es
esta libertad politica la que puede conquistarse combatiendo el capital, es decir, logrando una distribucién
igualitaria de los diplomas de modo tal que estos ya no se transmuten, a través de una alquimia simbdlica, en
titulos para gobernar. Pues si esa propiedad esta igualmente distribuida entre los distintos grupos, entonces
carece de ese rasgo imprescindible para tornarse un elemento de distincion, esto es, para ser capital.

Sin embargo, no todas las relaciones de dominacién simbdlica provienen de una diferencia (el capital
cultural heredado) que, en tanto fuente de desigualdad, se procura combatir (para que la cultura ya no sea un
capital). En efecto, la dominacion simbdlica también puede enraizarse en una diferencia que no tiene sentido
erradicar, como las diferencias de género, sobre la que se asienta la dominacidon masculina (Bourdieu, 2007).
Sobre este teldn de fondo se puede percibir la segunda via a través de la cual propugnar una igualdad, que
lleva entrelazada la libertad, en la cual no se combate contra una distribucion desigualitaria, sino contra los
mecanismos que invisten simbodlicamente a una diferencia en rasgo de distincion. En este ultimo sentido, la
igualdad es entendida como la posibilidad de ser diferente sin distinciones.

En este punto vuelve a evidenciarse el entrelazo entre la igualdad y la libertad, en tanto la primera deman-
da subvertir un proceso social que (re)produce grupos dominados. A la vez que esa igualdad entrafia una
relacion con un otro en la cual este no es situado en una posicion de subordinacion o en una clase inferior,
ala que, en el extremo, se le niega su plena humanidad. Esto ultimo es lo que sucede cuando, por ejemplo,
se le adjudica al otro un escaso control sobre su propia naturaleza, como cuando se afirma que las mujeres
se encuentran dominadas por sus emociones. Se instituye, asi, una di-vision “que es la del cuerpo y el alma,
entre los que no son sino naturaleza y los que afirman en su capacidad de dominar su propia naturaleza
bioldgica su legitima pretension de dominar la naturaleza social” (Bourdieu, 1998: 502). En suma, la igualdad
entrafia una relacion con otro, diferente de mi, en la que este no es un inferior (ni un superior), sino que es
percibido y experienciado como un semejante, diferente del que yo soy diferente. Relacion a la que aqui
llamo “sorofraternidad”.

La apuesta por una Realpolitik de la igualdad entrafia, entonces, combatir aquellas diferencias que son
el producto de una desigualdad en la posicion de origen, en la distribucidn de los capitales que permiten la
(re)produccion de la existencia misma del capital. Tarea a la cual la sociologia puede contribuir, al descu-
brir los mecanismos concretos de esa (re)produccion. Pero no siempre se trata de disolver una diferencia
tornada desigualdad, en otros casos se trata de acoger la diferencia sin distinciones, para lo cual es nece-
sario poner en cuestion la articulacion de desconocimiento-reconocimiento en que se funda la dominacion



8 Gambarotta, E. Polit. Soc. (Madr.) 62(3), 2025, e94557

simbdlica. Un primer paso en esta tarea es reponer la contingencia historica y la arbitrariedad sociocultural
de las categorias a través de las cuales se produce la di-vision que sustenta dicha dominacion. Aqui la
sociologia también puede realizar un aporte especifico, contribuyendo con sus investigaciones a relativi-
zar aquel modo de ver las cosas que se presenta con toda la fuerza de lo natural, en torno a lo cual no hay
cuestionamientos ni la sensacion de que haya nada por cuestionar. En esta linea se inscriben “las funciones
liberadoras que puede cumplir la sociologia proporcionando los instrumentos para una reapropiacion de los
principios de percepcion y de apreciacion que estan con frecuencia en la base de una miseria propiamente
social” (Bourdieu, 1991: 44, nota 31).

Por esta senda la sociologia se torna en critica de la cultura, al hacer de su conocimiento cientifico una
instancia que contribuye a subvertir los principios de di-vision establecidos, con las clasificaciones que ellos
generan y las clases que instituyen. Es decir, a producir una subversion simbadlica que puede, incluso, dar
lugar a aquello que Bourdieu concibe como una “revolucion simbdlica” (Bourdieu, 2017), la cual rompe el
contrato tacito de adhesion doxica a las evidencias del mundo, al reconfigurar los principios que estructuran
lo inmediatamente visible y cuya lI6gica resulta “invisible” para el punto de vista situado en su interior. Por eso
“las auténticas revoluciones simbodlicas son sin duda aquellas que, mas que al conformismo moral, ofenden
al conformismo légico” (Bourdieu, 2007b: 93), pues “es una revolucion de los principios de visidon y de divi-
sién, una revolucion de los principios segun los cuales es legitimo representar al mundo visible” (Bourdieu,
2001: 18)°. La sociologia critica contiene, entonces, una politica estética, si usamos “estética” no en su mo-
derno sentido de “teoria del arte”, sino en el antiguo, que refiere a una problematizacion de la percepcion,
del modo en que se dota de sentido al mundo. En suma, la sociologia, a través de su practica de la critica,
puede contribuir a la reconfiguracion estética del orden simbdlico que sustenta la vision comun del mundo
ordinario, incluyendo las desigualitarias relaciones de dominacion que lo atraviesan.

Esta “trasgresion simbdlica de una frontera social tiene un efecto liberador porque, en la practica, hace
realidad lo impensable” (Bourdieu, 1999: 312). Y, asi, puede conducir a la aceptacion de una relacion que des-
de un punto de vista anterior resultaba inaceptable, a “naturalizar” aquello que para ese otro punto de vista
resultaba “antinatural”. El que en la Argentina actual sea reconocido legalmente el matrimonio entre dos
personas del mismo género implico tornar pensable (conformismo I6gico), lo que permitié volver aceptable
(conformismo moral), una relacidon que para la generacion de nuestros abuelos o bisabuelos resultaba im-
pensable y, por ende, inaceptable. Aun cuando todavia hoy pueda haber grupos que cuestionen a, lo que no
por azar, se conoce como “matrimonio igualitario”, ello no quita que amplios sectores de la poblacion hayan
transformado radicalmente, al punto de revolucionarlos, el modo en que perciben y aprecian los vinculos de
pareja entre personas no heterosexuales.

Esta politica estética apunta a concretar, en la practica, una revolucion simbdlica cuyo objetivo no es la
eliminacion de las diferencias (en este caso, las de género), como se busca al combatir el capital; antes bien,
aqui se apunta a que tales diferencias no se tornen una jerarquia (segun la cual solo las parejas cisgénero
heterosexuales son legales, tornando inferiores a todas las demas). En definitiva, procura instituir la posibili-
dad de ser diferente sin distincion. Una relacién igualitaria con el otro no-idéntico a mi, diferente del que yo
soy diferente, que es, a la vez, ser semejantes en nuestra diferencia. Asi, esa igualdad se entrelaza con una
relacion de sorofraternidad, a la vez que se encuentra adherida a una libertad —o, al menos, a una ampliacion
de los margenes de libertad— frente a las relaciones de dominacion (en este caso, de género).

3.3. La sociologia como critica

Ahora bien, en lo anterior se esconde el germen de una nhueva desigualdad, aquella que reside en la preten-
sion de que el conocimiento socioldgico sea capaz de develar lo que resulta “desconocido” para la pers-
pectiva del agente implicado en el mundo social, cuyo reverso es situar al punto de vista sociolégico en una
posicion de privilegio. Es decir, alli donde la practica de la sociologia, al aprehender la l6gica de lo simbdlico,
contribuye a una libertad frente a los mecanismos que fijan los titulos para gobernar y, en general, que (re)
producen las relaciones de dominacion, procurando una igualdad sin distincion entre semejantes, también
establece una diferencia fundamental para con el punto de vista no-socioldgico de los agentes sociales.
Por supuesto, no se trata de una frontera cerrada e inalterable, pues la mirada socioldgica es accesible
para cualquiera, mas aun, la propuesta de Realpolitik de lo universal puede ser entendida como una practica
politica orientada a universalizar el acceso alo universal (Gambarotta, 2016, 2022), incluyendo el conocimien-
to cientifico. Sin embargo, la igualdad asi obtenida seria aquella de la uniformidad, ya que solo si se adopta el
punto de vista socioldgico y, por tanto, se abandona todo punto de vista otro, se alcanzaria dicha igualdad.
Esta problematica puede ser abordada en el marco de la “ambigliedad fundamental” (Bourdieu, 1999: 30) del
universo escolastico, en el que la sociologia hunde sus raices. En efecto, ella posee una vision privilegiada de
aquello que esta investigando, como producto de su no implicacion en ese juego social, distanciamiento que
es condicion de posibilidad del proceso de objetivacion de lo analizado, es decir, de volverlo un objeto de
estudio. A la vez que esa distancia es posible gracias a la posicion socialmente privilegiada (tanto en térmi-
nos de capital cultural como econdémico) del investigador. Es esto ultimo lo que la mirada escolastica no ve,

6 Enunaconcepcion de la revolucion que el propio Bourdieu (2001) emparenta con la elaborada por Kuhn para el ambito cientifico,
en tanto en ambos casos se cambia de raiz el conjunto de elementos a través de los cuales se produce el sentido del mundo. Asi,
simplificando apenas un poco, lo que hace algunas décadas podia considerarse un “piropo”, que un hombre le decia a una mujer
en la calle, hoy puede ser percibido como una instancia de acoso callejero, como consecuencia de la revolucion de los principios
através de los cuales enclasamos ese proceder. Para un desarrollo de esta cuestion véase Gambarotta, 2016, capitulo 5.



Gambarotta, E. Polit. Soc. (Madr.) 62(3), 2025, e94557 9

planteando una universalizacion de su modo de percepcion sobre la base de ese desconocimiento. Asi, “la
ruptura escolastica con el mundo de la produccion es a la vez ruptura liberadora y separacion, desconexion,
que contiene la virtualidad de una mutilaciéon” (Bourdieu, 1999: 30).

Frente a ello, Bourdieu no plantea el abandono del punto de vista socioldgico y, con él, del especifico co-
nocimiento que es su producto, sino la puesta en juego de un movimiento reflexivo que permita aprehender
sociolégicamente las limitaciones de la mirada socioldgica, avanzando hacia una sociologia de la sociologia,
que entrana la tarea de objetivar al sujeto objetivante (Bourdieu, 1996, Gambarotta, 2014b). En pos de dar
cuenta de las limitaciones que esa situacion de privilegio le genera, pero sin tirar al nifio con el agua sucia,
es decir, sin descartar también la potencialidad critica que la sociologia contiene, gracias a su particular ma-
nera de ver el mundo. Movimiento reflexivo a partir del cual cuestionar toda pretension de instituir una suerte
de “socidlogo rey” que —de modo similar al fildsofo platonico— pretenda determinar la orientacion que las
practicas deberian seguir para concretar la igualdad en el mundo’, cuyo reverso es que todo otro curso de
accion no puede mas que ser percibido como un productor de desigualdad a ser combatido, es decir, tiene
por reverso esa uniformidad que obtura la posibilidad de la diferencia entre los semejantes.

El movimiento reflexivo de la sociologia bourdieusiana permite, entonces, trabajar contra el “error esco-
lastico” (Bourdieu, 1999) de universalizar el particular punto de vista cientifico y la consecuente pretension
de que todos los agentes sociales lo adopten, en un cambio de mirada (o “toma de conciencia”) que apunta
a instaurar la uniformidad de la vision unica del mundo. La reflexividad busca acoger la opacidad de la pro-
pia perspectiva y las limitaciones que esta genera, pues al movilizar las herramientas sociolégicas, para dar
cuenta del caracter privilegiado del punto de vista socioldgico, no pretende erigirse por fuera de ese privile-
gio, no plantea que dicha opacidad sea venciday la transparencia conquistada al final de este camino. Antes
bien, procura dar cuenta de la especificidad de ese punto de vista sociolégico, de sus limitaciones, asi como
de aquello que lo diferencia de otros puntos de vista: eso que solo él puede aportar a las luchas por subvertir
las relaciones de dominacion simbdlica, en pos de instituir una igualdad que no es la de la uniformidad, sino
la de semejanza en la diferencia.

En resumen, las distintas investigaciones de Bourdieu, centradas en el estudio de los mecanismos a
través de los cuales se (re)produce la dominacion simbdlica en distintos ambitos del espacio social, apuntan
a que el conocimiento sociolégico sea una instancia capaz de contribuir a la subversion de tales mecanis-
mos, es decir, buscan tornar a la sociologia en una critica de lo establecido. Lucha contra la dominacion que
procura ampliar los margenes de libertad de los agentes dominados que es, a la vez, instaurar una relacion
de igualdad, si por ella entendemos la posibilidad de ser diferente sin distincion. El materialismo de lo sim-
bélico, propuesto por Bourdieu, da lugar a una Realpolitik de la igualdad que combate al capital, a las condi-
ciones concretas que lo reproducen, asi como a las naturalizadas categorias que jerarquizan las diferencias.
Es a esta Realpolitik a la que la sociologia, con su capacidad critica, puede contribuir, combatiendo incluso
el error escolastico de erigir un “sociélogo rey”, quien hace de su conocimiento la base a partir de la cual de-
terminar la unica orientacion valida para la accion, quebrando, asi, la relacion de semejanza en la diferencia.

4. Larevolucion de laigualdad

Durante el recorrido por los dos caminos paralelos, que este escrito ha propuesto transitar, se fueron vis-
lumbrando algunos puentes que permiten conectar ambos, entrelazando el modo en que Lefort y Bourdieu
interrogan la cuestion de la igualdad. A ello se adhiere la pregunta por la sorofraternidad, esa relacion con
el otro del que soy un otro, diferente en nuestra semejanza —si bien en la propuesta bourdiuesiana, esta
relacion tiende a estar menos desarrollada—. Junto con la preocupacion por la libertad, orientada a disolver
todo titulo que fije quién gobierna y quién es el gobernado, mas aun, que naturalice el fundamento sobre el
que se sostiene unarelacion de dominacion —si bien Lefort no tematiza los mecanismos practico-concretos
por los que se produce tal fijacion—.

Lo anterior da lugar a una igualdad que no es uniformidad, sino la posibilidad de ser diferente sin distin-
cion, para lo cual es condicion de posibilidad una configuracion de la sociedad en la que no esté instituido
un referente ultimo de certeza, sino el conflicto abierto en torno al sentido, el cual solo puede tener lugar si
hay distintas visiones de lo mismo. En definitiva, tiene por condicion de posibilidad una configuracion de-
mocratica de la sociedad, por lo que esta igualdad —en su entrelazo con la sorofraternidad y la libertad— no
puede tener lugar en otra configuracion de lo politico. Y viceversa, sin esta igualdad la sociedad ya no seria
democratica, pues cuando se plantea la desigualitaria superioridad de un punto de vista sobre los demas,
entonces comienza a ocuparse el lugar vacio del poder. Por ello, la igualdad aqui trabajada es una igualdad
democratica, en tanto instituida por, e instituyente de este particular modo de configurar la sociedad.

Sobre esta base, se plantea el desafio de instaurar la igualdad democratica en cada una de las esferas
y relaciones sociales, indagando como en ellas se fijan clasificaciones cuyas jerarquias (re)producen una
distincion percibida como natural (sea la superioridad de un género, o los talentos naturales de los “herede-
ros”), en pos de subvertir sus mecanismos. Una lucha politico-estética a la cual la sociologia, a través de su
capacidad critica, puede hacer una especifica contribucion, sin que ello requiera establecer la Idgica ultima
de lo social, instaurando un “sociélogo rey” para quien la sociedad es transparente, por lo que ya no hay lugar
para miradas otras de lo mismo.

7 Este es uno de los cuestionamientos centrales que Ranciere (2013) le realiza a la perspectiva bourdieusiana en El fildsofo y sus
pobres (véase Gambarotta, 2016).



10 Gambarotta, E. Polit. Soc. (Madr.) 62(3), 2025, e94557

En este breve resumen, del recorrido aqui propuesto, se vislumbra, entonces, la potencialidad de una
puesta en dialogo de las perspectivas de Leforty de Bourdieu para interrogar la democracia, especificamen-
te, la cuestion de la igualdad que ella presupone y tiene por consecuencia. En un trabajo sobre los autores
que, como todo trabajo, apunta a transformar los materiales sobre los cuales se ejerce, elaborando algo
distinto, una perspectiva propia.

En esta linea, cabe destacar, en primer lugar, la tension entre sus respectivas concepciones de lo simbo-
lico que, en ambos, es una de las nociones fundamentales sobre las que construyen sus propuestas. Lefort
aborda este plano desde una mirada de trazos fenomenoldgicos (marca de la herencia merleau-pontyana),
segun la cual “el conocimiento de lo politico es el de los principios generadores de las sociedades” (Lefort,
1990 61), y es la transformacion radical de estos principios lo que él tematiza bajo la figura de una “mutacion
simbdlica”, como la que instituye a la modernidad, con la muerte de los dos cuerpos del rey. Dimension gene-
radora que Bourdieu también aborda en su concepcion de lo simbdlico, especialmente a través de su discu-
sion con la tradicion fenomenoldgica, de la cual rescata su tematizacion de la realidad social como produci-
da por las categorias dadoras de sentido que los agentes ponen en juego en su vida cotidiana. Unicamente
aprehendiendo la productividad de este plano resulta posible dar cuenta del reconocimiento con el que tales
agentes legitiman una relacion de dominacion.

A la vez que, contra esta mirada fenomenoldgica, que tifie al pensamiento de Lefort, Bourdieu se interro-
ga por cOmo se generan esos principios generadores, es decir, por los procesos sociales que los instituyen
y reproducen practicamente, con el fin de elaborar lo que él mismo presenta como una teoria materialista
de lo simbdlico (Bourdieu, 2015: 232). Asi, al abordar la disolucion de los dos cuerpos del rey, bourdieusia-
namente no podemos dejar de preguntarnos: ;como se tornd pensable decapitar a un rey y, por tanto, po-
sible de concretar, si desde un punto de vista teoldgico-politico ello resulta impensable y, en consecuencia,
imposible? Es este aspecto del problema el que las lentes lefortianas no permiten visualizar, lo cual tiene
por consecuencia que se termine apelando a una logica del advenimiento, esto es, que se limite a indicar el
“advenimiento de la modernidad” (Lefort, 2004: 98), o bien, se afirme el caracter acontecimental de la revo-
lucion democratica, como cuando se sefiala el “acontecimiento sin precedentes que constituye la desintrin-
cacion del podery del derecho” (Lefort, 1990: 23). En definitiva, Lefort nos plantea que la modernidad adviene
a partir de un acontecimiento, de caracter revolucionario, que mutoé lo simbdlico, pero su perspectiva no
cuenta con los elementos conceptuales para plantearse la pregunta: ;como se generd esa revolucion de lo
simbdlico?, ;como se produjo socialmente aquello que no tenia precedentes?, ;cuales fueron sus condicio-
nes sociohistéricas de posibilidad? ;o0 es que la légica del advenimiento escapa a los condicionamientos
sociohistoéricos, es decir, es del orden de lo incondicionado?

Dar cuenta de estos interrogantes permite avanzar hacia una explicacion mas densa de esa transfor-
macion revolucionaria y, tan importante como ello, abre una senda por la cual indagar la capacidad de las
practicas concretas para transformar lo hoy instituido, produciendo una revolucion que subvierta la forma
y el sentido de la sociedad presente, en lugar de aguardar a que advenga o acontezca tal transformacion.
Practicas entre las cuales cabe incluir, también, a la de produccion de conocimiento sobre lo politico, sin
que ello implique hacer de su capacidad critica la unica o la principal instancia que impulse dicha subversion
(Gambarotta, 2014).

En suma, con Lefort puede restablecerse “la primacia de lo simbdlico” (Lefort, 2004: 26), contra las mi-
tologias materialistas de la tradicion marxista y, en general, “contra toda forma de economicismo, de socio-
logicismo y de historicismo” (Lefort, 1990: 212). Al mismo tiempo que, contra él, aqui cuestiono la mitologia
inversa —y complementaria— que inviste a lo simbdlico de una plena autonomia frente a la I6gica de las prac-
ticas, cuya consecuencia es tornar a estos principios generadores en algo no generado. No se trata de volver
a un materialismo que ignore o deje de lado la critica lefortiana, sino de mantener su propuesta de primacia
de lo simbdlico a la vez que se postula una primacia de la materialidad de las practicas, por la que ya ni uno,
ni otro priman, sino que se da lugar a una relacion dialéctica entre la configuracion de lo simbdlico y la l6gica
de las practicas (Gambarotta, 2016).

En segundo lugar, el recorrido realizado ha indicado como, para ambos autores, la institucion de la igual-
dad esta ligada a la figura de la revolucion, sin embargo, ninguno de ellos la concibe dentro de los marcos
preponderantes en el pensamiento politico y social, cuya expresion mas acabada es —nuevamente— la que
brinda la tradicion del marxismo. Mas aun, Lefort discute directamente con ella —retomando y desarrollan-
do elementos de Las aventuras de la dialéctica merleau-pontyanas—, al cuestionarle la pretension de ver,
sin opacidades, la logica ultima del proceso sociohistorico, es decir, de erigir “la representacion de una
sociedad susceptible de consumarse aqui y ahora, de hacerse transparente” (Lefort, 1990: 181), en la que
todos vemos lo mismo, sin diferencias ni conflictos. Por ello esta “idea tiene una secreta connivencia con la
representacion totalitaria” (Lefort, 1990: 182), que erradica toda incerteza acerca de los fundamentos de la
configuracion social, a partir de lo cual —con Bourdieu— puede ser entendida como una vista sin punto. Es
decir, una vista situada por fuera de los condicionamientos provenientes de ocupar un particular lugar den-
tro del espacio social, de alli que se pretenda incondicionada y, en tanto que tal, detentadora de lo universal
(Bourdieu, 1999). Pretension a partir de la cual se rechaza toda vision otra, por no ser mas que un mero par-
ticularismo (intereses particulares contrarios al interés general, por ejemplo).

Es frente a esto que ambos autores plantean no un abandono de la figura de la revolucion, con el cambio
radical de lo hoy instituido que ella entrafia, sino un giro en su concepcion, que pone énfasis en la dimensién
simbdlica, en la alteracion de lo visible y las divisiones que lo configuran. Por eso cabe hablar de “revolu-
cion simbdlica”, pues, aun cuando no sea un concepto presente en la obra de Lefort, no resulta ilegitimo
utilizarlo para dar cuenta de aquello que él concibe como el acontecimiento instituyente de la modernidad:



Gambarotta, E. Polit. Soc. (Madr.) 62(3), 2025, e94557 1

la disolucion del horizonte de certeza. Ya que “dicho acontecimiento se imprimio en una revolucion, la que
Toqueville denomind ‘revolucion democratica’ (Lefort, 1990: 188). Esta revolucion reconfiguré radicalmente
lo simbdlico, al producir una mutacion que instauré principios generadores otros a los teoldgico-politicos,
habilitando la posibilidad de una igualdad conquistada contra los procesos que tornan a la diferencia en
distincion.

Se trata de la abertura de una posibilidad, lo cual no equivale a que se concrete esa igualdad, de alli la
relevancia de mantener la lucha contra la institucion de titulos de nobleza —ya sean estos de sangre o es-
colares— vy, en general, contra todo titulo para gobernar. Pues es por esta via, combatiendo al capital, que
se puede concretar la promesa democratica en aguellos ambitos sociales en los que ella aun no ha sido
instituida como su principio generador. En este sentido puede apelarse a la nocion bourdieusiana de “revo-
lucion simbdlica” (Gambarotta, 2016), para aprehender la produccion practica de un cambio radical en los
principios de vision y de division, que altera las taxonomias sociales instituidas, con todas las consecuencias
practicas que de ello se siguen. Como el cambio revolucionario que entrafi¢ la igualdad conquistada cuando
la relacion de pareja entre dos personas del mismo género ya no es enclasada como un acto antinatural,
sino, justamente, como una relacién de pareja, semejante a cualquier otra relacion de pareja, sin por ello
dejar de ser diferente.

El recorrido aqui propuesto ha buscado esbozar la estética a ser defendida y expandida por parte de
aquellos que apuesten por la igualdad democratica y, en general, por una configuracion democratica de
lo social. Una estética cuya puesta en forma esté generada por los principios de la desincorporacion del
poder y la disolucion de los fundamentos ultimos de certeza, orientacion que entraia, también, el combate
contra aquellos procesos sociales que, en nuestro presente, contindan (re)produciendo practicamente la
alquimia simbdlica que torna a la diferencia en distincién, a cuya aprehension cognoscitiva una sociologia
critica puede realizar una contribuciéon de primer orden. Esto en pos de profundizar la presencia de la 16-
gica democratica en nuestras practicas politicas, claro, pero también en las diversas practicas sociales a
través de las cuales se instituye lo instituido. Sobre este telon de fondo se recorta una tarea, para quienes
apuestan por la democracia: orientar las propias practicas —incluyendo la de produccion de conocimiento
sociolégico— hacia una Realpolitik de la igualdad democratica, a la cual se enlaza el esfuerzo por concretar
la libertad descentrada y la sorofraternidad entre los semejantes en su diferencia. Con ello no se procura
instituir un fin de la historia (o de la prehistoria), pero tampoco se apunta a un reformismo que no altere de
raiz la configuracion actual de lo simbdlico, con su constante produccion de capitales y distinciones. Antes
bien, se busca recuperar la promesa democratica, a fin de lograr su concrecion en el presente, pues solo asi
podemos defenderla contra las amenazas que hoy la acechan. Tarea que demanda una Realpolitik capaz de
profundizar y expandir la revolucion democratica, con su reconfiguracion de lo simbdlico y de las practicas,
en los distintos procesos de nuestra actual vida social.

5. Bibliografia

AA. VV. (2017): Neofascismo, Buenos Aires, Capital Intelectual.

Berlin, I. (1988): Cuatro ensayos sobre la libertad, Madrid, Alianza.

Boltanski, L. y E. Chiapello(2010): El nuevo espiritu del capitalismo, Madrid, Akal.

Bourdieu, P. (1991): El sentido practico, Madrid, Taurus.

Bourdieu, P. (1995): Las reglas del arte. Génesis y estructura del campo literario, Madrid, Anagrama.

Bourdieu, P. (1996): Cosas dichas, Barcelona, Gedisa.

Bourdieu, P. (1998): La distincion. Criterio y bases sociales del gusto, Madrid, Taurus.

Bourdieu, P. (1999): Meditaciones pascalianas. Madrid, Anagrama.

Bourdieu, P. (2001): El campo politico, La Paz, Plural editores.

Bourdieu, P. (2005): Intervenciones, 1961-1995. Ciencia social y accion social, Cérdoba, Ferreyra Editor.

Bourdieu, P. (2007): La dominacion masculina, Madrid, Anagrama.

Bourdieu, P. (2007b): Razones practicas. Sobre la teoria de la accion, Madrid, Anagrama.

Bourdieu, P. (2007c): Intelectuales, politica y poder, Buenos Aires, Eudeba.

Bourdieu, P. (2008): ;Qué significa hablar? Economia de los intercambios lingliisticos, Madrid, Akal.

Bourdieu, P. (2012): Bosquejo de una teoria de la practica, Buenos Aires, Prometeo.

Bourdieu, P. (2015): Sobre el Estado. Cursos en el Collége de France (1989-1992), Madrid, Anagrama.

Bourdieu, P. (2017): Manet. A Symbolic Revolution, Medford, Polity Press.

Bourdieu, P. y J-C. Passeron (1996): La reproduccion. Elementos para una teoria del sistema de ensefianza,
México, Fontamara.

Bourdieu, P. y J-C. Passeron(2003): Los herederos. Los estudiantes y la cultura, Buenos Aires, Siglo XXI.

Gambarotta, E. (2014): Hacia una teoria critica reflexiva, Buenos Aires, Prometeo.

Gambarotta, E. (2014b): “Discusiones epistemoldgicas acerca de la reflexividad en la sociologia. Adorno,
Bourdieu y una propuesta con base en la teoria critica reflexiva”, Revista Acta Socioldgica, 64, pp. 9-34.

Gambarotta, E. (2016): Bourdieu y lo politico, Buenos Aires, Prometeo.

Gambarotta, E. (2019): “El espiritu del neoliberalismo y su (nueva) estetizacion. Una amenaza a la democracia
contemporanea”, Rigel. Revista de estética y filosofia del arte, 8, pp. 126-163.

Gambarotta, E. (2020): “Mimesis e identidad politica. Una problematizacion adorniana de la democracia”,
Kritherion. Revista de filosofia, 146, pp. 381-402.

Gambarotta, E. (2022): “Para una Realpolitik de lo publico”, Diferencia(s), 15, pp. 93-112.



12 Gambarotta, E. Polit. Soc. (Madr.) 62(3), 2025, e94557

Gambarotta, E. (2023): “Sobre la libertad hoy. Neoautoritarismo y neoliberalismo a la luz de la pandemia”,
Intersticios Sociales, 25, pp. 69-97.

Gutiérrez, A. (2005): Las practicas sociales: una introduccion a Pierre Bourdieu, Cérdoba, Ferreyra Editor.

Kant, E. (2002): ¢ Qué es la ilustracion?”, en E. Kant, Filosofia de la historia, México, FCE, pp. 25-38.

Kantorowicz, E. (1985): Los dos cuerpos del rey, Madrid, Alianza.

Khun, T. (1994): ;Qué son las revoluciones cientificas?, Barcelona, Altaya.

Lefort, C. (1990): La invencion democratica, Buenos Aires, Nueva Vision.

Lefort, C. (2004): La incertidumbre democratica, Barcelona, Anthropos.

Lefort, C. (2019): “Epilogo: El nombre del Uno”, en E. Boétie, Discurso de la servidumbre voluntaria, Madrid,
Trotta, pp. 97-150.

Merleau-Ponty, M. (1957): Las aventuras de la dialéctica, Buenos Aires, Leviatan.

Merleau-Ponty, M. (2010): Lo visible y lo invisible, Buenos Aires, Nueva Vision.

Ranciere, J. (2013): El filésofo y sus pobres, Buenos Aires, UNGS editora.

Traverso, E. (2018): Las nuevas caras de la derecha, Buenos Aires, Siglo XXI.



	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk197514276

