EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Mirai. Estudios Japoneses MONOGRAFICO
ISSN-e: 2531-145X

Mondrian en Japon: lecturas caligraficas y arquitectonicas
mediante la imagen de Katsura-rikyu

Yamada Satoru
AICA (Asociacion Internacional de Criticos de Arte)

https:/www.doi.org/10.5209/mira.102510 Recibido: xxxxxxxx e Aceptado: XXXXXXXX

ES Resumen: Este trabajo examina la recepcion de Piet Mondrian en Japén a mediados del siglo xx,
atendiendo a dos marcos interpretativos fundamentales. En primer lugar, se analiza la hipotesis de Akane
Kazuo, que vincul6 la pintura del artista neerlandés con la arquitectura del Katsura-rikyt, basandose en las
fotografias publicadas por Ishimoto Yasuhiro en 1960. Estas imagenes, sin embargo, responden a una mirada
modernista influida por la Bauhaus, lo que sugiere que la afinidad entre Mondrian y el espacio arquitectdnico
japonés se construyo retrospectivamente, mas como representacion estética que como influencia real. En
segundo lugar, se aborda la lectura del «vacio» en Mondrian, particularmente en el contexto de la caligrafia
vanguardistaimpulsada por Hasegawa Saburdy el grupo Bokujinkai. Caligrafos como Ueda Soky, un caligrafo
cercano a Bokujinkai, reconocieron en sus composiciones geomeétricas una nocion espacial afin al budismo
y al pensamiento oriental, aunque adaptada a la abstraccion pictérica. Aun asi, el auge del informalismo y el
predominio del gesto espontaneo limitaron la consolidaciéon de Mondrian como referencia central en el arte
japonés de posguerra. De este modo, la recepcion japonesa de Mondrian no puede entenderse en términos
de influencia directa, sino como un proceso de reinterpretacion cultural en el que la pintura geométrica
europea sirvio de contrapunto para redefinir la caligrafia contemporanea. Este analisis permite reconsiderar
laimagen de Japdn en la modernidad artistica global y revela como Mondrian se convirtié en un catalizador
de reflexiones estéticas mas que en un modelo formal a seguir.

Palabras clave: Mondrian, Informalismo, Caligrafia vanguardista, Katsura-riky, Ishimoto Yasuhiro.

ENG Mondrian in Japan: Calligraphic and Architectural Readings through
the Image of Katsura-rikyu

Abstract: Abstract: This paper examines the reception of Piet Mondrian in Japan during the mid-twentieth
century, focusing on two fundamental interpretative frameworks. First, it analyzes Akane Kazuo's hypothesis,
which associated the Dutch artist’'s painting with the architecture of the Katsura-rikyl, based on the
photographs published by Ishimoto Yasuhiro in 1960. These images, however, reflect a modernist gaze
shaped by Bauhaus principles, suggesting that the affinity between Mondrian and Japanese architectural
space was retrospectively constructed, functioning more as an aesthetic representation than as evidence of
areal influence. Second, the study explores the reading of “emptiness” in Mondrian’s work, particularly in the
context of avant-garde calligraphy promoted by Hasegawa Saburo and the Bokujin-kai group. Calligraphers
such as Ueda Sokyd, closely associated with Bokujin-kai, recognized in Mondrian’s geometric compositions
a spatial notion akin to Buddhism and Eastern thought, though reinterpreted within pictorial abstraction.
Nevertheless, the rise of Art Informel and the predominance of spontaneous gesture limited Mondrian’s
consolidation as a central reference in postwar Japanese art. Thus, the Japanese reception of Mondrian
cannot be understood in terms of direct influence, but rather as a process of cultural reinterpretation in which
European geometric painting served as a counterpoint for redefining contemporary calligraphy. This analysis
contributes to a broader reconsideration of Japan’s image within global artistic modernity and reveals how
Mondrian functioned less as a formal model to emulate than as a catalyst for aesthetic reflection.
Keywords: Mondrian, informalism, avant-gard calligraphy, Katsura-rikyu, Ishimoto Yasuhiro.

Sumario: I. Introducciéon y metodologia. Il. Primera recepciéon de Mondrian en Japdn. 2. La interpretacion
de Akane Kazuo sobre las obras de Mondrian. 2.2. Las fotografias de Katsura-rikyud, tomadas por Ishimoto
Yasuhiro. 4. Hasegawa Saburd y los caligrafos, los criticos y los profesores de caligrafia. 5. La caligrafia de
Ueda Sokyt (1899-1968). 6. Conclusiones. 6. Bibliografia.

Mirai. Estud. Japon. 9 (2025): 173-184 173


mailto:reportero_de_arte_y_cine%40live.jp?subject=
https://www.doi.org/10.5209/mira.102510
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense

174 Yamada, S. Mirai. Estud. Japon. 9 (2025): 173-184

Como citar: Yamada, S. (2025). Mondrian en Japon: lecturas caligraficas y arquitectonicas mediante laimagen
de Katsura-rikyl. Mirai. Estudios Japoneses 9 (2025) 173-184. https://www.doi.org/10.5209/mira102510

l. Introduccion y metodologia

El presente estudio tiene como objetivo examinar la recepcion en Japon del pintor neerlandés Piet Mondrian
(1872-1944), quien percibio la realidad universal y constante implicita en la naturaleza, desde perspectivas
histdricas, criticas y comparativas. Mondrian buscé reducir dicha realidad a principios fundamentales de
composicion con el fin de expresar el equilibrio y la armonia inherentes al mundo natural, plasmandolos en
su estilo caracteristico mediante rectangulos rojos, azules y amarillos delimitados por lineas negras.

Su obra se vincula estrechamente al estudio filoséfico basado en la teosofia, doctrina de Helena Petrovna
Blavatsky (1831-1891), mediante la cual Mondrian buscé comprender el principio ultimo de la naturaleza. Su
practica artistica se fundamenta en una cosmologia orientada a revelar la esencia profunda de lo natural.
Para aproximarse al secreto que subyace en la naturaleza, traté de suprimir todo rasgo individual del pin-
tor, eliminando lo subjetivo del acto creativo y generando una impresion de unidad total entre humanos y
naturaleza.

Esta investigacion no pretende demostrar que Mondrian ejerciera una influencia directa sobre el arte
japonés; mas bien, se centra en analizar como sus obras fueron interpretadas y resignificadas en dos con-
textos especificos: la propuesta de Akane Kazuo FRBH 4 (1924-1997), que vinculd la pintura del artista con la
arquitectura de Katsura-rikyl #2# =, y la recepcion por parte de los caligrafos de Bokujinkai & A £, quienes
exploraron puntos de convergencia entre la pintura de Mondrian y la practica de la caligrafia.

Aunque la recepciéon de Mondrian por parte de los caligrafos precedié temporalmente a la formulacion de
la teoria de Akane, el estudio comienza con esta ultima, dado que su propuesta domino la interpretacion de
Mondrian en Japon durante la década de 1970 y ejercio una influencia significativa en el ambito académico.
Sin embargo, la teoria de Akane presenta una limitacion fundamental. Al poner el acento en establecer una
correspondencia estructural entre la pintura de Mondrian y la arquitectura de Katsura-riky(, la relacion entre
ambos universos quedo reducida principalmente a una analogia formal. Como resultado, la recepcion de
Mondrian en Japon tendid a centrarse en el marco de la comparacion arquitectonica, sin examinar suficien-
temente otras dimensiones artisticas y culturales mas amplias.

El contraste entre la teoria de Akane y la recepcion de los caligrafos resulta particularmente esclarece-
dor. Los textos y experimentos de criticos de arte como Hasegawa Saburdo £&)Il =HB (1906-1957) y de los
caligrafos del Bokujinkai muestran una recepcion mas flexible, abierta a la correspondencia entre el arte de
Mondrian y la estética budista, en la que el espacio pictérico de Mondrian se reinterpreta en el contexto de
la practica fisica y espiritual de la caligrafia.

La primera parte del estudio examina la teoria de Akane Kazuo a través del analisis del libro de fotografias
de Ishimoto Yasuhiro 5t 18 (1921-2012), fotégrafo formado bajo la influencia de Bauhaus, sobre Katsura-
rikyQ. El objetivo es valorar en qué medida dichas imagenes —y la lectura modernista que proponen— permi-
ten repensar la relacion entre la obra de Mondrian y la arquitectura japonesa.

La segunda parte se centra en la perspectiva de los caligrafos, tomando como referencia los textos de
Hasegawa Saburo y los articulos de la revista del Bokujinkai para examinar cémo reinterpretaron el espacio
de Mondrian a la luz de los conceptos budistas de vacio presentes en la caligrafia. Asimismo, se comparan
las lineas geomeétricas de Mondrian con los trazos caligraficos, y se estudian obras concretas, como las de
Ueda Sokya +H & (1899-1968), que evidencian la recepcion de Mondrian por parte de los caligrafos.

Figuras 1Ay 1B. Composicién con rojo, amarillo y azul, 1927. Oleo sobre lienzo, 75 x 52 cm, Museum Fokwang, Essen.
Tomadas por el propio autor con permiso de la oficina de prensa en la exposicion “Mondrian y De Stijl
(11 noviembre, 2020 - 1 marzo, 2021)" en el Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofia.


https://www.doi.org/10.5209/mira.102510

Yamada, S. Mirai. Estud. Japon. 9 (2025): 173-184 175

La combinacion del analisis de fuentes visuales y documentales permite ilustrar que la recepcion de
Mondrian en Japon no fue un proceso lineal de transmision, sino una construccion cultural compleja, mar-
cada por afinidades y tensiones entre la tradicion oriental y la expresion abstracta europea. De este modo,
el encuentro entre Mondrian y la tradicion cultural japonesa puede reevaluarse mas alla de interpretaciones
estrictamente estructuralistas.

Il. Primerarecepcion de Mondrian en Japon

La figura clave en la introduccion del arte de Mondrian en Japoén fue Hasegawa Saburd, considerado
uno de los pioneros de la pintura abstracta en el pais'. Tras una breve mencién a Mondrian en su ar-
ticulo Abusutorakuto ato 7 7 X K52 ~+ 7— K, publicado en la revista Mizue % 9°2 en abril de 1936,
Hasegawa publicé un libro homénimo donde dedicd un capitulo especifico a la obra del artista neerlan-
dés. En esta obra incluyd once reproducciones fotograficas de pinturas de Mondrian, lo que sugiere que
su difusion debio ejercer cierta influencia en el arte japonés de la época. Sin embargo, no esta claro si el
publico japonés pudo realmente comprender la dimensidn estética de su obra, dado que las imagenes re-
producidas estaban aun en blanco y negro. Hasegawa, ademas de su labor como artista, fue un ensayista
y polemista, y desempeind un papel central en la promocion del arte abstracto en Japon. En 1934, organizé
junto con Murai Masanari #/ # IE 3 (1905-1999), entre otros, la exposicidn Shinjidai ydga-ten ¥ 1F Bl/&.2
En sus numerosos escritos, Hasegawa abordd con frecuencia el pensamiento y la obra de Mondrian. No
obstante, resulta significativo que, pese a su profunda admiracion por el artista neerlandés, nunca llegara
a realizar obras influenciadas por él.

Las primeras dos reproducciones en color de obras de Mondrian, con 11 fotografias en blanco y negro,
publicadas en Japodn fueron probablemente dos imagenes incluidas en el volumen 6 de Gendai Sekai
Bijutsu Zensha B At R E £ £ #64, subtitulado Klee, Kandinsky, Mondrian, Miré, Nicholson, Sutherland
oL—, HFA42RF—, ERUF>, 2O, ZJNY >, PH—Z> R, editado por Zauhdkan-kai en
1954. A ellas se suman tres fotografias a color, mientras que 12 fotografias en blanco y negro, aparecidas
en el articulo Atarashii riarizumu # L (VU 7 1 X A, traducido en japonés por Hasegawa Saburd en febrero
del mismo afo. En septiembre de 1954, la revista Mizue publicé en su portada una imagen a color de una
obra de Mondrian.® No obstante, podria afirmarse que la difusion de su arte en Japon fue un proceso tardio
y progresivo.

La difusion de su obra en Japodn se intensifico tras la Segunda Guerra Mundial, lo que le otorg¢ cierta
notoriedad. Aun asi, ese interés permanecio limitado y Mondrian no alcanzé a convertirse en un referente
estable del arte japonés. A partir de finales de los afios cuarenta y durante la década de los cincuenta, espe-
cialmente en el contexto del arte occidental —y de manera destacada en Paris— surgi6 una fuerte tendencia
hacia un arte basado en trazos intuitivos, que incluso incorporaba salpicaduras de tinta. Mientras que an-
teriormente los espectadores se centraban en contemplar el resultado final de la obra, ahora reflexionaban
sobre el propio acto del gesto artistico, muchas veces enérgico y espontaneo.

Este cambio de paradigma esta estrechamente ligado a la difusion del pensamiento existencialista. Tras
las traumaticas experiencias de las dos guerras mundiales ante la devastacion provocada, los artistas se
ensimisman en su interior, para expresar la emocion o el impulso mental con color y forma, olvidando toda la
preocupacion exterior. Eso es informel.

En este contexto, emergio con fuerza la necesidad de encontrar una nueva forma de pensamiento capaz
de ofrecer sentido y aliento para la reconstruccién de la vida. El existencialismo, especialmente en la version
propuesta por Jean-Paul Sartre (1905-1980), cobro relevancia al situar al individuo en el centro de su filosofia.
Esta corriente encontré eco en el ambito artistico a través de una pintura gestual e intuitiva que privilegiaba
la expresion emocional y el acto creativo en si. Este tipo de expresiéon se consolidé bajo la denominacion de
art informel, en claro contraste con las formas geométricas y racionales, dominante en el periodo inmedia-
tamente anterior.

En Japon también surgié un movimiento afin al art informel, posteriormente denominado torbellino del
informel, 77> 7 # JL X JL 5E/&E*, cuya manifestacion mas destacada fue el auge de la caligrafia vanguardista.®
En busca de una expresion con proyeccion internacional, los caligrafos comenzaron a escribir de forma intui-
tiva, abandonando deliberadamente la legibilidad de los caracteres. Su objetivo era transmitir una dimension
espiritual mediante la energia del gesto y sus obras resultan bastante similares a las del informalismo pic-
torico occidental. Esta afinidad propicid un creciente interés por parte de los caligrafos hacia las corrientes
abstractas y gestuales de Europa.

La primera aparicion de Mondrian en una revista japonesa tuvo lugar en septiembre de 1922, en Chiié Bijutsu H 3 E1f7. Fue su
propio texto traducido al japonés, titulado Neopurasuchisizumu no kaiga to ongaku &7+ 77 AF T A LDRE & F 2. Al tratarse
de un texto sin ilustraciones, su impacto fue limitado. En agosto de 1925, el escritor Murayama Tomoyoshi #f L &12& present6 a
Mondrian como un neo-dadaista en un articulo publicado en la revista Bungaku Jidai 33 B4%. Aunque el titulo del articulo es
«Roshia Koséshugi 0% 7 #/& E2» (‘constructivismo ruso’), Murayama abordaba en él los movimientos artisticos que habia co-
nocido durante su estancia en Berlin, incluyendo De Stijl. En 1926, Murayama manifesté un marcado interés por el constructivismo
en su libro K6séha kenkyi ¥ BRI 3E, publicado por Chid Bijutsu-sha. Las obras de Mondrian fueron incluidas tinicamente como
ilustraciones, sin que ello se tradujera en una influencia significativa en el contexto japonés. Igarashi, “Mondrian to Nihon”, 111.

Igarashi, “Mondrian to Nihon”, 113.

Igarashi, “Mondrian to Nihon”, 112.

Sobre el uso de Torbellino del informel, véase Segi, “Anforumeru” no kadai”. 206, 207.

Sobre el movimiento de informalismo en Japon, véase Segi, “Anforumeru wo meguru sukyandaru”, 26-49.

a » W N



176 Yamada, S. Mirai. Estud. Japon. 9 (2025): 173-184

En este contexto, la figura de Mondrian adquirié un valor particular para ciertos sectores del arte japonés,
precisamente por representar un polo opuesto al informel. Aunque sus formas geométricas y racionales
contrastaban con la libertad gestual predominante, su obra despertdé admiracion entre caligrafos y artistas
abstractos. Sin embargo, como exponente paradigmatico de la abstraccion geometria total, Mondrian no
llegd a consolidarse como una referencia central en la historia del arte en Japoén.

No obstante, esta distancia estética no impidié que ciertos sectores del arte japonés encontraran en la
obra de Mondrian un motivo de reflexion. Proponemos la hipotesis de que el espacio blanco en sus compo-
siciones fue interpretado por algunos caligrafos como una representacion del cosmos, o incluso como una
forma de vacio vinculada a concepciones budistas u orientales. Este vacio —silencioso, no expresado pero
presente— pudo resonar con las busquedas espirituales de la caligrafia vanguardista, en las que el gesto
caligrafico se proyectaba sobre un fondo metafisico mas que compositivo.

En este trabajo analizaremos dichas interpretaciones formuladas en Japon hacia los afos cincuenta,
con especial atencion a Hasegawa Saburo y a los artistas y tedricos vinculados a la caligrafia contempora-
nea. Hasegawa, por ejemplo, apoyo activamente la renovacion de la caligrafia japonesa como puente entre
Oriente y Occidente. A pesar de su admiracion por el artista neerlandés, como hemos mencionado, nunca
produjo obras directamente influenciadas por él, lo que sugiere que también percibia limitaciones en su pro-
puesta estética. El estudio de estas cuestiones permite esclarecer como los artistas e intelectuales japone-
ses interpretaron la obra de Mondrian en la posguerra, abriendo una linea de investigacion sobre las formas
locales de apropiacion del arte geométrico.

En la década de 1970, la investigacion de Akane Kazuo ejercid una gran influencia en la recepcion de
Mondrian, al difundir la teoria que vinculaba sus composiciones con la espacialidad de Katsura-rikyd. Sin
embargo, dicha interpretacion no fue mas que una construccion discursiva posterior y no constituye prue-
ba de una auténtica afinidad entre Mondrian y la tradicion japonesa. Mas bien, los caligrafos que ya habian
estado activos con anterioridad supieron leer con mayor precision el concepto espacial de Mondrian y lo
incorporaron a su propia practica artistica. En este sentido, mostraron una comprension mas adecuada y
adelantada que la formulada por Akane.

2. Lainterpretacion de Akane Kazuo sobre las obras de Mondrian

Akane Kazuo propone que las obras de Mondrian estan vinculadas a la estética de la arquitectura japonesa para
poner de manifiesto su concepcion cosmoldgica. Sin duda, las habitaciones de shoin-zukuri o sukiya-zukuri,
construidas con shgji y tatami, guardan una notable similitud con las composiciones pictéricas de Mondrian.®

Segun Akane, el historiador del arte Georg Schmidt (1896-1965), afirma que, aunque los artistas anterio-
res solo consideraban que el equilibrio podia alcanzarse mediante una composicion simétrica basada en
una linea vertical que atravesara el centro, fue Mondrian quien reconocid por primera vez la posibilidad de
un equilibrio asimétrico en el arte occidental y liberé esa concepcion tradicional. A partir de esta interpreta-
cion, Akane sefiala que en dicha sensibilidad la supremacia unilateral del centro sobre los alrededores en la
simetria se funda en la idea de que la naturaleza debe ser dominada por el ser humano. Para los japoneses,
en cambio, el equilibrio asimétrico es algo habitual, visible especialmente en la arquitectura tradicional. La
afinidad entre el universo de Mondrian y la arquitectura japonesa no reside solo en su apariencia externa,
sino también en su concepto plastico capaz de cuestionar el pensamiento occidental.”

Ambas visiones comparten un rasgo comun en la creacion de un gran espacio: el vacio. El objetivo artis-
tico de Mondrian es expresar un vasto cosmos lleno de armonia, creando una falsa sensacion de tridimen-
sionalidad detras de las lineas cuadriculadas negras, sin recurrir a un eje central conceptual ni a un cuadrado
prominente.? Segun Akane, Mondrian logré esto mediante un sentido de equilibrio que abandona la simetria,
un estilo que guarda una afinidad notable con la cultura oriental.

Akane profundiza inicialmente en la relacion entre Mondrian y la teosofia. Mondrian fue un seguidor fiel
de esta corriente, ingresando a la Sociedad Teosofica en 1909. La teosofia es una corriente religiosa y filo-
sofica establecida a finales del siglo xix, principalmente en los Estados Unidos, aunque también tuvo gran
influencia en Europayy la India. Se basa en gran medida en los escritos de Helena Blavatsky y otros tedsofos,
y se nutre de corrientes filosoficas antiguas como el neoplatonismo, asi como de religiones orientales como
el hinduismo y el budismo. Blavatsky escribié un libro titulado La doctrina secreta, que Mondrian leyd,° y en
el que profundiza sobre como entender el hinduismo y el budismo para unir la disciplina occidental con las

6 Shoin-zukuri Bz es un estilo de arquitectura residencial japonesa que se desarrolld en el periodo Azuchi-Momoyama 22+ kL

B4 (1568-1600) y el periodo Edo I 7 B§4X (1600-1868). Fue empleado principalmente en las residencias de la clase militar, en salas
de recepcion para invitados, asi como en los aposentos de los monjes zen. Sukiya-zukuri & /Z & t) es también un estilo de arqui-
tectura residencial japonesa, caracterizado por su elegancia sobria y refinada. El término suki {27 hace referencia a una persona de
gusto cultivado, especialmente asociada al conocimiento del arte del té. Originalmente, el sukiya-zukuri designaba las casas de té
separadas de la residencia principal, construidas segun los principios del wabi-sabi'y |a estética del chanoyu 2 3% (ceremonia del
té). Shoji B& ¥ es una puerta corredera tradicional fabricada con un marco de madera cubierto por papel translicido. Se utiliza para
dividir espacios interiores, permitiendo el paso de la luz y creando una atmésfera serena. El tatami & es otro elemento caracteris-
tico de la arquitectura tradicional japonesa. Se trata una estera rectangular hecha de paja de arroz comprimida, recubierta por una
estera de junco. Antiguamente, se utilizaba para cubrir por completo el suelo de las habitaciones mas importantes, colocandose a
un nivel inferior, al ras del suelo de entrada, lo que marcaba la transicion entre los diferentes espacios de la casa.

7 Akane, Mondrian, 130-133.

Para conocer la concepcion de Mondrian mas detalladamente, véase Mondrian, La pureza de la pintura: Nuevo realismo y arte
abstracto, 19-34.

9 Sobre la relacion entre Mondrian y la teosofia, véase, Fauchereau, Mondrian, 16-18.



Yamada, S. Mirai. Estud. Japon. 9 (2025): 173-184 177

tradiciones orientales. En este contexto, Blavatsky recoge la nociéon del vacio del budismo,® lo que sugiere
que Mondrian pudo haber estado influido por la cultura oriental en su concepcién del espacio y el vacio."

Akane, para confirmar la similitud entre el mundo de la arquitectura japonesay el universo del pintor neer-
landés, presenta las fotografias de Katsura-rikyu, tomadas por el fotégrafo Ishimoto Yasuhiro, en un libro pu-
blicado en 1960, en colaboracion con el reconocido arquitecto Tange Kenzo & T #= (1993-2005), titulado
Katsura - Nihon kenchiku ni okeru denté to sozé #., HZAERIZH 113 =it & A&, editado por Zoké-shalsh.
En 1983 Ishimoto volvié a abordar el mismo temay publico Katsura-rikyd - Kukan to katachi E3E ., ZERE &,
editado por lwanami-shoten. El primer libro tuvo un notable éxito de ventas y contribuyo a establecer la ima-
gen mas reconocida de Katsura-rikyu.

En sus fotos se puede observar un gran espacio vibrante y geométrico, compuesto por pequenas formas
geomeétricas, similares a las de las obras de Mondrian. Las imagenes parecen reflejar la estructura del uni-
verso de Mondrian. Ademas, se sabe que el artista neerlandés se interesé profundamente por la teosofia,
una corriente espiritual de gran influencia en su pensamiento estético, la cual incorporaba nociones proce-
dentes del budismo.

En realidad, no solo Akane, sino también algunos investigadores occidentales han senalado la afinidad
entre la arquitectura japonesa y el universo plastico de Mondrian. Sin embargo, ninguno de ellos ha aborda-
do este tema en profundidad. El primer texto en tratar esta cuestion es De Stijl, de Paul Overy (1940-2008),
publicado en Londres por Studio Vista en 1969. Por otro lado, Theo van Doesburg (1883-1931), uno de los
principales pintores del movimiento de De Stijl, publico varios articulos sobre el arte japonés. No obstante,
Joost Baljeu (1925-1991), autor de una monografia sobre Van Doesburg, le dedica unicamente cuatro lineas,
que sirven como introduccion a una cita de un articulo posterior en el que Van Doesburg escribe: «De he-
cho, lo que llega no es otra cosa que el paso de una nocion oriental del arte a una nocion occidental. En el
presente es posible que el materialismo se haya aniquilado a si mismo» («El nuevo estilo en pintura», 1916).
Mondrian, por su parte, apenas menciona el arte de Extremo Oriente. Aun asi, unos investigadores occiden-
tales advierten que eso no es suficiente para descartar toda reflexion al respecto, que el Asia arquitectonica
merece tanta atencion.™”

Figuras 2A, 2By 2C. Georg, Tangey Ishimoto, Katsura. Nihon-kenchiku ni okeru denté to soz6, 112,157, 79.

10 sobre el detalle del concepto del Cosmos teoséfico, Petrovna, La doctrina secreta, 89-281. Por cierto, Blavatsky escribe: «Pre-
senta ante la imaginacion la pintura del Kosmos, surgiendo en el espacio sin limite, un Universo sin orilla en magnitud, si bien no
sin limites en su manifestacion objetivax». Blavatsky, La doctrina secreta, 118.

Se sabe que entre las lecturas favoritas de Mondrian se encontraban libros de teosofia, como los escritos de Helena Blavatsky
(1831-1891), Annie Besant (1847-1933) y Jiddu Krishnamurti (1895-1986), asi como las conferencias del pensador cristiano y an-
troposofo Rudolf Steiner (1861-1925), a quienes recurrié de forma recurrente a lo largo de su vida. Tras su fallecimiento, entre los
pocos libros que se hallaron en su posesion se encontraban tres obras: A los pies del Maestro de Krishnamurti, Misterio y esote-
rismo (el microcosmos en el macrocosmos) de Steiner y Una nueva imagen del mundo del teésofo Mathieu Hubertus Josephus
Schoenmaekers. Akane, Mondrian, 32-34.

12 Fauchereau, Mondrian, 37-38.



178 Yamada, S. Mirai. Estud. Japon. 9 (2025): 173-184

Conviene sefalar, sin embargo, que la semejanza entre las fotografias de Ishimoto y las composiciones
de Mondrian podria responder mas a una construccion deliberada del fotografo que a una afinidad intrinseca
entre Katsura-rikya y el pintor neerlandés.

2.2. Las fotografias de Katsura-rikyu, tomadas por Ishimoto Yasuhiro

Como hemos visto, sin duda, las imagenes de Ishimoto guardan una notable similitud con las pinturas del
maestro holandés.

Sin embargo, es importante reflexionar sobre el contenido de las fotografias, ya que la estética de la ar-
quitectura japonesa no se limita unicamente a los espacios interiores geomeétricos, sino que también abarca
otros elementos, como los techos redondeados, los jardines, los pavimentos y otras partes del conjunto. El
hecho de que Ishimoto centrara su atencion en los espacios interiores responde a una mirada modernista
marcada por la geometria, lo que genera una fuerte evocacion del universo visual de Mondrian. No obstan-
te, esta proximidad formal no debe entenderse como una influencia directa: el mundo arquitecténico de
Katsura-rikyl y el arte de Mondrian no mantienen una relacion de interdependencia histdrica, sino que su
semejanza surge de una lectura moderna de la tradicion japonesa.

Es muy significativo en este contexto que el impulsor del proyecto de dicho libro haya sido Walter Gropius
(1883-1969), quien visitd Japon en 1954. Quedod profundamente impresionado por Katsura-rikyd, lo que lo
motivo a proponer la idea de publicar un libro sobre esta arquitectura. Para la maquetacion y encuadernacion
del libro, conté con la colaboracion de Herbert Bayer (1900-1985), disefiador, pintor, arquitecto y fotéografo
de la Bauhaus, reconocido por su innovacion en la publicidad de esta escuela. Finalmente, Gropius eligio a
Ishimoto Yasuhiro, un fotégrafo japonés que habia estudiado en el Chicago Institute of Design, también co-
nocido como New Bauhaus,™ cuya formacion seguia los mismos principios que la Bauhaus original.

Dado este contexto, no es sorprendente que, aunque los interesados en el libro pidieran a Ishimoto que
fotografiara Katsura-rikyu, se buscara un encuadre que estuviera en sintonia con el concepto de la Bauhaus.
Esto se debia a la intencidn de presentar a Katsura-rikyl como una de las obras arquitectonicas mas impor-
tantes de Japon, cuya esencia compartia una afinidad con la Bauhaus. El famoso arquitecto Isozaki Arata &
& £ (1931-2022) comenta sobre las fotos de Ishimoto:

La representacion de Katsura-rikyu fotografiada por Ishimoto se

basa en una metodologia modernista ortodoxa, en la que el sujeto es
desmontado y reconstruido mediante un trabajo de camara de caracter
casi violento. Siguiendo los métodos de New Bauhaus, se da
naturalmente prioridad a la textura material, casi como en la nueva
objetividad. Sin embargo, del sujeto, es decir, Katsura-riky(, solo se
extraen lineas y planos, mostrando unicamente su ‘composicion’. [...]
Parecia casi una obra plana de De Stijl o del constructivismo. La forma
de division del plano caracteristica de Mondrian se revelaba con una
fuerza convincente, como si compusiera literalmente las fachadas

del edificio, gracias al enfoque visual heredado de Bauhaus."

El arquitecto japonés Tange Kenzo escribe en el prélogo que el Katsura-rikyl del libro de las fotos de
Ishimoto no es el Katsura que realmente existe, sino una representacion de este lugar, impresa en el in-
terior del fotografo.”> Ademas, reconoce que Tange e Ishimoto se reunieron para discutir como abordar la
fotografia de Katsura-rikyl. Teniendo en cuenta estos factores, la relacion entre el universo de Mondriany el
Katsura-rikyt radica en que Ishimoto emplea un enfoque fotografico para presentar Katsura-rikyl como una
obra de arquitectura al estilo de la Bauhaus.

Observaremos otro aspecto: la llegada a Japon del arquitecto aleman Bruno Taut (1880-1938), conocido
como el descubridor de Katsura-rikyl, quien difundié el concepto arquitectonico de este lugar no soélo en
Occidente, sino en el resto del mundo, incluso en Japoén.'® Sin embargo, el pintor holandés habia presentado

3 New Bauhaus fue fundada en Chicago en 1937 por Laszlé Moholy-Nagy (1895-1946), antiguo profesor de la Bauhaus en Alemania.

Su establecimiento en Estados Unidos respondioé a una invitacion de la Association of Arts and Industries. Tras cerrar debido a
dificultades financieras en 1938, en 1939 se reabrié con el nombre Chicago School of Design. En 1944, la institucion fue ampliada
y pasoé a llamarse Chicago Institute of Design. Finalmente, en 1949, el Instituto fue incorporado al lllinois Institute of Technology,
al que sigue perteneciendo en la actualidad.

Igarashi, “Mondrian to Nihon”, 115. Isozaki dedica el texto en la segunda publicacion de las fotografias de Katsura-rikyt de Ishi-
moto, comentando que este libro es muy distinto al de la primera edicion. «En la version de 1960, [Katsura] esta desmantelado
por completo, convirtiéndose en un patrén plano compuesto unicamente por blanco y negro, tanto el jardin como los edificios de
Katsura. Probablemente, esto se debe a que Ishimoto, plenamente consciente de las limitaciones de la expresion monocroma-
tica, consideré que desmantelar el objeto en fragmentos era lo mas adecuado para incluirlo dentro de ese marco. Sin embargo,
para que esa operacion fuera posible, las partes fueron desmanteladas de manera considerable». Georg, Tange e Ishimoto,
Katsura-rikyd. Kakan to katachi, 5.

Georg, Tange e Ishimoto, Katsura. Nihon-kenchiku ni okeru dentd to sozo, 5-7.

Los libros de Bruno Taut que se refieren al Katsura-rikyQ, son los siguientes; Nihon -Taut no Nikki H4&-2 "7 ~ @ HEZ, publicado
por lwanami-shoten en 1975, Nippon bunkashikan HZ X {t# &8, publicado por Hobunkan-shuppan en 1969, Nihon no kaoku to
seikatsu A DSE & 4%, publicado por Iwanami-shoten en 1966, Kenchiku geijutsu-ron B3 175, publicado por Iwanami-
shoten en 1948. Incluyen un articulo de gran elogio sobre Katsura-rikyt, contribuyendo a la difusion de la estética de esta resi-
dencia imperial. Si se quiere mas informacion de la relacion de Bruno Taut con Katsura-rikyd, véase Hasegawa, “Shizen to denen
toshi. Soshite Suisho-kyu. Taut wa Nihon ni nani wo mitaka”, 50-57.



Yamada, S. Mirai. Estud. Japon. 9 (2025): 173-184 179

sus famosas obras geométricas con anterioridad. Por lo tanto, deberiamos considerar que la relacion entre
la arquitectura japonesay las obras de Mondrian no es tan directa o intima.”

Aunque ciertamente, la estética de la Villa Katsura evita la decoracion excesiva y pone énfasis en los
espacios vacios y la tranquilidad, lo que resuena con la concepcién estética de Mondrian'®, como conclu-
sion, bajo este contexto no se puede afirmar que Mondrian haya tomado una referencia directa de la cultura
asiatica, sino que las fotografias de Ishimoto se acercan al universo del pintor. Ishimoto se centra intencio-
nadamente en los elementos geométricos como los shdji, las lineas de los postes, las vigas del alto techo
y la tranquilidad poética del espacio vacio entre las formas geométricas de Katsura-rikyd.” Sin embargo,
por ejemplo, el techo redondeado de Katsura-rikyl contribuye a la belleza del lugar, pero en los libros de
Ishimoto, a pesar de su importancia, casi no se muestra la imagen del techo.

Ademas, en realidad, Mondrian nunca estuvo en Japoén, y su conocimiento de la cultura japonesa pro-
bablemente provino principalmente de la teosofia. Por lo tanto, es mas légico considerar que no existio un
contacto directo.?®

Probablemente, la interpretacion de Akane sobre Katsura-rikyl pertenece a una tendencia mas amplia,
surgida en el periodo de posguerra con el fin de establecer una identidad cultural nacional surgido por la
necesidad de buscar la identidad cultural ante los paises occidentales durante los veinte, que tiende a redu-
cir ciertas manifestaciones culturales a una «esencia japonesa». En relacion con el discurso arquitectonico
sobre Katsura, la nocion de «japonesidad» no debe entenderse como una verdad originaria, sino como un
fendmeno discursivo surgido de contextos historicos y de sedimentaciones ideoldgicas concretas, incluido
la mirada analitica de la cultura japonesa de los investigadores extranjeros.”

Gropius valoré en Katsura-rikyt su «racionalidad» o «funcionalidad», proyectando sobre ella los principios
de la arquitectura moderna occidental; estas apreciaciones no reflejaban la realidad material de Katsura-
rikyd, sino que eran interpretaciones surgidas de su mirada, es decir, productos de textualizacion. Como
resultado, Katsura-rikyl se convirtid en un «simbolo de lo japonés» con un lugar privilegiado en la historia de
la arquitectura japonesa, aunque, para Isozaki, lo importante de este proceso no es demostrar una esencia
de lo «japonésy», sino mostrar como se constituye un espacio textual a partir de discursos externos, fenome-
no al que posiblemente se vincula la teoria de Akane. Dentro de esta tendencia, aunque resulte anacronico,
«Katsura empieza a parecerse a una obra de Mondrian».?

4. Hasegawa Saburo y los caligrafos, los criticos y los profesores de caligrafia

Ahora veremos la perspectiva de Hasegawa Saburo y los caligrafos vanguardistas del Bokujinkai, una aso-
ciacion fundada por cinco caligrafos apasionados por crear una caligrafia innovadora, cuyo lider era Morita
Shirya #FHFHE (1912-1998). Utilizaban pinceles gigantes, hechos a medida especialmente para el grupo,
y escribian los ideogramas de manera intuitiva sobre un papel también creado especificamente para sus
obras, abandonando la legibilidad tradicional de los ideogramas. El resultado se asemeja bastante al arte
informalista, y por esta razon, los caligrafos japoneses comenzaron a investigar sobre la pintura informalista
occidental para absorber la esencia de sus trazos bruscos.

Bokujinkai publicé la revista Bokubi, dedicada a la critica y la investigacion sobre la caligrafia. La revista in-
cluia, por ejemplo, analisis de pintores occidentales y de las caligrafias vanguardistas de Hasegawa Saburo,
con el fin de inspirar a los caligrafos para profundizar en la nueva caligrafia.

Hasegawa, un admirador de la caligrafia vanguardista, curiosamente admiré también el arte de Mondrian,
a pesar de que este esta en el extremo opuesto del informalismo. No solo Hasegawa, sino también muchos
intelectuales invitados para mesas redondas en Bokubi elogiaron el arte del pintor holandés.

Hasegawa Saburg, al igual que Akane, descubri6 la estética de Mondrian como algo similar a la arquitec-
tura tradicional japonesa, especialmente en relacion con los shgji.?® Decia que deseaba que Mondrian se ob-

En 1921, Walter Gropius y el artista de De Stijl, Theo van Doesburg (1883-1931), se reunieron en el palacio de Bruno Taut, lo que
podria plantear la posibilidad de que Mondrian hubiera tenido conocimiento de Katsura-rikyua. Igarashi, “Mondrian to Nihon”, 115.
Pero, obviamente, esto no es suficiente para decir que su obra estuviera influenciada por esa relacion.

Para profundizar mas en la estética de Katsura-rikyl, es recomendable la lectura de Katsura-rikyd. Yoshiki no haigo wo saguru,
del filésofo Watsuji Tetsurd. Es necesario sefalar que Watsuji admira también otra obra de arquitectura autoritaria y altamente
ornamentada, el Nikkd Toshogu A X FREE. Esto muestra que la cultura japonesa tiene cierta variedad. Watsuiji, Katsura- rikya.
Y6shiki no haigo wo saguru, 2, 3.

Isozaki Arata escribe sobre el trabajo de Ishimoto: «...Se atreve a eliminar las lineas curvas para generar el espacio caracteristico
del sukiya-zukuri, 1o que contribuye a una mayor admiracion por parte del publico, ya que Ishimoto actuaba guiado por una inten-
cion influenciada por el disefio moderno...». Isozaki, Kenchiku ni okeru ‘Nihon teki na mono’, 129-130.

Mondrian no escribe apenas sobre la cultura japonesa. En 1931 escribe en “El arte nuevo - la vida nueva, (L'art nouveau - la vie
nouvelle)”: «La cultura occidental, que ha desarrollado no solo la inteligencia sino también el significado de la realidad, ha promo-
vido, por asi decirlo, los aspectos externos de la vida. En contraste, Oriente siempre ha proclamado la serenidad en el dominio de
estos aspectos a través de la fuerza interior humana. Esta noble teoria exige una gran fuerza internay practica espiritual, y supera
con creces las capacidades de la mayoria de nosotros». Esta frase también nos insintda que el pintor conoce la cultura oriental
mediante la teosofia. Sobre el escrito de Mondrian, Akane, Mondrian ronshad, 188.

Si quiere conocer este fendmeno, Isozaki, Kenchiku ni okeru ‘Nihon teki na mono’. 11-35

Si quiere conocer la historia de «lo japonés» en Katsura-rikyQ, Isozaki, Kenchiku ni okeru ‘Nihon teki na mono’. 127-186, sobre la
frase citada, 326.

Hasegawa Saburo dice, «El arte de Mondrian debe de ser el arte mas comprensible para los japoneses. Se ven las nubes. Hay
oshiire ¥ A 11 (armario empotrado del estilo japonés) y shgji en casa. Eso es la vida de la mayoria de los japoneses. Si hubiera
podido visitar Japon, habria podido disfrutar de la vida de tatami, oshiire, y shoji». Hasegawa, Modan ato, 55. También escribe una
anécdota con el artista Isamu Noguchi. Le dijo que ojala que Mondrian hubiera venido a Japon. Noguchi le respondié metafori-
camente, indicando shdgji, que no hacia falta ver las obras propias. Hasegawa, “Mondrian”, 5.

20

21
22

23



180 Yamada, S. Mirai. Estud. Japon. 9 (2025): 173-184

servase la arquitectura de Japdn. Sin embargo, aunque menciond que el arte de Mondrian se asemejaba al
«vacio», presente en el interior de la arquitectura japonesa, caracterizado por lineas rectas extremadamente
simplificadas, no afirmaba que la arquitectura japonesa hubiese influido directamente en el pintor holandés.

Hasegawa presta especial atencion a una expresion propia de Mondrian, «belleza cdsmica»,>* como una
estética del cosmos formada por partes, equilibrio, estabilidad y movimiento. Este es un rasgo comun en las
habitaciones de estilo japonés, donde la luz que atraviesa los shgji nos permite percibir el volumen del aire
entre las cosas escasas y sencillas, de manera similar a como Mondrian expresa el equilibrio y la armonia en
un gran espacio, utilizando solo lineas, planos y algunos colores.

Las lineas rectas, e incluso los cuadrados con colores geométricos, no crean nuevas formas con un sen-
tido concreto. Si se puede decir algo al respecto, es que el pintor expresa equilibrio, armoniay tranquilidad.®

En realidad, ese es el principio del cosmos, similar a la cosmologia budista. El budismo ensena a sus
seguidores que los humanos no son mas que un ser dentro del cosmos, y que en realidad no hay separacion
entre los seres en la Tierra: entre los humanos, los animales, las plantas y las demas cosas. Los japoneses
de los afos cincuenta se sintieron atraidos por las obras de Mondrian porque descubrieron en su pintura una
cosmologia semejante a la budista. Las obras de Mondrian nos hacen pensar que hay un gran espacio de-
tras de las lineas negras.?® Esta cosmologia pictdrica del universo del artista es compatible con el budismo,
y por eso los japoneses de la década de 1950 sentian una gran simpatia por sus obras.

Enrealidad, otros pintoresy caligrafos compartieron una opinion similar ala de Hasegawa sobre Mondrian.
El pintor de estilo occidental Nakamura Shin F4F & (1914-1967) describe las obras de Mondrian como una
«forma de menos» (¥ 1 A M), elogiandolo. Considera que las zonas blancas no son simples cuadrados,
sino espacios que se extienden mas alla del fondo. Morita esta de acuerdo con esta interpretacion y consi-
dera que el universo del maestro holandés es el mismo que el de la caligrafia. Sin embargo, Nakamura insiste
en gue se trata de cosas distintas, aunque finalmente no consigue explicar bien su idea.””

No obstante, en esta mesa redonda destaca también la opinion critica del pintor abstracto Suda Kokuta
Z8H 5K (1906-1990), quien considera que Mondrian ya esta anticuado, ya que las lineas parecen estar tra-
zadas con una pauta. Segun él, el arte de Mondrian carece de dinamismo.?®

Veamos ahora la opinion de Morita Shiryl sobre Mondrian. Morita plantea una duda como punto de parti-
da: la confirmacioén de que el arte no debe ser personal ni subjetivo para expresar la naturaleza.?® En general,
muchos artistas desean tener una mirada lo mas objetiva posible para observar el mundo, evitando el indi-
vidualismo. Sin embargo, aunque el deseo de no caer en el individualismo y aspirar a una vision universal y
objetiva de la naturaleza es compartido por muchos, en el caso de Piet Mondrian este anhelo se manifiesta
como un rechazo de la realidad natural, por considerarla subjetiva y personal. En su lugar, propone una forma
plastica distinta, orientada hacia lo universal y objetivo. Mondrian, desde una posicion analoga a la del cien-
tifico que busca lo universal, sostiene que el pintor también puede acceder a esa dimension.

Sin embargo, el hecho mismo de aspirar a lo universal ya conlleva, en si, la eleccion arbitraria del artista de
aspirar a lo universal. Esta paradoja pone de manifiesto un limite inherente al acto de creacion artistica: toda
obra pictdrica, en tanto que existencia singular, implica inevitablemente un cierto grado de subjetividad.*°

Morita, quien aspira a crear una caligrafia universal, considera que esta es una expresion del interior del
caligrafo: coherente, irrepetible, producida de un solo gesto, en el acto mismo de escribir. La caligrafia es,
segun él, la creacion del «yo» desde el vacio, el mu £&.3

El profesor de estética y referente tedrico de la estética de Bokujinkai ljima Tsutomu H & # (1908-1978)
sostiene que el arte de Mondrian, aunque se sitia en la cima de la belleza abstracta —citando una expresion
del critico belga Michel Seuphor (1901-1999)—, se encuentra ya superado en el contexto del arte contempo-
raneo, que se dirige hacia un arte de corte existencialista. Para ljima, Mondrian pinta de manera consciente
como si lo hiciera inconscientemente. El mismo define este proceso con la expresion «purificacion de la
conciencia» y considera que esta actitud lo acerca a la ciencia.®?

En la mesa redonda publicada en Bokubi, los criticos Imaizumi Atsuo SR B E (1902-1984) y Kawakita
Michiaki ATt f®8H (1914-1995) discuten el concepto de Mondrian.® Kawakita interpreta que el arte de Mondrian

2 Ep realidad, la palabra que empleé Mondrian no es cdsmico, sino, es «universal». Probablemente, Hasegawa utilizo el término

traducido por Akane. Akane, para publicar su libro sobre Mondrian, tradujo «emocion universal (como contraste a individual)»
sobre la mentalidad que tienen las obras de Mondrian, en japonés como «emocidén césmica», por conveniencia para que el
publico japonés pudiera entenderlo facilmente. Akane mismo afnade la nota de que Mondrian utiliza la palabra «césmico» como
«universal» en su escrito en la revista De Steijjl. Akane, Mondrian, 158, 159.

Hasegawa, “Mondrian”, 56, 57.

El propio Mondrian escribe sobre el vacio: «<Debemos sefalar que el espacio vacio puede evocar concepciones universales,
crear actividad mental y moral. Pero esta actividad esta en el dominio abstracto y siempre requiere la asociacion con el mundo
de los opuestos». Mondrian, La pureza de la pintura: Nuevo realismo y arte abstracto, 27.

Nakamura, et al. “Sho to chiuisho kaiga”, 6.
Nakamura, et al. “Sho to chiisho kaiga”, 5-6.

Mondrian escribe «la expresion plastica (la accion de las formas y los colores) se debilita por la representacion naturalista: la
vision objetiva es mas o menos velada por los sentimientos particulares», «soélo a través de la intuicidon una obra de arte puede
elevarse sobre una expresion mas o menos subjetiva». Mondrian, La pureza de la pintura: Nuevo realismo y arte abstracto, 20.

Sobre la critica de Morita al arte de Mondrian, Morita, “Sho to chusho kaiga”, 197-215.
Es la frase resumida de la expresion de Morita. Morita, “Sho. Kaite Kangaete 60nen.”, 8.
liima, Sonohara y Murakami. “Muishiki no naiyd”, 38.

Imaizumi y Kawakia “Nihon chiisho bijutsu-ten wo megutte”, 3.

25
26

27
28
29

30
31

32
33



Yamada, S. Mirai. Estud. Japon. 9 (2025): 173-184 181

es el resultado de una construccion del cosmos mediante el analisis, basada en un pensamiento de orden que
remite a la filosofia tradicional iniciada por Platon. Comenta, ademas, que el jardin japonés —como el del tem-
plo Ryoan-ji— es una forma de arte abstracto que expresa directamente el caos del cosmos, considerando que
la naturaleza puede entenderse como un microcosmos de la naturaleza, en el que, aunque a simple vista reina
el caos, subyacen una armonia y un orden de caracter césmico. Finalmente, concluye que el arte del pintor
geomeétrico no le resulta plenamente satisfactorio.

Hemos analizado diversas opiniones sobre el arte de Mondrian. Es evidente que todas ellas comparten
un punto de vista comun. Aungue se utilizan expresiones como «ciencia» y «consciente» entre otras, puede
decirse que todas apuntan a una misma idea: la ausencia del gesto en sus trazos.

Para difundir el arte de Mondrian en el Japdn de los anos cincuenta, en plena efervescencia del infor-
malismo, los actores del mundo del arte —quienes ya prestaban atencion al movimiento de la caligrafia van-
guardista— observaron las obras de Mondrian desde una perspectiva concreta, influida por el informalismo.
Aunque supieron captar con agudeza el concepto de vacio en Mondrian, su propuesta les resulto insuficien-
te como arte del instante o del gesto. Por esta razén, Mondrian no logré ejercer una influencia significativa
en el mundo artistico japonés de la época.

A continuacion, analizaremos este punto con mayor detalle a través de dos obras del caligrafo Ueda Sokyu.

5. Lacaligrafia de Ueda Sokyu (1899-1968)

Como se ha mencionado anteriormente, la principal protagonista del fendmeno de la caligrafia vanguardista
fue, sin duda, la asociacion de caligrafos Bokujinkai. Sin embargo, incluso antes de la apariciéon de Bokujinkai,
algunos caligrafos ya habian comenzado a explorar nuevas formas de expresion caligrafica con el objetivo de
difundir una caligrafia vanguardista a escala internacional. Uno de ellos fue Ueda Sokyu (1899-1968).

Ueda, maestro de Morita Shiryl, mantuvo una relacion de amistad con su discipulo incluso después de
que este abandonara Kései-kai, la asociacion de caligrafia fundada por el propio Ueda. Ambos colaboraron
en la creacion de una nueva caligrafia, y Ueda escribiod varios articulos en Bokubi.3* No resulta extrafio, por
tanto, que el propio Ueda se interesara por la composicion de Mondrian. Algunas de sus obras pueden inclu-
so considerarse un didlogo directo con el estilo de Mondrian. En Ikuni kéini yorazu 77 H1#Z (Fig. 6) y Sézan
chikashi & LLIIfT (Fig. 7) se aprecia una division rectangular y una clara estructuracion del espacio similar a las
composiciones neoplasticas del pintor neerlandés.

Figuras 3Ay 3B. Ikuni kéini yorazu, 1951, 81x150 cm, extraida de O Bijutsukan. Sho to kaiga no
atsuki jidai, 42. Figuracion 7: Sézan chikashi, entre 1945-1955, 67x138 cm, coleccion privada,
extraida de Nakamura, Bokusho. Gendaino sho géjutu - Bokusho no sekai, 21.

Ueda introdujo en la caligrafia el concepto de composicién pictérica occidental. Se sabe que estudid
detenidamente las obras de Kandinsky o de Mir6.2® En la caligrafia tradicional, se considera fundamental
escribir los ideogramas japoneses con equilibrio, ya sea en sentido horizontal o vertical, situandolos en el
centro del papel. Por esta razdn, en el marco clasico de la caligrafia no existe un concepto equivalente al de
la composicion pictérica. Ueda, si bien respetaba la esencia formal de los ideogramas, deforma intenciona-
damente cada caracter y los dispuso libremente sobre el papel, rompiendo la linealidad tradicional del texto
y priorizando la composicion visual.

34 Por ejemplo, Sho no sen E D4 (Bokubi, n. 12,1952 (05)) o Boku no sho £ ® Z (Bokubi. 116. 1962 (04))
35 Kurimoto, Bokkon, 74.



182 Yamada, S. Mirai. Estud. Japon. 9 (2025): 173-184

Considera que la caligrafia esta formada no solo por los caracteres mismos, sino también por la combinacion
con el espacio entre los caracteres, gobernados por la fluidez del gi 5 6. Ademas, desde los cincuenta las obras
empezaron a mostrarnos un gran interés por el espacio vacio del papel. Dentro de las obras de Ueda, existen
dos en particular que son un ejemplo de esto y que posiblemente estuvieran influenciadas por Mondrian.

Estudiaremos primero la obra Sézan chikashi. Los caracteres estan escritos de manera grande y geomeé-
trica, y cada trazo es muy grueso, hecho con tinta densa. Se ve que todos los trazos de los caracteres estan
encima de las lineas de una cuadricula invisible al estilo del pintor neerlandés.

Sin embargo, esta pieza también puede interpretarse como un paisaje montafoso: algunos caracteres
aparecen en la parte de abajo, mientras que otros se elevan, y el amplio espacio en blanco sugiere la presen-
cia de una vasta atmdsfera, como si la niebla se deslizara entre las montanas.

La diferencia fundamental entre Mondrian y Ueda radica en el tratamiento de la linea. En la obra de Ueda,
los trazos poseen una fuerte presencia existencial; cada uno se percibe como un ente cargado de energia.
Por el contrario, Mondrian nunca busca destacar ninguna linea ni cuadrado en particular, ya que su objetivo
es alcanzar una armonia abstracta a través de la totalidad de la composicion, sin jerarquias visuales.*”

El propio Ueda comenté en una ocasion que habia concebido esta obra para que el espectador pudiera
experimentar una sensacion de amplitud espacial y libertad, como si contemplara un paisaje montanoso
que evocara la tranquilidad de estar inmerso en la naturaleza, lejos de toda preocupacion.®

En 1951, Ueda se acerco aun mas al concepto de Mondrian con la realizacion de Ikuni keini yorazu. En esta
obra, Ueda se centra en la composicion para que el vacio adquiera protagonismo. Los caracteres estan de-
formados, adoptando una geometria caracterizada por trazos verticales cortos y trazos horizontales largos,
como si los caracteres japoneses estuvieran dispuestos de manera ordenada. La pincelada en esta obra se
ejecuta utilizando solo la punta del pincel, lo que permite obtener trazos finos. Aunque los trazos son inequi-
vocamente caligraficos, se percibe que han sido trazados con una deliberada prudencia.

Sin duda, la obra transmite una sensacion de movimiento en los trazos caligraficos, que a su vez poseen
una ligereza particular. El resultado es una obra en la que los ideogramas evocan laimagen de unos milanos
volando por el cielo al atardecer.

Para Ueda, hay dos elementos que merecen ser considerados sobre la caligrafia mondriana. El primero es
lacomposicion. Ueda realizé varios bocetos de esta serie para buscar la composicion ajustada. La caligrafia,
en su esencia, es un arte intuitivo. El caligrafo se sienta frente al papel y, aunque tiene una idea conceptual
de la obra, no tiene un disefio concreto. Se calma, toma el pincel y, guiado por la intuicion, debe completar el
trabajo de un solo golpe. La caligrafia surge de la inconsciencia. De este modo, el caligrafo puede volcar su
interior directamente sobre el papel. Sin embargo, el acto de planificar la composicion mediante bocetos es,
sin duda, un acto consciente, no es de caligrafia.

Otra diferencia fundamental entre la pintura y la caligrafia es la posibilidad de expresar emociones me-
diante la pincelada o el gesto del trazo. Aunque en sus composiciones los caracteres parecen situarse sobre
las lineas invisibles del maestro occidental, los trazos caligraficos siguen transmitiendo algo de esponta-
neidad, porque siempre llevan consigo el sentido del movimiento del pincel. Si los trazos son intuitivos, nos
transmiten pasiones como la ira, el amor, o0 una emocion cercana a la locura; mientras que, si son finos y
ejecutados con una pincelada tranquila, nos comunican tranquilidad, prudencia o miedo, entre otras emo-
ciones. La caligrafia, en tanto que practica artistica, se fundamenta en la expresividad inherente de sus tra-
Z0s, que constituyen tanto un elemento formal como un componente conceptual. En este sentido, lkuni kéni
yorazu puede interpretarse como una representacion que evoca el movimiento de aves en vuelo, unaimagen
que trasciende lo puramente literal para subrayar la dimension ritmica y espacial de la obra.

Ueda debi6 de reafirmar la fuerza del trazo caligrafico. Lo que los caligrafos de esta época buscaban era la
caligrafia universal como género, no como un tipo de pintura. Tras experimentar con el estilo de Mondrian, Ueda
comenzo a realizar caracteres gigantescos con trazos gruesos y directos, dejando el papel sin espacio. Sus
obras empezaron a centrarse en la gestualidad de trazos mas violentos, y la composicion pictérica desaparecio.
Ueda también llego a la conclusion de que el arte de Mondrian no era compatible con el arte informalista.

Curiosamente, después de trasladarse a Nueva York, Mondrian comenzo a introducir numerosos colores
en las lineas de su cuadricula, abandonando el negro. Cada linea se volvia completamente policromada.
Este desarrollo en su arte estuvo principalmente impulsado por su investigacion sobre la interacciéon entre
la musica, especialmente el jazz, y el arte.® Pero incluso también para Mondrian, el movimiento del informa-
lismo era ya disimulable.*® Este giro hacia la policromia y el ritmo musical puede ponerse en paralelo con las
exploraciones de la caligrafia japonesa de posguerra.

36 [ qi es un concepto tradicional chino que designa una cualidad intangible presente en todos los seres vivos. En la caligrafia chi-

na, el gi se refiere a la energia vital que fluye mediante el trazo.

En sus ultimos afios, Mondrian decidié afadir mas color a sus propias composiciones, convencido de que los colores adicionales
suavizarian la fuerza de las multiples lineas negras y, al mismo tiempo, mantendrian e incluso aumentarian su vitalidad. Sin em-
bargo, cuando Mondrian empez6 a trabajar con colores cambiantes, el negro comenz6 a perturbar el equilibrio. Por eso decidid
eliminarlo por completo. Pitts, Piet Mondrian, 137.

Ueda, Shodé nyadmon. Sésaku-hen, 153.

En 1940, el pintor se mudé a Nueva York, donde pudo escuchar jazz todos los dias. En relacion con el ensayo sobre la conexion
entre musica y arte de Mondrian, véase Mondrian, Pintura y musica, 47-62. Sobre el panorama musical en Estados Unidos en la
época de la llegada de Mondrian, Fauchereau, Mondrian, 34, 35.

Susanne Deicher escribe que Mondrian contribuyé a que Peggy Guggenheim descubriese el arte de Jackson Pollock. Le intere-
saba mucho la abstraccion lirica. Deicher, Piet Mondrian 1872-1944. Structures in Space. 89.

37

38
39

40



Yamada, S. Mirai. Estud. Japon. 9 (2025): 173-184 183

Figura 4. Broadway boogie woogie, 1942, 1943. Oleo sobre lienzo. 127x127 cm. Museum of
Modern Art, extraida de Deicher, Piet Mondrian 1872-1944. Structures in Space. 88.

6. Conclusiones

El arte de Mondrian comenzé a difundirse en Japén ya en los aios veinte, aunque en aquel momento su re-
cepcion fue limitada debido a la circulacidon de reproducciones en blanco y negro, incapaces de transmitir la
potencia cromatica de su pintura. Fue en los anos cincuenta cuando se produjo una verdadera efervescen-
cia en torno a su figura. Sin embargo, este interés se vio pronto relativizado por el auge del informalismoy la
caligrafia vanguardista, que pusieron en el centro el gesto espontaneo y la dimension existencial del trazo,
en contraste con la abstraccion geométrica y racional de Mondrian.

En ese contexto, la hipdtesis arquitectonica de Akane Kazuo, que vinculaba las composiciones del pintor
neerlandés con la espacialidad de Katsura-rikyd, tuvo una gran resonancia académica. Sin embargo, hoy
resulta evidente que aquella afinidad se sustentaba en gran medida en la mirada modernista de las foto-
grafias de Ishimoto Yasuhiro, ligadas al ideario de la Bauhaus. La lectura de Akane, por tanto, formaba parte
de un discurso de posguerra sobre la «esencia japonesa» mas que de una relacion real entre Mondriany la
arquitectura tradicional.

Mas fértiles fueron, en cambio, las interpretaciones formuladas desde la caligrafiavanguardista. Hasegawa
Saburo y los caligrafos de Bokujinkai descubrieron en el «vacio» de Mondrian una resonancia con concep-
ciones budistas y con la experiencia espiritual del gesto caligrafico. Aunque sus trazos gestuales diferian
radicalmente de la abstraccion del pintor holandés, la confrontacion con Mondrian les permitio repensar la
caligrafia en términos de composicion, espacialidad y ritmo. La obra de Ueda Sokyt constituye un ejemplo
paradigmatico: al experimentar con estructuras afines al neoplasticismo, confirmé tanto las posibilidades
como los limites de esa correspondencia, reafirmando finalmente la especificidad expresiva del pincel.

En definitiva, Mondrian no se convirtio en un modelo formal para el arte japonés, pero si en un catalizador
de reflexion. Su recepcion muestra como la modernidad artistica en Japon se construyé en didlogo y con-
traste con la abstraccion europea: mientras la hipotesis de Akane encarnaba una busqueda de legitimacion
nacional a través de la arquitectura, la caligrafia vanguardista ofrecio un terreno mas abierto para repensar
las relaciones entre Oriente y Occidente. Asi, el caso de Mondrian en Japdn revela que la influencia artistica
no debe medirse unicamente en términos de transmision directa, sino también como un proceso de reinter-
pretacion cultural en el que la obra extranjera opera como espejo y contrapunto de la creacion local.

6. Bibliografia

Akane, Kazuo 7r48 F14. Mondrian €2 KU 77 2. Tokio: Bijutsu-shuppan, 1976.

Akane, Kazuo 7~48 F14. Mondrian ronsha E> R 7 > 4. Tokio: Bijutsu shuppan-sha, 1975.

Fauchereau, Serge. Mondrian. Barcelona: Poligrafa, 1994.

Deicher, Susanne. Piet Mondrian 1872-1944. Structures in Space. Koln: Taschen, 1999.

Gropius, Walter Adolph Georg, Tange, Kenzd f+ T~ #= e Ishimoto, Yashiro A T2 18.

en Katsura-rikyd. Kikan to katachi #g¢= ., ZEf & . Tokio: lwanani-shoten, 1981.

Gropius, Walter Adolph Georg, Tange, Kenzo B T~# =, e Ishimoto, Yasuhiro G tE18. Katsura. Nihon-ken-
chiku ni okeru denté to soz6 #., HZABRIZ$ 13 =4 & Al Tokio: Soké-sha, 1960.

Hasegawa, Takashi &2l 5E, “Shizen to denen toshi. Soshite Suishd-kyi. Taut wa Nihon ni nani wo mitaka B
AEHBEET, TLUTKEE. 2TV MNEBERIZAZR A" en Kenchiku-ka Bruno Taut no Subete: Nihon
bi no sai hakken-sha, Bruno Taut 1880-1938, BER 7 )l—_/+- R ~NDINT: HEXEZEDHEHFK L& Bruno
Taut1880-1938. Tokio: Musashino Bijutsu Daigaku, 1984.

Hasegawa, Saburd &&JIl = HB. “Atarashii riarizumu L WD 71U X A", Mizue &3 2 n.° 582, 1954: 35-46.

Hasegawa, Saburd £&JIl =HB. “Mondrian E> R1JF > (en Sho no bi, n.° 34)", en Sho no bi En 3% (27-
46):1950.6-1952.3, Fukkoku-ban 1%}k (Edicién facsimil), Tokio: Kokushokanka-kai, 2013.



184 Yamada, S. Mirai. Estud. Japon. 9 (2025): 173-184

Hasegawa, Saburd £&)JIl =8B. Modan ato EX > 7— ~. Tokio: Tokyd-do, 1950.

Igarashi, Masaru &+ & £. “Mondrian to nihon €2 K1) 7 > & B A", Mondrian. Junsui na kaiga wo motomete
E2RUT>, ft#z#4E %K T, Tokio: Insho-sha, 2021.

liima, Tsutomu # & #, Sonohara, Tard BEFR AXBB, y Murakami, Hitoshi, & £ {=. (mesa redonda) “Muishiki no
naiyo = DN A" (mesa redonda). Bokubi &% n.° 61,1956: 27-40.

Imaizumi, Atsuo 5 & B B. y Kawakia, Michiaki 5idt #&85. (mesa redonda). “Nihon chushd bijutsu-ten wo me-
gtte. BARMREMNE 2 8 < 2 T". Bokubi 23 n.® 45,1955: 2-9.

Isozaki, Arata B 3T. Kenchiku ni okeru ‘Nihon teki na mono’ ZSIZH 113 "HAR) &€ D . Tokio: Shincho-
sha, 2003.

Jacquet, Benoit y Walsh, Dermott. “Reduction to Japan-ness? Katsura Villa” as a Discursive Phenomenon, en
From the Things Themselves, 2012.

Kurimoto, Takayuki 4% 24T. Bokkon £&J&. Tokio: Shinwa-sha, 2018.

Mondrian, Pirt. “Jazz y neoplasticismo”. En Pintura y musica. Madrid: Casimiro, 2020. 47-62.

Mondrian, Piet. “Un nuevo realismo”. En La pureza de la pintura: Nuevo realismo y arte abstracto. Madrid: Ar-
chivos Vola, 2020.

Morita, Shiryl £ H F8E. “Sho. Kaite Kangaete 60nen. &, #\\T & X T60%". En Morita Shiryid to Bokubi #H
FBE & £3£. Hyogo: Hyogo kenritsu Kindai Bijutsu-kan, 1992.

Morita, Shiryd Z&H F3#E. “Sho to chisho kaiga & & iR E". En Iwanami K6za Tetsugaku Géjutsu & 5588
# % =1 Tokio: Iwanami-shoten, 1971. )

Nakamura, Makoto H# &, Morita, Shiryu #H ¥ 8E, Yoshihara, Jird & R34 B, Osawa, Garin A3R H#EAM y Suda,
Kokuta ZH #A (mesa redonda). “Sho to chiishd kaiga & & R4 E". Bokubi &3 n.° 26,1953: 4-17.

Petrovna Blavatsky, Helena. La Doctrina Secreta, Kier, Buenos Aires, 1970,

Pitts Rembert, Virginia. Piet Mondrian. Parkstone Intenacional, New York, 2018.

Segi, Shinichi @K & —. “Anforumeru no kadai”. En Segi Shinichi, Gendai bijutsu no sanjinen - kokusaika no
shégen B EM D =+ F -FREL DEFE, Tokio: Bijutsu Kéron-sha, 1978.

Segi, Shinichi 7K & —. “Anforumeru wo meguru sukyandaru”, en Segi Shinichi. Gendai bijutsu no sanjinen
-kokusaika no shégen, B CZE i D = 1 —EB¥L D FF F, Tokio: Bijutsu koron-sha, 1978.

Ueda, Sokyu =M &&. Shodé nyamon. Sésaku-hen E&8 A FJ BI1E&E, Osaka: Sogen-sha, 1964.

Watsuji, Tetsuro Fit # BB. Katsura-rikyd. Yoshiki no haigo wo saguru 3= - O & % % &3, Tokio: Disco-
ver Sensho, 2021.

Bibliografia usada solo para las fotografias:

Nakamura, Nihé & =#&. (ed.). Bokushé. Gendaino sho géjutu - Bokushé no sekai. B D EEM-BR D 1t
4R, Kioto: Tankd-sha. 1997.

O bijutu-kan (Museo 0), O EA4ii#E. (ed.). Sho to kaiga tono atsuki jidai: 1945-1969. E& BB & DEE BE(C: 1945-
71969, Tokio: O bijutsuk-kan. 1992.



