EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofia politica ARTICULOS
ISSN: 2255-3827 « e-ISSN: 2255-3827

La ecosofia de Félix Guattari: miradas desde el sur’

Patricio Alfonso Landaeta Mardones
Departamento de Artes Integradas. Universidad de Playa Ancha, Chile 52

https:/www.doi.org/10.5209/1tdl.98249 Recibido: 27/12/2024 « Aceptado: 15/03/2025 e Publicado: 30/01/2026

Resumen. En el contexto del debate ecoldgico de los afios ochenta Félix Guattari formula su ecosofia,
respuesta a la advertencia del cambio climatico, pero sobre todo a la produccion de subjetividad en el
Capitalismo Mundial Integrado. Es la elaboracion de una nocion ampliada de ecologia y la raigambre
eminentemente practica de su reflexion politica lo que distingue esta propuesta. Este articulo busca resituar
la ecosofia en el debate politico y ecoldgico actual, para ello al comienzo se analiza la crisis de la produccion
de subjetividad en el capitalismo actual, problema que repercute no solo en el ambito psicoldgico, sino
también en lo social y ambiental, forzando la construccion de una ecologia que integra transversalmente
tales registros. Mas tarde, la revision de la visita de Guattari a Chile permitira analizar las tensiones que nutren
los alcances politicos y éticos de la practica ecosdfica. Para terminar, el analisis del vinculo de Guattari con
Ameérica Latina permitira comprender el impacto de sus trabajos de campo en la concepcion del paradigma
estético que sostiene la ecosofia como respuesta al deseo de catastrofe que expanden los discursos sobre
la crisis.

Palabras clave: Ecosofia; Félix Guattari; Capitalismo Mundial Integrado; Produccion de subjetividad;
Paradigma estético.

The Ecosophy of Félix Guattari: Views from the South

Abstract. In the context of the ecological debate of the 1980s, Félix Guattari formulates his ecosophy,
a response to the warning of climate change, but above all to the production of subjectivity in Integrated
World Capitalism. It is the elaboration of an expanded notion of ecology and the eminently practical roots of
his political reflection that distinguish this proposal. This article seeks to resituate ecosophy in the current
political and ecological debate. To this end, it begins by analyzing the crisis of the production of subjectivity
in current capitalism, a problem that has repercussions not only in the psychological sphere, but also in the
social and environmental, forcing the construction of an ecology that transversally integrates such registers.
Later, the review of Guattari’s visit to Chile will allow us to analyze the tensions that nourish the political and
ethical scope of the ecosophical practice. Finally, the analysis of Guattari’s link with Latin America will allow us
to understand the impact of his fieldwork on the conception of the aesthetic paradigm that sustains ecosophy
as a response to the desire for catastrophe expanded by the discourses on the crisis.

Keywords. Ecosophy; Félix Guattari; Integrated World Capitalism; Production of subjectivity; New Aesthetic
Paradigm.

Sumario: Dimensiones politicas de la crisis ecoldgica actual. Recepcion del pensamiento ecosdfico de Arne
Naess y Félix Guattari. Guattari en Chile. América Latina: de la revolucion molecular al nuevo paradigma
estético ecosofico. Conclusiones. Referencias bibliograficas.

Como citar: Landaeta Mardones, Patricio Alfonso (2026). La ecosofia de Félix Guattari: miradas desde el Sur.
Las Torres de Lucca. Revista Internacional de Filosofia politica 15(1), 169-179. https://www.doi.org/10.5209/
[td.98249

' Este articulo ha sido elaborado en el marco del proyecto ANID+FONDECYT Regular 2022 N°1220806: “Agenciamiento de deseo:

Emergencia, funcion y proyecciones del concepto en el sur global”. Ademas, da cuenta de compromiso de publicacion asumido
en el marco del Concurso Perfeccionamiento de Competencias a Través de Estadias Cortas 2023 de la Direccion General de
Investigacion de la Universidad de Playa Ancha de Ciencias de la Educacion, aprobado por D.E. 0600/2023. Convenio UPA 19101.

Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 169-179 169


https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0000-0002-3713-4155

mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:patricio.landaeta%40gmail.com?subject=

170 Landaeta Mardones, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 169-179

La crisis ecoldgica actual sobrepasa el problema medioambiental. No solo la biosfera se encuentra
amenazada por el cambio climatico, sino también un peligro inminente se cierne sobre el conjunto de
actividades que tienen lugar en el marco de la sociedad y la cultura. Esto se refleja en el surgimiento y
consolidacion de un “fascismo tardio” (Toscano, 2023) que amenaza las democracias liberales del mundo,
asi como en la proliferacion de una pandemia de salud mental derivada de los habitos de trabajo, consumoy
vinculo social (Berardi, 2019). Sin embargo, de inmediato surge una inquietud: ¢ es posible expandir los limites
de la ecologia sin descuidar las amenazas concretas que pesan sobre el medioambiente? Este ensayo parte
por considerar, siguiendo a Félix Guattari, que las amenazas sefialadas no constituyen fenomenos aislados,
sino que se hallan intimamente ligadas a la consolidacion de una determinada produccion de subjetividad
en el marco del capitalismo postindustrial, caracterizado por fabricar mas que meras mercancias, formas de
vida, a saber, valores que se imponen tiranicamente sobre otros, y, en un ultimo término, una cierta escision
entre mundo humano y no humano (Guattari, 1996a).

Frente al diagndstico de esta crisis desatada en distintos niveles la ecosofia se proyecta como una
practica analitica que busca integrar transversalmente politica, ética y estética en una perspectiva clinica
para confrontar la produccion de subjetividad en el contexto del Capitalismo Mundial Integrado (CMI), agente
clave de la devastacion de las tres ecologias (Guattari, 1996a). Sorprendido por el éxito del partido Die Griinen
en Alemania en 1985, Guattari simpatiza con el movimiento ecologista, pero se inquieta ante una ecologia
unidimensional que reduciria la “falla ecoldgica” del capitalismo a un mero problema de la relacion Hombre-
Naturaleza, favoreciendo el surgimiento de una vision identitaria conservadora que apelaria a un “retorno
a la naturaleza” (Guattari, 2015, p. 249). En contrapartida, propone adentrarse en la interconexion de las
ecologias, mental, social y medioambiental, dedicandole conferenciasy articulos, ademas de sus dos ultimas
obras: Las tres ecologias (1989) y Caosmosis (1991). El elemento comun de ambas reside en habilitar una
dimension pragmatica del pensamiento politico que denominara ecosofia para analizar transversalmente la
interrelacion de dominios heterogéneos y aparentemente distantes, como son el medioambiente, lo social y
el inconsciente. La ecosofia, por ello, sera la continuacion del esquizoanalisis por otros medios, entendiendo
que su principal tarea consistia en sacar el deseo del divan (critica del psicoanalisis) y realizar la conexion de
la produccion deseante y la produccioén econémica, combatiendo la distincion y separacion de infraestructura
y superestructura (critica del freudomarxismo). La ecosofia, no obstante, estara provista de un sello propio:
intentar crear un nuevo paradigma estético que redefine a su vez el vinculo de filosofia, ética y politica. Por
ello el proyecto ecosdfico parece inseparable, primero, de su confrontacion con el freudomarxismo que se
reclama cientifico; y, segundo, de los problemas ecoldgicos y demograficos del tercer mundo, de los nuevos
movimientos minoritarios, de la consolidacion y crisis del CMI, y, por lo mismo, de los trabajos de campo de
Guattari en América Latina donde experimenta la activacion de un fermento molecular que es clave para
resistir a la produccion de subjetividad actual.

La propuesta del texto es adentrarse principalmente en dichos trabajos de campo para continuar el
legado del proyecto ecosofico, tomando como base el contexto que traza el viaje de Guattari a Chile en 1991.
Este viaje no es algo anecdoético pues permite realizar un contrapunto entre las conferencias y dialogos en
torno ala democracia, la ecologiay la salud mental sostenidos en el pais del sur que retorna a la democracia
luego de una cruenta dictadura civil-militar que impone a sangre y fuego el neoliberalismo y sus formas de
valorar la vida; y, por otra parte, sus otros viajes a Latinoamérica, como México, donde analiza las formas de
control implementadas por el CMI, Brasil, donde advierte la emergencia de un nuevo fermento molecular en
el retorno a la democracia, o Argentina, donde presenta su nuevo paradigma estético.

¢Por qué motivo continuar el legado ecoséfico? En relacién con nuestro presente, la ecosofia no solo nos
situa ante la necesariareflexion de laraizcomun de los problemas que afectan en paralelo alas tres ecologias,
sino que nos pone ante la expansion de un deseo de catastrofe normalizado entre los discursos de la crisis
que nos arrastran a un deseo de fin de mundo. Segun Guattari (1998, p. 166): “el peligro puede ejercer un
verdadero poder de fascinacion. El presentimiento de la catastrofe puede gatillar un deseo inconsciente de
catastrofe, una aspiracion hacia la nada, una pulsién de abolicion”. Como respuesta a este deseo, y en lugar
de ampararnos en una cientificidad excluyente que amenaza con anegarnos en la falta de posibles, resulta
mas constructivo repetir el gesto de la practica analitica ecosofica y su promocion del nuevo paradigma
estético para generar colectivamente alternativas.

Cabe destacar que Arne Naess manifesto inquietudes cercanas a las de Guattari y utilizd, ademas, el
mismo término: ecosofia. Es relevante entonces comenzar por destacar los puntos de encuentro y distancias
de sus respectivos proyectos, dada la relevancia de Naess para la ecologia contemporanea.

Recepcion del pensamiento ecosofico de Arne Naess y Félix Guattari

Citton (2014) destaca los vinculos entre Naess y Guattari, marcando su distancia con otras ecologias. Su
cercania se hallaria en la necesidad de establecer un saber para transformar la cultura y las mentalidades
vigentes en relacién con el medioambiente. Mas aun, en términos ontoldgicos, ambos coincidirian en afirmar
que los individuos no son independientes de su medio, sino seres que estan en interaccion constante
(Citton, 2014, p. 75). Este asunto es clave para abordar la distancia con otras ecologias que suponen una
determinada independencia del individuo y el medio, sobre todo aquella que busca optimizar el uso de
“recursos naturales”, endosando la responsabilidad a los consumidores para salvar el sistema econdomico,
sin necesidad de cambiar los valores que soportan las ideas de desarrollo, crecimiento y consumo (Ferrarese,
2025). Contrariamente, la de Guattari seria una ecologia multiple, pues comprende que la crisis ecoldgica
corresponde a una crisis mas amplia, que involucra dimensiones sociales, politicas y existenciales. Por tanto,



Landaeta Mardones, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 169-179 171

no habria salida de esta crisis multinivel sin una accion coordinada en tales esferas. Antonioli (2019), por su
parte, retoma la lectura de Citton (2014) pero se concentra en relevar la singularidad de la ecosofia de Guattari
indagando en la articulacion de su concepto. Es asi como advierte que su propuesta se halla en relacion
directa con el concepto de “ciencia nomade” y con la practica-analitica del esquizoanalisis, elaborado en
conjunto con Deleuze en Mil mesetas (1980) y en El Anti-Edipo (1972). Mientras que la ciencia ndmade se
encuentra en la base de la definicion de la ecosofia como un “saber practico”, que si bien se aparta de
toda pretension de cientificidad plantea un mutuo intercambio con la ciencia, el esquizoanalisis apunta
a la necesidad de heterogeneizar el horizonte maquinico, lo cual comprende la posibilidad de establecer
otros usos de los medios, fuera de la frecuencia que le impone el CMI, en una “era posmediatica” (Antonioli,
2019, p. 79). Pues a diferencia de Naess (y de otras figuras como Baudrillard), Guattari no participa de una
tecnofobia, ni pretende que la humanidad vuelva a una era pretecnoldgica. Sin desconocer los riesgos
actuales asociados al desarrollo tecnolégico al amparo de los fines del capitalismo, su ecosofia abogaria en
paralelo por una ética de los medios y las tecnologias, asi como por una ética del medio ambiente. Laberge
(2019a) también reconoce el vinculo de la ecosofia con el pensamiento de Deleuze. Sin embargo, no intenta
apuntar a una posible deuda con Deleuze, sino mas bien mostrar hasta qué punto Guattari lleva su filosofia al
limite. En efecto, la ecosofia movilizaria la metafisica de la diferencia deleuziana extrayendo sus implicancias
politicas. Mas aun, detras de la ecosofia existiria una ontologia, una ética y una estética en la que las ideas
de Deleuze y Guattari se mezclan hasta hacerse indiscernibles (Laberge, 20193, pp. 110-111). Para continuar,
distingue claramente el aporte de Guattari del de Naess, pese a coincidir en la afirmacion de la necesidad de
un cambio cultural en relaciéon con el modo en que se concibe la relacion humano-natura (Laberge, 20193, p.
113). La ecosofia de Guattari, no obstante, no es inmediatamente ecoldgica, incluso hasta cierto punto puede
ser bastante critica con esta. Su ecosofia es mental y social, mientras que la de Naess es principalmente
una ecosofia del cuidado del medio ambiente. Una trabaja extrayendo las implicancias de la teoria de la
multiplicidad en relacién con la valorizacion del disenso, la singularidad y la otredad como motores para la
reinvencion de la creatividad social, y la relacion con el medio ambiente (Laberge, 2019a, p. 116), mientras
que la otra busca que los seres humanos se reconozcan en la naturaleza para motivar su preservacion. Asi, el
«paradigma estético» de la ecosofia de Guattari es una aproximacion experimental a la otredad -no un viaje
interior hacia el verdadero yo- como el unico medio de invencion de un pueblo que falta (Laberge, 2019a, p.
119). En una linea semejante, para Tinnell (2012), el aporte de Guattari consistiria en concebir una ecologia
expandida para apuntar a la matriz comun de las distintas crisis actuales: la produccion de subjetividad en
el capitalismo postindustrial. Por ello, antes de abogar por un reencantamiento nostalgico de la naturaleza
y una romantizacion de la cultura, Guattari convierte la ecosofia en el estudio de las interacciones del
medioambiente, el inconsciente y la sociedad, y en lugar de huir de la civilizacion técnica, busca hacerse un
lugar en el concierto actual de maquinas de distinto tipo, apropiandose de los medios. En suma, mientras
que la ecosofia de Naess confirma la tendencia ecologista verde de despreciar la técnica para intentar volver
a la naturaleza, la de Guattari reconoce en la técnica, y, mas aun, en los avances del mundo digital en la
época, un horizonte de posibilidad para la creacion. El punto que marcaria la distancia definitiva de Guattari
y Naess, en ese contexto, seria su aproximacion al problema de la identidad. La ecosofia de Naess puede
ser leida como el esfuerzo de “encontrarse a si mismo en la naturaleza”. Guattari, al contrario, no dejaria de
trabajar por un desprendimiento del yo, y, asi, por un devenir otro: frente al narcisismo del primero, tenemos
el antinarcisismo del segundo.

Este juicio sobre posiciones enfrentadas no es compartido por autores como Levesque (2016). Guattari y
Naess, pese a no haberse encontrado, persiguen un cambio de paradigma donde esta puesto en juego un
cierto recurso a la semidtica. La perspectiva ecolégica multidimensional de Guattari se sostiene, en efecto,
en unatipologia de los signos que atraviesa el campo subjetivo, social, juridico, econdmico y medioambiental,
y que, por tanto, toma en cuenta el conjunto de las interacciones entre el mundo humano y no-humano.
La ecosofia, apuntando a la produccion de valores de una semidtica normativa (ética), es una via para la
emancipacion de las relaciones humanas (es decir, para potenciar otros vinculos entre los seres humanos,
asi como entre estos y las maquinas) y de las relaciones de los humanos con otras especies (Levesque, 2016,
pp. 524-525). En ese entendido, todo el peso recae en saber si nuestro sistema de valores actual permite
el disenso constructivo para la emergencia de la singularidad o si perpetua el sistema de significaciones
imperantes que trabaja por la homogeneidad generalizada. En el marco de su ética, Naess comienza por
establecer la premisa de una “inevitable e irreductible codependencia de hombre y naturaleza”, al punto
de marcar el acento en el bien del otro, en lugar del bien propio: “sacrifico mi propia perfeccion por la de mi
vecino” (Levesque, 2016, p. 527). Existir, en suma, es ser responsable de nuestra conducta ante los otros, de
modo que “adoptar y seguir una ética coherente (una ecosofia) representa el unico medio a través del cual
uno puede incitar a otro a seguir una causa comun” (Levesque, 2016, p. 528).

El proyecto ecosodfico de Naess se desenvuelve con variaciones por casi tres décadas, el de Guattari en
cambio sigue un camino sinuoso. Mas aun, su proyecto ecosofico no logra completarse debido a su repentina
muerte en agosto de 1992. Solo una parte de sus trabajos se publican en vida, y debido a la dispersion de
los escritos publicados, solo en 2013, con Qu'est-ce que I’Ecosophie, se podra dimensionar la envergadura
de su propuesta, conocer la magnitud del trabajo avanzado vy, asi, poder continuar la tarea que marco este
programa de trabajo. Por ultimo, gracias a sus colaboracionesy trabajos publicados recientemente en Francia
y América Latina, es posible también en la actualidad evaluar el impacto de los constantes intercambios de
Guattari con personalidades y grupos de distintos paises desde finales de los setenta hasta principios de los
noventa. Por ello, junto con sostener que la ecosofia debiese comprenderse como un proyecto inacabado (y



172 Landaeta Mardones, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 169-179

por tanto abierto), es clave reparar en la incertidumbre respecto de las coordenadas que situan laemergencia
y recorrido del problema, pese a que aparentemente se encuadre hacia el final de su recorrido intelectual.

En la periodizacion de Nadaud (2015, p. 15), la ecosofia se ubica en la cuarta etapa del trabajo de Guattari
(1985-1992). Cada una estaria marcada por determinados acontecimientos sociopoliticos que interpelan al
autor, y quedaria sellada por una recopilacion de trabajos que componen una especie de libro-bitacora. En
la primera, desde finales de los cincuenta y durante los afios sesenta, Guattari hace parte del gran numero
de intelectuales franceses y militantes que se distancian del partido comunista francés por su silencio
frente a la guerra de Argelia, y junto a Jean Oury y Francois Tosquelles, formulan una serie de criticas a
la institucion psicoanalitica por el hecho de reforzar el orden dominante con su comprension “privada” o
“interior” del inconsciente. Como resultado de este periodo el autor ensambla Psicoanalisis y transversalidad
(1974), donde destaca su filosofia del inconsciente como maquina, intimamente ligada a la concepcion de
la transversalidad o conexion de dominios heterogéneos. En los setenta Guattari trabaja contra el reflujo
de las ideas de mayo del 68, es decir, contra el fracaso de la revuelta que logrd unir por un breve periodo
a estudiantes y obreros frente al capitalismo postindustrial, sin considerar el impacto de la perversion del
deseo gregario en la defensa del orden dominante en Francia o la propia capacidad de la subjetividad
capitalistica para “recuperar” o apropiarse de las demandas mas contestatarias (Guattari, 2024, p. 47). En
esta etapa, Guattari consolida su distanciamiento con Lacan, trama alianzas con la extrema izquierda italiana,
acoge exiliados en su hogar y aboga por las radios libres como espacios de creacion. Por la misma época,
ademas, inicia su colaboracion con Gilles Deleuze, encuentro que sin duda marcara su trabajo fuera de la
influencia de Lacan. Este periodo se cierra con la recopilacion titulada Revolucion molecular en 1977, edicion
aumentada en 1980 (Guattari, 2012), fundamental para conocer las intervenciones de Guattari en dominios
distantes como la antipsiquiatria, la critica del marxismo, el psicoanalisis o la lucha contra las mutaciones
histéricas del fascismo?. En los ochenta Guattariy otros intelectuales de izquierda se encuentran concernidos
principalmente por dos acontecimientos: por un lado, la llegada de Mitterrand al poder en Franciay la escasa
correspondencia que tiene este hecho con las esperanzas previamente depositadas en la conquista del
poder,y, por otro lado, el desenlace de la guerra friay la caida del muro de Berlin, testimonios del fin de una era
para la izquierda internacional. Esta época, aparentemente tefida de escepticismo, se encuentra retratada
en Los anos de invierno de 1985 (Guattari, 2009), testimonio de las aprehensiones y, también, de la desazon
ante un asfixiante presente, estado que Guattari logra en parte remontar a fuerza de su trabajo en la clinica
La Borde, sus publicaciones en distintos medios y sus multiples colaboraciones en sitios distantes como
Italia, Japon y Brasil. A finales de los ochenta y comienzos de los noventa, el autor formularia su ecologia
expandida, revelando su interés por las potencias moleculares del tercer mundo. Segun Nadaud (2015, p. 15),
como en las etapas anteriores, era de esperarse que este periodo también terminase con una recopilacion
de trabajos, tal como lo muestran las huellas que él mismo sigue para ensamblar Qu'est-ce que I'écosophie
en 2013.

Pese a la utilidad de este esquema, pareciera que la ecosofia se encuentra tensada por dos hechos
intimamente ligados que muestran que su concepto comienza a labrarse desde mucho antes, llegando
incluso a atravesar su recorrido intelectual en paralelo con su trabajo con Deleuze: por un lado, el rechazo
a la vigencia del par conceptual infraestructura-superestructura, popularizado por Louis Althusser; por otro
lado, sus viajes por el mundo, especialmente por América Latina, desde 1978 hasta 1992. En ese sentido,
sus viajes a México, Brasil, Argentina, y Chile no solo le permiten “cargar baterias” para enfrentar los afios
de invierno, como él mismo sefiala (Guattari, 2024, p. 64), sino registrar o incluso presenciar las fracturas en
curso en el seno de la modulaciéon aparentemente incontestable de la subjetividad en el Capitalismo Mundial
Integrado, modulacion caracterizada no por dominar ideolégicamente, ni por controlar la subjetividad, sino
por producir determinados sujetos o engranajes sociales, para que cada cual pueda “funcionar como un
robot social” (Guattari, 2015, p. 235).

Guattari en Chile

Guattari visita Chile en 1991. En apenas una semana, del 17 al 24 de mayo, participa en entrevistas, dicta
conferencias y comparte con grupos y personalidades ligadas a la salud mental, la ecologia, al arte, la
literatura y la filosofia. Esta visita dio lugar a distintas publicaciones: un primer libro, Cartografias del deseo
(Guattari, 1989), hace circular algunas traducciones de escritos de Revolucion Molecular para dar a conocer
con antelacion el trabajo de Guattari al publico chileno, al modo como Suely Rolnik (Guattari, 1982) prepara
Revolucdo molecular: pulsacoes politicas do desejo, a partir de un montaje de los primeros libros de Guattari.
Un segundo libro, El devenir de la subjetividad (Guattari 1998), difunde la transcripcion parcial de los didlogos
y conferencias de Guattari en Santiago y Valparaiso, junto con algunas entrevistas publicadas en medios
locales, libro que posee también una cierta resonancia con Micropolitica. Cartografias do desejo (Guattariy
Rolnik, 2006), testimonio del viaje de Guattari a Brasil en 1982. Ciertamente, ambos trabajos son relevantes
para conocer como dialogan sus ideas con la situacion del pais. No obstante, pese a la circulacion de su
pensamiento en aquella época, la discusion posterior de su filosofia -0 a su trabajo con Deleuze- es casi

2 se agradece a Errata Naturae no solo por traducir la obra en 2017, sino por permitir su reproduccion para fines personales, posi-

bilitando una mayor circulacion.



Landaeta Mardones, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 169-179 173

inexistente, salvo contadas excepciones (Duran, 2020, p. 31).2 Esto es importante considerando que Guattari
no pretendia forzar el aterrizaje de sus ideas en Chile, como si habiendo conquistado México, Brasil y
Argentina se tratara ahora de anexar un nuevo territorio al imperio del esquizoanalisis. En distintas ocasiones
destaco su interés de contrastar sus analisis con lo que sucedia en el sur, que siempre observo con atencion
ante el avance del neoliberalismo en la regidon, notando la importancia de las creaciones colectivas que se
alzan frente al conformismo de los estados y las organizaciones politicas tradicionales. En efecto, se trata
de una preocupacion central entre finales de los afos setenta y principios de los noventa. En su dialogo
con Nelly Richard, Guattari sefiala su perplejidad ante la importacion de modelos de pensamiento europeos
entre la intelectualidad del continente, a la vez que confiesa su interés en América Latina considerandolo,
sin disimular su esperanza, un laboratorio experimental donde se fabrica, en ese mismo momento, un nuevo
porvenir (Guattari y Richard, 1998, p. 70). Sin duda el uso del término “laboratorio” no es anecdadtico, pues
confronta el conocido relato que situa a Latinoamérica y a Chile en concreto como primer laboratorio del
neoliberalismo (Gaudichaud, 2016). Lo que sucede en el sur, para Guattari, es una ruptura en los hechos con
las hipdtesis del nihilismo posmodernista que declara el fin de la politica y su consecuente entrega gozosa
al neoliberalismo (Guattari, 2024, p. 64). Sin embargo, ese diagndstico no se limita solo al sur geografico:

El modo en el que las formas actuales de lucha estan siendo experimentadas implica precariedad,
momentos altos y bajos, cosas mediocres y cosas geniales. Es como un laboratorio donde, con una
dialéctica compleja de ensayo y error, se esta forjando un nuevo tipo de lucha. Ejemplos de eso son lo
que los italianos vivieron en sus diferentes experiencias de autonomia, la organizacion completamen-
te original que los polacos estan experimentando en el movimiento Solidaridad, o incluso lo que los
brasilefios estan viviendo probablemente en este momento con las actividades del PT, las minorias,
etc. (Guattari y Rolnik, 2006, p. 71)

En efecto, las rupturas moleculares, las formas de organizacion emergentes en las luchas cotidianas por
una vida digha capturan su atencion, no menos que las amenazas que penden como espada de Damocles
sobre el tercer mundo. Guattari delinea el siguiente panorama: con la derrota de los sistemas socialistas el
capitalismo triunfa por doquier con una crueldad exacerbada, particularmente en Africa y América Latina,
regiones donde ha creado una barrera cada vez mas dificil de franquear entre ricos y pobres (Guattari, 2024, p.
22). Y, paraddjicamente, en economias como la chilena, donde el crecimiento macroeconémico es saludado
por el Fondo Monetario Internacional (FMI) como un sintoma de buena salud (Guattari, 2024, p. 334), es
patente una crisis ecoldgica multinivel, cuyos sintomas preclaros son la polucion de su capital, la violencia
cotidiana, la segregacion urbanay la especulacion inmobiliaria, mas que meros dafios colaterales que deja
a su paso el sacrosanto crecimiento impulsado por el CMI. Ademas, el capitalismo ha dado pie a un avance
tecnocientifico sin parangon, que podria haberse puesto al servicio de las necesidades sociales, pero, por
el momento, solo se aprecia su influjo en la automatizacion de la produccion, potencia “completamente al
margen de las finalidades de la humanidad” (Guattari, 2024, p. 23). La tesis fuerte detras de esa afirmacion
es que la derrota del modelo socialista no es menos estrepitosa que el fracaso del capitalismo, incapaz
de controlar su potencia de crecimiento suicida (idem). Frente a este punto de no retorno, en medio de la
amenaza de un posible colapso de la vida sobre el planeta, Guattari apela a buscar alternativas evitando las
respuestas prefabricadas, es decir, sin confiar nuestros destinos a los poderes politicos y a quienes esperan
que el capitalismo gestione nuestra vida: “sucede como si los poderes politicos tradicionales se mantuvieran
completamente fuera de las transformaciones sociales fundamentales que estan ocurriendo, y como si
finalmente hubieran decidido delegar al CMI la gestion de la subjetividad [...]" (Guattari, 2024, pp. 29-30).

La actual crisis ecolégica multinivel demanda de la filosofia una intervencién urgente, aunque no se trata
de una interpelacion conducente a un nuevo “pacto conceptual”, que habria de permitirnos encontrar una
via regia para la accion. Antes que un analisis critico, o ante la evidencia de su agotamiento, la urgencia
de la catastrofe nos fuerza a transitar hacia un nuevo perspectivismo clinico. La diferencia entre ambas
es clave: mientras la critica se regodea en los diagnosticos, la clinica tal como la comprende Guattari, se
concentra en seguiry promover esos otros deseos que se hallan en este momento llevandose a cabo en las
luchas minoritarias, rompiendo lo que parece un destino aciago. En concreto, a diferencia de la critica en el
freudo-marxismo que, segun Guattari, duerme esperando el Gran Dia de la revolucion (Dosse, 2009, p. 78),
la clinica intenta plegarse a los devenires menores que estan en este momento socavando el presente y
construyendo nuevos valores y otros mundos posibles a partir de la experiencia activa del disenso (Landaeta
y Duran, 2024). A los ojos de Guattari, no solo la izquierda intelectual, sino también la izquierda militante
parece liquidada por su complicidad con el neoliberalismo triunfante, pero esta constatacion global no
debe hacernos perder de vista la existencia de una experimentacion molecular institucional en curso, mas
alla de los poderes constituidos, que busca enraizar en el sur otras superficies para los agenciamientos

8 Esto contrasta con la huella indeleble que dejan las visitas de Guattari a Brasil, incluso en lugares en visita solo una vez, como es

el caso de Belém de Parg, en la Amazonia (Santos et al., 2024). En la actualidad, motivado mayormente por el silencio de la aca-
demia chilenay la escasa circulacion de las obras consagradas a su visita, Duran, Figueroa y Sanchez editan en 2020 Las luchas
del deseo (Guattari, 2020), libro que redne en un mismo volumen una seleccion de textos de Cartografias del deseoy El devenir
de la subjetividad. También por iniciativa de Duran, se publica en 2024 Desear la diferencia (Guattari, 2024), transcripcion integral
de los dialogos en Chile. Gracias a esto, actualmente es posible acceder tanto a las reuniones, conferencias y al dialogo con los
asistentes.



174 Landaeta Mardones, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 169-179

de deseo y asi dar pie a una ecologia ampliada.* Es necesario nuevamente enfatizar que Guattari alude a
una concepcion desterritorializada del sur, producto de la propia accién capitalismo: el sur no es un todo
homogéneo marcado por el sino de la pobreza. En el sur hay potencias econdmicas que producen miseria
y segregacion, asi como en el norte hay zonas depauperadas que hacen emerger su propio tercer mundo
0 “un Sur en vias de devenir-menor en el corazon del Norte” (Guattari, 2024, p. 57). Latinoamérica, en dicho
contexto, esta marcada por el signo ambiguo del blindaje subjetivo que modula el CMIy la experimentacion de
nuevos universos de referencia que confrontan la produccion de subjetividad imperante, y es precisamente
observando con detenimiento este sintoma como Guattari advierte algo mas que una mera oposicion al
neoliberalismo en las distintas luchas minoritarias, fenédmeno que ha pasado inadvertido para la mayoria de
los intelectuales marxistas y los politicos progresistas (Guattari, 2024, p. 104 ).

En efecto, el impulso para cualquier transformacion en las esferas de las tres ecologias ha de gestarse
involucrandose en el terreno donde el capitalismo se ha vuelto mas efectivo: la produccion de subjetividad.
Precisamente, el error del marxismo dogmatico sefala Guattari, ha sido su ceguera respecto de lo que
esta en juego a nivel de la subjetividad. Con su sola atencion puesta en la construccion de la subjetividad
obrera, Marx y Lenin dejaron en segundo plano otras formas de subjetividad que confrontan el capitalismo
(feminismos, subjetividades religiosas, etc.). Lo cual desemboca en un franco abandono de las luchas por
la produccioén de su subjetividad en la izquierda, permitiendo que el capitalismo rapidamente se ampare de
éstas (Guattari, 2024, p. 94). Pero no solo el marxismo dogmatico ha fallado en este punto, Guattari remite
constantemente a un error de fondo en los analisis del freudomarxismo vigente en los afios cincuenta y
sesenta, y mas particularmente en el althusserianismo, con profundo arraigo en Latinoamérica. La “pareja
conceptual maldita”, infraestructura econdmicay superestructura ideoldgica (Guattari, 2024, p. 24) conduce
al error de conceder solo una importancia relativa a la subjetividad, en comparacion con el lugar de privilegio
otorgado a las relaciones econdmicas. Es este completo desconocimiento de la conexion inmediata de lo
subjetivo con la infraestructura aquello que produce una ceguera respecto del funcionamiento del deseo en
nuestro presente, ya sea en relacion con el lugar que este ocupa en la explotacion sin limite de los recursos
naturales o en la creacion de otros vinculos entre el mundo humano y no-humano.

América Latina: de la revolucion molecular al nuevo paradigma estético ecosoéfico

En Las tres ecologias, Guattari (1996a, p. 9) sostiene que la crisis ecolégica medioambiental demanda
una “auténtica revolucion politica, social y cultural que reoriente los objetivos de la produccion de los
bienes materiales e inmateriales. [...] Esta revolucion no sélo debera concernir a las relaciones de fuerzas
visibles a gran escala, sino también a los campos moleculares de sensibilidad, de inteligencia y de deseo”.
Abandonar el monolingliismo economicista de la produccion por la produccion, depende de poder articular
de forma sincronica respuestas macro y micro, molares y moleculares, cambiar legislaciones y patrones de
conducta, y hasta nuestra manera de sentir el mundo y el otro. La crisis ecoldgica, en suma, nos fuerza a una
transformacion de las conciencias y a una auténtica revolucion a nivel del deseo que nos arranque del polo
molar del sujeto individual. Mas tarde, en Caosmosis (Guattari, 1996b, p. 34), este asunto adquirira nuevos
ribetes:

No se puede concebir como respuesta al envenenamiento de la atmadsfera y al recalentamiento del
planeta debidos al efecto invernadero, una simple estabilizacion demografica, sin una mutacion de
mentalidades, sin la promocion de un nuevo arte de vivir en sociedad. [...] No se puede concebir una
recomposicion colectiva del socius, correlativa de una resingularizacion de la subjetividad, sin una
nueva manera de concebir la democracia politica y econdmica, en el respeto de las diferencias cultu-
rales, y sin multiples revoluciones moleculares.

En efecto, la respuesta a la crisis del medioambiente implica (re)inventar colectivamente (nunca desde
arriba) un nuevo arte de vivir en sociedad y, a su vez, este nuevo arte depende de una reformulacion de la
democracia (nunca meramente desde abajo), de su apertura estratégica a las rupturas y huevas maneras
de sentir y valorar introducidas por las revoluciones moleculares. En otras palabras, no tendremos otra
ecologia medioambiental o social (otra democracia) sin acoger al otro, mas aun, sin la necesaria promocion
del disenso y, en ultima instancia, sin aprender colectivamente a desear la diferencia. Finalmente, se trata
de ser capaces de articular en un plano estratégico una finalidad comun de las luchas del deseo, hasta
el punto en que ya no sea necesario ponerse un fin por fuera: “llegara un tiempo de resingularizacion en
el que las subjetividades individuales y colectivas «plegaran velas», y en el que lo que primara sera la
expresion creadora como tal, sin mas preocupacion respecto a finalidades colectivas” (Guattari, 19963, p.
49). Estos pasajes coinciden en afirmar la necesidad de conjugar el cuidado de las tres ecologias con una
resingularizacion de la experiencia. Apropiarse de la fuerza rupturista de las revoluciones moleculares en
una democracia resignificada, una democracia otra, ecosofica, es la base de la lI6gica del cuidado de las
ecologias mental, social y medioambiental. En un texto publicado péstumamente, ligado a su visita a Chile,

4 Taleslo que Guattari encuentra en Brasil en 1982, poco antes de las primeras elecciones presidenciales tras la dictadura: “[...] si,

creo que existe un pueblo multiple, un pueblo de mutantes, un pueblo de potencialidades que aparece, desaparece, se encarna
en hechos sociales, en hechos literarios, en hechos musicales. Es comun que me acusen de ser exagerada, bestial, estupida-
mente optimista, de no ver la miseria de los pueblos. Puedo verla, pero... no sé, tal vez delire, pero pienso que estamos en un
periodo de productividad, de proliferacion, de creacion, de revoluciones absolutamente fabulosas desde el punto de vista de la
emergencia de un pueblo. Esto es la revolucion molecular: no es un eslogan o un programa, es algo que siento, que vivo, en en-
cuentros, en instituciones, en los afectos, y también a través de algunas reflexiones” (Guattari y Rolnik, 2006, p. 15).



Landaeta Mardones, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 169-179 175

Guattari sostiene: “La democracia ecosofica no se abandonara a la facilidad del acuerdo consensual; por el
contrario, se comprometera en la metamodelizacion disensual. Con ello, la responsabilidad sale del yo para
pasar al otro” (Guattari, 1998, p. 177).

Ciertamente, Guattari ha venido labrando por afos este asunto. En primer lugar, se advierte la huella
del problema del disenso en distintos momentos de su itinerario, sea en sus tempranas reflexiones sobre
la institucion, la maquina o la transversalidad o en su etapa final concentrada en la ecosofia. En segundo
lugar, la critica de la democracia formalista, la necesidad de acoger las rupturas y desear la diferencia del
otro, crucial en la formulacion de la ecosofia, resulta inseparable de sus trabajos de campo, donde el viajero
ocupa una plaza semejante a la del etnégrafo participante. La tesis es que para llegar a la concepcion de
la democracia ecosofica Guattari ha tenido que pasar por la cartografia de estas rupturas en sus trabajos
de campo, desarrollados principalmente en Latinoamérica (aungue no exclusivamente pues ltalia y Japon
ocupan un lugar importante). Es alli donde adquiere consistencia el mapeo de las transformaciones en curso
y la elaboracion de nuevas formas de intervencion que puedan contribuir a su proliferacion. Rastreo esta
pista en una entrevista con Charles Stivale en 1985. Ante la pregunta por la vigencia de las revoluciones
moleculares en Europa, Guattari sefiala que estas no son una cuestion del pasado. Continuan emergiendo
movimientos minoritarios bastante dispares entre si. Frente a esto, el entrevistado destaca el necesario
cambio de actitud para evitar su aplastamiento represivo o su recuperacion, tal como sucedié con Mayo del
68. Al respecto surgen dos desafios: la cuestion tedrica de cartografiar las revoluciones moleculares que
sacuden la homogeneidad imperante y establecer la conexidon entre estos movimientos dispares, pues “no
es el rasgo compartido lo que cuenta aqui, sino la transversalidad [...]" (Stivale, 1993, p. 220). Junto a esta, se
levanta la cuestion practica de experimentar nuevas formas de intervencion: “debemos intentar construir una
practica social, construir nuevos modos de intervencion, esta vez ya no en las relaciones moleculares, sino
molares, en las relaciones de poder politico y social, para no asistir a la derrota sistematica y recurrente que
conocimos durante los afios 70” (Stivale, 1993, p. 220).

La potencia disruptiva de la revolucion molecular no es suficiente para hacer emerger otra sociedad,
sefala Guattari. El éxito de las transformaciones depende de “la capacidad que tengan los agenciamientos
explicitamente revolucionarios para articularlas con luchas de interés, politicas y sociales [...] A falta de
tal articulacion ninguna mutacion de deseo, ninguna revoluciéon molecular, ninguna lucha por espacios de
libertad lograra impulsar transformaciones sociales y econémicas a gran escala” (Guattari, 2020, p. 62).5

Este asunto goza de plena actualidad. En un clima de crisis econémica global constante, las democracias
neoliberales parecen ser incapaces de hacer frente al surgimiento de organizaciones que basan sus
orientaciones en el rechazo y exclusion de las minorias, y que operan en la practica envolviendo el sentido
comun y la opinidn publica con pasiones tristes. Este microfascismo o terrorismo molecular, que no solo
no reconoce el lugar del otro, sino que esta dispuesto a utilizar cualquier medio para su neutralizacion y
aniquilacion, nos fuerza a pensar el lugar del deseo en el conjunto de instituciones que somos. Frente a este
fendmeno de expansion del fascismo molecular, junto con fortalecer las instituciones democraticas, nos
vemos forzados a crear instituciones otras, problema que comienza por reapropiarnos de nuestro lugar en
los distintos equipamientos colectivos que nos atraviesan. Como sefala Tosquelles (1985, p. 133):

La practica mas elemental de cada individuo -enfermo o sano- nos ofrece a la vez el testimonio y
el deseo de participar en varias instituciones al mismo tiempo. Cada uno se inscribe en varias insti-
tuciones y recibe su impacto. [...] Siempre se es miembro de varias instituciones al mismo tiempo y
alternativamente. Frecuentamos varias instituciones con regularidad, con placer, con esperanzay con
decepcion. [...] Podria decirse que el paso de un espacio a otro interviene tanto en el proceso de “re-
creacion” singular permanente de cada persona como los intercambios esperados.

Nuestra existencia concreta no solo se halla inmersa en una concatenacion de instituciones, sino que
somos el resultado, el efecto inesperado de nuestro rol activo y pasivo a la vez. En el marco del “Cuarto
Encuentro Internacional de Alternativas a la Psiquiatria”, en México en 1978, Guattari (1980) sostiene que el
capitalismo se desliga poco a poco del poder centralizado del estado para servirse de dos ejércitos distintos,
uno que organiza “las fuerzas represivas a pequenay gran escala” con el concurso de policias y militares, y
otro tipo compuesto de especialistas y tecndcratas ligados al mundo psi, a partir del cual busca dominar el
inconsciente, “por medio de multiples equipamientos colectivos y por la intervencion de los mass media, a
fin de garantizar [...] el sujetamiento semidtico de la fuerza de trabajo” (Guattari, 1980, pp. 58-59). La accion
del segundo opera en dos frentes: en el nivel del individuo y la familia, y en instituciones ligadas, por ejemplo,
a la educacion y la salud. En ese entramado los profesionales pueden controlar cualquier desviacion que
presente el sujeto en edad escolar, permitiendo, con una atencion y derivacion temprana, reencuadrar sus
comportamientos y deseos, y asi conseguir capitalizar a futuro su fuerza de trabajo. De esta manera se logra
“una verdadera sumision colectiva hacia el orden establecido. Esto significa que el capitalismo mundial
integrado llegara a producir una suerte de fascismo mundial (como el que Orwell describe en una novela
célebre: 1984)" (Guattari, 1980, p. 60). Sin embargo, pese a la accion del CMI en estos frentes surgen focos de
resistencia, incomprendidos segun Guattari por sindicatos y partidos. Se trata de “las luchas de emancipacion
femenina, las de los desempleados; las de los jovenes que rechazan el trabajo como lo conocen, [...] las
luchas antinucleares y contra la contaminacion ambiental; contra un cierto modelo centralista econémico y

5 Mas aun, ante el desajuste provocado por las revueltas sociales recientes, como se ha hecho notar los en el sur global, la recu-

peracion del capitalismo viene acompafada de una guerra contra las formas de produccion de vida colectiva, asi como por un
levantamiento molecular que articula nuevas formas de fascismo (Toscano, 2023).



176 Landaeta Mardones, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 169-179

cultural; las que surgen de regiones completamente anegadas ecoldgicamente, y las luchas de las «minorias»
sexuales que culminan en la ilegalidad” (Guattari, 1980, p. 60.).

Pero la resistencia también se puede dar en el nivel institucional. La apuesta por una reinvencion de
las instituciones es clave en el Brasil de postdictadura. Considerando el modo en que la dictadura impone
una marca indeleble a las instituciones, Rolnik analiza las posibles motivaciones del desprecio institucional
reinante en ciertos sectores de la izquierda: su desconfianza se ancla en la sensacion de imposibilidad de
cambiar sus trayectorias, de sacarlas de la frecuencia que les impuso el autoritarismo. En ese sentido, entre
la generacion que sufrio sus efectos se instala la necesidad de asumir una postura totalmente contraria a lo
instituido y promover una vida aparte, separada del medio institucional. Pero, mas alla del plano molar, Rolnik
distingue entre una identificacion con la institucion, una suerte de apego libidinal a las instituciones y a su
orden, y una operacion de contraidentificacion institucional, gesto comun entre los militantes contrarios al
régimen. Sin embargo, asumiendo su distinta polaridad, ambas posiciones dejan ver una forma de simbiosis
con la institucién donde prima un cierto conservadurismo: en el primer caso, el sujeto construye su identidad
en lo instituido, y lo defiende como el unico mundo posible, mientras que en el otro el sujeto construye su
identidad gracias a la negacion de lo instituido, como si fuese posible vivir imaginariamente fuera de las
instituciones en un mundo alternativo. Con ello, en ambos casos se bloquea el acceso al plano molecular, que
es donde se llevan a cabo las experimentaciones de nuevos posibles, facilitando por ese medio un “bloqueo
de la fuerza instituyente” (Guattari y Rolnik, 2006, p. 105)® y una entrega al mundo tal como es, respuesta
comun que traduce la reificacion de una representacion contingente del mundo, posicion que abre de par en
par la puerta al fascismo del deseo, al rechazo de la diferencia y al encapsulamiento del sujeto en el plano
molar identitario. Pasar de la critica de lo instituido a una clinica de las instituciones posibles, que no solo
defiendan, sino que acojan la riqueza y la propia creatividad del otro, del excluido y el marginado, implica
cambiar el foco: abandonar la cuestion identitaria y transitar al analisis del vinculo de las luchas minoritarias,
es decir, analizar su caracter transversal. Es alli donde vuelve a aparecer el problema de la construccion del
objeto ecosdfico como un asunto ligado al paradigma estético.

Guattari presenta su propuesta de un cambio de paradigma en salud mental en Argentina (Laberge,
2019b), con ocasion del congreso de la “Red Latinoamericana de Alternativas a la psiquiatria” en 1986 y
del “Encuentro Interdisciplinario Internacional Nuevos Paradigmas, Cultura y Subjetividad” en 1991. En la
conferencia de 1986, “Un cambio de paradigma”, inédita hasta 2019, se plantea el problema de renovar las
categorias de analisis, de responder con un cambio de paradigma a la evolucion de los procedimientos de
modelizacion de la subjetividad capitalista. EIl CMI, en efecto, hace un uso efectivo de las nuevas tecnologias
de comunicacion e informacion para el control de la fuerza de trabajo y, mas aun, para operar directamente
en el plano de la inteligencia, la sensibilidad y deseo, consiguiendo también implementar nuevas formas de
segregacion y culpabilizacion desde el interior de los propios sujetos. Pero, paralelamente, estas mismas
tecnologias han dado pie a apropiaciones que fomentan la “aparicion de innumerables aspiraciones de
conocimiento, de creatividad y, por consiguiente, de la conquista de nuevos espacios de libertad” (Guattari,
2019, p. 6). En el plano de la militancia, la respuesta no puede consistir en un retorno a las viejas categorias
de analisis, tampoco en volver a las formas de resistencia tradicionales. Incluso aquellos grupos organizados
contra la dominacion imperialista en Latinoamérica deberan “tener mas y mas en cuenta a lo que llamo las
«revoluciones molecularesy, relacionadas con la emancipacion de las mujeres, el racismo y las aspiraciones
de todo tipo de minorias” (Guattari, 2019, p. 7). Es pues en el contexto de una fiebre de precariedad que se
delinea el problemade un forzoso cambio de paradigma en salud mental para dar forma a una ecologia mental,
es decir, un transito desde el paradigma tecnocientifico imperante, basado en un positivismo obsoleto, a
un paradigma ético-estético, que “implica una responsabilidad moral, un compromiso micropolitico y una
vocacion, con respecto a cada caso concreto, a cada situacion particular, una actitud creativa que relacionaré
con el tema genérico de la resingularizacion de la praxis” (Guattari, 2019, p. 7). Esta idea de una nueva praxis
vuelve a anudar los hilos de teoria y practica para poder pensar y actuar inventivamente en relacion con cada
encrucijada concreta.

Laberge (2019b) sefiala que, si bien no es primera vez que Guattari refiere a la necesidad de un cambio de
paradigma, el modo en que lo formula -la necesidad de articular ética y estética- es nueva y dara lugar a los
dos caminos de su investigacion en su parte final: la variante ética impactara en la ecosofia, mientras que la
estética, separada del horizonte estricto del arte, nutrira la formulacidon de su paradigma estético (Laberge,
2019b, p. 13). Ambos caminos no obstante continuaran ligados pues se sostienen en su clinica filoséfica: “la
aspiracion clinica de Félix Guattari ha sido siempre la de permitir la expresién y convivencia de formas de
vida singulares, una complejidad frente a todas las formas de simplificacion, reduccion y homogeneizacion”
(Laberge, 2019b, p. 13). Y, podria todavia remarcarse, en una toma de partido por la heterogeneidad contra la
expansion catastrofica de la homogenizacion que impulsa el CMI y que se despliega particularmente en la
subjetividad massmediatica reinante con semblante de novedad.

La aspiracion que intuye Laberge animara la conferencia de 1991, “El nuevo paradigma estético”
(Guattari, 1994) que desterritorializa la creatividad del horizonte especializado de la creacion artistica para
comprenderla como el fin propio de la existencia colectiva: “el arte no tiene el monopolio de la creacion, sino
que lleva a su extremo la capacidad de inventar valores mutantes, de engendrar cualidades jamas vistas,
jamas pensadas. El umbral decisivo de constitucion de este nuevo paradigma estético reside en la aptitud de

6 Ppesealacriticaala postura de quienes intentan construir un mundo alternativo, Rolnik deja en claro, como sucede en cualquier

experiencia traumatica, que es necesario protegerse contra sus efectos y poder lidiar contra la frustracion e impotencia, inten-
tando “crear, en la medida de lo posible, otros territorios de vida, muchas veces clandestinos” (Guattari y Rolnik, 2006, p. 105).



Landaeta Mardones, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 169-179 177

€s0s procesos de creacion para autoafirmarse como foco existencial, como maquina autopoiética” (Guattari,
1994, p. 193).7 Este paradigma, desde otro angulo, se define también por una determinada tensién “por
apresar la potencialidad creativa que se encuentra en la raiz de la finitud sensible, «antes» de que ella se
aplique a las obras, a los conceptos filosoficos, a las funciones cientificas, a los objetos mentales y sociales”
(Guattari, 1994, p.1 99). El paradigma estético, entonces, no es una férmula para decodificar o nuevo en el
concierto de simulaciones del capitalismo actual. Es una experimentacion que no tiene un éxito asegurado:
“Esta tension no es de ninguna manera congelada, catatonica o abstracta, como la de los monoteismos
capitalisticos, sino que esta animada de un creacionismo mutante, siempre en proceso de reinventarse y
también siempre a un paso de perderse” (Guattari, 1994, p. 203).

En una entrevista en Argentina, Guattari sostiene que este nuevo paradigma confronta el modo en que
la valorizacion capitalistica recupera y explota todo posible foco de singularizacion, a la vez que denuncia
el nihilismo posmoderno que se entrega con total pasividad a ese fendbmeno como si tuviese la forma de
un destino inevitable. En una precision de orden epistémica, continta afirmando que lo estético, como su
aspecto definitorio, se presenta como una alternativa por un lado al dominio de una cierta idea de ciencia
vigente en el estructuralismo y el psicoanalisis —en una alusion soterrada a Lacan y Althusser-, idea que se
encuentra totalmente integrada en el capitalismo contemporaneo; por otro lado, este paradigma se ofrece
también como una alternativa a la captura de la creatividad del arte en el mercado artistico. Asi, la principal
caracteristica es que “la esencia de la creatividad estética reside en la instauracion de focos parciales
de subjetivacion, de una subjetivacion que se impone fuera de las relaciones intersubjetivas, fuera de la
subjetividad individual. Se trata de una creatividad existencial, ontologica” (Guattari y Urribarri, 1993, p. 29),
por consiguiente, en tanto elemento integral de un nuevo proceso de subjetivacion, este paradigma aparece
como alternativa tanto al dominio aparentemente insoslayable del individuo, clave para el liberalismo y el
neoliberalismo, como a la variante que aporta la intersubjetividad, presente en la teoria critica y su aporte
a la renovacion del socialismo, que continia suponiendo la subjetividad individual como base de la vida
social. Una interesante pista que ofrece esta entrevista, que nos devuelve al problema central de la ecosofia,
es la precision en relacion con la eleccion del término paradigma: “En verdad, no se trata de un paradigma
como el de Kuhn, sino de un universo, es decir, de una textura ontolégica que posiciona a los existentes”, y
agrega, “se trata de la posibilidad de refundar utopias, pero sin nostalgia alguna, ni delirios paranoicos sobre
el apocalipsis tecnolégico vy, si, a partir de micropoliticas de intensificacion de las subjetividades, que son
la Unica via capaz de combatir el fascismo, en todas sus dimensiones” (Guattari y Urribarri, 1993, p. 30). En
efecto, la clave de la ecosofia de Guattari es el vinculo con la alteridad que nos constituye, que nos atraviesa
hasta deshacer nuestra individualidad. Porque dicha alteridad esta en juego tanto en el nivel césmico como
en el psicoldgico, en la complejidad del universo y de los territorios existenciales:

El nuevo paradigma subvierte la pseudounidad del mundo de los valores capitalisticos, una vez que
abre la posibilidad de recuperar la pluralidad, la multiplicidad del mundo. Solo esto es lo que permite
recuperar la dimension ética. Solo a partir del reconocimiento de la alteridad es que la ética es posi-
ble. Y esto requiere un reconocimiento de la complejidad del universo, tanto en nivel de los regimenes
politicos, como de los territorios existenciales y de la vida afectiva (Guattari y Urribarri, 1993, p. 30).

Internarse en esa alteridad supone abandonar la idea de que esta es un objeto escindido de un sujeto,
por lo mismo supone reinventar el vinculo de practicay teoria: “Lo que me preocupa es el antagonismo entre
practicay teoria. Existe, para mi, una practica que implica, de manera inmanente, la teoria. Existe una teoria
que es productora de practicas, productora de aquello que llamo «focos existenciales»” (Guattari y Urribarri,
1993, p. 33). Con respecto a esta misma preocupacion por la alteridad, Guattari reconoce que en el marco del
paradigma cientifico efectivamente ha existido una atencion al otro, pero totalmente centrada en la I6gica del
conflicto, asi como en la suposicion de que la agresividad es el aspecto definitorio de las relaciones sociales.
El entrevistado sefala que se desliga de ese antagonismo, promoviendo reinventar una “suavidad” en relacion
con un deseo del otro como aspecto esencial de lo que prefiere denominar “nuevo paradigma ecosofico”.
Esto no da pie a ningun utopismo ingenuo, pues si bien reconoce el lugar del antagonismo en el mundo
que forja el neoliberalismo, existe la posibilidad de afirmar otras l6gicas de relacion si asumimos que otros
valores e ideas sociales pueden ser aun construidas. Cabe decir, sin embargo, que esta suavidad no es una
sublimacion en relacion con una agresividad siempre latente, propia de nuestra existencia social, “la suavidad
es un dato inmediato de la subjetividad colectiva. Ella puede consistir en amar al otro en su diferencia en lugar
de tolerarlo o establecer codigos para convivir con las diferencias de modo tolerable” (Guattari y Urribarri,
1993, p. 34). Con esto, lo que se afirma, es también la inversion del caracter naturalizado de la individualidad
(supuesto siempre al momento de considerar el antagonismo como el modo de coexistencia propio de los
individuos sociales, en una especie de teatro donde tiene lugar la forzosa lucha de unos atomos humanos
condenados a chocar o repelerse) versus el caracter secundario o derivado de la colectividad, condenada a
contener sus pretensiones ante la infranqueable frontera del individuo, tal como defiende el discurso liberal
y la politica neoliberal. Lo cierto es que el individuo es un producto y no un dato natural, como lo es también
la predisposicion de asumir que el antagonismo es la via regia para fortalecer la coexistencia social o incluso
la conquista de la identidad. Por lo mismo, no solo es posible franquear la frontera del individuo y contestar

7 El nuevo paradigma estético, llevando el pensamiento de Spinoza al limite, podria quizas definirse por intentar cartografiar la

complexion (ingenium), la irrepetible singularidad, es decir, el entramado de lineas que constituye a cada individuo (su propio ca-
racter transindividual) y, al mismo tiempo, la propia capacidad creativa de todo existente para afirmarse en su ser, en su balance
dinamico de accion y pasion en relacion con los otros.



178 Landaeta Mardones, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 169-179

la individualidad serial y atomizada impuesta como un destino en el capitalismo actual, sino observar que lo
hacemos constantemente para afirmar —con gozo y no como falta- la finitud de nuestra propia existencia.
La suavidad, con todo, estara estrechamente ligada a la ecosofia en tanto ciencia de los ecosistemas o
estrategia de regeneracion de la politica, encargada de “crear un nuevo gusto por la vida, una nueva ternura
entre los sexos, los grupos de edad, las etnias, las razas...” (Guattari, 1996b, p. 113).

Conclusiones

A modo de cierre es importante retomar las inquietudes planteadas en un comienzo del articulo. La primera
interrogaba si era deseable expandir los limites de la ecologia, pensar ecoldgicamente la subjetividad y
el vinculo social, sin descuidar la atencion que demanda la crisis medioambiental, cuyo impacto se hace
cada vez mas evidente en la actualidad. Y, la segunda, indagaba en la relevancia de continuar el legado de
la ecosofia de Guattari, viviendo un contexto aparentemente distinto. Me parece que la practica ecosodfica
se presenta como una herramienta util actualmente pues frente al riesgo de un colapso inminente de la
vida sobre el planeta no se limita a la tibia respuesta de explotar la responsabilidad individual, vale decir, de
convertir el problema del cuidado del entorno en otra forma de consumo (Ferrarese, 2023). No se trata en este
breve espacio de responder las inquietudes planteadas, sino de repetir el gesto analitico-practico detras de
la ecosofia de Guattari: el cuidado del medio ambiente solo puede gestarse a través de la transformacion
de nuestras practicas sociales, abriéndonos al otro, lo cual implica abandonar tanto la esfera naturalizada
del individuo, como el propio lugar privilegiado del humano en relacion con la naturaleza. Liberarnos del
individuo implica igualmente confrontar el excepcionalismo humano que nutre los discursos de la catastrofe.
Con especial énfasis Guattari denuncia los discursos de la crisis y la catastrofe, como perspectivas que
se arrogan obijetividad, y, por lo mismo, el caracter incontestable de la destruccion en ciernes, limitandose
a realizar un control de danos, en la misma medida en que la posmodernidad se abandona a la situacion
tal como es, renunciando a toda utopia colectiva. El elemento comun a los discursos de la catastrofe
y la posmodernidad es la paralisis o la incapacidad de movernos a la accion, contentarse con figurar un
escenario apocaliptico donde solo cabe esperar el fin, y confiar al mercado y la ciencia que le es tributaria
la gestion del gran colapso. Frente a este escenario, la ecosofia de Guattari se define por romper la inercia
de los diagndsticos criticos, intentando plegarse a los movimientos de ruptura que estan en este momento
llevandose a cabo, rupturas muchas veces microscopicas que, no obstante, alimentan una utopiainmanente,
o al menos nutren una mutacion subjetiva que se levanta contra la apatia que instala como temple afectivo
de época la razonable distopia actual.

En ese contexto ha sido clave seguir la pista del vinculo de Guattari con Chile y América Latina. El
«laboratorio latinoamericano» constituy6 para Guattari no tanto un caso ideal para el andlisis de los hechos
desde una comoda distancia, cuanto una atmadsfera enrarecida a partir del cual se intuia una mutacién en
ciernes, donde la confrontacion de la asfixia del presente por cuenta de grupos minoritarios corria en paralelo
con la consolidacion de la subjetividad neoliberal, llevada a cabo en muchos casos gracias a la accion de
las dictaduras militares. Para la ecosofia y su paradigma estético, por todo ello, la tarea mas importante es
contribuir a la proliferacion de la mutacion subjetiva en curso que opera en un triple registro: sensibilidad,
inteligencia y deseo, gestando otras formas de sentir, otras formas de pensar-actuar y, por ultimo, dejandose
interpelar por las demandas de las fracturas minoritarias. En la articulacion de los tres ambitos podria
eventualmente evitarse el bloqueo de la fuerza instituyente, y el trauma de la aparente falta de posibles y la
asfixia presente.

Referencias bibliograficas

Antonioli, Manola (2019). What is Ecosophy? [ Qué es la ecosofia?] En C. V. Boundas (Ed.) Schizoanalysis and
Ecosophy: Reading Deleuze and Guattari (pp. 74-86). Bloomsbury.

Berardi, Franco (2019). Futurabilidad. La era de la impotencia y el horizonte de la posibilidad (Hugo Salas
Trad.). Caja Negra.

Citton, Yves (2014). Pour une écologie de I'attention [Por una ecologia de la atencion]. Seuil.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix (1985). El Anti Edipo. Capitalismo y Esquizofrenia (Francisco Monge Trad.).
Paidos.

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix (2000). Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia (José Vazquez Trad.).
Pre-textos.

Dosse, Francgois (2009). Gilles Deleuze y Félix Guattari. Biografia cruzada (Sandra Garzonio Trad.). FCE

Duran, Cristobal (2020). Felix Guattari en Chile: sobre transiciones y captura, a mas de treinta anos. En C.
Duran, M. Figueroa y L. Sanchez (Eds.). Las luchas del deseo. Capitalismo, territorio, ecologia. Escritos
para un encuentro 1989-1991 (pp. 17-40). Pdlvora.

Ferrarese, Estelle (2025). El mercado de la virtud. Critica del consumo ético (Patricio Landaeta y Cristébal
Balbontin Trads.). Pehuén.

Gaudichaud, Franck (2016). La via chilena al Neoliberalismo. Miradas cruzadas sobre un pais laboratorio.
Divergencia 6(5), 13-28.

Guattari, Félix (1974). Psychanalyse et transversalité. Essais d’analyse institutionnelle [Psicoanalisis y trans-
versalidad. Ensayos de analisis institucional]. La Découverte.

Guattari, Félix (1980), Revolucion molecular y lucha de clases. En Marcos, Sylvia (Coord.) Antipsiquiatria y poli-
tica: intervenciones en el Cuarto Encuentro Internacional de Alternativas a la Psiquiatria (Cuernavaca/1978)
(pp. 55-67). Extemporaneos.



Landaeta Mardones, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 169-179 179

Guattari, Félix (1981). Revolucdo molecular: pulsagcdes politicas do desejo. Selecao, prefacio e traducao de
Suely Belinha Rolnik [Revoluciéon molecular: pulsaciones politicas del deseo. Seleccidn, prefacio y tra-
duccion de Suely Belinha Rolnik]. Editora Brasiliense.

Guattari, Félix (1989). Cartografias del deseo (Miguel Norambuena Trad.). Francisco Zegers Editor.

Guattari, Félix (1994). El nuevo paradigma estético (Leonor Spilzinger Trad.). En D. F. Schnitman (Ed.). Nuevos
paradigmas, cultura y subjetividad (pp. 185-204). Paidos.

Guattari, Félix (1996a). Las tres ecologias (José Vasquez y Umbelina Larraceleta Trads.). Pre-Textos.

Guattari, Félix (1996b). Caosmosis (Irene Agoff Trad.). Manantial.

Guattari, Félix (1998). El devenir de la subjetividad. Conferencias, Entrevistas, Dialogos (Chile, 1991) (Cristébal
Santa Cruz Trad.). Dolmen.

Guattari, Félix (2009). Les années d’hiver 1980-1985 [Los anos de invierno 1980-1985]. Les prairies ordinai-
res.

Guattari, Félix (2017) La revolucion molecular (Guillermo de Eugenio Trad.). Errata Naturae.

Guattari, Félix (2015). Qué es la ecosofia. Textos presentados y agenciados por Stéphane Nadaud (Pablo Ires
Trad.). Cactus.

Guattari, Félix (2019). Un cambio de paradigma. La Deleuziana (Jean-Sébastien Laberge y Centro Félix Gua-
ttari Eds.), 9, 6-9.

Guattari, Félix (2024). Desear la diferencia. Conversaciones con Félix Guattari. Encuentros en Chile, 1991
(Cristobal Duran y Maria Figueroa Eds.). Frontera interior.

Guattari, Félix y Richard, Nelly (1998). Nuevas formas de intelectualidad critica. En Félix Guattari, El devenir de
la subjetividad. Conferencias, Entrevistas, Dialogos (Chile, 1991) (Cristobal Santa Cruz Trad.) (pp. 65-70).
Dolmen.

Guattari, Félix y Rolnik, Suely (2006). Micropolitica. Cartografias del deseo (Florencia Gomez Trad.). Trafican-
tes de suefios.

Guattari, Félix y Urribarri, Fernando (1993). Guattari, o paradigma estético. Cadernos de subjetividad 1(1). 29-
34

Santos, Arthur, Lemos, Flavia., y Hur, Domenico (2024). Félix Guattariem Belém do Para - 1985: vestigios e efei-
tos [Félix Guattari en Belém do Para - 1985: vestigios y efectos], Aurora, 36, https://doi.org/10.1590/2965-
1557.036.e202430172

Stivale, C. J. (1993). Pragmatic/Machinic: Discussion with Félix Guattari (19 March 1985) [Pragmatico/Maquini-
co: discusion con Félix Guattari (19 de marzo de 1985)]. Pre/Text: A Journal of Rhetorical Theory, 14(3-4),
215-250.

Laberge, Jean-Sébastien (2019a). Heterogenesis, Ecosophy and Dissent [Heterogénesis, ecosofia y disen-
so). En C. V. Boundas (Ed.) Schizoanalysis and Ecosophy: Reading Deleuze and Guattari (pp. 109-127).
Bloomsbury.

Laberge, Jean-Sébastien (2019b). La llegada de una primavera ecosofica. Comentarios sobre Un cambio
de paradigma de Félix Guattari. La Deleuziana (Laberge, Jean-Sébastien; Centro Félix Guattari Eds.), 9,
10-16.

Landaeta, P, y Duran Rojas, C. (2024). Concept and Practice of Dissensus in Félix Guattari's Ecosophy
[Concepto y practica del disenso en la ecosofia de Félix Guattari]. Aurora, 36, €202430362. https:/doi.
org/10.1590/2965-1557.036.e202430362

Levesque, Simon (2016). Two versions of ecosophy: Arne Naess, Félix Guattari, and their connection with se-
miotics [Dos versiones de la ecosofia: Arne naess, Félix Guattari, y su conexion con la semiadtica]l. Signs
Systems Studies 44(4). 511-541. http://dx.doi.org/10.12697/SSS.2016.44.4.03

Nadaud, Stéphane (2015). Félix Guattari, el ecésofo. En Félix Guattari, Qué es la ecosofia. Textos presentados
y agenciados por Stéphane Nadaud (Pablo Ires Trad.) (pp. 11-25). Cactus.

Tinnell, John (2012). Transversalising the Ecological Turn: Four Components of Félix Guattari's Ecosophical
Perspective [Transversalizar el giro ecoldgico: cuatro componentes de la perspectiva ecosofica de Félix
Guattari]. Deleuze Studies 6(3). 357-388. DOI: 10.3366/DLS.2012.0070

Toscano, Alberto (2023). Late fascism. Race, Capitalism and the politic of crisis [Fascismo tardio. Raza, capi-
talismoy las politicas de la crisis]. Verso.

Tosquelles, Francgois (1985). Revenons sur la notion d’institution [Retornemos a la nocion de institucion]. En
Jean Oury, Félix Guattari y Francois Tosquelles, Pratiques de l'institutionnel et politique (pp. 129-163).
Matrice.



