EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofia politica ARTICULOS
ISSN: 2255-3827 « e-ISSN: 2255-3827

La emancipacion vertical de la orientacidn filosoéfica

José Barrientos Rastrojo
Universidad de Sevilla t<

https://www.doi.org/10.5209/1tdl.96510 Recibido: 14/06/2024 « Aceptado: 26/05/2025 e Publicado: 30/01/2026

Resumen. Una de las criticas mas extendidas en los claustros académicos contra la consulta filosofica
sefala que sus sesiones son hormalizadoras y que rinden pleitesia a la ideologia productivista e individualista.
Este argumento entra en liza no sélo con las obras de Gerd Achenbach, uno de los primeros consultores
filosoficos del mundo, sino con las teorias y quehacer de los principales tedricos de la disciplina. Este articulo
analiza la legitimidad de este juicio reprobatorio indagando en el pensamiento de tres tedricos destacados
a nivel nacional e internacional: Ran Lahav, Ménica Cavallé y Nacho Baferas. Sobre esta base, se rastrearan,
asimismo, las posibilidades emancipadoras de estos encuentros filosoficos.

Palabras clave: orientacion filosdfica, ontologia, Lahav, narcisismo, emancipacion

The vertical emancipation of philosophical orientation

Abstract. One of the most widespread criticisms of philosophical counselling in academic environments is
that its sessions are normalizing and pay homage to productivist and individualist ideologies. This argument
conflicts not only with Gerd Achenbach’s works, one of the world’s first philosophical counsellors, but also
with the theories and work of the leading theorists in the field. This paper aims to analyse the legitimacy
of this condemnatory judgement by examining the thinking of three prominent national and international
theorists: Ran Lahav, Mdnica Cavallé and Nacho Baferas. On this basis, the emancipatory possibilities of
these philosophical encounters will also be explored.

Keywords. philosophical counseling, ontology, Lahav, narcissism, emancipation.

Sumario: 1. Planteamiento del problema. 2. La emancipacion vertical de la consultoria filosoéfica. 2.1. Ran
Lahav. 21.1. La normalizacion a través de los patrones y los perimetros. 2.1.2. La Deep philosophy. 2.1.3. La
Philosophical companionship. 2.2. Monica Cavallé. 2.2.1. La consulta filosofica como transito al yo profundo.
2.2.2. Casos de consulta. 2.3. Nacho Baneras. 2.3.1. Dimensiones criticas. 2.3.2. Dimensiones socio-politicas.
3. Discusion y conclusiones. 4. Referencias bibliograficas

Como citar: Barrientos, José. (2026) La emancipacion vertical de la orientacion filosofica. Las Torres de
Lucca. Revista Internacional de Filosofia Politica 15(1), 113-123. https:/www.doi.org/10.5209/1tdl.96510

1. Planteamiento del problema

La consulta filosofica ha recibido diversas criticas en las ultimas décadas. Una de las mas recurrentes
la presenta como un instrumento normalizador que, acriticamente, reorienta las disfunciones de los
consultantes para devolverlos al productivismo que requieren las sociedades capitalistas. En este sentido,
se la ha comparado con una terapia que engrasa el sistema y, consecuentemente, se ha censurado que
vulnera la necesaria funcion critica de la filosofia.

Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123 13


https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0000-0002-0127-2644
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:barrientos%40us.es?subject=

14 Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

En este sentido, Josep Pradas, profesor de secundaria e investigador en la Universidad de Barcelona,
equipara Mas Platon y menos prozac de Marinoff a un libro de autoayuda. Considera que este escrito amenaza
la filosofia, puesto que ni el profesor americano ni sus consultas incentivan el pensamiento critico. Por el
contrario, promueven un pragmatismo subyugado a los intereses sociales y politicos del poder econémico.

Pradas defiende la filosofia académica, que considera en las antipodas de la consulta. La razén es que,
con ello se protege el principio de libertad y emancipacion inherentes a una actividad que debe luchar contra
la servidumbre productivista y sus derivas comercializadas (Pradas, 2007, p. 36).

Quince anos después del alegato de Pradas, Flérez-Quintero reiteraba uno semejante:

Creo que debemos ser muy cautelosos con la idea feliz de que leer a Platon puede tener efectos cura-
tivos; o de que alguien a quien se le ha prescrito la fluoxetina -u otro antidepresivo- pueda sustituirla
de manera eficaz por la lectura del Teeteto (Flérez-Quintero, 2022)

Las afirmaciones de estos autores no son fruslerias que deban pasarse por alto, pues responden ariesgos
reales basados en la publicacion de libros como El botiquin filosofico (Schwar y Schweppe, 2003), que
muchos catalogan erroneamente dentro de la tendencia de las consultas filosoficas, o de ciertas practicas
filosoficas de consultas instrumentalizadoras que, afortunadamente, tienen poco recorrido disciplinar
0 son minoritarias. Respecto a los autores de El botiquin filosofico y de otros libros de semejante tenor
instrumentalista, hay que subrayar que no poseen credenciales filosoficas y que nunca han participado en
los principales eventos de la disciplina. En cuanto a las consultas que usan la filosofia con usos terapéuticos
o0 empresariales, es cierto que la ideologia del sistema actual fomenta su despliegue, pero no somos menos
los que recordamos la escuela de Frankfurt para conjurar sus efectos y expansion.

Frente a estas perspectivas reprobatorias, la consulta filoséfica manifiesta su potencial critico a partir
de dos tipos de emancipaciones. La emancipacion horizontal concibe las sesiones filosdficas como un
lugar donde se ayuda a las personas a hacerse conscientes, y, por ende, liberarse de las ideologias, las
sensologias, los impositores desconocidos. En ellas, la filosofia facilita que el consultante distinga el
horizonte desde el que piensa, descubra los intereses externos que forjan sus deliberaciones y acciones
y acceda a visiones calidoscopicas que le liberen de la opresion unidimensional, es decir, que amplie
horizontalmente las posibilidades discursivas y no acepte aquellas impuestas por medio de instituciones
educativas, masmediaticas, culturales e incluso familiares. Hemos dedicado un articulo previo a este
pormenor (Barrientos Rastrojo, 2024).

La emancipacion vertical, sobre la que se centrara este articulo, entiende los encuentros como una
oportunidad para que el individuo escape de la superficialidad epidérmica determinada por la ideologia y
bucee en dimensiones profundas que le permitan aduefarse de si mismo. Como si de un movimiento de
evisceracion se tratase, la emancipacion vertical hace emerger la entrafia o la autenticidad de la existenciay
retira los velos que ocultan la verdad, es decir, entiende la labor del fildsofo como un arquedlogo que cataliza
un desvelamiento a-letheico.

En suma, la emancipacion horizontal, enraiza en una apuesta critico-analitico-argumentativa e incentiva
que los consultantes cuestionen (y amplien) sus marcos de creencias. La emancipacion vertical, arrancando
de una raiz existencial y metafisico-espiritual, incentiva una transformacion que no busca multiplicar las
ideas (como en la emancipacion horizontal) sino fondear las experiencias y acercar a la autenticidad o, si se
quiere denominar asi, al ser. Por tanto, la emancipacion horizontal gesta sujetos mas criticos vy, la vertical,
personas mas profundas.

El peligro de la emancipacion vertical consiste en perderse en un intimismo que tironee hacia el
egocentrismo y que, eo ipso, haga caer en la segunda critica a la consulta filosdfica indicada arriba: el
individualismo narcisista. Los tedricos de la disciplina han exorcizado este riesgo explicando que la revolucion
intima de estas consultas se acompana de una transformacion con consecuencias politico-sociales. Asi, la
metamorfosis del sujeto pone las bases de una sociedad emancipada de los intereses ideoldgicos.

Para desplegar la contraofensiva frente a la censura de los indtiles, esto es, de aquellos que defienden
la filosofia como una accion inservible, se han seleccionado tres orientaciones que han iniciado caminos
propios y que estan orientando a la disciplina a nivel nacional e internacional. Los tres autores son arquetipos
de la emancipacion vertical de la consulta y sus teorias reflejan la presbicia de las criticas expuestas arriba.

Ran Lahav dirigié el primer congreso internacional de la disciplina. Ha propuesto dos teorias basicas
de Filosofia Aplicada: la Contemplative Philosophy y la Deep Philosophy. Ambas entienden las sesiones
como una emergencia de las dimensiones profundas de la realidad y rechazan que la disciplina consista
en una raquitica resolucién de problemas que respalda acriticamente los horizontes sociales constituidos
y constituyentes. Moénica Cavallé inicid su filosofia sapiencial hace mas de una década y media y ha sabido
integrar en su seno las lineas estoicas y las tradiciones orientales. Para ello, se ha lanzado a la busqueda de
la autenticidad asumiendo la falta de sinceridad ontoldgica y veritativa de los dictados de la masa. Nacho
Bafieras imprime a estas sendas un espiritu politico que parte de un trabajo con el yo mas intimo y personal.
No toda revuelta se ejerce desde las trincheras: la lucha puede ejercerse como “resistencia intima” (Esquirol,
2015) de sujetos y colectividades que inauguran una heterodoxia que enjuicia lo dado y lo naturalizado.

La metodologia seguida implica la lectura de las obras del modo mas cercano y guardando la maxima
fidelidad a los textos para evitar interpretaciones personales. Junto a la teoria, el trabajo se detendra en
algunos ejemplos de consultantes para ilustrar las teorias y, con ello, ser fiel a la dimension practica de la
profesion.



Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123 15

2. La emancipacion vertical de la consultoria filosoéfica
2.1. Ran Lahav

2.1.1. La normalizacion a través de los patrones y los perimetros

Ran Lahav lamenta que exista una Filosofia Aplicada (Philosophical Practice) que se haya convertido en
“Small Philosophical Practice”. Esta reduce las consultas a mera resolucion de problemas cotidianos vy,
por ello, no critica las estructuras sociales e ideolégicas que los fraguan, sino que ayudan a la persona a
reubicarse dentro de esos marcos (Lahav, 2006). Cuando la filosofia se dedica a mejorar las relaciones con
el jefe, a encontrar un mejor trabajo, a ayudar a lidiar con la falta de autoestima o a gestionar adecuadamente
las peleas con la pareja y no cuestiona las bases del sufrimiento implicito en estas situaciones (¢,por qué se
crea esa sensacion desagradable? o ¢cuadl es la raiz de percibir esas situaciones problematicas y a quién le
interesa que esa sea la interpretacion que se asume?), se hace acopio de la razén instrumental y no critica.
Esa razon se convierte en un instrumento para recuperar satisfacciones acordes al horizonte sensolégico e
ideoldgico en curso, pero no para poner en duda por qué esos placeres son deseables 0 a quién le interesa
que los caractericemos con esa bondad.

Alotrolado, se encuentrala“Grand Philosophical Practice”. En ella, lafilosofiay, por extension, sus consultas
y talleres, deben provocar una transformacion, abrir nuevos horizontes y despertar anhelos y sensibilidades
que duermen en la profundidad y han de encender una luz para entrar en un contacto heterodoxo y critico
con la realidad. En esto coincide con otros especialistas como Leon de Haas (2013; 2018) y Guro Hansen
Helskog (2021a, 2021b).

Estas visceras ontologicas y veritativas de la realidad requiere que, en primer lugar, los consultantes se
hagan conscientes de sus, asi denominados, patrones (patterns) y perimetros (perimeters), fraguados en el
caldero de las ideologias y las sensologias.

Un patrén es un tema que se repite una y otra vez. Significa que, en cierto tipo de situaciones, tiendo
a mostrar una y otra vez comportamientos y emociones similares. Por lo tanto, un patron implica una
estructura fija. Indica que mis comportamientos, emociones y pensamientos no son completamente
libres, sino que siguen una formula habitual (Lahav, 2016, p. 34)

El patron reduce y esclerotiza la comprension del mundo e impide las fugas criticas. Los perimetros
consisten en los contenedores o moldes hermenéuticos desde los que se conceptua la realidad y desde los
que se actua. Estos alimentan los roles personales y profesionales al promover un conjunto de reacciones
estereotipadas ante los hechos (Lahav, 2016, p. 28; Zavala, 2010, pp. 97-98).

La adquisicion de conciencia sobre los patrones y los perimetros es paralela al camino que el filésofo del
mito de la caverna recorre para liberarse de sus cadenas, para ascender a la superficie y ser deslumbrado
por la luz exterior y, en sintesis, para apercibirse de que lo que contempla son sombras de la verdad. Segun
Lahay, este exilio ayuda a diferenciar los personajes encallados en las ideologias de quien nace a una vida
mas profunda y consciente (Lahav, 2016, p. 15).

Esta dinamica concientizadora no supone una emancipacion horizontal, es decir, acceder a nuevos
discursos, sino vertical: horada hacia y reubica en localizaciones existenciales trascendentales entrafadas.
No se trata de ver mas sino mejor.

La Contemplative Philosophy se ofrece como una forma de hacer filosofia que sustituye el razonamiento
discursivo por la contemplacion. Su verdad no abreva en la argumentacion sino en la contemplacion (grupal)
que advierte en los objetos nuevas densidades imperceptibles para aquellos que siguen la citada razén
argumentativa.

Tanto esta filosofia como la Deep Philosophy proponen una serie de ejercicios que conecten al individuo
con ecos de la realidad inaudibles cuando el trasiego cotidiano aliena al sujeto. Estas reverberaciones
conforman las llamadas que dan fundamento metafisico a lo real. Ponerse en contacto con (o descubrir)
esos fundamentos sera el objetivo de la Deep Philosophy.

Resultaobvio que Lahavcensurelafilosofiaconvertidaen meratransmisiony memorizaciéndeinformacion,
puesto que el acto filosdfico transforma a la persona y no solo le permite adquirir nuevos conocimientos
tedricos (Lahav, 2001). ltem mas: la captacion de la verdad filoséfica debe ser apresada desde una razén que
se extiende mas alla de lo discursivo, desde una razén que funciona como en el caso de la aprehension de
la musica. Por ello, hay que entrenar la apreciacion estética, el oido, la sensibilidad tactil y la aprehension del
intelecto (nous). Siendo asi, ocioso es indicar que Lahav mueve a superar una filosofia reducida al artificio de
generar argumentos (Lahav, 2021, p. 21).

2.1.2. La Deep philosophy

De lo anterior, se puede inferir que la teoria de nuestro autor permite una apertura (metafisica y entranada) de
los sentidos y de las capacidades hermenéuticas. Sin embargo, hemos de afiadir otros beneficios cuando
arribamos a la Deep Philosophy (Lahav, 2016, p. 80 ss.):

1. Transforma a las personas permitiéndoles incrementar el valor de cada instante, puesto que se co-
necta con claves abisales en cada circunstancia, en cada hecho y ente o en el intercambio personal.

2. Aumenta la sensacion de plenitud existencial y la atencion filosofica, en la linea de la vigorizacion del
tonosy de la prosoche estoicos.



116 Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

3. Incentiva la coherencia existencial, la unidad del yo y disipa las inconsistencias entre las ideas, las ac-
ciones y los deseos, puesto que se vive desde el subsuelo de su ser y no desde ideas o sensaciones
vicarias ajenas al yo auténtico.

4. Disuelve el ego, es decir, limita la actuacion del yo dictatorial, narcisista, dogmatico que impedia que la
realidad se expresase desde su propia legitimidad.

5. Cataliza la libertad intima o profunda (inner freedom) del consultante gracias a que los patrones y pe-
rimetros dejan de imperar.

La Deep Philosophy conecta a la persona con las “raices de su existencia” (grounds of existence) (Lahay,
2021, p. 21). Esto se logra gracias a la contemplacion de los textos de los transformative thinkers. Los fildsofos
transformativos son aquellos que se acoplaron con los subterraneos de la existenciay trajeron a la superficie
las entranas del ser que los sujetos comunes no perciben debido al trasiego cotidiano. Entre los pensadores
transformativos, Lahav cita a Marco Aurelio, Pascal, Rousseau, Ricoeur, Bergson, Ortega y Gasset y Maria
Zambrano. El listado evidencia una particular adhesion a fuentes existencialistas, lo cual es congruente con
la red sémica y conceptual que utiliza en sus teorias.

Se podria indicar que, hoy, la ciudadania desperdicia sus dias en asuntos pragmaticos nacidos del ente y
no del ser. Por ello, ha perdido asidero en el ser y ha devastado la capacidad epistémica para contemplarlo.
Los fildsofos transformativos conforman una “llamada” (call) desde la lejania del cimiento trascendental para
ayudar a los consultantes a recuperarse desde estas fosas reconditas.

Debido a que el objetivo es poner en contacto el ser de las personas (no solo sus dimensiones cognitivas)
conlafuente deloreal, no se busca que los participantes de la Deep Philosophy discutan sus interpretaciones
particulares en las sesiones, sino que se alceny que habiten estas honduras o bien, afiadiria Maria Zambrano,
que desciendan a esos inferos para, desde alli, ser restaurados.

Lahav busca ir desde las multiples interpretaciones de la raiz realizadas por los participantes de sus
talleres hasta el punto cero de la emanacion originaria. Si todos los textos de estos pensadores se leen desde
este vortice convergente, sucede lo mismo que si comprendemos la realidad cromatica desde su barniz
ontoldgico: primero se va desde los objetos rojos al color rojo en siy, mas tarde, se entiende la naturaleza
del color que integra no solo al rojo sino al amarillo o al azul. Se trata de un juego que semeja las variaciones
eidéticas husserlianas.

Ahora bien, Lahav sabe volver a la polifonia desde los senderos univocos anteriores. No se interesa en
descubrir cual es la mejor interpretacion, cual es el mejor “caso” que representa el color rojo sino en abrir el
juego de la “rojidad” desde sus fundamentos. Por ello, sus encuentros abjuran del clasico panel de ponencias
filosoficas donde todos luchan para imponer su verdad y se transfiguran en una pintura que requiere que
todos se ex-pongan, tal como sucede en las asambleas tojolabales (Barrientos Rastrojo, 2023)'. Stepping
out of the cave lo explica desde la metafora de la orquesta:

Son como diferentes sonidos que surgen del mismo bosque: el silbido del viento entre las copas altas
y bajas de los arboles, el murmullo de las hojas grandes y frondosas y el susurro de las hojas peque-
nas y secas, el crujir de los troncos, el golpe de las ramas al caer al suelo. El bosque no se limita a un
sonido exclusivamente. Lo mismo que sucede en la polifonia del bosque, acontece en la de las voces
filosoficas, es decir, de la realidad humana. Hay espacio para todas ellas, una al lado de la otra, y juntas
se enriquecen mutuamente (Lahav, 2021, p. 24).2

La emancipacion que este articulo busca tiene una clave de béveda en el hecho de que esas voces
entrafiadas despiertan un anhelo (yearning) ontoldgico que saca a los participantes del reduccionismo de
los horizontes alienantes. A estos, atribuia Adorno la tendencia homogeneizadora de Auschwitz. Aun mas:
se podria afirmar con Honneth (1997) que esta invitacion a la profundidad de la Deep Philosophy facilita la
autorrealizacion liberadora, puesto que el anhelo de la llamada eleva la vida perdida en la ideologia:

Un anhelo es el deseo de cambiar las coordenadas de la forma de vida de uno mismo, de elevar la vida
a un nivel superior y de hacerla mejor de lo que es actualmente. Por lo tanto, implica una vision —por
vaga, preliminar y latente que sea- de como podria ser diferente la vida. Por el contrario, un deseo solo
quiere cambiar un elemento especifico dentro de la vida de la persona, dejando intactos los demas
elementos. El deseo de una carrera satisfactoria, por ejemplo, o de seguridad econdmica, o de una
relacion romantica, se refiere a un elemento especifico dentro del ambito de la vida de la persona
(Lahay, 2016, p. 87).

El anhelo gesta un sentido de realidad elevado (“a sense of heightened realness”, Lahav, 2021, p. 28). Asi,
se conjura la falsedad, la mala fe sartreana o la evanescencia de quien se queja porque siente que su vida no
le pertenece al ser engafiado por la ideologia.

' Lafilosofia de los mayas-tojolabales se basa en el concepto “nosotros”. Realizan encuentros grupales que requieren la partici-

pacion de todos los asistentes y, en general, de todo el grupo local. Si una perspectiva de una persona queda ausente, el lider
le requerira su posicion, puesto que no se logra la verdad sino a partir de la sinergia nacida de las opiniones de la comunidad
completa.

2 Traduccién propia



Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123 17

2.1.3. La Philosophical companionship

Stepping out of the cave ilustra esta teoria narrando la historia de una periodista, Jenny, que posee todo lo
que nuestra sociedad exige para ser feliz: un trabajo fijo y tranquilo, un esposo que la adora, una vida con
todas las satisfacciones de la clase media-alta, dos hijos bien adaptados al sistema y muchos amigos. Por
ello, no comprende su sensacion de insatisfaccion personal.

Lahav le propone un experimento mental para sacarla de su suefo ideologizado: imaginar si le gustaria
ingerir una pildora que hiciera desaparecer su insatisfaccion pero que dejase inalteradas sus condiciones
actuales. Tras pensarlo, decide que rechazaria tomarla y, entonces se percata de la raiz de su sufrimiento: la
servidumbre a un horizonte limitado y la necesidad de trascenderlo:

Jenny se percata que siempre tuvo deseos y metas definidos —una carrera “soélida” y un hogar “sélido”,
como ella misma esgrime- y los habia perseguido con mucha dedicacion, sin cuestionarlos nunca.
Nunca se habia preguntado si valia la pena perseguir esos objetivos ni qué impacto tendrian en su
vida. Nunca habia considerado la posibilidad de que hubiera otros objetivos alternativos que valiera la
pena perseguir (Lahay, 2016, p. 23)

La emancipacion de este camino iniciado no se basa en resolverel problema dentro del sistema aprendido
sino en cuestionar el escenario dentro del que vive. La insatisfaccion de la consultante se aloja en la falta de
autenticidad, tal como Kierkegaard, Sartre Beauvoir y el resto de los existencialistas habrian aseverado. El
tratamiento pasa por ir de lo epidérmico a lo visceral.

La busqueda de profundidad de Jenny es realizada individualmente y, luego, en compaiiia a través de la
Philosophical Companionship.

La Philosophical Companionship consiste en un acompanamiento grupal semanal de horay media (o en
retiros de entre dos y cinco dias) donde se contempla la palabra de los pensadores transformativos con el
fin de sintonizar con los fondos abisales citados o de adquirir o entrenar la condicion de profundizar. Durante
los encuentros, se realiza una lectura pausada de textos para elevar la voz de las llamadas (calls) que se
encuentran entre sus lineas y para que emerja su verdad desde los propios textos, es decir, sin imponerles
interpretaciones personales. Se facilita el despliegue (fenomenoldgico) de los contenidos y el “resonar”
(“resonate”) del texto en cada uno de los participantes. Esa resonancia afinca a los participantes dentro
del texto. Como si se tratasen de violines, los presentes, después escuchar la nota “la” de otros violines
(los textos), sienten como su propia “la” se activa en su interior. La verdad exterior hace resonar la interior
y despierta al sujeto a estas claves entrafiadas que, previamente, poseia en estado de somnolencia. Este
mecanismo es similar a la transmision de la risa: la carcajada del otro acaba transmitiéndose al interlocutor
como si los interlocutores fueran dos metales donde, calentando un extremo, se consigue que el otro queme.
En palabras de Ran Lahav, el objetivo de las sesiones es pensar conjuntamente y resonar en comunidad
como los intérpretes de jazz que se relnen periédicamente para elevar la voz de las partituras (Lahav, 2016,
p.104).

Aqui, se implica otra nocion emancipadora que nace de la funciony esencia dentro de la Deep Philosophy.
Las palabras pasan de ser meros transmisores de informacion a percutores de teclas que llaman (y trasladan)
a sus contempladores hacia dimensiones profundas. Consecuentemente, se arranca a las personas de
las fronteras superficiales y productivas del dia a dia puesto que se empiezan a distinguir dimensiones
trascendentales (o entrafiadas) en las que se vive: el projimo deja de ser un recurso humano o util para mis
intereses y adquiere un rostro propio que, desde su profundidad me sorprende al quedar a la escucha de su
fondo insondable.

En suma, la Deep philosophy realiza una revolucion intima que fractura la sed de crear consumidores y
productores y promueve sujetos mas lentos y casi detenidos. Asimismo, insta a una emancipacion metafisica
colaborativa. Los encuentros no sirven para discutir quién tiene la razén sino para caminar conjuntamente
hacia lo que se alzaba en las variaciones eidéticas de Husserl: un eidos o forma trascendental donde el otro
y lo otro ha sido puesto entre paréntesis y donde los presentes quedan a la escucha, primero, de los entes
del sery, luego, del ser mismo.

2.2. Monica Cavallé

2.2.1. La consulta filoséfica como transito al yo profundo

Monica Cavallé describe la consulta filoséfica como un ambito para ayudar a tomar conciencia de las propias
“creencias y actitudes basicas y de como estas configuran sus experiencias cotidianas” (Cavallé, 2007, p. 23;
2002). Estas creencias, analogas a los patrones y perimetros de Lahav, determinan lo que la autora define
como “filosofia operativa”. Como su nombre indica, esta filosofia orquesta nuestra actuacion y, ademas,
alimenta nuestras emociones, deseos y aversiones. Habitualmente, permanece invisible; aunque se hace
perceptible y predicable cuando se evidencia la inconsistencia entre el discurso y la accion.

Alguien, por ejemplo, puede decir que comparte la ética budista y en su vida cotidiana mostrarse poco
ecuanime y compasivo; o puede afirmar que cree en un Dios providente y caracterizarse por una acti-
tud controladora que refleja desconfianza en el flujo inteligente de la vida (Cavallé, 2007, p. 24).

8 Traduccién personal.



118 Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

Cuando la incoherencia se vuelve insostenible, muchos sujetos recalan en la consulta filosofica. Notese
que, en otros casos, el consultante se aferra a su marco creencia por razones esgrimidas en otros articulos
(Barrientos Rastrojo, 2018), y sera la filésofa quien, mediante la duda y las preguntas, cimbree al sujeto para
hacerlo consciente de sus contradicciones. De esta forma, acercara a la persona a la filosofia operativa que
nunca quiso mirar de frente.

La metodologia de Cavallé busca horadar el “yo superficial” y armonizarlo con una verdad originada en el
“yo profundo”. El yo superficial, también denominado como yo individual empirico o yo psicofisico, es aquel
que dirige de forma acritica y que confunde a la persona al hacer que se ahogue eny del trafago del flujo
cotidiano. Se trata del yo que no profundiza en dimensiones entrafiadas, no practica el autoconocimiento
0 ni es consciente de las profundidades de la realidad. Por ello, es hijo del “tiempo psicoldgico”, esto es,
del tiempo de la productividad de un individuo que crea su rostro a partir de proyectos ajenos a su ser
auténtico. De esta forma, el tiempo psicoldgico y el yo superficial no se quedan quietos en el aquiy en el
ahora sino que miran a manana o a ayer y, con ello, se impide que la persona se construya a si misma en
el hoy, que es lo unico real. El tiempo psicolégico no pertenece al sujeto (o bien el sujeto no se pertenece
en ese tiempo). Las verdades construidas por el sujeto en este tiempo no son creadas autonomamente,
sino que son recibidas acriticamente de agentes ideologizadores familiares, sociales y estructurales. En
este sentido, la autora explica que el nifio necesita reconocimiento y seguridad para madurar, que obtiene
de su familia y del mundo ideologizado que lo rodea. De esta forma, va adaptandose a lo que marca la
sociedad y va creando y fortaleciendo su yo superficial (Cavallé, 2021, pp. 88-89, 93-96). En suma, “el yo
superficial necesita complices para su existencia. La debilidad siempre precisa de complicidad” (Cavallé,
2021, p. 169).

Labrado de esta forma, es decir, constituido como un yo superficial, es como llegan los consultantes a las
sesiones de Cavallé. Si la propuesta de Lahav consistia en dejarse llevar por los ecos trascendentales de los
fildsofos transformativos para conectar con las entrainas metafisicas de lo real, Cavallé anima a aproximarse
al yo profundo para liberarse de la miopia del yo superficial dependiente del horizonte social impuesto y a
contactar con el “sabor del ser, de la verdad, del bien y de la belleza” (Cavallé, 2021, p. 86).

Una distincion resefiable de la espafiola respecto al israeli consiste en que, para la primera, las sesiones
no aniquilan el yo superficial, sino que lo taladran. No dilapida el yo superficial, sino que sus sesiones cavan
en su capa protectora para generar en el consultante una filosofia operativa superior a aquella desde la que
vivia antes de llegar a las sesiones con la espafnola.*

El traslado de lo epidérmico a lo subterraneo no es psicoldgico sino ontolégico en Cavallé: supone un viaje
hacia el ser y no un cambio de personalidad psiquico. En todo caso, la obra de nuestra pensadora no deja
claro por qué los cambios identitarios de la consulta psicologica no son ontolégicos. De hecho, citas como la
siguiente permitirian identificar cambios ontoldgicos dentro de la consulta de algunas terapias psicologicas:

Hallamos [...] dos formas de abordar la tarea del autoconocimiento, que conllevan, implicitamente, dos
maneras de concebir la identidad humana. Uno de estos enfoques considera que la realidad del ser
humano se agota en su realidad psicofisica. Este supuesto esta implicito en numerosas psicologias
y psicoterapias. [...] Algunas disciplinas psicolégicas de corte humanista, o bien transpersonal, reco-
nocen, en cambio, una dimension ontoldgica ultima del ser humano que trasciende el nivel psiquico
y abre a la filosofia y a la espiritualidad. Admiten que la tarea del autoconocimiento supera a la propia
psicologia, pues culmina mas alla de la individualidad clausurada en si misma (Cavallé, 2021, pp. 118-
119).

En suma, no queda claro como distingue entre el abordaje psicoldgico y el ontoldgico.

Elintimismo espiritual de la fildsofa, ajeno a dimensiones politico-sociales de otros autores como Bafieras,
corre el riesgo de esclerotizarse en fugas de la realidad. Si asi fuera, la terapia de Cavallé aceptaria el status
quo normalizado: su consultante permaneceria en una metamorfosis tan profunda como incapacitante para
la transformacion social y, con ello, se vulnerarian las dimensiones criticas de la filosofia. La autora de la
Sabiduria recobrada se rebela contra esta posibilidad proponiendo dos vias.

La primera recuerda que el consultante nunca abandona la realidad de la superficie, en su éxodo
entrafiado, porque cualquiera de sus acciones tiene implicaciones en el mundo. De hecho, el yo superficial
no se destruye en las sesiones sino que se densifica: la filosofia operativa sigue funcionando desde el yo
profundo. Es cierto que muta el modo de reaccionar ante los fendmenos y se mejora la calidad de la filosofia
operativa, pero no es posible una fuga del mundo de la vida en que se sigue respirando.

Basandose en esto, la autora propone la segunda razon que evita la huida a paraisos trascendentales.
Anima a una revolucion interior que transforme el exterior social. Conseguir que sus consultantes y sus
grupos vivan de una forma mas auténtica cambia, también, a las personas con las que estos se relacionan.
Asi, la rebeldia intimista se dibuja como un grito disidente ante el poder que crea el yo superficial, ese que
reifica la vida y que hace perder el mundo de la vida. Notese que esta alternativa a la sociedad no es una
sociedad alternativa que se equipara con otras en el mismo caldo ideolégico sino una variacion incompatible
con todos aquellos sujetos que emergen desde el yo ideologizado. No se trata, por ejemplo, de elegir otrared
social sino de hacer consciente que existe vida mas alla de Internet y, por ende, capacitar a los sujetos para,
si asi se decide, apagar el movil.

4 Notese que con esta ultima afirmacion no abogamos por ningun tipo de instrumentalizacion de la teoria de Cavallé.



Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123 19

2.2.2.Casos de consulta

A continuacion, se ilustra la teoria de la autora extractando algunos momentos clave de sus sesiones. Juana,
una abnegada mujer de mediana edad que presenta una entrega desmedida hacia los demas, llega a la
consulta con un difuso malestar. Su compromiso con los otros es de tal envergadura que llega a olvidar sus
necesidades personales. Cavallé la describe como un ejemplar de la caridad sin medida (esa que es propia
del rol de madres helicoptero, esposas sacrificadas o Cristos redivivos).

Usando sus herramientas criticas, cuestiona (y perfora) el yo superficial de la sacrificada esposa con
la siguiente pregunta: ‘s Por qué crees que las necesidades de los demas son mas importantes que las
propias?” (Cavallé, 2004, p. 153). El marco de ideas de la consultante se revuelve y busca razones suficientes
que protejan su sistema de creencias. La filésofa insiste intentando cortocircuitar su filosofia operativa:
“para entregar la propia vida hay que tener una vida propia que entregar” (Cavallé, 2004, p. 155), le espeta,
haciéndole ver que no se puede donar lo que no se tiene y que la posesion de algo depende de cuidarse
en primera instancia. Entonces, la consultante evidencia la esfera desde la que ha estado actuando. Los
encuentros continuan con inquisiciones que fracturan el marco propuesto: ¢y si la supuesta bonhomia de la
aquella mujer no habia sido completa?

Progresivamente la consultante pone las bases de un cambio de direccion: “Juana tomo conciencia de
que no habia sido realmente altruista, pues habia dejado a alguien fundamental al margen de ese impulso, al
préjimo mas préximo: ella misma” (Cavalle, 2004, p. 157)

Por ultimo, nuestra pensadora ayudo a estudiar la bondad de la benevolencia hacia los demas y se analizo
si no podria haber sentidos existenciales igualmente validos sin la entrega al otro. Estas derivas permitieron a
Juana empezar a construirse desde ella mismay, por ende, a hablarse desde su yo profundo y hacer emerger
sus auténticos deseos frente a los prestados.

Meses mas tarde, otra mujer de 41 anos llega al despacho filosofico quejandose de que nunca habia
podido disfrutar de una relacion estable con una “pareja normal”. Cavallé comienza desmenuzando la
filosofia operativa de la consultante. Para ello, profundiza en las relaciones anteriores y descubre que todas
repetian ciertos patrones: los novios habian mostrado disgusto porque la consultante era muy absorbente y
avasalladora, y manifestaba una dependencia desproporcionada.

Los encuentros descubren que el yo superficial de la consultante era usufructuario de una palpable
sensacion de inseguridad y de una acentuada necesidad de aprobacion por los demas. La insatisfaccion
basada en el deseo de lograr una pareja estable se enraizaba en el intento de adaptarse al modelo de
felicidad de nuestra sociedad. Este se vinculaba con obtener una parejay en la maxima de que las personas
solteras son infelices o incompletas. Cavallé hace acopio de los estoicos para horadar el yo superficial y
para cuestionar que el bienestar dependa de factores externos. Por otro lado, desafia los presupuestos que
aunan felicidad y relacion marital: ;acaso la plenitud de la vida debe estar asociada al amor romantico? ¢ por
qué debemos sentirnos frustrados si no nos “adaptamos” a los modelos de felicidad social? (Cavallg, 2004,
p. 207).

Ensuma, la consulta, en primer lugar, hizo consciente de las bases de la filosofia operativa de la consultante
y, luego, sirvid para descubrir sus falacias implicitas. Asimismo, ayudo a que la mujer recuperase las riendas
de las propias ideas, deseos y de la existencia en general y a que, una vez realizada la deconstruccion del
esqueleto filosofico propio, se indagase en el yo profundo, esto es, en los deseos auténticos y personales.

El tercer caso nos acerca a Teresa. Como en los ejemplos anteriores, su sufrimiento procede de la
inconsistencia entre su vida y los moldes sociales que determinan una vida feliz. Explica que no tiene pareja
porqgue los demas no pueden seguir su ritmo y eso la hace desdichada. La consultora no avanza aceptando
los fines que impone la sociedad, sino que disputar la ideologia con una sugerencia: “Tengo la impresion de
que tu problema consiste en creer que tienes un problema” (Cavallé, 2004, p. 218). De esta forma, fractura la
idea de que un problema es negativo y le hace consciente de la diferencia entre hechos e interpretaciones
(u opiniones estoicas). Cavallé concluye desde un espiritu propio de la Escuela de Frankfurt con una idea que
intenta desarticular su filosofia operativa:

Parece que todos debamos tener las mismas necesidades y pasar por las mismas experiencias para
sentirnos realizados y felices. Todos tenemos que casarnos y tener hijos; poseer, como minimo, un co-
che y una casa; estar obsesionados por disfrutar de una vida sexual variada e intensa; conseguir cierto
estatus social; realizar viajes de recreo cada cierto tiempo; orbitar en torno a un televisor; comprar
ropa a la moda cada temporada y objetos de tecnologia punta (Cavallé, 2004, p. 220)

2.3. Nacho Baieras

2.3.1. Dimensiones criticas

Segun Nacho Baferas, el acompanamiento filoséfico descubre verdades invisibles en medio del trafago
cotidiano. En esta linea, se presenta como una actividad emancipadora de primer orden: la filosofia debe
“agrietar un conjunto de visiones del mundo vy, principalmente, zarandear determinada nocién de yo e
identidad que la sustentan” (Baferas, 2017, p. 34).

Estas pretensiones son resultado de desplegar cuatro fases en los encuentros:

1. Iniciar un didlogo en las sesiones para pasar de una actitud superficial (la chachara) a una profunda.
Esto se logra tomando conciencia del propio ser de forma corporal y emocional y gestado lo que el
catalan denomina una “presencia encarnada” de lo que se piensa.



120 Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

2. Describir del asunto central de la consulta.

3. Aplicar técnicas del cuidado del si mismo, cuestionando la cosmovision personal y profundizando en
el problema.

4. Reflexionar sobre la nueva localizacion existencial y sobre el proceso vivido.

2.3.2. Dimensiones socio-politicas

A pesar de la proximidad con la perspectiva de Cavallé, Baferas parte de un contexto afin a la teoria critica.
Considera que la ciudadania actual ha naufragado debido a la prioridad que da a la rentabilizacion capitalista
de la existencia y a su adaptacion, darwinista diria Horkheimer (2010, pp. 105, 133), a la productividad y al
consumo. Las consultas se alejan de la resolucion de problemas, por las mismas razones aducidas por Ran
Lahav. Si se realiza una terapia que vuelva a hacer funcional al consultante, se reinsertaria en ese horizonte
que gesto el problema en lugar de promover la dudayy la critica. Estos dos elementos son bases para una vida
consciente que seria el objetivo de la filosofia (Baneras, 2015, pp. 166-167).

Bafieras recalca que la principal enfermedad del consumismo es el narcisismo: el sujeto actual se
preocupa exclusivamente por su ego. Este afan difiere del cuidado de si propio de las escuelas helenas. En
el narciso, las pasiones (repudiadas por Platon, Aristoteles y por los estoicos) determinan las decisiones,
como demuestra su sed incolmable de satisfaccion hedodnica.

Esta situacion esclaviza a nuestros coetaneos. El narcisismo impide que la persona acceda a los
universos que trascienden su ombligo y que experimente satisfacciones o anhelos mas alla de este. Esto es
congruente con la teoria de Axel Honneth. El aleman ha establecido que la principal patologia social procede
de la falta de relaciones sociales o interpersonales y de la carencia de reconocimiento desde y hacia los
demas. Cuando no se recibe reconocimiento intersubjetivo, grupal o social, se coarta la libertad del sujeto
para su despliegue (o autorrealizacion): “un individuo que no reconoce al otro en la interaccion como un tipo
determinado de persona, tampoco puede experimentarse a si mismo plenamente como tal tipo de persona”
(Honneth, 1997, p. 52). El tema del reconocimiento, que procede de Hegel por sus vinculaciones con la libertad
(Honneth, 1997, p. 13), también bebe de su maestro Habermas y de su accion comunicativa. No en vano,
Honneth anima a la “puesta en practica de las propias acciones como condicion necesaria de los objetivos
de la accion de la contraparte” (Honneth, 2014, p. 166), es decir, a realizar los propios actos sin estar mediado
por el interés estratégico de obtener algo de la otra persona sino buscando los intereses de (y habitando)
la contraparte. Consecuentemente, el narciso nunca podia llegar a la situacion que Habermas glosa en los
siguientes términos: “haberse acerca de si mismo y entenderse a si mismo desde una perspectiva de su
destinatario y de que éste, por su parte, asuma la perspectiva desde la que lo ve y lo entiende el primero
(Habermas, 1990, p. 35)

Bafieras acierta cuando subraya que el narcicismo aleja de la mirada auténtica y libre y hace olvidar la
verdad. El narcisista da tantas vueltas sobre si mismo que acaba en una “autofagia o en el consumo de si
mismo” (Baferas, 2016, p. 58).

Ahora bien, el tratamiento operado por nuestro filésofo trasciende las dimensiones individualistas. Las
consultas constituyen gestos politicos pues crean “un sujeto mas consciente” y cuestionan los modos
de pensar y de vivir de la ciudadania (Baneras, 2017, p. 36). De esta forma, se capacita al consultante para
observar realidades previamente ocultas (Baneras, 2017, p. 47) como el narcisismo personal, la dependencia
del productivismo o la vida superficial.

La ascesis, la ejercitacion filosdfica, aquella que llena las paginas de su ultimo libro sobre estoicismo
(Baferas, 2023), cuestiona el “status quo [sic] contra el que nace, como carga significativa que es y por la
alternativa de sentido y praxis que ofrece, se convierte en movimiento politico” (Bafneras, 2016, pp. 135).

Podemos resumir las dimensiones politicas de sus consultas en cuatro puntos (Bafieras, 2016, pp. 171-
172):

1. Crean conciencia: gestan el “proceso de identificacion que hace posible la privatizacion de la subje-
tividad y la demarcacion espacial necesaria para configurar una relacién enajenante con el si mismo”.
La Filosofia ayudaria a sacar al sujeto de su yo narciso y relacionarse con un mundo con el que contrae
responsabilidades.

2. Cuestionan ideologias sociales, por ejemplo, frente a la idea que rechaza el sufrimiento, anima a los
consultantes a asumirlo como parte consustancial de la existenciay como recurso para aceptary re-
conocer nuestra vulnerabilidad.

3. Reivindican un “estado de vigilia” que se oponga a las fugas y al adormecimiento en esléganes pro-
ductivistas y consumistas.

4. Mantienen ese estado de vigilia vacunando del riesgo de la alienacion constante.



Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123 121

3. Discusion y conclusiones

Achenbach, el considerado por muchos fundador de la orientacion filosdfica, subrayd la necesidad de
que esta se convirtiera en una actividad emancipadora que cimbrease las “tematicas desgastadas” del
consultante y lo llevasen a cosechar modos de pensamiento profundos e inéditos (Achenbach, 2021, pp.
107-108). Su inspiracion siempre ha sido fiel al modo de emancipacion propuesto por Adorno; de hecho, se
puede escuchar la dialéctica negativa de su maestro constantemente en su obra: “el objeto de la filosofia no
es hacer mas faciles las soluciones, sino mas dificiles los problemas” (Achenbach, 2021, p. 162). Desde aqui,
se demuestra que, desde sus origenes, la consulta ha estado intimamente conectada con la fractura de la
ideologia y de sus epigonos, llamense estos patrones, perimetros, yo superficial o narcisismo productivista.
Asi lo explica Achenbach:

El material que inicialmente da que pensar es lo que va en contra de las expectativas, lo anormal, lo
incomprensible, lo inescrutable, lo imprevisto e irritante, todo aquello que fastidia a los indolentes for-
madores de opinion, que confunde a los convencidos, que hace avergonzar a los autocomplacientes
y les tiende una trampa a los mejor informados, es decir, a los presuntos versados y a los duenos del
saber que se pasean con la cabeza en alto [...]. A los defensores de lo correcto, a quienes sostienen
la validez de una sola cosa quisiéramos escandalizarlos, mostrandoles como se siente la libertad de
pensar sin supervision (Achenbach, 2021, pp. 252-253).

Siendo estas las bases conceptuales del pasado de la disciplina, llama la atencion que se repitan las
criticas normalizadoras de la consulta vistas al comienzo de este articulo. Sin embargo, el hecho de que
estas se ejecuten habitualmente entre bambalinas, en los pasillos de los claustros académicos, desde
la rumorologia maledicente propias de esos autores de redes sociales que se esconden quizas por su
sonrojante ignorancia o como respuestas no preparadas a preguntas que nadie les hizo da que pensar no
solo en la falta de fundamentacion de sus posiciones sino en ruborizada ingenuidad de sus seguidores.

A pesar de ello, se citd en la introduccion la reprobacion de Josep Pradas dirigida contra Mas Platon
y menos prozac de Lou Marinoff y la de Flérez-Quintero. No quedaria elegante pasar por alto la critica al
catedratico Marinoff o responderles con el hecho de que otros orientadores filoséficos no han caido en ella.
Toca ahora responderles (a los que se atrevieron a escribir y a los que se esconden detras de la tramoya
escénica lanzando sacos de arena), siquiera sumariamente, con el fin de completar la justificacion del
espiritu emancipador de la profesion aun en los escritos del autor del principal superventas de la disciplina.

La primera metodologia de Marinoff, publicada en 1995, consiste en un método de toma de decisiones
que abarca el analisis critico de las asunciones que fundan las acciones de los consultantes, es decir, la
clarificacion de los horizontes ideolégicos de sus presupuestos y su validez.

Por otra parte, el estadounidense ha reiterado que la Filosofia no debe olvidar sus dimensiones critico-
emancipadora so pena de perderse. Esto lo ha concretado mediante la urgencia de luchar contra la ideologia
psicopatologizadora de la contemporaneidad que ha convertido en enfermedad mental muchos fendmenos
de origen noético, o cognoscitivo, y educativo (Marinoff, 2002). Afirmar esto en un pais donde el lobby
psicoldgico es monstruo elevado al poder no demuestra una valentia ajena a la mayor parte de sus colegas
académicos sino que demuestra que le han leido mal quien le achaca posiciones normalizadoras. En El
fildsofo interior, afirma lo siguiente:

La Filosofia comienza por hacerse preguntas con el proposito de descubrir y entender la verdad. En
lugar de creencias, plantea dudas. La ideologia, en cambio, se fundamenta en la certidumbre, o inclu-
so en la inflexibilidad dogmatica sobre las creencias que uno tiene o las cosas que le han ensefado.
La ideologia puede lavarle el cerebro a la gente, paralizando su capacidad de cuestionamiento [...].
La Filosofia comienza por cuestionar las cosas. En lugar de indicar qué creer, lo que hace es suscitar
la duda y provocar el sano escepticismo. La indagacion filosofica se propone descubrir la verdad, no
regirla (Marinoff e lkeda, 2014, p. 142)

Mas alla de Marinoff, existe una segunda razén para que, cada cierto tiempo, aparezca la critica
normalizadora contra la consulta: el surgimiento de obras como el citado Botiquin filosofico, paginas webs, la
visita de personas al congreso internacional de la disciplina que instrumentalizan la filosofia y el hecho de que
las entrevistas impongan la accion normalizadora y terapéutica de la filosofia a aquellos que trabajan como
consultores, difundiendo erroneamente lo que sucede en una sesion. Estos personajes, excepcionales y
fugaces en la Filosofia Aplicada, no son los autores de los principales manuales de la disciplina, de los cursos
internacionales, ni nunca han impartido las conferencias de apertura o cierre del International Conference
on Philosophical Practice, es decir, no estan forjando las bases de este area de estudios. Su procedencia
disciplinaracostumbra a ser ajenaala Filosofia, es decir, ha estudiado, psicologia, empresariales, econémicas
0 educacion y sus teorias no se adscriben al marco filoséfico ni abandonan su marco originario. Con ello,
usan instrumentalmente la Filosofia para fines que le son ajenos. Como puede suponerse, gran parte de la
Filosofia Aplicada y la consulta suele ponerlos en cuarentena.

A pesar de que, con frecuencia, las citadas criticas no se redactan con la transigencia e indulgencia
que se esperaria de un fildsofo prudente sino con una virulencia pasional que, ademas, es poco cuidada
en sus fundamentos, estas murmuraciones sirven como estimulo para la respuesta y como aviso frente a
las tergiversaciones de la auténtica consulta filosofica. Asi pues, hay que agradecer a estos inquisidores de
mente estrechay dogma ideolégico dilatado por su labor para estimular el debate. Para responderles, resulta



122 Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

util cerrar este trabajo extractando los cuatro tipos de emancipacion propuestas por la disciplina y que se
infieren de lo visto en este articulo: politica, interpersonal, ontolégicas y sistémico-ideoldgicas.

La emancipacion politica defiende que la consulta crea identidades que cuestionan las construidas por el
poder normalizadory promueve una sedicion reflexiva frente a él (Barrientos Rastrojo, 2014). Cavallé cuestiona
la productividad del yo superficial, la Deep Philosophy pone en duda la satisfaccion de las necesidades
creadas por la industria y el acompafiamiento filoséfico de Bafieras se opone al narcisismo adormecido y
aplaude instancias contrasistémicas como el valor del sufrimiento. Esta liberacién hace consciente de la
maquinaria ideolégica hormalizador y desactiva su imperio.

La emancipacion interpersonal genera modos de relacion no basados en relaciones estratégicas
o0 deudoras del productivismo y el interés. Lahav ha propuesto las comunidades de la Philosophical
Companionship, Cavallé fragua una escuela sapiencial con un tipo de relacion no mediada por intereses
cosificadores sino por la aspiracion a una filosofia operativa que case con deseos criticos y propios y Baneras
convoca encuentros y retiros que trascienden los intereses crediticios de los cursos institucionalizados en
los centros de ensefanza superior.

La emancipacion ontologica vacuna contra la imposicion del sujeto narcisista o del productivo. Las
llamadas trascendentales de los filosofos transformativos de Lahav, la busqueda de las dimensiones
entrafadas del ser y el horadar el yo superficial de Cavallé descubren una consulta que no se agota en
dimensiones psicoldgicas (Barrientos Rastrojo, 2003; 2013). Aqui es donde descansa el eje principal de la
emancipacion vertical. Las consultas invitan a un ascenso trascendental que eleva sobre el yo superficial de
Cavallé, sobre el narcisismo o sobre las necesidades creadas socialmente que cita Lahav.

Este movimiento cataliza una heterodoxia. Esta revolucion no solo crea sujetos mas criticos, con mas
posibilidades de eleccion, como hemos indicado mas arriba, sino mas profundos, auténticos y mas cercanos
a las dimensiones metafisicas de la realidad. Su emergencia cuestiona el productivismo y consumismo
imperante. En consecuencia, resulta obvio que las consultas filosoficas no se consumen como sucede conla
ultima novedad del supermercado de la esquina, sino que su finalidad es la consumacion de los consultantes,
es decir, ayudarles a alzar el vuelo para permitir su maxima expresion ontolégica y con ello quebrar no sélo
una egolatria narcisista sino trascender cualquier ideologia enajenante.

Referencias bibliograficas

Achenbach, Gerd B. (2021). La practica filosofica, (Maximiliano Gonnet, Trad.). Cecapfi.

Baferas, Nacho (2015). Programa de formacion “Filosofia Aplicada - Cura Sui”. Revista Internacional de Filo-
sofia Aplicada HASER, 6, 161-172.

Bafieras, Nacho (2016). La cura de si o el cuidado filosdfico. lcaria.

Baneras, Nacho (2017). Acompafiamiento filosofico. Comanegra.

Baneras, Nacho (2023). Caminos hacia la actitud estoica. Siglantana.

Barrientos Rastrojo, José (2003). Introduccion al asesoramiento y la orientacion filosofica. X-XI.

Barrientos Rastrojo, José (2013). Abrir preguntas esenciales como quehacer del maestro. De la quiebra de la
pedagogia bancaria de Freire a la pregunta esencial gadameriana y al saber de la experiencia zambra-
niana. Dialogo filosdfico, 86, 325-352.

Barrientos Rastrojo, José (2014). El secuestro del sujeto contemporaneo. De Karl Mannheim (ideologia) y
Mario Perniola (sensologia) al riesgo del extravio antropolégico en el siglo XXI. Bajo palabra, 9, 243-257.

Barrientos Rastrojo, José (2018). La obcecacion creencial y su tratamiento por medio de la comun(ica)cién
experiencial y de la palabra invocadora. llu, 23, 2018, 13-30. https://doi.org/10.5209/ILUR.61019

Barrientos Rastrojo, José (2023). De la filosofia para nifios indigenas a la filosofia desde nifios indigenas: una
propuesta desde la nosotrificacion maya-tojolabal. Childhood&Philosophy, 19, 1-34.

https://doi.org/10.12957/childphilo.2023.78357

Barrientos Rastrojo, José (2024). La consulta filosoficay la critica de la normalizacion social. Bajo Palabra, 37,
101-124. https://doi.org/10.15366/bp2024.37.001

Cavallé, Monica (2002). La sabiduria recobrada. Oberon.

Cavallé, Ménica (2004). La filosofia, maestra de vida. Aguilar.

Cavallé, Monica (2007). Dialogos para una vida filoséfica. En Cavallé, Monica y Machado, Julian Domingo,
Arte de vivir. Arte de pensar. Iniciacion al asesoramiento filosofico (pp. 21-82). Desclée de Brouwer.

Cavallé, Monica (2021). El arte de ser. Kairos.

Esquirol, Josep Maria (2015). La resistencia intima. Acantilado.

Flérez-Quintero, Daian Tatiana (2022). Apuntes sobre la naturaleza de la filosofia y su ensefianza, Discusio-
nes Filosdficas, 23(40), 93-112. https://doi.org/10.17151/difil.2022.23.40.5

Haas, Leon (2013). Situation and experiences. Essays on Philosophical Pratice, [Situacion y experiencias.
Ensayos sobre Filosofia Aplicada]. Roermond.

Haas, Leon (2018). Philosophical practice as a dialogical dance. A choreographic typology of philosophical
conversations”, Revista Internacional de Filosofia Aplicada HASER, 9, 97-128. http://doi.org/10.12795/HA-
SER/2018.i9.04

Habermas, Jiirgen (1990). Pensamiento postmetafisico (Manuel Jiménez Redondo, Trad.). Madrid.

Hansen Helskog, Guro (2021a). Philosophising towards wisdon as nurturing the tree of life in us. Revista Inter-
nacional de Filosofia Aplicada HASER, 12,149-194. https://doi.org/10.12795/HASER/2021.i112.05


https://doi.org/10.5209/ILUR.61019
https://doi.org/10.12957/childphilo.2023.78357
https://doi.org/10.15366/bp2024.37.001
https://doi.org/10.17151/difil.2022.23.40.5
http://doi.org/10.12795/HASER/2018.i9.04
http://doi.org/10.12795/HASER/2018.i9.04
https://doi.org/10.12795/HASER/2021.i12.05

Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123 123

Hansen, Guro y Noah, Michael (2021b). Wisdom and the art of living in 8th grade teacher’s experiences of
philosophizing the dialogos way. Revista Internacional de Filosofia Aplicada HASER, 12, 75-106. https:/
doi.org/10.12795/HASER/2021.i12.03

Honneth, Axel (1997). La lucha por el reconocimiento (Manuel Ballestero, Trad.). Critica.

Honneth, Axel (2014). El derecho a la libertad (Graciela Calderon, Trad.). Katz.

Horkheimer, Max (2010). Critica de la razon instrumental (H. A. Murena y D. J. Vogelmann, Trads.). Trotta.

Lahav, Ran (2001). Philosophical counselling as a quest for wisdom. Practical Philosophy, 4(1), 6-18.

Lahav, Ran (2006). Much more than critical thinking. http://www.geocities.com/ranlahav/Reflection_4.html,
ultimo acceso 15 de enero de 2014.

Lahav, Ran (2016). Stepping out of Plato’s cave [Saliendo de la caverna de Platéon]. Loyev.

Lahav, Ran (2021). What is Deep Philosophy? [;Qué es la Filosofia Profunda?]. Lovey.

Marinoff, Lou (2002). Philosophical practice [Filosofia Aplicada]. Academic.

Marinoff, Lou e Ikeda, Daisaku (2014). El filosofo interior. Conversaciones sobre el poder transformador de la
filosofia (Borja Folch, Trad.). Ediciones B.

Pradas, Josep (2007). Autoayuda: ¢el futuro de la filosofia? Reflexiones a propdsito de Lou Marinoff, Astrola-
bio. Revista internacional de filosofia, 5, 35-45.

Schwar, Aljoscha y Schweppe, Ronald (2003). El botiquin filosdfico (Vicente Vilana Taix, Trad.). Dialogo-Tilde.

Zavala, Carmen (2010). La consulta filosofica de Ran Lahav, Oscar Brenifier y Ora Gruengaard: ¢ Aproximacio-
nes incompatibles? Revista Internacional de Filosofia Aplicada HASER, 1, 91-119.


https://doi.org/10.12795/HASER/2021.i12.03
https://doi.org/10.12795/HASER/2021.i12.03
http://www.geocities.com/ranlahav/Reflection_4.html

