
113Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

Resumen. Una de las críticas más extendidas en los claustros académicos contra la consulta filosófica 
señala que sus sesiones son normalizadoras y que rinden pleitesía a la ideología productivista e individualista. 
Este argumento entra en liza no sólo con las obras de Gerd Achenbach, uno de los primeros consultores 
filosóficos del mundo, sino con las teorías y quehacer de los principales teóricos de la disciplina. Este artículo 
analiza la legitimidad de este juicio reprobatorio indagando en el pensamiento de tres teóricos destacados 
a nivel nacional e internacional: Ran Lahav, Mónica Cavallé y Nacho Bañeras. Sobre esta base, se rastrearán, 
asimismo, las posibilidades emancipadoras de estos encuentros filosóficos.
Palabras clave: orientación filosófica, ontología, Lahav, narcisismo, emancipación

The vertical emancipation of philosophical orientation
Abstract. One of the most widespread criticisms of philosophical counselling in academic environments is 
that its sessions are normalizing and pay homage to productivist and individualist ideologies. This argument 
conflicts not only with Gerd Achenbach’s works, one of the world’s first philosophical counsellors, but also 
with the theories and work of the leading theorists in the field. This paper aims to analyse the legitimacy 
of this condemnatory judgement by examining the thinking of three prominent national and international 
theorists: Ran Lahav, Mónica Cavallé and Nacho Bañeras. On this basis, the emancipatory possibilities of 
these philosophical encounters will also be explored.
Keywords. philosophical counseling, ontology, Lahav, narcissism, emancipation.

Sumario: 1. Planteamiento del problema. 2. La emancipación vertical de la consultoría filosófica. 2.1. Ran 
Lahav. 2.1.1. La normalización a través de los patrones y los perímetros. 2.1.2. La Deep philosophy. 2.1.3. La 
Philosophical companionship. 2.2. Mónica Cavallé. 2.2.1. La consulta filosófica como tránsito al yo profundo. 
2.2.2. Casos de consulta. 2.3. Nacho Bañeras. 2.3.1. Dimensiones críticas. 2.3.2. Dimensiones socio-políticas. 
3. Discusión y conclusiones. 4. Referencias bibliográficas

Cómo citar: Barrientos, José. (2026) La emancipación vertical de la orientación filosófica. Las Torres de 
Lucca. Revista Internacional de Filosofía Política 15(1), 113-123. https://www.doi.org/10.5209/ltdl.96510

1. Planteamiento del problema
La consulta filosófica ha recibido diversas críticas en las últimas décadas. Una de las más recurrentes 
la presenta como un instrumento normalizador que, acríticamente, reorienta las disfunciones de los 
consultantes para devolverlos al productivismo que requieren las sociedades capitalistas. En este sentido, 
se la ha comparado con una terapia que engrasa el sistema y, consecuentemente, se ha censurado que 
vulnera la necesaria función crítica de la filosofía.

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofía política
ISSN: 2255-3827 • e-ISSN: 2255-3827

A RT Í C U LOS

La emancipación vertical de la orientación filosófica

José Barrientos Rastrojo
Universidad de Sevilla 

https://www.doi.org/10.5209/ltdl.96510 Recibido: 14/06/2024 • Aceptado: 26/05/2025 • Publicado: 30/01/2026

https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0000-0002-0127-2644
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:barrientos%40us.es?subject=


114 Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

En este sentido, Josep Pradas, profesor de secundaria e investigador en la Universidad de Barcelona, 
equipara Más Platón y menos prozac de Marinoff a un libro de autoayuda. Considera que este escrito amenaza 
la filosofía, puesto que ni el profesor americano ni sus consultas incentivan el pensamiento crítico. Por el 
contrario, promueven un pragmatismo subyugado a los intereses sociales y políticos del poder económico.

Pradas defiende la filosofía académica, que considera en las antípodas de la consulta. La razón es que, 
con ello se protege el principio de libertad y emancipación inherentes a una actividad que debe luchar contra 
la servidumbre productivista y sus derivas comercializadas (Pradas, 2007, p. 36).

Quince años después del alegato de Pradas, Flórez-Quintero reiteraba uno semejante:
Creo que debemos ser muy cautelosos con la idea feliz de que leer a Platón puede tener efectos cura-
tivos; o de que alguien a quien se le ha prescrito la fluoxetina –u otro antidepresivo– pueda sustituirla 
de manera eficaz por la lectura del Teeteto (Flórez-Quintero, 2022)

Las afirmaciones de estos autores no son fruslerías que deban pasarse por alto, pues responden a riesgos 
reales basados en la publicación de libros como El botiquín filosófico (Schwar y Schweppe, 2003), que 
muchos catalogan erróneamente dentro de la tendencia de las consultas filosóficas, o de ciertas prácticas 
filosóficas de consultas instrumentalizadoras que, afortunadamente, tienen poco recorrido disciplinar 
o son minoritarias. Respecto a los autores de El botiquín filosófico y de otros libros de semejante tenor 
instrumentalista, hay que subrayar que no poseen credenciales filosóficas y que nunca han participado en 
los principales eventos de la disciplina. En cuanto a las consultas que usan la filosofía con usos terapéuticos 
o empresariales, es cierto que la ideología del sistema actual fomenta su despliegue, pero no somos menos 
los que recordamos la escuela de Frankfurt para conjurar sus efectos y expansión.

Frente a estas perspectivas reprobatorias, la consulta filosófica manifiesta su potencial crítico a partir 
de dos tipos de emancipaciones. La emancipación horizontal concibe las sesiones filosóficas como un 
lugar donde se ayuda a las personas a hacerse conscientes, y, por ende, liberarse de las ideologías, las 
sensologías, los impositores desconocidos. En ellas, la filosofía facilita que el consultante distinga el 
horizonte desde el que piensa, descubra los intereses externos que forjan sus deliberaciones y acciones 
y acceda a visiones calidoscópicas que le liberen de la opresión unidimensional, es decir, que amplíe 
horizontalmente las posibilidades discursivas y no acepte aquellas impuestas por medio de instituciones 
educativas, masmediáticas, culturales e incluso familiares. Hemos dedicado un artículo previo a este 
pormenor (Barrientos Rastrojo, 2024).

La emancipación vertical, sobre la que se centrará este artículo, entiende los encuentros como una 
oportunidad para que el individuo escape de la superficialidad epidérmica determinada por la ideología y 
bucee en dimensiones profundas que le permitan adueñarse de sí mismo. Como si de un movimiento de 
evisceración se tratase, la emancipación vertical hace emerger la entraña o la autenticidad de la existencia y 
retira los velos que ocultan la verdad, es decir, entiende la labor del filósofo como un arqueólogo que cataliza 
un desvelamiento a-letheico.

En suma, la emancipación horizontal, enraiza en una apuesta crítico-analítico-argumentativa e incentiva 
que los consultantes cuestionen (y amplíen) sus marcos de creencias. La emancipación vertical, arrancando 
de una raíz existencial y metafísico-espiritual, incentiva una transformación que no busca multiplicar las 
ideas (como en la emancipación horizontal) sino fondear las experiencias y acercar a la autenticidad o, si se 
quiere denominar así, al ser. Por tanto, la emancipación horizontal gesta sujetos más críticos y, la vertical, 
personas más profundas.

El peligro de la emancipación vertical consiste en perderse en un intimismo que tironee hacia el 
egocentrismo y que, eo ipso, haga caer en la segunda crítica a la consulta filosófica indicada arriba: el 
individualismo narcisista. Los teóricos de la disciplina han exorcizado este riesgo explicando que la revolución 
íntima de estas consultas se acompaña de una transformación con consecuencias político-sociales. Así, la 
metamorfosis del sujeto pone las bases de una sociedad emancipada de los intereses ideológicos.

Para desplegar la contraofensiva frente a la censura de los inútiles, esto es, de aquellos que defienden 
la filosofía como una acción inservible, se han seleccionado tres orientaciones que han iniciado caminos 
propios y que están orientando a la disciplina a nivel nacional e internacional. Los tres autores son arquetipos 
de la emancipación vertical de la consulta y sus teorías reflejan la presbicia de las críticas expuestas arriba.

Ran Lahav dirigió el primer congreso internacional de la disciplina. Ha propuesto dos teorías básicas 
de Filosofía Aplicada: la Contemplative Philosophy y la Deep Philosophy. Ambas entienden las sesiones 
como una emergencia de las dimensiones profundas de la realidad y rechazan que la disciplina consista 
en una raquítica resolución de problemas que respalda acríticamente los horizontes sociales constituidos 
y constituyentes. Mónica Cavallé inició su filosofía sapiencial hace más de una década y media y ha sabido 
integrar en su seno las líneas estoicas y las tradiciones orientales. Para ello, se ha lanzado a la búsqueda de 
la autenticidad asumiendo la falta de sinceridad ontológica y veritativa de los dictados de la masa. Nacho 
Bañeras imprime a estas sendas un espíritu político que parte de un trabajo con el yo más íntimo y personal. 
No toda revuelta se ejerce desde las trincheras: la lucha puede ejercerse como “resistencia íntima” (Esquirol, 
2015) de sujetos y colectividades que inauguran una heterodoxia que enjuicia lo dado y lo naturalizado.

La metodología seguida implica la lectura de las obras del modo más cercano y guardando la máxima 
fidelidad a los textos para evitar interpretaciones personales. Junto a la teoría, el trabajo se detendrá en 
algunos ejemplos de consultantes para ilustrar las teorías y, con ello, ser fiel a la dimensión práctica de la 
profesión.



115Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

2. La emancipación vertical de la consultoría filosófica
2.1. Ran Lahav

2.1.1. La normalización a través de los patrones y los perímetros
Ran Lahav lamenta que exista una Filosofía Aplicada (Philosophical Practice) que se haya convertido en 
“Small Philosophical Practice”. Esta reduce las consultas a mera resolución de problemas cotidianos y, 
por ello, no critica las estructuras sociales e ideológicas que los fraguan, sino que ayudan a la persona a 
reubicarse dentro de esos marcos (Lahav, 2006). Cuando la filosofía se dedica a mejorar las relaciones con 
el jefe, a encontrar un mejor trabajo, a ayudar a lidiar con la falta de autoestima o a gestionar adecuadamente 
las peleas con la pareja y no cuestiona las bases del sufrimiento implícito en estas situaciones (¿por qué se 
crea esa sensación desagradable? o ¿cuál es la raíz de percibir esas situaciones problemáticas y a quién le 
interesa que esa sea la interpretación que se asume?), se hace acopio de la razón instrumental y no crítica. 
Esa razón se convierte en un instrumento para recuperar satisfacciones acordes al horizonte sensológico e 
ideológico en curso, pero no para poner en duda por qué esos placeres son deseables o a quién le interesa 
que los caractericemos con esa bondad.

Al otro lado, se encuentra la “Grand Philosophical Practice”. En ella, la filosofía y, por extensión, sus consultas 
y talleres, deben provocar una transformación, abrir nuevos horizontes y despertar anhelos y sensibilidades 
que duermen en la profundidad y han de encender una luz para entrar en un contacto heterodoxo y crítico 
con la realidad. En esto coincide con otros especialistas como Leon de Haas (2013; 2018) y Guro Hansen 
Helskog (2021a, 2021b).

Estas vísceras ontológicas y veritativas de la realidad requiere que, en primer lugar, los consultantes se 
hagan conscientes de sus, así denominados, patrones (patterns) y perímetros (perimeters), fraguados en el 
caldero de las ideologías y las sensologías.

Un patrón es un tema que se repite una y otra vez. Significa que, en cierto tipo de situaciones, tiendo 
a mostrar una y otra vez comportamientos y emociones similares. Por lo tanto, un patrón implica una 
estructura fija. Indica que mis comportamientos, emociones y pensamientos no son completamente 
libres, sino que siguen una fórmula habitual (Lahav, 2016, p. 34)

El patrón reduce y esclerotiza la comprensión del mundo e impide las fugas críticas. Los perímetros 
consisten en los contenedores o moldes hermenéuticos desde los que se conceptúa la realidad y desde los 
que se actúa. Estos alimentan los roles personales y profesionales al promover un conjunto de reacciones 
estereotipadas ante los hechos (Lahav, 2016, p. 28; Zavala, 2010, pp. 97-98).

La adquisición de conciencia sobre los patrones y los perímetros es paralela al camino que el filósofo del 
mito de la caverna recorre para liberarse de sus cadenas, para ascender a la superficie y ser deslumbrado 
por la luz exterior y, en síntesis, para apercibirse de que lo que contempla son sombras de la verdad. Según 
Lahav, este exilio ayuda a diferenciar los personajes encallados en las ideologías de quien nace a una vida 
más profunda y consciente (Lahav, 2016, p. 15).

Esta dinámica concientizadora no supone una emancipación horizontal, es decir, acceder a nuevos 
discursos, sino vertical: horada hacia y reubica en localizaciones existenciales trascendentales entrañadas. 
No se trata de ver más sino mejor.

La Contemplative Philosophy se ofrece como una forma de hacer filosofía que sustituye el razonamiento 
discursivo por la contemplación. Su verdad no abreva en la argumentación sino en la contemplación (grupal) 
que advierte en los objetos nuevas densidades imperceptibles para aquellos que siguen la citada razón 
argumentativa.

Tanto esta filosofía como la Deep Philosophy proponen una serie de ejercicios que conecten al individuo 
con ecos de la realidad inaudibles cuando el trasiego cotidiano aliena al sujeto. Estas reverberaciones 
conforman las llamadas que dan fundamento metafísico a lo real. Ponerse en contacto con (o descubrir) 
esos fundamentos será el objetivo de la Deep Philosophy.

Resulta obvio que Lahav censure la filosofía convertida en mera transmisión y memorización de información, 
puesto que el acto filosófico transforma a la persona y no solo le permite adquirir nuevos conocimientos 
teóricos (Lahav, 2001). Ítem más: la captación de la verdad filosófica debe ser apresada desde una razón que 
se extiende más allá de lo discursivo, desde una razón que funciona como en el caso de la aprehensión de 
la música. Por ello, hay que entrenar la apreciación estética, el oído, la sensibilidad táctil y la aprehensión del 
intelecto (nous). Siendo así, ocioso es indicar que Lahav mueve a superar una filosofía reducida al artificio de 
generar argumentos (Lahav, 2021, p. 21).

2.1.2. La Deep philosophy
De lo anterior, se puede inferir que la teoría de nuestro autor permite una apertura (metafísica y entrañada) de 
los sentidos y de las capacidades hermenéuticas. Sin embargo, hemos de añadir otros beneficios cuando 
arribamos a la Deep Philosophy (Lahav, 2016, p. 80 ss.):

1.	 Transforma a las personas permitiéndoles incrementar el valor de cada instante, puesto que se co-
necta con claves abisales en cada circunstancia, en cada hecho y ente o en el intercambio personal.

2.	 Aumenta la sensación de plenitud existencial y la atención filosófica, en la línea de la vigorización del 
tonos y de la prosoche estoicos.



116 Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

3.	 Incentiva la coherencia existencial, la unidad del yo y disipa las inconsistencias entre las ideas, las ac-
ciones y los deseos, puesto que se vive desde el subsuelo de su ser y no desde ideas o sensaciones 
vicarias ajenas al yo auténtico.

4.	 Disuelve el ego, es decir, limita la actuación del yo dictatorial, narcisista, dogmático que impedía que la 
realidad se expresase desde su propia legitimidad.

5.	 Cataliza la libertad íntima o profunda (inner freedom) del consultante gracias a que los patrones y pe-
rímetros dejan de imperar.

La Deep Philosophy conecta a la persona con las “raíces de su existencia” (grounds of existence) (Lahav, 
2021, p. 21). Esto se logra gracias a la contemplación de los textos de los transformative thinkers. Los filósofos 
transformativos son aquellos que se acoplaron con los subterráneos de la existencia y trajeron a la superficie 
las entrañas del ser que los sujetos comunes no perciben debido al trasiego cotidiano. Entre los pensadores 
transformativos, Lahav cita a Marco Aurelio, Pascal, Rousseau, Ricoeur, Bergson, Ortega y Gasset y María 
Zambrano. El listado evidencia una particular adhesión a fuentes existencialistas, lo cual es congruente con 
la red sémica y conceptual que utiliza en sus teorías.

Se podría indicar que, hoy, la ciudadanía desperdicia sus días en asuntos pragmáticos nacidos del ente y 
no del ser. Por ello, ha perdido asidero en el ser y ha devastado la capacidad epistémica para contemplarlo. 
Los filósofos transformativos conforman una “llamada” (call) desde la lejanía del cimiento trascendental para 
ayudar a los consultantes a recuperarse desde estas fosas recónditas.

Debido a que el objetivo es poner en contacto el ser de las personas (no solo sus dimensiones cognitivas) 
con la fuente de lo real, no se busca que los participantes de la Deep Philosophy discutan sus interpretaciones 
particulares en las sesiones, sino que se alcen y que habiten estas honduras o bien, añadiría María Zambrano, 
que desciendan a esos ínferos para, desde allí, ser restaurados.

Lahav busca ir desde las múltiples interpretaciones de la raíz realizadas por los participantes de sus 
talleres hasta el punto cero de la emanación originaria. Si todos los textos de estos pensadores se leen desde 
este vórtice convergente, sucede lo mismo que si comprendemos la realidad cromática desde su barniz 
ontológico: primero se va desde los objetos rojos al color rojo en sí y, más tarde, se entiende la naturaleza 
del color que integra no solo al rojo sino al amarillo o al azul. Se trata de un juego que semeja las variaciones 
eidéticas husserlianas.

Ahora bien, Lahav sabe volver a la polifonía desde los senderos unívocos anteriores. No se interesa en 
descubrir cuál es la mejor interpretación, cuál es el mejor “caso” que representa el color rojo sino en abrir el 
juego de la “rojidad” desde sus fundamentos. Por ello, sus encuentros abjuran del clásico panel de ponencias 
filosóficas donde todos luchan para imponer su verdad y se transfiguran en una pintura que requiere que 
todos se ex-pongan, tal como sucede en las asambleas tojolabales (Barrientos Rastrojo, 2023)1. Stepping 
out of the cave lo explica desde la metáfora de la orquesta:

Son como diferentes sonidos que surgen del mismo bosque: el silbido del viento entre las copas altas 
y bajas de los árboles, el murmullo de las hojas grandes y frondosas y el susurro de las hojas peque-
ñas y secas, el crujir de los troncos, el golpe de las ramas al caer al suelo. El bosque no se limita a un 
sonido exclusivamente. Lo mismo que sucede en la polifonía del bosque, acontece en la de las voces 
filosóficas, es decir, de la realidad humana. Hay espacio para todas ellas, una al lado de la otra, y juntas 
se enriquecen mutuamente (Lahav, 2021, p. 24).2

La emancipación que este artículo busca tiene una clave de bóveda en el hecho de que esas voces 
entrañadas despiertan un anhelo (yearning) ontológico que saca a los participantes del reduccionismo de 
los horizontes alienantes. A estos, atribuía Adorno la tendencia homogeneizadora de Auschwitz. Aún más: 
se podría afirmar con Honneth (1997) que esta invitación a la profundidad de la Deep Philosophy facilita la 
autorrealización liberadora, puesto que el anhelo de la llamada eleva la vida perdida en la ideología:

Un anhelo es el deseo de cambiar las coordenadas de la forma de vida de uno mismo, de elevar la vida 
a un nivel superior y de hacerla mejor de lo que es actualmente. Por lo tanto, implica una visión –por 
vaga, preliminar y latente que sea– de cómo podría ser diferente la vida. Por el contrario, un deseo solo 
quiere cambiar un elemento específico dentro de la vida de la persona, dejando intactos los demás 
elementos. El deseo de una carrera satisfactoria, por ejemplo, o de seguridad económica, o de una 
relación romántica, se refiere a un elemento específico dentro del ámbito de la vida de la persona 
(Lahav, 2016, p. 87).

El anhelo gesta un sentido de realidad elevado (“a sense of heightened realness”, Lahav, 2021, p. 28). Así, 
se conjura la falsedad, la mala fe sartreana o la evanescencia de quien se queja porque siente que su vida no 
le pertenece al ser engañado por la ideología.

1	 La filosofía de los mayas-tojolabales se basa en el concepto “nosotros”. Realizan encuentros grupales que requieren la partici-
pación de todos los asistentes y, en general, de todo el grupo local. Si una perspectiva de una persona queda ausente, el líder 
le requerirá su posición, puesto que no se logra la verdad sino a partir de la sinergia nacida de las opiniones de la comunidad 
completa.

2	 Traducción propia



117Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

2.1.3. La Philosophical companionship
Stepping out of the cave ilustra esta teoría narrando la historia de una periodista, Jenny, que posee todo lo 
que nuestra sociedad exige para ser feliz: un trabajo fijo y tranquilo, un esposo que la adora, una vida con 
todas las satisfacciones de la clase media-alta, dos hijos bien adaptados al sistema y muchos amigos. Por 
ello, no comprende su sensación de insatisfacción personal.

Lahav le propone un experimento mental para sacarla de su sueño ideologizado: imaginar si le gustaría 
ingerir una píldora que hiciera desaparecer su insatisfacción pero que dejase inalteradas sus condiciones 
actuales. Tras pensarlo, decide que rechazaría tomarla y, entonces se percata de la raíz de su sufrimiento: la 
servidumbre a un horizonte limitado y la necesidad de trascenderlo:

Jenny se percata que siempre tuvo deseos y metas definidos –una carrera “sólida” y un hogar “sólido”, 
como ella misma esgrime– y los había perseguido con mucha dedicación, sin cuestionarlos nunca. 
Nunca se había preguntado si valía la pena perseguir esos objetivos ni qué impacto tendrían en su 
vida. Nunca había considerado la posibilidad de que hubiera otros objetivos alternativos que valiera la 
pena perseguir (Lahav, 2016, p. 23)3

La emancipación de este camino iniciado no se basa en resolver el problema dentro del sistema aprendido 
sino en cuestionar el escenario dentro del que vive. La insatisfacción de la consultante se aloja en la falta de 
autenticidad, tal como Kierkegaard, Sartre Beauvoir y el resto de los existencialistas habrían aseverado. El 
tratamiento pasa por ir de lo epidérmico a lo visceral.

La búsqueda de profundidad de Jenny es realizada individualmente y, luego, en compañía a través de la 
Philosophical Companionship.

La Philosophical Companionship consiste en un acompañamiento grupal semanal de hora y media (o en 
retiros de entre dos y cinco días) donde se contempla la palabra de los pensadores transformativos con el 
fin de sintonizar con los fondos abisales citados o de adquirir o entrenar la condición de profundizar. Durante 
los encuentros, se realiza una lectura pausada de textos para elevar la voz de las llamadas (calls) que se 
encuentran entre sus líneas y para que emerja su verdad desde los propios textos, es decir, sin imponerles 
interpretaciones personales. Se facilita el despliegue (fenomenológico) de los contenidos y el “resonar” 
(“resonate”) del texto en cada uno de los participantes. Esa resonancia afinca a los participantes dentro 
del texto. Como si se tratasen de violines, los presentes, después escuchar la nota “la” de otros violines 
(los textos), sienten como su propia “la” se activa en su interior. La verdad exterior hace resonar la interior 
y despierta al sujeto a estas claves entrañadas que, previamente, poseía en estado de somnolencia. Este 
mecanismo es similar a la transmisión de la risa: la carcajada del otro acaba transmitiéndose al interlocutor 
como si los interlocutores fueran dos metales donde, calentando un extremo, se consigue que el otro queme. 
En palabras de Ran Lahav, el objetivo de las sesiones es pensar conjuntamente y resonar en comunidad 
como los intérpretes de jazz que se reúnen periódicamente para elevar la voz de las partituras (Lahav, 2016, 
p. 104).

Aquí, se implica otra noción emancipadora que nace de la función y esencia dentro de la Deep Philosophy. 
Las palabras pasan de ser meros transmisores de información a percutores de teclas que llaman (y trasladan) 
a sus contempladores hacia dimensiones profundas. Consecuentemente, se arranca a las personas de 
las fronteras superficiales y productivas del día a día puesto que se empiezan a distinguir dimensiones 
trascendentales (o entrañadas) en las que se vive: el prójimo deja de ser un recurso humano o útil para mis 
intereses y adquiere un rostro propio que, desde su profundidad me sorprende al quedar a la escucha de su 
fondo insondable.

En suma, la Deep philosophy realiza una revolución íntima que fractura la sed de crear consumidores y 
productores y promueve sujetos más lentos y casi detenidos. Asimismo, insta a una emancipación metafísica 
colaborativa. Los encuentros no sirven para discutir quién tiene la razón sino para caminar conjuntamente 
hacia lo que se alzaba en las variaciones eidéticas de Husserl: un eidos o forma trascendental donde el otro 
y lo otro ha sido puesto entre paréntesis y donde los presentes quedan a la escucha, primero, de los entes 
del ser y, luego, del ser mismo.

2.2. Mónica Cavallé

2.2.1. La consulta filosófica como tránsito al yo profundo
Mónica Cavallé describe la consulta filosófica como un ámbito para ayudar a tomar conciencia de las propias 
“creencias y actitudes básicas y de cómo estas configuran sus experiencias cotidianas” (Cavallé, 2007, p. 23; 
2002). Estas creencias, análogas a los patrones y perímetros de Lahav, determinan lo que la autora define 
como “filosofía operativa”. Como su nombre indica, esta filosofía orquesta nuestra actuación y, además, 
alimenta nuestras emociones, deseos y aversiones. Habitualmente, permanece invisible; aunque se hace 
perceptible y predicable cuando se evidencia la inconsistencia entre el discurso y la acción.

Alguien, por ejemplo, puede decir que comparte la ética budista y en su vida cotidiana mostrarse poco 
ecuánime y compasivo; o puede afirmar que cree en un Dios providente y caracterizarse por una acti-
tud controladora que refleja desconfianza en el flujo inteligente de la vida (Cavallé, 2007, p. 24).

3	 Traducción personal.



118 Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

Cuando la incoherencia se vuelve insostenible, muchos sujetos recalan en la consulta filosófica. Nótese 
que, en otros casos, el consultante se aferra a su marco creencia por razones esgrimidas en otros artículos 
(Barrientos Rastrojo, 2018), y será la filósofa quien, mediante la duda y las preguntas, cimbree al sujeto para 
hacerlo consciente de sus contradicciones. De esta forma, acercará a la persona a la filosofía operativa que 
nunca quiso mirar de frente.

La metodología de Cavallé busca horadar el “yo superficial” y armonizarlo con una verdad originada en el 
“yo profundo”. El yo superficial, también denominado como yo individual empírico o yo psicofísico, es aquel 
que dirige de forma acrítica y que confunde a la persona al hacer que se ahogue en y del tráfago del flujo 
cotidiano. Se trata del yo que no profundiza en dimensiones entrañadas, no practica el autoconocimiento 
o ni es consciente de las profundidades de la realidad. Por ello, es hijo del “tiempo psicológico”, esto es, 
del tiempo de la productividad de un individuo que crea su rostro a partir de proyectos ajenos a su ser 
auténtico. De esta forma, el tiempo psicológico y el yo superficial no se quedan quietos en el aquí y en el 
ahora sino que miran a mañana o a ayer y, con ello, se impide que la persona se construya a sí misma en 
el hoy, que es lo único real. El tiempo psicológico no pertenece al sujeto (o bien el sujeto no se pertenece 
en ese tiempo). Las verdades construidas por el sujeto en este tiempo no son creadas autónomamente, 
sino que son recibidas acríticamente de agentes ideologizadores familiares, sociales y estructurales. En 
este sentido, la autora explica que el niño necesita reconocimiento y seguridad para madurar, que obtiene 
de su familia y del mundo ideologizado que lo rodea. De esta forma, va adaptándose a lo que marca la 
sociedad y va creando y fortaleciendo su yo superficial (Cavallé, 2021, pp. 88-89, 93-96). En suma, “el yo 
superficial necesita cómplices para su existencia. La debilidad siempre precisa de complicidad” (Cavallé, 
2021, p. 169).

Labrado de esta forma, es decir, constituido como un yo superficial, es como llegan los consultantes a las 
sesiones de Cavallé. Si la propuesta de Lahav consistía en dejarse llevar por los ecos trascendentales de los 
filósofos transformativos para conectar con las entrañas metafísicas de lo real, Cavallé anima a aproximarse 
al yo profundo para liberarse de la miopía del yo superficial dependiente del horizonte social impuesto y a 
contactar con el “sabor del ser, de la verdad, del bien y de la belleza” (Cavallé, 2021, p. 86).

Una distinción reseñable de la española respecto al israelí consiste en que, para la primera, las sesiones 
no aniquilan el yo superficial, sino que lo taladran. No dilapida el yo superficial, sino que sus sesiones cavan 
en su capa protectora para generar en el consultante una filosofía operativa superior a aquella desde la que 
vivía antes de llegar a las sesiones con la española.4

El traslado de lo epidérmico a lo subterráneo no es psicológico sino ontológico en Cavallé: supone un viaje 
hacia el ser y no un cambio de personalidad psíquico. En todo caso, la obra de nuestra pensadora no deja 
claro por qué los cambios identitarios de la consulta psicológica no son ontológicos. De hecho, citas como la 
siguiente permitirían identificar cambios ontológicos dentro de la consulta de algunas terapias psicológicas:

Hallamos […] dos formas de abordar la tarea del autoconocimiento, que conllevan, implícitamente, dos 
maneras de concebir la identidad humana. Uno de estos enfoques considera que la realidad del ser 
humano se agota en su realidad psicofísica. Este supuesto está implícito en numerosas psicologías 
y psicoterapias. […] Algunas disciplinas psicológicas de corte humanista, o bien transpersonal, reco-
nocen, en cambio, una dimensión ontológica última del ser humano que trasciende el nivel psíquico 
y abre a la filosofía y a la espiritualidad. Admiten que la tarea del autoconocimiento supera a la propia 
psicología, pues culmina más allá de la individualidad clausurada en sí misma (Cavallé, 2021, pp. 118-
119).

En suma, no queda claro cómo distingue entre el abordaje psicológico y el ontológico.
El intimismo espiritual de la filósofa, ajeno a dimensiones político-sociales de otros autores como Bañeras, 

corre el riesgo de esclerotizarse en fugas de la realidad. Si así fuera, la terapia de Cavallé aceptaría el status 
quo normalizado: su consultante permanecería en una metamorfosis tan profunda como incapacitante para 
la transformación social y, con ello, se vulnerarían las dimensiones críticas de la filosofía. La autora de la 
Sabiduría recobrada se rebela contra esta posibilidad proponiendo dos vías.

La primera recuerda que el consultante nunca abandona la realidad de la superficie, en su éxodo 
entrañado, porque cualquiera de sus acciones tiene implicaciones en el mundo. De hecho, el yo superficial 
no se destruye en las sesiones sino que se densifica: la filosofía operativa sigue funcionando desde el yo 
profundo. Es cierto que muta el modo de reaccionar ante los fenómenos y se mejora la calidad de la filosofía 
operativa, pero no es posible una fuga del mundo de la vida en que se sigue respirando.

Basándose en esto, la autora propone la segunda razón que evita la huida a paraísos trascendentales. 
Anima a una revolución interior que transforme el exterior social. Conseguir que sus consultantes y sus 
grupos vivan de una forma más auténtica cambia, también, a las personas con las que estos se relacionan. 
Así, la rebeldía intimista se dibuja como un grito disidente ante el poder que crea el yo superficial, ese que 
reifica la vida y que hace perder el mundo de la vida. Nótese que esta alternativa a la sociedad no es una 
sociedad alternativa que se equipara con otras en el mismo caldo ideológico sino una variación incompatible 
con todos aquellos sujetos que emergen desde el yo ideologizado. No se trata, por ejemplo, de elegir otra red 
social sino de hacer consciente que existe vida más allá de Internet y, por ende, capacitar a los sujetos para, 
si así se decide, apagar el móvil.

4	 Nótese que con esta última afirmación no abogamos por ningún tipo de instrumentalización de la teoría de Cavallé.



119Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

2.2.2. Casos de consulta
A continuación, se ilustra la teoría de la autora extractando algunos momentos clave de sus sesiones. Juana, 
una abnegada mujer de mediana edad que presenta una entrega desmedida hacia los demás, llega a la 
consulta con un difuso malestar. Su compromiso con los otros es de tal envergadura que llega a olvidar sus 
necesidades personales. Cavallé la describe como un ejemplar de la caridad sin medida (esa que es propia 
del rol de madres helicóptero, esposas sacrificadas o Cristos redivivos).

Usando sus herramientas críticas, cuestiona (y perfora) el yo superficial de la sacrificada esposa con 
la siguiente pregunta: “¿Por qué crees que las necesidades de los demás son más importantes que las 
propias?” (Cavallé, 2004, p. 153). El marco de ideas de la consultante se revuelve y busca razones suficientes 
que protejan su sistema de creencias. La filósofa insiste intentando cortocircuitar su filosofía operativa: 
“para entregar la propia vida hay que tener una vida propia que entregar” (Cavallé, 2004, p. 155), le espeta, 
haciéndole ver que no se puede donar lo que no se tiene y que la posesión de algo depende de cuidarse 
en primera instancia. Entonces, la consultante evidencia la esfera desde la que ha estado actuando. Los 
encuentros continúan con inquisiciones que fracturan el marco propuesto: ¿y si la supuesta bonhomía de la 
aquella mujer no había sido completa?

Progresivamente la consultante pone las bases de un cambio de dirección: “Juana tomó conciencia de 
que no había sido realmente altruista, pues había dejado a alguien fundamental al margen de ese impulso, al 
prójimo más próximo: ella misma” (Cavallé, 2004, p. 157)

Por último, nuestra pensadora ayudó a estudiar la bondad de la benevolencia hacia los demás y se analizó 
si no podría haber sentidos existenciales igualmente válidos sin la entrega al otro. Estas derivas permitieron a 
Juana empezar a construirse desde ella misma y, por ende, a hablarse desde su yo profundo y hacer emerger 
sus auténticos deseos frente a los prestados.

Meses más tarde, otra mujer de 41 años llega al despacho filosófico quejándose de que nunca había 
podido disfrutar de una relación estable con una “pareja normal”. Cavallé comienza desmenuzando la 
filosofía operativa de la consultante. Para ello, profundiza en las relaciones anteriores y descubre que todas 
repetían ciertos patrones: los novios habían mostrado disgusto porque la consultante era muy absorbente y 
avasalladora, y manifestaba una dependencia desproporcionada.

Los encuentros descubren que el yo superficial de la consultante era usufructuario de una palpable 
sensación de inseguridad y de una acentuada necesidad de aprobación por los demás. La insatisfacción 
basada en el deseo de lograr una pareja estable se enraizaba en el intento de adaptarse al modelo de 
felicidad de nuestra sociedad. Este se vinculaba con obtener una pareja y en la máxima de que las personas 
solteras son infelices o incompletas. Cavallé hace acopio de los estoicos para horadar el yo superficial y 
para cuestionar que el bienestar dependa de factores externos. Por otro lado, desafía los presupuestos que 
aúnan felicidad y relación marital: ¿acaso la plenitud de la vida debe estar asociada al amor romántico? ¿por 
qué debemos sentirnos frustrados si no nos “adaptamos” a los modelos de felicidad social? (Cavallé, 2004, 
p. 207).

En suma, la consulta, en primer lugar, hizo consciente de las bases de la filosofía operativa de la consultante 
y, luego, sirvió para descubrir sus falacias implícitas. Asimismo, ayudó a que la mujer recuperase las riendas 
de las propias ideas, deseos y de la existencia en general y a que, una vez realizada la deconstrucción del 
esqueleto filosófico propio, se indagase en el yo profundo, esto es, en los deseos auténticos y personales.

El tercer caso nos acerca a Teresa. Como en los ejemplos anteriores, su sufrimiento procede de la 
inconsistencia entre su vida y los moldes sociales que determinan una vida feliz. Explica que no tiene pareja 
porque los demás no pueden seguir su ritmo y eso la hace desdichada. La consultora no avanza aceptando 
los fines que impone la sociedad, sino que disputar la ideología con una sugerencia: “Tengo la impresión de 
que tu problema consiste en creer que tienes un problema” (Cavallé, 2004, p. 218). De esta forma, fractura la 
idea de que un problema es negativo y le hace consciente de la diferencia entre hechos e interpretaciones 
(u opiniones estoicas). Cavallé concluye desde un espíritu propio de la Escuela de Frankfurt con una idea que 
intenta desarticular su filosofía operativa:

Parece que todos debamos tener las mismas necesidades y pasar por las mismas experiencias para 
sentirnos realizados y felices. Todos tenemos que casarnos y tener hijos; poseer, como mínimo, un co-
che y una casa; estar obsesionados por disfrutar de una vida sexual variada e intensa; conseguir cierto 
estatus social; realizar viajes de recreo cada cierto tiempo; orbitar en torno a un televisor; comprar 
ropa a la moda cada temporada y objetos de tecnología punta (Cavallé, 2004, p. 220)

2.3. Nacho Bañeras

2.3.1. Dimensiones críticas
Según Nacho Bañeras, el acompañamiento filosófico descubre verdades invisibles en medio del tráfago 
cotidiano. En esta línea, se presenta como una actividad emancipadora de primer orden: la filosofía debe 
“agrietar un conjunto de visiones del mundo y, principalmente, zarandear determinada noción de yo e 
identidad que la sustentan” (Bañeras, 2017, p. 34).

Estas pretensiones son resultado de desplegar cuatro fases en los encuentros:
1.	 Iniciar un diálogo en las sesiones para pasar de una actitud superficial (la cháchara) a una profunda. 

Esto se logra tomando conciencia del propio ser de forma corporal y emocional y gestado lo que el 
catalán denomina una “presencia encarnada” de lo que se piensa.



120 Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

2.	 Describir del asunto central de la consulta.

3.	 Aplicar técnicas del cuidado del sí mismo, cuestionando la cosmovisión personal y profundizando en 
el problema.

4.	 Reflexionar sobre la nueva localización existencial y sobre el proceso vivido.

2.3.2. Dimensiones socio-políticas
A pesar de la proximidad con la perspectiva de Cavallé, Bañeras parte de un contexto afín a la teoría crítica. 
Considera que la ciudadanía actual ha naufragado debido a la prioridad que da a la rentabilización capitalista 
de la existencia y a su adaptación, darwinista diría Horkheimer (2010, pp. 105, 133), a la productividad y al 
consumo. Las consultas se alejan de la resolución de problemas, por las mismas razones aducidas por Ran 
Lahav. Si se realiza una terapia que vuelva a hacer funcional al consultante, se reinsertaría en ese horizonte 
que gestó el problema en lugar de promover la duda y la crítica. Estos dos elementos son bases para una vida 
consciente que sería el objetivo de la filosofía (Bañeras, 2015, pp. 166-167).

Bañeras recalca que la principal enfermedad del consumismo es el narcisismo: el sujeto actual se 
preocupa exclusivamente por su ego. Este afán difiere del cuidado de sí propio de las escuelas helenas. En 
el narciso, las pasiones (repudiadas por Platón, Aristóteles y por los estoicos) determinan las decisiones, 
como demuestra su sed incolmable de satisfacción hedónica.

Esta situación esclaviza a nuestros coetáneos. El narcisismo impide que la persona acceda a los 
universos que trascienden su ombligo y que experimente satisfacciones o anhelos más allá de este. Esto es 
congruente con la teoría de Axel Honneth. El alemán ha establecido que la principal patología social procede 
de la falta de relaciones sociales o interpersonales y de la carencia de reconocimiento desde y hacia los 
demás. Cuando no se recibe reconocimiento intersubjetivo, grupal o social, se coarta la libertad del sujeto 
para su despliegue (o autorrealización): “un individuo que no reconoce al otro en la interacción como un tipo 
determinado de persona, tampoco puede experimentarse a sí mismo plenamente como tal tipo de persona” 
(Honneth, 1997, p. 52). El tema del reconocimiento, que procede de Hegel por sus vinculaciones con la libertad 
(Honneth, 1997, p. 13), también bebe de su maestro Habermas y de su acción comunicativa. No en vano, 
Honneth anima a la “puesta en práctica de las propias acciones como condición necesaria de los objetivos 
de la acción de la contraparte” (Honneth, 2014, p. 166), es decir, a realizar los propios actos sin estar mediado 
por el interés estratégico de obtener algo de la otra persona sino buscando los intereses de (y habitando) 
la contraparte. Consecuentemente, el narciso nunca podía llegar a la situación que Habermas glosa en los 
siguientes términos: “haberse acerca de sí mismo y entenderse a sí mismo desde una perspectiva de su 
destinatario y de que éste, por su parte, asuma la perspectiva desde la que lo ve y lo entiende el primero 
(Habermas, 1990, p. 35)

Bañeras acierta cuando subraya que el narcicismo aleja de la mirada auténtica y libre y hace olvidar la 
verdad. El narcisista da tantas vueltas sobre sí mismo que acaba en una “autofagia o en el consumo de sí 
mismo” (Bañeras, 2016, p. 58).

Ahora bien, el tratamiento operado por nuestro filósofo trasciende las dimensiones individualistas. Las 
consultas constituyen gestos políticos pues crean “un sujeto más consciente” y cuestionan los modos 
de pensar y de vivir de la ciudadanía (Bañeras, 2017, p. 36). De esta forma, se capacita al consultante para 
observar realidades previamente ocultas (Bañeras, 2017, p. 47) como el narcisismo personal, la dependencia 
del productivismo o la vida superficial.

La ascesis, la ejercitación filosófica, aquella que llena las páginas de su último libro sobre estoicismo 
(Bañeras, 2023), cuestiona el “status quo [sic] contra el que nace, como carga significativa que es y por la 
alternativa de sentido y praxis que ofrece, se convierte en movimiento político” (Bañeras, 2016, pp. 135).

Podemos resumir las dimensiones políticas de sus consultas en cuatro puntos (Bañeras, 2016, pp. 171-
172):

1.	 Crean conciencia: gestan el “proceso de identificación que hace posible la privatización de la subje-
tividad y la demarcación espacial necesaria para configurar una relación enajenante con el sí mismo”. 
La Filosofía ayudaría a sacar al sujeto de su yo narciso y relacionarse con un mundo con el que contrae 
responsabilidades.

2.	 Cuestionan ideologías sociales, por ejemplo, frente a la idea que rechaza el sufrimiento, anima a los 
consultantes a asumirlo como parte consustancial de la existencia y como recurso para aceptar y re-
conocer nuestra vulnerabilidad.

3.	 Reivindican un “estado de vigilia” que se oponga a las fugas y al adormecimiento en eslóganes pro-
ductivistas y consumistas.

4.	 Mantienen ese estado de vigilia vacunando del riesgo de la alienación constante.



121Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

3. Discusión y conclusiones
Achenbach, el considerado por muchos fundador de la orientación filosófica, subrayó la necesidad de 
que esta se convirtiera en una actividad emancipadora que cimbrease las “temáticas desgastadas” del 
consultante y lo llevasen a cosechar modos de pensamiento profundos e inéditos (Achenbach, 2021, pp. 
107-108). Su inspiración siempre ha sido fiel al modo de emancipación propuesto por Adorno; de hecho, se 
puede escuchar la dialéctica negativa de su maestro constantemente en su obra: “el objeto de la filosofía no 
es hacer más fáciles las soluciones, sino más difíciles los problemas” (Achenbach, 2021, p. 162). Desde aquí, 
se demuestra que, desde sus orígenes, la consulta ha estado íntimamente conectada con la fractura de la 
ideología y de sus epígonos, llámense estos patrones, perímetros, yo superficial o narcisismo productivista. 
Así lo explica Achenbach:

El material que inicialmente da que pensar es lo que va en contra de las expectativas, lo anormal, lo 
incomprensible, lo inescrutable, lo imprevisto e irritante, todo aquello que fastidia a los indolentes for-
madores de opinión, que confunde a los convencidos, que hace avergonzar a los autocomplacientes 
y les tiende una trampa a los mejor informados, es decir, a los presuntos versados y a los dueños del 
saber que se pasean con la cabeza en alto […]. A los defensores de lo correcto, a quienes sostienen 
la validez de una sola cosa quisiéramos escandalizarlos, mostrándoles cómo se siente la libertad de 
pensar sin supervisión (Achenbach, 2021, pp. 252-253).

Siendo estas las bases conceptuales del pasado de la disciplina, llama la atención que se repitan las 
críticas normalizadoras de la consulta vistas al comienzo de este artículo. Sin embargo, el hecho de que 
estas se ejecuten habitualmente entre bambalinas, en los pasillos de los claustros académicos, desde 
la rumorología maledicente propias de esos autores de redes sociales que se esconden quizás por su 
sonrojante ignorancia o como respuestas no preparadas a preguntas que nadie les hizo da que pensar no 
solo en la falta de fundamentación de sus posiciones sino en ruborizada ingenuidad de sus seguidores.

A pesar de ello, se citó en la introducción la reprobación de Josep Pradas dirigida contra Más Platón 
y menos prozac de Lou Marinoff y la de Flórez-Quintero. No quedaría elegante pasar por alto la crítica al 
catedrático Marinoff o responderles con el hecho de que otros orientadores filosóficos no han caído en ella. 
Toca ahora responderles (a los que se atrevieron a escribir y a los que se esconden detrás de la tramoya 
escénica lanzando sacos de arena), siquiera sumariamente, con el fin de completar la justificación del 
espíritu emancipador de la profesión aun en los escritos del autor del principal superventas de la disciplina.

La primera metodología de Marinoff, publicada en 1995, consiste en un método de toma de decisiones 
que abarca el análisis crítico de las asunciones que fundan las acciones de los consultantes, es decir, la 
clarificación de los horizontes ideológicos de sus presupuestos y su validez.

Por otra parte, el estadounidense ha reiterado que la Filosofía no debe olvidar sus dimensiones crítico-
emancipadora so pena de perderse. Esto lo ha concretado mediante la urgencia de luchar contra la ideología 
psicopatologizadora de la contemporaneidad que ha convertido en enfermedad mental muchos fenómenos 
de origen noético, o cognoscitivo, y educativo (Marinoff, 2002). Afirmar esto en un país donde el lobby 
psicológico es monstruo elevado al poder no demuestra una valentía ajena a la mayor parte de sus colegas 
académicos sino que demuestra que le han leído mal quien le achaca posiciones normalizadoras. En El 
filósofo interior, afirma lo siguiente:

La Filosofía comienza por hacerse preguntas con el propósito de descubrir y entender la verdad. En 
lugar de creencias, plantea dudas. La ideología, en cambio, se fundamenta en la certidumbre, o inclu-
so en la inflexibilidad dogmática sobre las creencias que uno tiene o las cosas que le han enseñado. 
La ideología puede lavarle el cerebro a la gente, paralizando su capacidad de cuestionamiento […]. 
La Filosofía comienza por cuestionar las cosas. En lugar de indicar qué creer, lo que hace es suscitar 
la duda y provocar el sano escepticismo. La indagación filosófica se propone descubrir la verdad, no 
regirla (Marinoff e Ikeda, 2014, p. 142)

Más allá de Marinoff, existe una segunda razón para que, cada cierto tiempo, aparezca la crítica 
normalizadora contra la consulta: el surgimiento de obras como el citado Botiquín filosófico, páginas webs, la 
visita de personas al congreso internacional de la disciplina que instrumentalizan la filosofía y el hecho de que 
las entrevistas impongan la acción normalizadora y terapéutica de la filosofía a aquellos que trabajan como 
consultores, difundiendo erróneamente lo que sucede en una sesión. Estos personajes, excepcionales y 
fugaces en la Filosofía Aplicada, no son los autores de los principales manuales de la disciplina, de los cursos 
internacionales, ni nunca han impartido las conferencias de apertura o cierre del International Conference 
on Philosophical Practice, es decir, no están forjando las bases de este área de estudios. Su procedencia 
disciplinar acostumbra a ser ajena a la Filosofía, es decir, ha estudiado, psicología, empresariales, económicas 
o educación y sus teorías no se adscriben al marco filosófico ni abandonan su marco originario. Con ello, 
usan instrumentalmente la Filosofía para fines que le son ajenos. Como puede suponerse, gran parte de la 
Filosofía Aplicada y la consulta suele ponerlos en cuarentena.

A pesar de que, con frecuencia, las citadas críticas no se redactan con la transigencia e indulgencia 
que se esperaría de un filósofo prudente sino con una virulencia pasional que, además, es poco cuidada 
en sus fundamentos, estas murmuraciones sirven como estímulo para la respuesta y como aviso frente a 
las tergiversaciones de la auténtica consulta filosófica. Así pues, hay que agradecer a estos inquisidores de 
mente estrecha y dogma ideológico dilatado por su labor para estimular el debate. Para responderles, resulta 



122 Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

útil cerrar este trabajo extractando los cuatro tipos de emancipación propuestas por la disciplina y que se 
infieren de lo visto en este artículo: política, interpersonal, ontológicas y sistémico-ideológicas.

La emancipación política defiende que la consulta crea identidades que cuestionan las construidas por el 
poder normalizador y promueve una sedición reflexiva frente a él (Barrientos Rastrojo, 2014). Cavallé cuestiona 
la productividad del yo superficial, la Deep Philosophy pone en duda la satisfacción de las necesidades 
creadas por la industria y el acompañamiento filosófico de Bañeras se opone al narcisismo adormecido y 
aplaude instancias contrasistémicas como el valor del sufrimiento. Esta liberación hace consciente de la 
maquinaria ideológica normalizador y desactiva su imperio.

La emancipación interpersonal genera modos de relación no basados en relaciones estratégicas 
o deudoras del productivismo y el interés. Lahav ha propuesto las comunidades de la Philosophical 
Companionship, Cavallé fragua una escuela sapiencial con un tipo de relación no mediada por intereses 
cosificadores sino por la aspiración a una filosofía operativa que case con deseos críticos y propios y Bañeras 
convoca encuentros y retiros que trascienden los intereses crediticios de los cursos institucionalizados en 
los centros de enseñanza superior.

La emancipación ontológica vacuna contra la imposición del sujeto narcisista o del productivo. Las 
llamadas trascendentales de los filósofos transformativos de Lahav, la búsqueda de las dimensiones 
entrañadas del ser y el horadar el yo superficial de Cavallé descubren una consulta que no se agota en 
dimensiones psicológicas (Barrientos Rastrojo, 2003; 2013). Aquí es donde descansa el eje principal de la 
emancipación vertical. Las consultas invitan a un ascenso trascendental que eleva sobre el yo superficial de 
Cavallé, sobre el narcisismo o sobre las necesidades creadas socialmente que cita Lahav.

Este movimiento cataliza una heterodoxia. Esta revolución no solo crea sujetos más críticos, con más 
posibilidades de elección, como hemos indicado más arriba, sino más profundos, auténticos y más cercanos 
a las dimensiones metafísicas de la realidad. Su emergencia cuestiona el productivismo y consumismo 
imperante. En consecuencia, resulta obvio que las consultas filosóficas no se consumen como sucede con la 
última novedad del supermercado de la esquina, sino que su finalidad es la consumación de los consultantes, 
es decir, ayudarles a alzar el vuelo para permitir su máxima expresión ontológica y con ello quebrar no sólo 
una egolatría narcisista sino trascender cualquier ideología enajenante.

Referencias bibliográficas
Achenbach, Gerd B. (2021). La práctica filosófica, (Maximiliano Gonnet, Trad.). Cecapfi.
Bañeras, Nacho (2015). Programa de formación “Filosofía Aplicada – Cura Sui”. Revista Internacional de Filo-

sofía Aplicada HASER, 6, 161-172.
Bañeras, Nacho (2016). La cura de sí o el cuidado filosófico. Icaria.
Bañeras, Nacho (2017). Acompañamiento filosófico. Comanegra.
Bañeras, Nacho (2023). Caminos hacia la actitud estoica. Siglantana.
Barrientos Rastrojo, José (2003). Introducción al asesoramiento y la orientación filosófica. X-XI.
Barrientos Rastrojo, José (2013). Abrir preguntas esenciales como quehacer del maestro. De la quiebra de la 

pedagogía bancaria de Freire a la pregunta esencial gadameriana y al saber de la experiencia zambra-
niana. Diálogo filosófico, 86, 325-352.

Barrientos Rastrojo, José (2014). El secuestro del sujeto contemporáneo. De Karl Mannheim (ideología) y 
Mario Perniola (sensología) al riesgo del extravío antropológico en el siglo XXI. Bajo palabra, 9, 243-257.

Barrientos Rastrojo, José (2018). La obcecación creencial y su tratamiento por medio de la comun(ica)ción 
experiencial y de la palabra invocadora. Ilu, 23, 2018, 13-30. https://doi.org/10.5209/ILUR.61019

Barrientos Rastrojo, José (2023). De la filosofía para niños indígenas a la filosofía desde niños indígenas: una 
propuesta desde la nosotrificación maya-tojolabal. Childhood&Philosophy, 19, 1-34.

https://doi.org/10.12957/childphilo.2023.78357
Barrientos Rastrojo, José (2024). La consulta filosófica y la crítica de la normalización social. Bajo Palabra, 37, 

101-124. https://doi.org/10.15366/bp2024.37.001
Cavallé, Mónica (2002). La sabiduría recobrada. Oberón.
Cavallé, Mónica (2004). La filosofía, maestra de vida. Aguilar.
Cavallé, Mónica (2007). Diálogos para una vida filosófica. En Cavallé, Mónica y Machado, Julián Domingo, 

Arte de vivir. Arte de pensar. Iniciación al asesoramiento filosófico (pp. 21-82). Desclée de Brouwer.
Cavallé, Mónica (2021). El arte de ser. Kairós.
Esquirol, Josep Maria (2015). La resistencia íntima. Acantilado.
Flórez-Quintero, Daian Tatiana (2022). Apuntes sobre la naturaleza de la filosofía y su enseñanza, Discusio-

nes Filosóficas, 23(40), 93-112. https://doi.org/10.17151/difil.2022.23.40.5 
Haas, Leon (2013). Situation and experiences. Essays on Philosophical Pratice, [Situación y experiencias. 

Ensayos sobre Filosofía Aplicada]. Roermond.
Haas, Leon (2018). Philosophical practice as a dialogical dance. A choreographic typology of philosophical 

conversations”, Revista Internacional de Filosofía Aplicada HASER, 9, 97-128. http://doi.org/10.12795/HA-
SER/2018.i9.04

Habermas, Jürgen (1990). Pensamiento postmetafísico (Manuel Jiménez Redondo, Trad.). Madrid.
Hansen Helskog, Guro (2021a). Philosophising towards wisdon as nurturing the tree of life in us. Revista Inter-

nacional de Filosofía Aplicada HASER, 12, 149-194. https://doi.org/10.12795/HASER/2021.i12.05

https://doi.org/10.5209/ILUR.61019
https://doi.org/10.12957/childphilo.2023.78357
https://doi.org/10.15366/bp2024.37.001
https://doi.org/10.17151/difil.2022.23.40.5
http://doi.org/10.12795/HASER/2018.i9.04
http://doi.org/10.12795/HASER/2018.i9.04
https://doi.org/10.12795/HASER/2021.i12.05


123Barrientos Rastrojo, J. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 113-123

Hansen, Guro y Noah, Michael (2021b). Wisdom and the art of living in 8th grade teacher’s experiences of 
philosophizing the dialogos way. Revista Internacional de Filosofía Aplicada HASER, 12, 75-106. https://
doi.org/10.12795/HASER/2021.i12.03

Honneth, Axel (1997). La lucha por el reconocimiento (Manuel Ballestero, Trad.). Crítica.
Honneth, Axel (2014). El derecho a la libertad (Graciela Calderón, Trad.). Katz.
Horkheimer, Max (2010). Crítica de la razón instrumental (H. A. Murena y D. J. Vogelmann, Trads.). Trotta.
Lahav, Ran (2001). Philosophical counselling as a quest for wisdom. Practical Philosophy, 4(1), 6-18.
Lahav, Ran (2006). Much more than critical thinking. http://www.geocities.com/ranlahav/Reflection_4.html, 

último acceso 15 de enero de 2014.
Lahav, Ran (2016). Stepping out of Plato’s cave [Saliendo de la caverna de Platón]. Loyev.
Lahav, Ran (2021). What is Deep Philosophy? [¿Qué es la Filosofía Profunda?]. Lovey.
Marinoff, Lou (2002). Philosophical practice [Filosofía Aplicada]. Academic.
Marinoff, Lou e Ikeda, Daisaku (2014). El filósofo interior. Conversaciones sobre el poder transformador de la 

filosofía (Borja Folch, Trad.). Ediciones B.
Pradas, Josep (2007). Autoayuda: ¿el futuro de la filosofía? Reflexiones a propósito de Lou Marinoff, Astrola-

bio. Revista internacional de filosofía, 5, 35-45.
Schwar, Aljoscha y Schweppe, Ronald (2003). El botiquín filosófico (Vicente Vilana Taix, Trad.). Diálogo-Tilde.
Zavala, Carmen (2010). La consulta filosófica de Ran Lahav, Oscar Brenifier y Ora Gruengaard: ¿Aproximacio-

nes incompatibles? Revista Internacional de Filosofía Aplicada HASER, 1, 91-119.

https://doi.org/10.12795/HASER/2021.i12.03
https://doi.org/10.12795/HASER/2021.i12.03
http://www.geocities.com/ranlahav/Reflection_4.html

