
101Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

Resumen. La investigación sostiene que la guerra civil es un fenómeno de origen de la política moderna, 
imposible de reducir a un evento cronológico o al flujo lineal del tiempo. Es una fuerza histórica que 
interrumpe y transforma la política, incluso en momentos de establecimiento del orden. Hobbes es visto 
como un pensador situado en el vórtice de este origen. En diálogo con Schmitt y Agamben, se examina la 
discrepancia entre guerra civil y orden político, exponiendo cómo la historia del estado enfrenta su verdad en 
el fin del comando. La guerra civil, como fenómeno ontológico, condensa el tiempo en un presente continuo, 
abriendo una brecha que obliga a replantear las categorías del orden político. Esto revela su duplicidad: como 
marca del colapso del orden y como su fuente más radical, siempre ligada al peligro inherente de lo político.
Palabras clave: guerra civil; soberanía; terror; enemigo; reino.

Civil War and Hobbes: Origin and Foundation of Politics between Schmitt 
and Agamben

Abstract. The research argues that civil war is an origin phenomenon of modern politics, which cannot be 
reduced to a chronological event or the linear flow of time. It is a historical force that interrupts and transforms 
politics, even during moments when order is being established. Hobbes is regarded as a thinker situated at 
the vortex of this origin. Through a dialogue with Schmitt and Agamben, the research explores the discrepancy 
between civil war and political order, revealing how the history of the state confronts its truth at the cessation 
of command. Civil war, as an ontological phenomenon, condenses time into a continuous present, creating 
a gap that demands rethinking the categories of political order. This duality is unveiled: as a mark of the 
collapse of order and as its most radical source, always tied to the inherent risk of the political.
Keywords. civil war; sovereignty; terror; enemy; kingdom.

Sumario: La guerra civil y el orden moderno. La guerra civil y el juicio final. La guerra civil y el estado de 
naturaleza. La guerra civil y la enemistad. La guerra civil y la antigua stasis. La guerra civil, el comando y 
la técnica. La guerra civil y el reino mesiánico. Consideraciones finales: la guerra civil y la política actual. 
Referencias bibliográficas.

Cómo citar: Scalzo, Doménico (2025). La guerra civil y Hobbes: origen y fundamento de la política entre 
Schmitt y Agamben. Las Torres de Lucca. Revista Internacional de Filosofía Política 15(1), 101-112. https://www.
doi.org/10.5209/ltdl.93478

Hay muchas sentencias significativas sobre la guerra en general.  
Poetas y filósofos, historiadores y soldados han hablado de la guerra.

Por desgracia, todo lo que se dice sobre la guerra sólo en la guerra civil adquiere su significado último y 
amargo. Muchos citan el dicho de Heráclito: Polemos de todas las cosas es padre.

Pero pocos, citándolo, se atreven a pensar en la guerra civil.
Carl Schmitt

[Ex Captivitate Salus]

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofía política
ISSN: 2255-3827 • e-ISSN: 2255-3827

D OS S I E R

La guerra civil y Hobbes: origen y fundamento de la política 
entre Schmitt y Agamben

Domenico Scalzo
Universidad de Urbino “Carlo Bo” 

https://www.doi.org/10.5209/ltdl.93478 Fecha de envío: 09/01/2024 • Fecha de aceptación: 11/9/2025 • Fecha de publicación: 30/01/2026

https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

http://orcid.org/000-0001-9612-5411

mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:domenico.scalzo%40uniurb.it?subject=


102 Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

La idea rectora de esta investigación es que un fenómeno de origen no puede de ningún modo confundirse con 
un dato susceptible de ser ubicado en una cronología, con un pasado consumado o sujeto al continuum vacío y 
homogéneo del tiempo. Esto se debe a que el origen es una fuerza activa en la historia incluso allí donde la 
fundación del orden no cesa de producirse. De ahí, la explicación del título del artículo: una investigación a 
contracorriente que persigue la guerra civil como un fenómeno de origen de la política. Hobbes es evocado, 
así, como un  impulso para situarse en el vórtice del origen que arrastrando en su ritmo el material de su 
nacimiento —el terror en lugar del miedo— para luego descender, en diálogo con Schmitt y Agamben, pero 
mediante la discrepancia que los distancia, más allá de cualquier clausura jurídica, hasta la desembocadura 
de toda idea de poder, conduciendo la historia del Estado hacia el cumplimiento de su forma (hasta llevar a 
término su forma).1

La persuasión subyacente a la verdad de la guerra civil como fenómeno de origen evoca la precipitación del 
tiempo en la actualidad, un desquiciamiento del tiempo, la persistencia en un ahora del tiempo, de modo que 
un replanteamiento de las categorías del orden político deviene impostergable. En la crisis de legitimidad 
que expone al poder a la contingencia inmediata de las fuerzas en juego, o mejor, en el entramado crudo y 
patente de la efectualidad política contemporánea, la guerra civil revela la imagen de un pasado que nunca 
ha estado, que jamás pasó, un resto imperfecto e inconcluso, pero también nonato y fallido, un estado de 
naturaleza, si se quiere, que determina la forma bajo la cual una idea, para citar a Benjamin (1999), se confronta 
una y otra vez con el mundo histórico hasta alcanzar su plenitud en la totalidad de su historia.

Escribo sobre la guerra civil como fenómeno de origen de lo político porque quiero creer que esta, lejos 
de  emanar de los datos fácticos del orden político,  abarca su prehistoria y su historia sucesiva. Es decir 
que, surgiendo del derrumbe del orden político, pero siendo anterior a su instauración, resulta irreductible 
a las categorías pensadas para el caso normal y, al mismo tiempo, su práctica revela el secreto de la 
fundación del mundo, a esa misma excepción que sostiene la fachada en ruinas del orden mundial, como 
también de la lengua que apostrofa su comando. Si la guerra civil es el sello distintivo del colapso del orden 
político, ella también es su fuente más radical, el doble mimético en el que todo orden está condenado a 
reflejarse.2 Será por esta verdad arcana, un motivo que se origina como una chispa de la razón a partir del 
estado de naturaleza, que, incluso una vez establecido, el orden político no cesa —como escribe Schmitt— de 
permanecer directamente expuesto al peligro de lo político; de lo político entendido como peligro, posibilidad 
real de la guerra, de la guerra que no es pensable sin el Estado y del Estado que no es pensable sin la guerra, 
aun cuando estado y guerra están en una relación de exclusión (Schmitt, 1972; 2015). Y, sin embargo, sobre 
la guerra civil como fenómeno de origen remito a las conclusiones del artículo, cuando la tierra fértil de lo 
político reflorezca en el mar inarable de los intercambios con el mundo.

La guerra civil y el orden moderno
¿Por qué Hobbes y la guerra civil? Porque Hobbes es quien supo captar cómo la guerra civil y el Estado 
son términos contradictorios, términos que no pueden existir juntos en cuanto cada uno de ellos comporta 
la negación del otro (Hobbes, 1651/1981; 1642/2005; 1681/1979; Cfr. Steinberg, 1998; Bobbio, 2004; Collins, 
2005). Esto nos recuerda que, para Hobbes, la génesis del pacto político en el estado de naturaleza era una 
condición de la sociabilidad entre las personas que extrajo de la observación de las guerras civiles de religión 
en Europa, pero que imaginaba que realmente existió en el pasado.

En Hobbes, la idea de que los humanos han transferido su derecho de vida y muerte a un poder soberano, 
a cambio de la protección de la vida que el monarca proporciona a todos y cada uno dentro de los confines 
del Estado, establece de hecho que el monopolio de la soberanía sobre el poder sea la única forma de 
superar el miedo perpetuo a la muerte violenta en la guerra (Fernández Peychaux y Mattei, 2023). El caso 
es que esa idea permanece oscura en su proveniencia, sin un nombre, porque en ella no se reconoce ni se 
recoge el fenómeno originario de la guerra civil.

Una perspectiva incierta abierta sobre el principio del equilibrio de las potencias europeas al de la República 
cristiana que conecta la manera barroca de un orden político con el punto de fuga de todo fenómeno de 
origen. Y ello porque, como se ha dicho: “el verdadero problema al que se enfrenta Hobbes, que tanto De Cive 
como Leviatán intentan resolver, solo se presenta directamente en su última obra, Behemoth, y atormentó su 
vida incluso antes que a su pensamiento: la guerra civil como guerra religiosa” (Alfieri, 2021, p. 13).

Probablemente me equivoque. Sin embargo, quiero reafirmar la hipótesis que pongo en cuestión en el 
artículo. Quisiera hacerlo a través de un pensamiento de Foucault que, sin embargo, dejaré caer aquí no 
sin antes haber observado, a contraluz, la sombra de verdad que proyecta sobre el edificio del Leviatán. 
No hay guerra civil que no atraviese el orden soberano, es decir, que no se desarrolle en el teatro del 
poder, que no se despliegue en el elemento que constituye al poder, para conservar o conquistar al poder, 
para transgredirlo o confiscarlo, para realizar o cumplir al poder, hasta su extremo posible, más que para 
ignorarlo o destruirlo, de modo que su fundación deje de tener lugar (Foucault, 2016; 2020. Cfr. Crosato, 
2019; Scalzo, 2020). Una práctica política y un discurso histórico que Hobbes busca inútilmente conjurar, 
como si quisiera eliminar la realidad de la guerra civil de la génesis de la soberanía, reubicando al pacto 
tras ella, para salvar la doctrina del Estado justo cuando parece proclamar la guerra de principio a fin, 
siempre o en todas partes.

1	 En cuanto a esta tesis sobre el origen como algo distinto de la fundación, me permito remitir a mi texto (Scalzo, 2019). Ver también 
W. Benjamin (1999), Heidegger (2007), M. Serres (1991), Agamben (2008 y 2017). 

2	 Sobre la reconstrucción histórica de una idea, véase Armitage, 2017. Una antología útil es la de Dubos (2010).



103Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

La guerra civil y el juicio final
Fue Schmitt (1986) quien afirmó, no sin sentidas muestras de congoja ante la crisis de legitimidad de su 
presencia, velada por la fachada barroca del Leviatán, en sus escritos sobre Hobbes que el Estado sirve para 
poner fin a la guerra civil; que lo que no logra concluir la guerra civil no es realmente un Estado.3 Porque lo 
uno excluye a lo otro.

Sin embargo, es Reinhart Koselleck (1972) —después de haber desarrollado la tesis de Schmitt en torno 
al pensamiento de Hobbes bajo la forma de una respuesta concreta y determinada al desafío epocal de 
las guerras de religión— quien sitúa la guerra civil al principio y al final de la estructura política del Estado 
moderno, de modo que se pueda afirmar que la historia, para Hobbes, es una relación perpetuamente 
alternante entre guerra civil y Estado, y entre Estado y guerra civil. Esta historia, que la neutralización de la 
teología política no bloquea, deja abierta la puerta de la trascendencia en la construcción jurídico-política del 
Estado de Hobbes. Una trascendencia del poder reflejada en el sistema de cristal del mando y la obediencia, 
de la protección y la obligación, tan bien cincelado por Schmitt. En este sentido, se expone la verdad según 
la cual “Jesús es el Cristo” como una efectiva decisión soberana: una verdad de la razón pública y del culto 
público en la cual participa el ciudadano. Por ello, constituye el primer principio de una política cristiana que 
conduce a un cumplimiento escatológico del Estado, al acto final de la parusía, en el que el reino del Leviatán 
desaparecerá necesariamente al realizarse el Reino de Dios. Así, cabe preguntarse si es un caso de origen 
que la crisis —sintagma decisivo para describir el tiempo de la modernidad política— sea una secularización 
de un concepto fundamental de la escatología cristiana, el Juicio Final.

No es para identificarme con una tradición de pensamiento, o, peor aún, para ceder a las seducciones de 
un realismo político cínico y engañoso, que he convocado, una tras otra, las posiciones de un pensamiento 
genealógico e histórico. Lo he hecho, en cambio, para cepillar la historia a contrapelo. Puedo expresarme 
así, al menos por una vez, mediante una alegoría, en relación con la disonante convergencia de estos dos 
grandes intérpretes de Hobbes ante la trama oculta de la guerra civil. No es el secreto de la razón de Estado, 
o de los arcana imperii del príncipe, lo que sostiene al acontecer histórico como un cetro en el teatro de la 
corte de la soberanía. Tampoco es la forma del estado de excepción, ni su indecisión hamletiana, lo que 
adorna las estancias barrocas de la soberanía con una marca de lo exterior y lo interior, de la trascendencia 
y la inmanencia, como si recogiese la excepción y su regla, es decir, exponiendo irremediablemente el 
poder que se instituye en su relación de exclusión inclusiva. Porque no hay potestad perpetua y absoluta 
que, habiéndose escapado de los quicios de su autoridad teológica, no se enraíce y se hunda en sí misma, 
y encuentre así su perdición, incluso cuando invoca la ley de la naturaleza o la verdad de las Escrituras. 
Más bien, es la guerra civil la que atrae en su juego todo lo que nace sobre la tierra antes de consignarlo 
a la muerte, para desembarazarse del último cielo, para precipitar el poder en su vacío, para arrebatar del 
horizonte de la gloria de su reino todo principio de legitimidad, es decir, para aniquilar en sí misma, con una 
violencia catastrófica, la tierra (Benjamin, 1999; Cfr. Agamben, 2007). Esto se debe a que la relación con la 
muerte es constante allí donde el deseo de poder solo cesa cuando se lo inflige.

Me explico mediante  un largo giro del pensamiento. Para Schmitt,  el Leviatán revela  el origen 
bifronte de la política moderna. Por un lado, se orienta hacia la creación y defensa de una unidad política 
efectiva, que neutraliza el conflicto mediante su decisión soberana, al sustraer a las sectas protestantes las 
razones de la controversia y a la Iglesia su pretensión de monopolizar la decisión sobre la verdad y la herejía. 
Pero, por otro lado, el Leviatán permanece expuesto a la contingencia y a la ausencia de fundamento de 
cualquier orden, puesto que el derecho soberano a la guerra introduce un elemento de opacidad —un estado 
de excepción— dentro de la arquitectura racional del Estado.

Según Koselleck (1972), todo el sistema hobbesiano se estructura de tal manera que este dispositivo artificial 
—el Estado, la máquina de las máquinas—, ya contenido en las premisas de la guerra civil, constituye la unidad 
política capaz de enfrentar su amenaza. Este Estado terrenal, que asegura la vida de los seres humanos, no 
puede sino revelarse como un dios mortal, como obra del hombre. Así, opera siempre al borde de recaer 
en el estado de naturaleza de su origen, es decir, en la guerra civil que le es presupuesta (Galli, 2020). Una 
guerra civil que el Estado redirige hacia el exterior, puesto que cada soberano posee el mismo ius ad bellum y 
la guerra se convierte en un instrumento de la política regia, una actividad susceptible de ser manipulada 
mediante la razón de Estado. De este modo, se trazan a lo largo del eje principal del orden político tanto puntos 
de referencia comunes como pasos en falso: una orientación que adquiere, simultáneamente, el carácter 
de  determinación de espacios y representación del pensamiento —la  constelación invisible del equilibrio 
europeo—.

El mundo aparece cohesionado por la fuerza, por la guerra y por la capacidad de conquista que 
constituyen su alma, pero también por una voluntad de potencia en la que nunca falta una exigencia de 
reconocimiento. Una voluntad que atraviesa y penetra la misma reflexión sobre la guerra, que se conserva 
y crece en la búsqueda de un ordenamiento que sitúe al derecho en una posición preeminente, cuyo poder 
observe y experimente la fuerza de categorías lógicas que se imponen como universales, incluso antes de 
descubrirse. Equilibrio dinámico, en absoluto estático, desbaratado por las diferentes visiones estratégicas 
y las contrastantes relaciones entre la tierra y el mar, el transporte más breve de la separación entre moral y 
política, entre autoridad y poder. Una crisis que se expresa en el plano jurídico en el hecho de que los Estados 
se enfrentan en la guerra con paridad de derechos, como contendientes en estado de naturaleza, más allá de 

3	 Dentro de una interpretación más general de la relación de coimplicación originaria entre la guerra y lo político, es decir, en los 
pliegues de una lectura en la que es posible percibir la impronta de la dramática conciencia del fin de toda teología fundadora de 
lo político y, al mismo tiempo, la práctica desesperada de una neutralización activa capaz de pensar una forma política concreta.



104 Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

la justa causa moral, y que, independientemente de la causa moral de la guerra, se reconocen como justus 
hostis solo por su calidad de personas jurídicas representativas.

La guerra civil y el estado de naturaleza
La lección que puede extraerse de Hobbes, según los pasajes epocales de la teología política de Schmitt, 
así como de la Begriffgeschichte de Koselleck, que también disloca la doctrina del Estado al ámbito de la 
secularización, es que la relación de la política con su origen manifiesta su intensidad en la guerra civil, interna 
a la forma política. Más allá del umbral de la crisis de los eventos, es la definición del concepto de enemigo 
lo que la exige. Schmitt (1972) escribe que los conceptos de amigo, enemigo y lucha adquieren su significado 
real por el hecho de que se mantienen en relación unos con otros. Concretamente, estos conceptos cobran 
sentido respecto a la posibilidad real de matar físicamente. Además, admite que dicha posibilidad se dirige 
al acto, siendo la guerra el caso decisivo de la política y su presupuesto todavía y siempre presente como 
posibilidad real, es decir, como el caso de excepción capaz de revelar el núcleo real de las cosas.

Por consiguiente, no solo el carácter político de la vida humana deriva, por tanto, de la posibilidad de la 
guerra, y la enemistad no tiene otro contenido que el advenimiento de tal circunstancia, sino también que la 
posibilidad real de la lucha a muerte, así como el concepto de enemigo que moviliza, evoca el primado de la 
política interna, declara el retorno o la presencia inquietante de la guerra civil en el seno del orden, aunque 
este parezca encontrarse en un estado de equilibrio. Un huésped que inmediatamente se vuelve hostil por 
el hecho de que el orden no puede fijarse ni quitarse por sí mismo, ya que es la guerra civil que siempre 
está en curso en el Estado la que determina su formación, su constitución o su fin, lo que la vuelve aún más 
problemática y urgente de pensar en su devenir histórico.

Ciertamente la guerra civil es el fantasma que visita a la ciudad cuando esta parece disolverse. Definir lo 
político a través de la guerra civil no hace sino evocar una tradición que para Schmitt se remonta a Hobbes 
y al mutual fear [miedo recíproco]: un axioma, quizá, demostrado more geometrico, que depende del 
hecho paradójico de que todos los humanos son iguales en cuanto a la posibilidad de matar en el estado 
de naturaleza. Es decir, que se perciben semejantes ante el temor común de darse muerte en lugar de 
reconocerse, es decir, de escuchar la voz de su propia conciencia, ante la angustia sin lugar de su ser para 
la muerte (Esposito, 2006; 2018). Pero si tal identidad del estado de naturaleza y la violencia son lo que 
justifica el poder absoluto del soberano, resulta, entonces, aún más decisivo inferir que, en Hobbes, no solo 
la indistinción de derecho y violencia constituye el presupuesto que legitima el principio de soberanía, sino 
que el estado de naturaleza sobrevive en la persona del soberano, es decir, que se oculta tras su máscara 
en la medida en que en el teatro de operaciones en el que potencia y poder se intercambian sus papeles el 
soberano es el único actor político que conserva su natural ius contra omnes incluso cuando se cumpla la 
ley natural.

La soberanía se presenta como una incorporación del estado de naturaleza en el seno de la sociedad 
civil. Transita por el umbral de indiferencia entre naturaleza y cultura. Asimismo, atraviesa la línea que separa 
la violencia de la ley, el orden del desorden. Cae como una sombra del derecho, antes incluso de devenir un 
derecho en las sombras. Se extiende sobre la verdad de la razón. Finalmente, se hunde en el destino del 
mito, proyectando su violencia específica a lo largo de la historia del ser. Todo ello acontece hasta alcanzar 
aquel lugar en el que la naturaleza ama ocultarse. El estado de naturaleza no es, pues, verdaderamente 
exterior al nomos, contiene, si acaso, su virtualidad. Como se ha dicho, es el ser en potencia del derecho, su 
autopresuposición como derecho natural (Agamben, 1995/2018).4 El estado de naturaleza precipita, pero 
no yace, en la tierra fértil de la fundación donde el vórtice del origen custodia la potencia de un otro inicio, el 
advenimiento de lo que no fue, la copresencia de los vivos y los muertos.

El estado de naturaleza es un principio interno del Estado, que se revela en el mismo momento en que 
su orden es considerado como disuelto. La externalidad —el derecho de la naturaleza y el principio de 
preservación de la propia vida— es en verdad el núcleo más íntimo del sistema político, del que vive en el 
mismo sentido en que, según Schmitt, la regla vive en la excepción, el Estado de guerra civil.

La guerra civil y la enemistad
La guerra civil surge de profundas y letales divisiones. Aunque también ilumina identidades y elementos 
comunes, unitarios. Esto es lo que nos dice Schmitt sobre la relación interna y profunda de la guerra civil 
con el derecho, del amargo último sentido de la guerra (1987, pp. 58-59; 2005). Definir una guerra como civil 
siempre ha significado reconocer los lazos familiares que existen entre los enemigos, como miembros de la 
misma comunidad, hermanos dentro de la misma familia, no extranjeros, por tanto, sino conciudadanos. Hay 
quien ha dado nombre al origen del horror que sentimos ante la guerra civil, ante el enemigo que aparece 
idéntico al que le combate, su propio yo queriéndole muerto, es decir, el inquietante huésped que habita 
las cuatro paredes del yo, obligando a la humanidad a mentir sobre sus mismos orígenes (Schmitt, 1987, p. 
92). Reconocer un elemento común, algo familiar e íntimo, en el interior del conflicto, nos induce de hecho 
a reflejarnos en el espejo de la hostilidad, a pesar de la tierra fértil del fundamento y del olvido del evento 
de lo político que la exclusión de la guerra civil del origen de la política devuelve a los lugares perdidos de la 
anarquía como en la espera del Mesías. A quién, en general, puedo reconocer como mi enemigo si no es solo 

4	 La edición de 2018 recoge el conjunto de nueve libros que conforman el proyecto Homo sacer. En el texto, cuando se necesita, 
se citan las ediciones individuales.



105Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

a aquel que puede cuestionarme. Lo que me expone al peligro de lo político es el yo mismo o el otro, habría 
escrito Schmitt, revelando cómo el otro se manifiesta a la vez como hermano y enemigo.

Y, sin embargo, no es Schmitt, que se sitúa en la cúspide de una tradición de pensamiento que ha 
tomado a la guerra civil como el problema original de lo político, no ya como el fenómeno de origen de la 
política, quien ha elaborado una teoría política completa en torno a ella. Así lo reconocerá Roman Schnur 
(1986), jurista y discípulo suyo, que partirá del replanteamiento del problema para profundizar en la cuestión, 
dándole a la guerra civil un significado decisivo para la evolución del Estado moderno. Schnur reconstruye 
las constelaciones históricas en las que se manifiesta y los problemas jurídicos, morales y políticos que 
plantea el estallido de la contienda y con los que los ciudadanos de un Estado se ven confrontados en su 
comportamiento. Asimismo, en Per la teoria della guerra civile [Para la teoría de la guerra civil] considera que 
el vocabulario conceptual desarrollado para el caso normal (el cuadro de categorías de la doctrina estatal 
tradicional) solo puede utilizarse con extrema cautela para describir y explicar el fenómeno de la guerra civil 
(Schnur, 1986, pp. 119-157).

En efecto, el ensayo afirma que es necesario comprender esta normalidad en su especificidad, refiriendo 
la excepción y su regla a la formación del Estado moderno como forma de organización política en la que 
el ejercicio legítimo del uso de la fuerza está monopolizado por la soberanía. Y es que lo que está en juego 
en la guerra civil es precisamente la legitimación de la seguridad y el orden por parte del Estado. Cuando se 
desemboca en una guerra civil, no solo se invierten las relaciones entre medios y fines, sino que se suprimen 
los límites y las restricciones al ejercicio del poder. Lo que sucede cuando la disputa concierne a la negación 
directa del derecho a existir del otro es una contracción dialéctica que puede conducir súbitamente a 
la masacre recíproca. El resultado de la indeterminación de la situación normal y de la guerra civil en la 
declaración del estado de excepción es la fluctuación, el extravío, o la exclusión mutua, entre las partes 
beligerantes, del principio de legitimidad, que obliga a los ciudadanos a adherirse a la causa justa, a tomar 
partido, a movilizarse, comprometiéndose hasta la muerte, por la afirmación de la misma. En la medida en 
que la guerra civil anticipa las guerras de los Estados, negando en su escenificación a los actores en escena 
la posibilidad de declararse no beligerantes.

No obstante, incluso para Schnur, la guerra civil sigue siendo un tema descuidado en la doctrina estatal, 
sin que tal desconocimiento parezca preocupar demasiado a los juristas y politólogos contemporáneos. 
El lenguaje de la teoría no dispone todavía de un léxico que le permita formular todo lo esencial en torno a 
la guerra civil, y mucho menos explicarlo. Hay un último pasaje en el ensayo, justo antes de despedirse, en 
el que se pregunta si la situación extrema de la guerra civil puede captarse con la palabra miedo o con la 
imagen de la angustia, que es necesario evocar para comprender no los elementos residuales y oscuros 
que quedan por ilustrar de un cuadro por lo demás claro y nítido de los conceptos políticos en juego, sino el 
rasgo decisivo que desplaza toda la perspectiva del ius publicum europaeum en el estado de excepción de 
la soberanía al desgarrar el velo de Maya de su representación:

Sin embargo, si se insistiera en preguntar por qué en Europa se intenta hoy, todavía con mucha ener-
gía, evitar precisamente el tema de la guerra civil, habría que responder que esta elusión podría ser 
una consecuencia del progreso, o más bien de la progresión de la guerra civil mundial, hacia una situa-
ción en la que ya no hay refugios sino sólo puntos de fuga. (Schnur, 1986, p. 156).

Cerremos también este libro. Pero meditemos esta cita extraída de sus páginas finales exponiendo el 
fenómeno de origen de la guerra civil en el tiempo actual. Las líneas de hostilidad global del nomos de la 
tierra actuales acontecen una vez que el perfil clásico del Estado desaparece, su monopolio de la política 
se esfuma y nuevos sujetos de lo político se instalan en la contienda de la verdad, he aquí, el estado de 
naturaleza que asciende desde el extremo posible al centro simbólico del cuadro. Sí, es este desorden que 
liberan las pasiones tristes lo que lleva al mercado cada valor y persigue cada interés que se cambia por 
dinero. Este desorden se expone irremediablemente al descubierto en el punto de fuga de la guerra civil 
mundial. Fenómeno que ocurre después de que la perspectiva haya sido recortada primero por la religión y la 
teología, luego por la metafísica y el Estado, para reflejar el único punto de vista del gobierno de la economía, 
donde cuanto más se vacía el campo de fuerzas del poder y la niebla de nombres y palabras espesa la 
máquina psicotécnica de sugestión de masas, confundiendo la verdad con la falsedad.

La guerra civil y la antigua stasis
Abro otro libro, Stasis de Giorgio Agamben (2019).5 El libro analiza la forma que asume la guerra civil cuando 
la vida se convierte en lo que está en juego en la política y cómo esta se manifiesta simultáneamente en 
la doble necesidad de su afirmación y de su exclusión. Se intuye un eco de Foucault en la tensión entre 
soberanía y biopolítica que recorre sus páginas, pero también la voz, como un eco, de la crítica a su pretendida 
exterioridad, donde la excepción soberana queda expuesta en la luz gloriosa del poder (Crosato, 2019).

No es este el lugar para discutir la relación entre la guerra civil y la biopolítica de los cuerpos. En los 
siguientes párrafos se analizará la tesis del libro sobre la stasis, su doble necesidad, haciendo un ejercicio 
mimético de filosofía, dejando que un montaje de citas queme en la hoguera de las vanidades hermenéuticas 

5	 Cito la edición que contiene una Nota sulla guerra, il gioco e il nemico que no está en la primera edición de 2015. Hay que decir 
que, en las primeras páginas del libro, el autor cuestiona la marginación de los estudios sobre el tema y pone en tela de juicio el 
concepto de revolución, cuya creciente popularidad ha arrinconado a la guerra civil en el debate filosófico político. El problema 
de la distinción entre revolución y guerra civil no puede abordarse aquí. Para una primera indicación, además del texto de Schnur, 
véase Arendt (2009).



106 Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

al mismo conflicto de interpretaciones. Lo que estará en juego es el grave asunto de la guerra civil, la 
posibilidad de la muerte física, así como la producción de vida susceptible de ser asesinada, como último 
transporte trágico de la resolución de la política en la enemistad, o sea, la relación de mutua presuposición 
entre enemistad y guerra, un vínculo tal que ambos términos aparecen tan estrechamente entrelazados que 
es imposible separarlos.

Soy consciente, sin embargo, de que no hay un desafío real a la lógica circular en virtud de la cual la guerra 
se mantiene en íntima relación con la política, si el criterio existencial del enemigo, aquel que expresa su 
intensidad incluso antes que al concepto y que lo define al mismo tiempo en su tensión específica a través de 
la posibilidad de infligir la muerte física, no sea implicado en el juego que se teme y rechaza. Un dispositivo 
neutralizante que Schmitt pone en escena mediante el combate cuerpo a cuerpo con Hobbes. Una posición 
que no es ni instrumental ni dialéctica, sino que se arriesga en el mar abierto de una batalla por la verdad en 
política, de modo que el estado de naturaleza no sea algo que pueda ser abolido y sustituido por la sociedad 
política, ya que coincide con la condición política humana, en la medida en que exhibe la peligrosidad de 
los humanos que, por lo demás, es el telón de fondo de la escena en la que se representa la profesión de lo 
político.

Estrategia, la hobbesiana, destinada a captar la potencia del conflicto, a excluir aquello que se afirma 
en su necesidad, una otra y más antigua concepción de la guerra, la potencia que ni se concede ni pasa 
al acto de la guerra, es decir, la stasis como función agonal y juguetona, cuando no incluso con un aire 
festivo y de reconciliación, consustancial a la convivencia entre los humanos. Percibo, incluso en ausencia de 
sensaciones, una trama oculta, en divergente acuerdo con la verdad de lo político, pero, esta vez, más fuerte 
que aquella que se manifiesta como enemistad entre hermanos, en la medida en que aquel que me expone 
al peligro de lo político no es a la vez hermano y enemigo, sino un Otro que deja que hable en su nombre el 
coro de “relaciones de alianza y philia entre grupos que no se consideran enemigos, sino xenoi en el doble 
sentido del término: extranjeros y huéspedes” (Loraux, 2006, p. 418). Aquí está, como en la tragedia antigua, 
la contienda por la verdad, un fenómeno de origen, un debatirse de la pura potencia que no es un principio 
y que no tiene un comando, la copresencia de los vivos y los muertos, en lugar de su parentesco de sangre, 
la stasis.

Precisamente, la guerra civil que el Estado somete y reconvierte a otros fines exceptuando un espacio 
de anomia del derecho en el que su posibilidad real se realiza de la nada y por nada, esto es, negando y 
aniquilando su misma potencia de no (Agamben, 2019, p. 104). Un modo de decir que donde hay peligro 
crece también lo que salva. solo para alimentar sus lenguas de fuego giraré la leña y agitaré la ceniza del 
comentario o cultivaré la llama que encierra el secreto de toda crítica verdadera: la vida. Seguro de que la 
crítica nunca ha dejado de buscar la verdad cuya llama viviente continúa ardiendo sobre las pesadas ruinas 
del pasado y sobre las ligeras cenizas de lo vivido, como escribió Benjamin (1962) en su gran ensayo sobre 
Goethe. La ceniza ligera de lo vivido que recogeré al final del artículo en la idea de guerra civil internacional. 
Y, como Benjamin concluye: “En todo comienzo reside un fragmento del tiempo mesiánico”.

La guerra civil, el comando y la técnica
He rastreado el enigma hasta su clave desvelando de antemano el propósito consignado por Stasis a la nota 
añadida en 2018, con motivo de la edición íntegra del Homo sacer del que forma parte la obra. Nota luego 
recompuesta en su segunda edición. La clave es mostrar cómo la definición de Schmitt de lo político a través 
de la enemistad y la guerra es contradictoria en la medida en que excluye a otra concepción más antigua que 
refiere la guerra a la esfera del juego, en la que la victoria y la derrota en el combate pueden no depender de la 
muerte física o en la que el uso de matar a un humano no sirve para definir lo político. No obstante, es a partir 
de la lectura de Schnur que Agamben (2019) da ciertos pasos para introducir los primeros elementos de una 
ya imprescindible stasiología en los dos textos que componen el libro publicado en 2015.

Es a partir de allí que, para Agamben, la guerra civil se convierte en el umbral fundamental de la politización 
de Occidente. Un dispositivo que a lo largo de la historia ha producido alternativamente la despolitización de 
la ciudadanía y la movilización de lo impolítico. Leamos y sigamos al operador de la guerra civil precipitarse en 
la oscuridad de la contemporaneidad, primero bajo la figura del terror y luego bajo la máscara de la pandemia, 
asestando después un golpe mortal a la era de las democracias liberales, fundadas en las constituciones, los 
derechos, los parlamentos y la división de poderes.

La estrecha relación que une a la guerra civil con el estado de excepción, que uno cree que se ilumina 
de repente al voltear las páginas del libro, puede en cambio quedar en las sombras del texto porque los 
dos primeros volúmenes recogidos en Homo sacer han revelado la existencia de una zona común de 
indecidibilidad, en la medida en que renuevan la definición del totalitarismo jugando con la instauración, a 
través del estado de excepción, de una guerra civil legal, única condición que permite la eliminación física 
no solo de los adversarios políticos, sino de categorías enteras de ciudadanos que por alguna razón no 
pueden integrarse en el sistema político (Agamben, 2003). La idea así inexpresada es que la guerra civil 
sea lo opuesto del estado normal del mismo modo que el estado de excepción es una suspensión del 
ordenamiento jurídico existente. Es decir, que entre ambos fenómenos políticos se difuminan todas las 
diferencias, que se abre una zona gris de complicidad cuando cambia el estatuto de lo verdadero y lo falso 
en las relaciones entre los humanos, y una peligrosa contrafactualidad de lo falso y lo verdadero sustituye 
a su oposición. Tal es la complicidad entre ambos que la guerra civil transita hacia el estado de excepción 
del mismo modo que el estado de excepción estalla en guerra civil en la medida en que el poder estatal así 
responde inmediatamente a los conflictos internos más extremos.



107Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

Es un umbral de indeterminación lo que moviliza la relación de estado de excepción y guerra civil en el 
crepúsculo actual de Occidente. Pero también lo que completa su figura que ahora se tiñe de gris sobre 
gris, bajo el cielo vacío de la soberanía. Ante la indetenible progresión de la guerra civil mundial, el estado 
de excepción se convierte en la regla y el ejercicio de su comando en el paradigma rector dominante de la 
política contemporánea. Nunca como ahora el poder había exigido que se produjera un régimen de verdad. El 
imperativo del comando es la fabricación de un sistema de guerra civil y de un estado de excepción en todos 
los campos del saber. Pero esto significa que la doble necesidad de la guerra civil, tensada entre la exclusión 
y la inclusión en el orden político, cae dentro del alcance del estado de excepción, de tal manera que su 
provocación hace signo de convertirse en la regla de aquel estado. Si las dos formas límite del derecho y de 
la política son utilizadas sin escrúpulos como formas normales de gobierno, entonces se requiere una cuota 
extra de imaginación para pensar que no solo la dictadura, sino también que la democracia contempla la 
stasis, el levantamiento de los ciudadanos en la forma extrema del disenso, la stasis que es el origen de la 
polis, un fenómeno que solo puede ser excluido del orden en la medida en que se convierte en materia de 
su gobierno. En la oscuridad de la contemporaneidad, llega la hora de la legibilidad del libro que se tiene en 
las manos.

Es a partir de la apuesta por la irreductible impugnación del paradigma del consenso, que domina tanto la 
praxis como la teoría política de la democracia, que el filósofo italiano juega el pensamiento de Schmitt sobre 
el estado de excepción, por así decirlo, contra sus propios límites. Recordémoslo, el estado de excepción 
no define una suspensión espacio-temporal de la ley, si acaso contiene un espacio vacío en el que el estado 
de naturaleza y el derecho, el exterior y el interior, el oikos y la polis transitan uno en el otro, como en el relato 
de Hobbes. Por si acaso lo habíamos olvidado es, una vez más, el vórtice del origen que arrastra a la ruina a 
todo el sistema de limitaciones y reglas recíprocas del ius pubblicum europaeum, cuya idea naufraga donde 
se abre el alta mar de los dissoi logoi [argumentos contrastantes].

Del mismo modo, Agamben se aventura en la zona de indeterminación donde se rompe el antiguo 
nomos de la tierra y la decisión de que la categoría fundamental de la política occidental no sea el criterio 
existencial amigo-enemigo, sino la relación de destierro entre vida desnuda y existencia política, zoe y bios, 
exclusión e inclusión (Agamben, 1995). Ciertamente el recuerdo que entra en el corazón del ser es la palabra 
de Aristóteles sobre el ser de la polis, la relación entre vivir y vivir bien. Un combate cuerpo a cuerpo que el 
texto asume radicalmente, volcando su memoria en la formación contemporánea del logos. Una oposición 
que es, al mismo tiempo, implicación de lo primero en lo segundo, es decir, de la vida desnuda en la vida 
políticamente cualificada. Hay política porque el humano es el ser vivo que, en el lenguaje, separa y opone a 
sí mismo su propia vida desnuda y, al mismo tiempo, mantiene con ella una relación de exclusión inclusiva 
(Agamben, 1995).

La guerra civil y el reino mesiánico
No es este el lugar para reflexionar sobre la obra de Nicole Loraux, de la que Agamben extrae críticamente 
los lineamientos del paradigma de la guerra civil, cuya verificación de poderes tiene lugar en el pensamiento 
de Hobbes (Loraux, 2006; Cfr. Agamben, 2019). Oikos y polis. Un umbral de transición de uno al otro, no un 
proceso de superación de uno en el otro. La cooriginación del conflicto y de la sociabilidad. O del vínculo de 
la división que anima y marca profundamente la vida de la política griega, que replantea la relación dialéctica 
que transcurre entre la amistad y la enemistad, el acto por el que una comunidad se constituye a sí misma y 
la identificación de un adversario contra el que batirse. Un vórtice del origen, sin duda, ante el cual la filosofía 
griega sintió el terror y frente al cual el asombro retrocedió, una presencia que no suscitó estupor, que trató 
de conjurar no llamando ya a la guerra civil por su nombre, sino evocando en su nombre más su fantasma que 
a su idea, como si la memoria de la ciudad pudiera fundarse en el olvido de lo político.

He aquí la consternación por discrepancia entre tragedia y filosofía. En el punto de su intersección, la guerra 
civil. Para los griegos y sus instituciones, un pasado que siempre debe seguir siendo posible en la ciudad, 
aunque no se debe abusar de su recuerdo; para los modernos, algo que hay que intentar hacer imposible 
a toda costa y que, en cambio, debe ser recordado a través de juicios y persecuciones legales. Necesidad 
de la exclusión de la guerra civil del orden político que Agamben descubre y cuestiona en el pensamiento 
de Hobbes a través de la interpretación de Schmitt. Teología política interpretada desde una perspectiva 
decididamente escatológica, no sin antes releer la doctrina del Estado a la luz de los principios de la política 
cristiana contenidos en el Leviatán, en virtud de los cuales la política adquiere una dimensión mesiánica, 
del mismo modo que el mesianismo que ella implica se vuelve casi brutalmente político (Agamben, 2019; 
Pocock, 1990).

Una proyección de la autoridad profética en el futuro escatológico, elaborada y realizada por el filósofo 
italiano después de haber pasado a contrapelo la tradición talmúdica del Leviatán y evocado, como si se 
tratara de un duende invisible que maneja los hilos de la máquina del poder, Il mysterium iniquitatis, del que 
habla Pablo de Tarso en la Segunda carta a los Tesalonicenses. Un misterio que alista el escenario en el que 
el Leviatán desaparecerá, en su último acto, bajando el telón de toda la representación del Estado, cuando el 
Reino de Dios, que Cristo restaurará al final de los tiempos, se realice políticamente en el mundo (Hill, 1958).

Para el autor de El tiempo que resta, la descripción del conflicto escatológico que precede a la instauración 
del Reino de Dios no es simplemente un misterio sobretemporal cuyo único propósito es poner fin a la 
historia y a la economía de la salvación. En cambio, se presenta como un hecho histórico continuo que influye 
constantemente en el destino de la humanidad y en su posible salvación o ruina (Agamben, 2000). Es la 
concreción de tal desenlace escatológico, en lugar de la supuesta secularización de la teología política, lo 



108 Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

que revive en el pensamiento político de Hobbes, con el debido respeto a Schmitt, quien solo vio en el Estado-
Leviatán el poder que frena el fin del mundo, el kathekon, cuya doctrina asume como única posibilidad de 
concebir la historia en sentido cristiano, sin entender cómo coincide con la misma bestia escatológica del fin 
de los tiempos y que no actúa como poder que frena la anomia. El problema concierne a la relación entre el 
orden profano y el reino, la historia y lo mesiánico. La idea de Agamben (2019) es que, para Hobbes, como lo 
sería más tarde para Benjamin (1997), la política profana no actúa como un efecto retardatario sobre el futuro 
del Reino, sino que sería una categoría de su aproximación más silenciosa.6

Resumo la cuestión en las palabras de Benjamin, reuniendo en un punto, que es a la vez de contacto y 
de oposición, la dirección de las dos flechas que, desde arriba y desde abajo, disparan la dynamis histórica 
del orden mundial y la intensidad mesiánica del Reino, donde la mengua de la voluntad de potencia del 
primero promueve el advenimiento del segundo. Es en el escenario escatológico de la representación de 
la soberanía en el que se realiza la operación de un sujeto jurídico-político que asegura a sus súbditos 
seguridad y satisfacción, donde Agamben escenifica la doctrina hobbesiana de la guerra civil precipitando 
el orden al final de los tiempos. El telón puede entonces levantarse sobre el centro simbólico del poder, 
representado en el frontispicio de la obra, o más bien, destacándose en alegoría sobre el emblema barroco 
de la soberanía —Schmitt escribió una vez que el Leviatán es una fachada barroca—, un artificio que lleva en 
lo alto, como saliéndose de su quicio teológico, la inscripción: la potestas no reconoce nada superior en la 
tierra en la que domina su potencia. Una palabra en imagen que insinúa un enigma al que el intérprete no 
puede dejar de corresponder: la ciudad está vacía de sus habitantes y el Estado se encuentra fuera de sus 
límites geográficos, como el Dios mortal, el humano artificial llamado mancomunidad o Estado, esto es, su 
cuerpo político no coincide, sino que está más allá del cuerpo físico de la ciudad. Misterio de una potestas 
desprovista de autoridad, que liga e indetermina en sus manos el poder temporal y el espiritual, la espada y 
el báculo pastoral. Paradoja de un cuerpo político tal que la unificación de la multitud en una sola persona, 
que también se representa a sí misma en la soberanía, es solo una ilusión en perspectiva que el dispositivo 
maquínico pero artificial del Leviatán pone en funcionamiento, como si fuera su propio fantasma, deudor del 
creciente prestigio adquirido por la óptica como paradigma científico de la época que resuelve el mundo en 
la propia imagen.

El comentario y la crítica iconológica del símbolo del poder tocan una posible cumbre, aunque impensada, 
de una teoría de la guerra civil aún por hacer. A saber: que la ausencia del pueblo es el elemento constitutivo 
del Estado. Es decir, que la ademia (ausencia del pueblo) sería la razón de su crisis desde la fundación del 
Leviatán (Agamben, 2019). Fenómeno del origen de lo político, la guerra civil revela cómo en el pensamiento 
de Hobbes se hace consciente la íntima contradicción que marca el concepto de pueblo en la tradición 
filosófico-política occidental. Lo que le confiere un estatuto incierto a un sintagma movido internamente por 
una tensión dialéctica, oscilante, entre los dos polos opuestos del término: el pueblo como objeto político 
unitario, cuerpo político integral, y el pueblo como multitud políticamente no cualificada, subconjunto de 
cuerpos necesitados y excluidos (Negri, 1992). Una antinomia de la razón política —que solo puede decantar 
en el camino del pueblo hacia una ciudad de la justicia, en el tiempo que resta— que concierne a un sujeto 
que, por un lado, manifiesta su identidad, absolutamente, fuerte en su pertenencia a una homogeneidad 
étnica, histórica, religiosa o económica que reconoce y reivindica como unidad política, pero que, por otro 
lado, precisamente como unidad política, nunca puede estar presente sino a través de los humanos que la 
representan.

Todo el dossier de Agamben documenta cómo Hobbes es perfectamente consciente de la ambigüedad 
peligrosa y constitutiva del término “pueblo”, en la medida en que el pueblo contiene ya en sí mismo a la multitud, 
atravesada por la sola tensión en la que es posible que viva un cuerpo político. Aquel está compuesto por 
una serie de ocurrencias textuales que proceden del De cive, pero que Agamben remite también al Leviatán 
por su capacidad de establecer concordancias significativas entre las dos obras respecto a la paradoja del 
pueblo contenida en ambas. Paradoja que también comprende su difícil libertad, siendo el pueblo soberano 
solo a condición de dividirse de sí mismo, es decir, de escindirse en multitud y pueblo.

Leamos el proceso que va de una multitud y retorna a una multitud, el pasaje al límite en el que, sin 
embargo, la multitud desunida que da origen al pueblo no coincide con la multitud disuelta en la que el 
pueblo se confunde en el acto de elegir un soberano. La idea de Agamben (2019), sustentada en una lectura 
cruzada de De Cive y Leviatán, es que el círculo multitud desunida, pueblo/rey, multitud disuelta se rompe en 
un momento dado y que el intento de volver al estado inicial coincide con la guerra civil.7 Dicho de otro modo, 
si la multitud sigue existiendo después del pacto, y lo que desaparece, como en una ilusión óptica de las 
cartas de representación, es el pueblo que se ha transferido a la persona del soberano y que, por tanto, reina 
en cada ciudad, sin poder habitarla, entonces la guerra civil sobrevive en el cuerpo político, como irrealizable, 
es decir, permaneciendo siempre posible en el Estado en la medida en que apunta a la realidad de la lucha a 
muerte irrepresentable entre la multitud disuelta y el soberano en todo momento.

Una posibilidad plenamente real. Guerra civil y Estado, Leviatán y Behemoth, orden y desorden coexisten, 
solo la victoria de la multitud sobre el soberano devuelve entonces la mancomunidad al estado de naturaleza, 
es decir, la multitud disuelta a la multitud desunida. Pero esto significa que la guerra civil y el estado de 
naturaleza no son superponibles, las dos caras del estado, sino que entran en una relación compleja en la 
que su punto de vista refleja, como en un juego de espejos, toda la perspectiva del orden político: “el estado 

6	 La referencia es a el Frammento teologico-politico de Benjamin (1997).
7	 Lee los pasajes del libro en los que Hobbes distingue entre pueblo (populus) y multitud (multitudo) y llama a la paradoja uno de sus 

teoremas fundamentales. Páginas apropiadamente recordadas por Agamben (2019).



109Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

de naturaleza es una proyección mitológica del pasado de la guerra civil; la guerra civil es inversamente una 
proyección del estado de naturaleza sobre la ciudad, y lo que esta parece cuando se considera la ciudad 
desde el punto de vista del estado de naturaleza” (Agamben, 2019, p. 61).

Leer los principios de una política cristiana del Leviatán a la luz de la perspectiva escatológica que revela 
cómo sería un reino político real la restauración del reino de Dios por la segunda venida de Cristo. La pareja 
de inseparables, Leviatán y Behemoth, puede conducir a su cumplimiento, expuesto en el combate en el 
que las dos bestias perecerán juntas y juntas serán quitadas de en medio, para que el pueblo recupere su 
cuerpo político, es decir, los justos puedan sentarse a su banquete mesiánico liberados de los lazos de la 
ley (Agamben, 2019).8 Pero si esto es cierto, significa que, antes de la llegada del Día del Señor, los dos 
monstruos están destinados a coexistir en el espejarse indeterminado del orden y el desorden reflejado en 
la figura de este mundo, en un mutuo alzarse en la misma posición, que disimula el mismo fin del mundo, 
de tal manera que el poder de la guerra civil recorre todos los actos de gobierno de arriba abajo, como si el 
colapso de la legitimidad del poder conllevara el cese del comando. Y a la inversa, la decisión soberana la 
posición de un indecidible.

Reenvío una pregunta al pensamiento de Agamben, ahora que he seguido su idea de que la guerra 
civil alcanza el punto límite en el que la relación entre filosofía, teología y política se suprime. ¿Acaso el 
mesianismo, representado por Pablo como un drama que se desarrolla en un conflicto abierto entre la 
parusía del Señor y la apostasía del adversario no traerá un soplo del Espíritu a la escena del mundo, en el 
tiempo en que el humano de la anomia se confundirá con el humano que retiene, desde el momento en que 
nada distinguirá al uno del otro, siendo la guerra civil el orden y el orden la guerra civil? ¿Y qué será de este 
gesto, de la potencia destituyente, donde el Dos ha reconquistado al Uno, y el Uno ha capturado al Dos, la 
verdad la mentira y la mentira la verdad, y los idola fori que reinan en la plaza y en el teatro, en los palcos, así 
como en las sillas de cada tribunal, se han elevado por encima de todo ser que se llame Dios, de modo que 
ahora se sientan en el templo Dios, mostrándose como Dios? ¿Puede su evento advenir como una catástrofe, 
cuando la paz y la seguridad sean, por fin, su palabra común, y su juicio sea escuchado por la servidumbre 
voluntaria que disimula cómo el pueblo es el ausente de la representación del Estado, aunque sea aclamado 
por la democracia de la identidad, y su ausencia resuelta en una imagen por el gobierno de la técnica a mayor 
gloria del trono vacío en el que se sienta el simio de Dios?

Por supuesto, las respuestas dependen de cómo se interprete el tema escatológico que es inseparable 
de la filosofía cristiana de la historia y, en particular, del sentido que se de al pasaje de la Segunda carta a 
los Tesalonicenses sobre el misterio de la iniquidad y el kathekon, el poder que retiene, es decir, si se asume 
la secularización como históricamente decisiva o se considera al apocalipsis de toda verdadera teología 
política. La escatología no es el fin de los tiempos, ni una parálisis del espíritu que vuelve inútiles las acciones 
de los humanos. Al contrario, con Bonhoeffer, evocado con acierto por Agamben, pertenece al sentido de las 
cosas últimas el que estas guíen y dirijan la acción de las cosas penúltimas (Bonhoeffer, 1969; Cfr. Agamben, 
2010; Mancini, 1969). Nada más que un movimiento que desaloja toda condición fáctica, todo sujeto, de un 
gesto que anule sus propiedades, como si fueran el cuerpo muerto del pecado que aún llevamos dentro, 
Pablo nos recuerda en la palabra que llama, vivificando el tiempo mesiánico con la expresión ho nyn kairos, 
el tiempo del ahora, e invitando a los tesalonicenses a no dejarse turbar por la inminencia de la parusía 
(Agamben, 2000). Lo que el Apóstol de los gentiles tiene cerca entre su boca y su corazón no es el último 
día, no es el fin del tiempo, sino el tiempo del fin, es decir, el tiempo que resta entre el tiempo y su fin: la 
transformación interna del tiempo que el acontecimiento mesiánico ha operado de una vez por todas en la 
vida de los que tienen fe.

El evento mesiánico, que ya se ha manifestado con la resurrección, que corresponde a la cercanía de la 
palabra de fe, está presente aquí en to nyn kairo; es una vocación que llama a revocar la condición mundana 
en la que se está llamado, pero no en el sentido de que esta llame a un otro lugar, de que sustituya la condición 
dada por otra vocación más verdadera o más auténtica, sino que la vocación disuelve toda condición desde 
sí misma, desde todas sus propiedades, como una urgencia que la excava desde dentro, la depone en el 
acto mismo en el que permanece en ella, habita como su ethos, para acceder a su uso. La cita que arranca 
el asentimiento de la forma de vida a la vida mesiánica está tomada de Corintios:

Esto, empero, digo, hermanos, el tiempo contraído está, resta, pues, de modo que también los que 
tienen mujer como no (hos me) teniéndola sean, y los que lloran como no llorantes. Y los que se ale-
gran como no alegrándose, y los que compran como no poseyentes, y los que usan el mundo como 
no abusando (de él); pasa, pues, la figura del mundo este. Quiero, empero que vosotros sin cuidados 
estéis. (I Cor. 7, 29-32.).9

He aquí el pasaje decisivo, lo último que pone en juego lo penúltimo, el vórtice de origen que arrastra 
el fenómeno original de la guerra civil hasta su plenitud, donde toda fundación deja de tener lugar. “Como 
no” es la fórmula de la vida mesiánica y el sentido último de la llamada, en lugar del “como si” de la filosofía 
que se aferra a los símiles mientras contempla su propia ruina. En el signo del “cómo no”, la vida no puede 
coincidir consigo misma, para los que tienen fe se convierte en una exigencia dividir la vida en una vida 
que vivimos (vita quam vivivmus) y una vida para la que y en la que vivimos (vita qua vivimus), que es lo que 
hace vivible la vida y le da sentido y forma (Agamben, 2007; 2014). Vivir en el Mesías significa, pues, revocar 

8	 Del misterio de la iniquidad Agamben habla en un pequeño libro de 2013, Il mistero del male, en el que comenta la decisión del 
Papa Benedetto xvi abandonar el trono de Pedro.

9	 Tomo la traducción de la cita del Apéndice de Agamben (2000).



110 Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

y hacer inoperante en todo momento y en todo aspecto la vida que vivimos, hacer aparecer en ella la vida 
por la que vivimos, la vida que Pablo llama la vida de Jesús. Zoe tou Iesou. Zoe non bios. La vida mesiánica 
es la imposibilidad de la vida de permanecer en una forma predeterminada, la revocación de todo bios para 
abrirse a una forma de vida.

La relación entre el mesías y la ley se expresa mediante el verbo katargein, que significa inutilizar, desactivar. 
Lo inoperoso que tiene lugar en la llamada a la propia vocación es equiparable a la operación mesiánica que 
desactiva al mismo tiempo la ley, todo poder, toda autoridad, sin que tal deposición deje lugar a una nueva 
identidad. Su acción es desactivada con respecto al pecado porque es a través de la ley que los humanos 
conocen el pecado y el deseo. Mientras que es la ley la que se ve privada de su poder de comando, es decir, 
una ley ya no de mandatos y obras, sino de fe. Viva es la experiencia de la palabra en lugar de su obra. Así 
habló Pablo. La fe a partir de la escucha y la escucha a través de la palabra. El cese del comando en lugar de 
la debilidad, como de la fuerza de Dios. Dejar que los muertos entierren a los muertos. La contemplación de 
la pura potencia de actuar. Es la gaya ciencia de Agamben.

El advenimiento de una forma de vida donde el estado de excepción abandona las garras de la stasis, 
se retira de la escena, abandona el papel del orden y del desorden, las máscaras de una y otra herencia 
asumidas en la ficción del mismo sujeto de poder, como si ahora fueran valores perfectamente equivalentes 
en la economía de la salvación. La vida que se vive y la vida para la cual se vive se convierten en la misma 
cosa. “Pasa, pues, la figura del mundo este” (I Cor. 7, 32).

Consideraciones finales: la guerra civil y la política actual
Regreso al lugar desde el que partió la investigación. Un amplio recorrido de pensamientos sobre la naturaleza 
del comando y la cuestión de la técnica, sobre la teología del juicio final y el porvenir del reino mesiánico, ha 
sido completado. Y, sin embargo, la antigua stasis parece precipitarse en la tierra desolada de la legitimidad 
del mundo moderno y arrojar lo político a las aguas agitadas de los dissoi logoi. Para concluir, doy un paso 
más en la investigación respecto a Schmitt y a Agamben. Traslado su crítica de la guerra civil como fenómeno 
originario de lo político hacia mar abierto. ¿Dónde transita la guerra civil en el tiempo que resta si el  ius 
publicum europaeum se hunde en la excepción soberana como en la cosa oculta desde la fundación del 
mundo? He aquí un pensamiento en imagen que me viene desde el extremo posible de la historia, en el lugar 
que traza su margen y su final. Observo no solo el fantasma de su barco pirata, por así decirlo, que se aventuró 
en la tierra incógnita de la conquista del nuevo mundo llevando los títulos de soberanía en las bocas de sus 
cañones, sino también la figura de su legitimidad despojándose definitivamente del manto jurídico que la 
violencia y el poder habían confeccionado para su cuerpo soberano con el fin de ocultar su vida desnuda. 
Aquello que avanza, porque sucede y se aplica a la finalidad del derecho público, y por tanto también en las 
relaciones internacionales de los estados, es que este espacio jurídicamente vacío del estado de excepción, 
en el cual la ley está vigente en la figura de su disolución, infringe sus límites espacio-temporales.

Ese estado, volcándose en su propio exterior, que cada vez más se envuelve en un pliegue de su interior, 
hasta coincidir con el ordenamiento normal, hace que la gran política, los estados soberanos, la economía de 
la voluntad de potencia, asuman a la guerra civil legal como dispositivo de su realización. Dicho de otro modo, 
que den lugar a un hecho que es inherente al devenir regla de su máquina letal, pero que también contempla 
la posibilidad real de su interrupción. De este modo, doy lugar a un hecho que atañe al devenir regla de su 
máquina letal: el excepcionalismo americano, el ser de los Estados Unidos de América en el ocaso del orden 
mundial, la restitución de la guerra civil como fenómeno originario de lo político, hasta convertirla en un 
evento que contempla incluso la posibilidad real de su propia interrupción.

Lo digo a través de la literatura. Hay un cuerpo de palabras, una superficie de inscripción de los 
acontecimientos, que divide el poder que frena del Leviatán de la tiranía de la mayoría que produce y consume 
la Democracia en América. Una grieta irreductible para cualquier principio de anarquía que quiera aprehender 
la anarquía interna del poder y destituir su propio principio. Una cesura que vale para cualquier intento de 
pensar la anomia, que solo puede volverse accesible allí donde es puesta a un lado la anomia que el poder 
ha  capturado  dentro de sí en el estado de excepción. Pero también un pasaje al límite aún más urgente 
para el pensamiento que busca señalar lo irrepresentable, el demos, que ha sido atrapado en el dispositivo 
representativo de las democracias occidentales (Agamben, 2014, p. 348). Es Moby Dick de Melville (1994).10 
La deriva es oceánica, pero el curso es teológico-político. La lucha del poder contra sí mismo. Espada y 
báculo pastoral que intercambian sus roles en la época en que el mundo es disuelto en su propia imagen. El 
Leviatán que arroja por la borda la  milagrosamente ganada  razón de Estado para acumular su poder en 
el libre comercio con el mundo. Un capital de energía que  invierte  en una utopía que nunca termina, un 
experimento a gran escala, porque su ley de producción  repudia todo arraigo terrenal.  Una voluntad de 
potencia que anhela lo imposible. Una nada que se anula. Pero esto, otra vez, cuando la exposición de la 
ademia intrínseca de la democracia permita que aparezca el pueblo ausente al que pretende representar.

Que el Leviatán y la Democracia en América estén, más bien, en la hora incierta en que aún reflejan su 
ser en el espacio blanco de la política. Veo un contragolpe del uno hacia el otro, su stasis final, la maquinaria 
del Estado volviéndose patas arriba allí donde su implante, la técnica, provoca que su función de gobierno 
se apodere de la vida desnuda. El devenir administrativo del Leviatán. Y la navegabilidad de las opciones de 
vitales.

10	 Me permito reenviar a Scalzo (2019).



111Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

Ciertamente, el espíritu del mundo no ha dado el paso decisivo hacia el fin de la historia. La lucha por el 
reconocimiento no se ha extinguido, ni se ha desvanecido, aun cuando jamás agote el deseo infinito del ciclo 
de producción sin apropiación (Kojève, 1996). La forma del enemigo ni se eleva ni se absuelve en lo universal 
de un imperio homogéneo y vacío como el continuo del tiempo, ni el vértigo de la guerra responde a una fatal 
estrategia de alinear sus provincias consigo misma.

La American way of life ya no es la calle de sentido único por la que transita el comercio del mundo. La 
acción negadora del dato natural e inmediato que opone el sujeto al objeto no retrocede ni se retira a un 
grado cero de la historia, donde un gesto tan ocioso como formalizado, aún no liberado de la potencia de 
ser como de no ser, produce desde sí la negatividad, pero como forma pura separada de su contenido. La 
historia universal es arrojada a los grandes espacios de lo político. El mundo no está en el espacio, sino que 
el espacio está en el mundo.

Observo reconfiguraciones políticas en la era técnica, desplazando la materialización histórica del 
estado de excepción hacia los trazados globales del Occidente, más allá de la despolitización absoluta 
subsiguiente a las fases de neutralización iniciadas con el Estado moderno. El azar deviene norma de 
un nuevo  nomos  terrestre, vigente aunque vacío de sentido, donde la fuerza de ley flota en un espacio 
jurídicamente yermo: todo lo que el soberano juzgue necesario para la representación de su gloria puede —y 
debe— ocurrir, como en el siniestro ritual de exhumación en que participamos, pese a pretender inocencia.

Primordialmente, la confusión lingüística: evocaciones retóricas —cuando no visitaciones espectrales— 
de distinciones políticas clásicas, categorías que descienden sobre lo real como esa niebla nominativa que 
alimenta la maquinaria psicotécnica de sugestión masiva. Verdad como mentira, mentira como verdad. Un 
léxico manipulado de mando y servidumbre voluntaria, un enredo dialéctico donde “la guerra más atroz sólo 
puede hacerse en nombre de la paz, la opresión más brutal en nombre de la libertad, la inhumanidad más vil 
en nombre de lo humano” (Schmitt, 1972, p. 182)

Sin abandonar la imaginación de lo verdadero —ahora que su eficacia equipara lo falso y lo verídico—, señalo 
que al estado de excepción formal (donde la ley se autoaplica desaplicándose) y al dispositivo soberano (que 
tiene por objeto la vida desnuda), corresponde el estado de excepción real de los oprimidos: su potencia 
destituyente, un gesto, una forma-de-vida que inutiliza y consuma su acción. El poder destituyente condensa 
el núcleo de la propuesta política agambeniana. Esta teoría —cuya delimitación representa la tarea 
fundamental de la política venidera— emerge de una crítica radical a la dicotomía aristotélica  potencia/
acto y establece un diálogo crucial con el Benjamin de Para una crítica de la violencia (1962). El concepto se 
articula precisamente en ese pasaje del ensayo benjaminiano donde se persigue definir una violencia capaz 
de revelar la solidaridad oculta entre la violencia fundadora del derecho y la violencia que lo conserva; una 
violencia que, en consecuencia, logre sortear la dialéctica jurídica operante en el estado soberano.

Resulta decisivo comprender cómo la potencia destituyente se erige como crítica inmanente a la potencia 
constituyente. A través de una relectura de la relación entre  potencia  (δύναμις) y  acto  (ἐνέργεια) —cuya 
interpretación ontológica resulta nodal para la alternativa moderna que propone Negri (1992)—. Agamben 
demuestra que el poder constituyente opera como presupuesto necesario que el poder constituido requiere 
para autofundamentarse y legitimarse. El esquema conceptual se estructura así: el constituyente representa 
una figura de poder donde una potencia destituyente es previamente capturada y neutralizada, garantizando 
así que dicha potencia no pueda volverse contra el poder y el orden jurídico en cuanto tales, sino únicamente 
contra configuraciones históricas específicas del mismo (Agamben, 2014).

En suma: potencia pura como origen común y germen del porvenir; guerra contra el enemigo interno; 
destitución del arché; fin del mandato y de los fundamentos del poder. Juego de la potencia del ser/no-ser, 
exigencia que persiste en el abandono para que la vida –sus modos de ser– habite el origen olvidado de lo 
político: un acontecimiento del lenguaje que, como voz sin principio, llama sin decir, más allá de su propio 
llamado, desde el desierto creciente, a la vocación del ser a la paz.

Referencias bibliográficas
Agamben, Giorgio (1995). Homo sacer [Homo sacer. El poder soberano y la vida desnuda]. Einaudi.
Agamben, Giorgio (2000). Il tempo che resta [El tiempo que resta]. Bollati Boringhieri.
Agamben, Giorgio (2003). Stato d’eccezione [Estado de excepción]. Bollati Boringhieri.
Agamben, Giorgio (2007). Il Regno e la Gloria [El reino y la gloria]. Neri Pozza.
Agamben, Giorgio (2008). Segnatura rerum [Signatura rerum. Sobre el método]. Bollati Boringhieri.
Agamben, Giorgio (2010). La Chiesa e il Regno [La iglesia y el reino]. Nottetempo.
Agamben, Giorgio (2013). Il mistero del male [El misterio del mal]. Laterza.
Agamben, Giorgio (2014). L’uso dei corpi [El uso de los cuerpos]. Neri Pozza.
Agamben, Giorgio (2017). Creazione e anarchia [Creación y anarquía]. Neri Pozza.
Agamben, Giorgio (2018). Homo sacer, Ed. integrale [Homo sacer, edición integral]. Quodlibet.
Agamben, Giorgio (2019). Stasis [Stasis: la guerra civil como paradigma político]. Bollati Boringhieri. https://

doi.org/10.1515/9780804797320.
Alfieri, Luigi (2021). L’ombra della sovranità [La sombra de la soberanía]. Treccani.
Arendt, Hannah (2009). Sulla rivoluzione [Sobre la revolución] (Renzo Zorzi, Ed.). Einaudi.
Armitage, David (2017). Guerre civili [Guerras civiles] (David Scaffei, Trad.). Donzelli.
Benjamin, Walter (1962). Le affinità elettive [Afinidades electivas]. En Renzo Solmi (Ed.), Angelus Novus (pp. 

161-243). Einaudi.
Benjamin, Walter (1997). Frammento teologico-politico [Fragmento teológico-político]. Einaudi.



112 Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

Benjamin, Walter (1999). Il dramma barocco tedesco [El drama barroco alemán]. Einaudi.
Benjamin, Walter (2014). Per la critica della violenza [Crítica de la violencia]. En Renato Solmi (Ed.), Angelus 

Novus (pp. 5-30). Einaudi.
Bobbio, Norberto (2004). Thomas Hobbes. Einaudi.
Bonhoeffer, Dietrich (1969). Etica (Italo Mancini, Trad.). Bompiani.
Collins, Jeffrey (2005). The allegiance of Thomas Hobbes [La lealtad de Thomas Hobbes]. Oxford University.
Crosato, Carlo (2019). Critica della sovranità. Foucault e Agamben [Crítica de la soberanía. Foucault y Agam-

ben]. Orthotes.
Dubos, Nicolas (2010). Le mal extrême [El mal extremo]. CNRS Editions.
Esposito, Roberto (2006). Communitas. Einaudi.
Esposito, Roberto (2018). Politica e negazione [Política y negación]. Einaudi.
Fernández Peychaux, Diego y Mattei, Eugenia (2023). Niccolò Machiavelli and Thomas Hobbes: resistance 

between desires and movement [Nicolás Maquiavelo y Thomas Hobbes: la resistencia entre los de-
seos y el movimiento]. Essais. Revue interdisciplinaire d’Humanités, 19, 1-20. https://doi.org/10.4000/
essais.12341.

Foucault, Michel (2016). La società punitiva [La sociedad punitiva] (Deborah Borca y Pier Aldo Rovatti, Trads.). 
Feltrinelli.

Foucault, Michel (2020). Bisogna difendere la società [Defender la sociedad] (Mauro Bertani y Alessandro 
Fontana, Eds.). Feltrinelli.

Galli, Carlo (2020). Forme della critica [Formas de la crítica]. il Mulino.
Ginzburg, Carlo (2015). Paura, reverenza, terrore [Miedo, reverencia, terror]. Adelphi.
Heidegger, Martin (2007). Contributi alla filosofia [Contribuciones a la filosofía] (Franco Volpi, Ed.). Adelphi.
Hill, Christopher (1958). Puritanism and revolution [Puritanismo y revolución]. Secker and Warburg.
Hobbes, Thomas (1979). Behemoth (Onofrio Nicastro, Ed.). Laterza. (Trabajo original publicado en 1681).
Hobbes, Thomas (1981). Leviatano [Leviatán] (A. Pacchi, Ed.). Laterza. (Trabajo original publicado en 1651).
Hobbes, Thomas (2005). De Cive (T. Magri, Ed.). Editori Riuniti. (Trabajo original publicado en 1642).
Kojève, Alexander (1996). Introduzione alla lettura di Hegel [Introducción a la lectura de Hegel] (Gian Franco 

Frigo, Ed.). Adelphi.
Koselleck, Reinhart (1972). Critica illuminista e crisi della società borghese [Crítica iluminista y crisis de la 

sociedad burguesa] (Giuseppina Panzieri, Ed.). il Mulino.
Loraux, Nicole (2006). La città divisa [La ciudad dividida] (Stefano Marchesoni, Trad.). Neri Pozza.
Mancini, Italo (1969). Bonhoeffer. Vallecchi.
Melville, Herman (1994). Moby Dick (Cesare Pavese, Trad.). Adelphi.
Negri, Antonio (1992). Il potere costituente. Saggio sulle alternative del moderno [El poder constituyente. En-

sayo sobre las alternativas de lo moderno]. SugarCo.
Pocock, John G. A. (1990). Politica, linguaggio e storia [Política, lenguaje e historia] (Ettore A. Albertoni, Ed.). 

Edizioni di Comunità.
Scalzo, Domenico (2019). Abissi e vertici. Sulla fine del comando [Abismos y cumbres. Sobre el fin del co-

mando]. Argalia
Scalzo, Domenico (2020). Vivere il tempo che uccide [Vivir en el tiempo que mata]. Argalia.
Schmitt, Carl (1972). Il concetto di ‘politico’ [El concepto de lo político]. En Gianfranco Miglio y Pierangelo 

Schiera (Eds.), Le categorie del ‘politico’ (pp. 87-165). il Mulino.
Schmitt, Carl (1986). Scritti su Hobbes [Escritos sobre Hobbes] (Carlo Galli, Ed.). Giuffrè Milano.
Schmitt, Carl (1987). Ex captivitate salus (Cario Mainoldi, Trad). Adelphi. https://doi.org/10.3817/0687072130
Schmitt, Carl (2005). Teoria del partigiano [Teoría del partisano] (Antonio De Martinis, Trad.). Adelphi.
Schmitt, Carl (2015). Stato, grande spazio, nomos [Estado, espacios grandes, nomos] (Giovanni Gurisatti, 

Ed.). Adelphi.
Schnur, Roman (1986). Rivoluzione e guerra civile [Revolución y guerra civil] (Pier Paolo Portinaro, Trad.). Giu-

ffrè.
Serres, Michel (1991). Roma, il libro della fondazione [Roma, el libro de la fundación] (Roberto Berardi, Ed.). 

Hopefulmonster.
Steinberg, Jules (1988). The obsession of Thomas Hobbes: The English civil war in Hobbes’s political philoso-

phy [La obsesión de Thomas Hobbes: La guerra civil inglesa en su filosofía política]. Peter Lang.


