EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofia politica DOSSIER
ISSN: 2255-3827 « e-ISSN: 2255-3827

La guerra civil y Hobbes: origen y fundamento de la politica
entre Schmitt y Agamben

Domenico Scalzo
Universidad de Urbino “Carlo Bo” &<

https://www.doi.org/10.5209/1td1.93478 Fecha de envio: 09/01/2024 « Fecha de aceptacion: 11/9/2025  Fecha de publicacion: 30/01/2026

Resumen. La investigacion sostiene que la guerra civil es un fendmeno de origen de la politica moderna,
imposible de reducir a un evento cronoldgico o al flujo lineal del tiempo. Es una fuerza histdrica que
interrumpe y transforma la politica, incluso en momentos de establecimiento del orden. Hobbes es visto
como un pensador situado en el vortice de este origen. En didlogo con Schmitt y Agamben, se examina la
discrepancia entre guerra civil y orden politico, exponiendo como la historia del estado enfrenta su verdad en
el fin del comando. La guerra civil, como fendmeno ontolégico, condensa el tiempo en un presente continuo,
abriendo una brecha que obliga a replantear las categorias del orden politico. Esto revela su duplicidad: como
marca del colapso del orden y como su fuente mas radical, siempre ligada al peligro inherente de lo politico.
Palabras clave: guerra civil; soberania; terror; enemigo; reino.

Civil War and Hobbes: Origin and Foundation of Politics between Schmitt
and Agamben

Abstract. The research argues that civil war is an origin phenomenon of modern politics, which cannot be
reduced to a chronological event or the linear flow of time. It is a historical force that interrupts and transforms
politics, even during moments when order is being established. Hobbes is regarded as a thinker situated at
the vortex of this origin. Through a dialogue with Schmitt and Agamben, the research explores the discrepancy
between civil war and political order, revealing how the history of the state confronts its truth at the cessation
of command. Civil war, as an ontological phenomenon, condenses time into a continuous present, creating
a gap that demands rethinking the categories of political order. This duality is unveiled: as a mark of the
collapse of order and as its most radical source, always tied to the inherent risk of the political.

Keywords. civil war; sovereignty; terror; enemy; kingdom.

Sumario: La guerra civil y el orden moderno. La guerra civil y el juicio final. La guerra civil y el estado de
naturaleza. La guerra civil y la enemistad. La guerra civil y la antigua stasis. La guerra civil, el comando y
la técnica. La guerra civil y el reino mesianico. Consideraciones finales: la guerra civil y la politica actual.
Referencias bibliograficas.

Como citar: Scalzo, Doménico (2025). La guerra civil y Hobbes: origen y fundamento de la politica entre
Schmitty Agamben. Las Torres de Lucca. Revista Internacional de Filosofia Politica 15(1), 101-112. https:/www.
doi.org/10.5209/1tdl.93478

Hay muchas sentencias significativas sobre la guerra en general.

Poetas y fildsofos, historiadores y soldados han hablado de la guerra.

Por desgracia, todo lo que se dice sobre la guerra sélo en la guerra civil adquiere su significado ultimo y
amargo. Muchos citan el dicho de Heraclito: Polemos de todas las cosas es padre.

Pero pocos, citandolo, se atreven a pensar en la guerra civil.

Carl Schmitt

[Ex Captivitate Salus]

Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112 101


https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

http://orcid.org/000-0001-9612-5411

mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:domenico.scalzo%40uniurb.it?subject=

102 Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

Laidearectorade estainvestigacion es que unfenémeno de origen no puede de ningun modo confundirse con
undato susceptible de serubicado en una cronologia, con un pasado consumado o sujeto al continuumvacioy
homogéneo del tiempo. Esto se debe a que el origen es una fuerza activa en la historia incluso alli donde la
fundacion del orden no cesa de producirse. De ahi, la explicacion del titulo del articulo: una investigacion a
contracorriente que persigue la guerra civil como un fendmeno de origen de la politica. Hobbes es evocado,
asi, como un impulso para situarse en el vortice del origen que arrastrando en su ritmo el material de su
nacimiento —el terror en lugar del miedo— para luego descender, en dialogo con Schmitt y Agamben, pero
mediante la discrepancia que los distancia, mas alla de cualquier clausura juridica, hasta la desembocadura
de toda idea de poder, conduciendo la historia del Estado hacia el cumplimiento de su forma (hasta llevar a
término su forma).

La persuasion subyacente alaverdad de la guerra civilcomo fendmeno de origen evoca la precipitacion del
tiempo en la actualidad, un desquiciamiento del tiempo, la persistencia en un ahora del tiempo, de modo que
un replanteamiento de las categorias del orden politico deviene impostergable. En la crisis de legitimidad
que expone al poder a la contingencia inmediata de las fuerzas en juego, o mejor, en el entramado crudo y
patente de la efectualidad politica contemporanea, la guerra civil revela la imagen de un pasado que nunca
ha estado, que jamas paso, un resto imperfecto e inconcluso, pero también nonato y fallido, un estado de
naturaleza, si se quiere, que determina laforma bajo la cual una idea, para citar a Benjamin (1999), se confronta
unay otra vez con el mundo histérico hasta alcanzar su plenitud en la totalidad de su historia.

Escribo sobre la guerra civil como fendmeno de origen de lo politico porque quiero creer que esta, lejos
de emanar de los datos facticos del orden politico, abarca su prehistoria y su historia sucesiva. Es decir
que, surgiendo del derrumbe del orden politico, pero siendo anterior a su instauracion, resulta irreductible
a las categorias pensadas para el caso normal y, al mismo tiempo, su practica revela el secreto de la
fundacion del mundo, a esa misma excepcion que sostiene la fachada en ruinas del orden mundial, como
también de la lengua que apostrofa su comando. Si la guerra civil es el sello distintivo del colapso del orden
politico, ella también es su fuente mas radical, el doble mimético en el que todo orden esta condenado a
reflejarse.? Sera por esta verdad arcana, un motivo que se origina como una chispa de la razén a partir del
estado de naturaleza, que, incluso una vez establecido, el orden politico no cesa —como escribe Schmitt— de
permanecer directamente expuesto al peligro de lo politico; de lo politico entendido como peligro, posibilidad
real de la guerra, de la guerra que no es pensable sin el Estado y del Estado que no es pensable sin la guerra,
aun cuando estado y guerra estan en una relacion de exclusion (Schmitt, 1972; 2015). Y, sin embargo, sobre
la guerra civil como fenémeno de origen remito a las conclusiones del articulo, cuando la tierra fértil de lo
politico reflorezca en el mar inarable de los intercambios con el mundo.

La guerra civil y el orden moderno

JPor qué Hobbes y la guerra civil? Porque Hobbes es quien supo captar como la guerra civil y el Estado
son términos contradictorios, términos que no pueden existir juntos en cuanto cada uno de ellos comporta
la negacion del otro (Hobbes, 1651/1981; 1642/2005; 1681/1979; Cfr. Steinberg, 1998; Bobbio, 2004; Collins,
2005). Esto nos recuerda que, para Hobbes, la génesis del pacto politico en el estado de naturaleza era una
condicion de la sociabilidad entre las personas que extrajo de la observacion de las guerras civiles de religion
en Europa, pero que imaginaba que realmente existio en el pasado.

En Hobbes, la idea de que los humanos han transferido su derecho de viday muerte a un poder soberano,
a cambio de la proteccion de la vida que el monarca proporciona a todos y cada uno dentro de los confines
del Estado, establece de hecho que el monopolio de la soberania sobre el poder sea la unica forma de
superar el miedo perpetuo a la muerte violenta en la guerra (Fernandez Peychaux y Mattei, 2023). El caso
€s que esa idea permanece oscura en su proveniencia, sin un nombre, porque en ella no se reconoce ni se
recoge el fendmeno originario de la guerra civil.

Una perspectivaincierta abierta sobre el principio del equilibrio de las potencias europeas alde la Republica
cristiana que conecta la manera barroca de un orden politico con el punto de fuga de todo fendmeno de
origen. Y ello porque, como se ha dicho: “el verdadero problema al que se enfrenta Hobbes, que tanto De Cive
como Leviatanintentan resolver, solo se presenta directamente en su ultima obra, Behemoth, y atormentoé su
vida incluso antes que a su pensamiento: la guerra civil como guerra religiosa” (Alfieri, 2021, p. 13).

Probablemente me equivoque. Sin embargo, quiero reafirmar la hipotesis que pongo en cuestion en el
articulo. Quisiera hacerlo a través de un pensamiento de Foucault que, sin embargo, dejaré caer aqui no
sin antes haber observado, a contraluz, la sombra de verdad que proyecta sobre el edificio del Leviatan.
No hay guerra civil que no atraviese el orden soberano, es decir, que no se desarrolle en el teatro del
poder, que no se despliegue en el elemento que constituye al poder, para conservar o conquistar al poder,
para transgredirlo o confiscarlo, para realizar o cumplir al poder, hasta su extremo posible, mas que para
ignorarlo o destruirlo, de modo que su fundacion deje de tener lugar (Foucault, 2016; 2020. Cfr. Crosato,
2019; Scalzo, 2020). Una practica politica y un discurso histérico que Hobbes busca inatilmente conjurar,
como si quisiera eliminar la realidad de la guerra civil de la génesis de la soberania, reubicando al pacto
tras ella, para salvar la doctrina del Estado justo cuando parece proclamar la guerra de principio a fin,
siempre o en todas partes.

' Encuanto a esta tesis sobre el origen como algo distinto de la fundacion, me permito remitir a mi texto (Scalzo, 2019). Ver también

W. Benjamin (1999), Heidegger (2007), M. Serres (1991), Agamben (2008 y 2017).

2 Sobre la reconstruccién histérica de una idea, véase Armitage, 2017. Una antologia util es la de Dubos (2010).



Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112 103

La guerra civil y el juicio final

Fue Schmitt (1986) quien afirmo, no sin sentidas muestras de congoja ante la crisis de legitimidad de su
presencia, velada por la fachada barroca del Leviatan, en sus escritos sobre Hobbes que el Estado sirve para
poner fin a la guerra civil; que lo que no logra concluir la guerra civil no es realmente un Estado.® Porque lo
uno excluye a lo otro.

Sin embargo, es Reinhart Koselleck (1972) —después de haber desarrollado la tesis de Schmitt en torno
al pensamiento de Hobbes bajo la forma de una respuesta concreta y determinada al desafio epocal de
las guerras de religion— quien situa la guerra civil al principio y al final de la estructura politica del Estado
moderno, de modo que se pueda afirmar que la historia, para Hobbes, es una relacion perpetuamente
alternante entre guerra civil y Estado, y entre Estado y guerra civil. Esta historia, que la neutralizacion de la
teologia politica no bloquea, deja abierta la puerta de la trascendencia en la construccion juridico-politica del
Estado de Hobbes. Una trascendencia del poder reflejada en el sistema de cristal del mando y la obediencia,
de la proteccidn y la obligacion, tan bien cincelado por Schmitt. En este sentido, se expone la verdad segun
la cual “Jesus es el Cristo” como una efectiva decision soberana: una verdad de la razén publica y del culto
publico en la cual participa el ciudadano. Por ello, constituye el primer principio de una politica cristiana que
conduce a un cumplimiento escatoldgico del Estado, al acto final de la parusia, en el que el reino del Leviatan
desaparecera necesariamente al realizarse el Reino de Dios. Asi, cabe preguntarse si es un caso de origen
que la crisis —sintagma decisivo para describir el tiempo de la modernidad politica— sea una secularizacion
de un concepto fundamental de la escatologia cristiana, el Juicio Final.

No es para identificarme con una tradicion de pensamiento, o, peor aun, para ceder a las seducciones de
un realismo politico cinico y engafoso, que he convocado, una tras otra, las posiciones de un pensamiento
genealdgico e histdrico. Lo he hecho, en cambio, para cepillar la historia a contrapelo. Puedo expresarme
asi, al menos por una vez, mediante una alegoria, en relacion con la disonante convergencia de estos dos
grandes intérpretes de Hobbes ante la trama oculta de la guerra civil. No es el secreto de la razon de Estado,
o de los arcana imperii del principe, lo que sostiene al acontecer histérico como un cetro en el teatro de la
corte de la soberania. Tampoco es la forma del estado de excepcion, ni su indecision hamletiana, lo que
adorna las estancias barrocas de la soberania con una marca de lo exterior y lo interior, de la trascendencia
y la inmanencia, como si recogiese la excepcion y su regla, es decir, exponiendo irremediablemente el
poder que se instituye en su relacion de exclusion inclusiva. Porque no hay potestad perpetua y absoluta
que, habiéndose escapado de los quicios de su autoridad teoldgica, no se enraice y se hunda en si misma,
y encuentre asi su perdicion, incluso cuando invoca la ley de la naturaleza o la verdad de las Escrituras.
Mas bien, es la guerra civil la que atrae en su juego todo lo que nace sobre la tierra antes de consignarlo
a la muerte, para desembarazarse del ultimo cielo, para precipitar el poder en su vacio, para arrebatar del
horizonte de la gloria de su reino todo principio de legitimidad, es decir, para aniquilar en si misma, con una
violencia catastrdfica, la tierra (Benjamin, 1999; Cfr. Agamben, 2007). Esto se debe a que la relacion con la
muerte es constante alli donde el deseo de poder solo cesa cuando se lo inflige.

Me explico mediante un largo giro del pensamiento. Para Schmitt, el Leviatan revela el origen
bifronte de la politica moderna. Por un lado, se orienta hacia la creacion y defensa de una unidad politica
efectiva, que neutraliza el conflicto mediante su decision soberana, al sustraer a las sectas protestantes las
razones de la controversiay a la Iglesia su pretension de monopolizar la decision sobre la verdad y la herejia.
Pero, por otro lado, el Leviatan permanece expuesto a la contingencia y a la ausencia de fundamento de
cualquier orden, puesto que el derecho soberano a la guerra introduce un elemento de opacidad —un estado
de excepcion— dentro de la arquitectura racional del Estado.

SegunKoselleck(1972),todo el sistemahobbesiano se estructurade talmaneraque este dispositivo artificial
—el Estado, la maquina de las maquinas—, ya contenido en las premisas de la guerra civil, constituye la unidad
politica capaz de enfrentar su amenaza. Este Estado terrenal, que asegura la vida de los seres humanos, no
puede sino revelarse como un dios mortal, como obra del hombre. Asi, opera siempre al borde de recaer
en el estado de naturaleza de su origen, es decir, en la guerra civil que le es presupuesta (Galli, 2020). Una
guerra civil que el Estado redirige hacia el exterior, puesto que cada soberano posee el mismo jus ad bellumy
la guerra se convierte en un instrumento de la politica regia, una actividad susceptible de ser manipulada
mediante larazon de Estado. De este modo, se trazan alo largo del eje principal del orden politico tanto puntos
de referencia comunes como pasos en falso: una orientacion que adquiere, simultaneamente, el caracter
de determinacion de espacios y representacion del pensamiento —la constelacion invisible del equilibrio
europeo—.

El mundo aparece cohesionado por la fuerza, por la guerra y por la capacidad de conquista que
constituyen su alma, pero también por una voluntad de potencia en la que nunca falta una exigencia de
reconocimiento. Una voluntad que atraviesa y penetra la misma reflexion sobre la guerra, que se conserva
y crece en la busqueda de un ordenamiento que situe al derecho en una posicion preeminente, cuyo poder
observe y experimente la fuerza de categorias légicas que se imponen como universales, incluso antes de
descubrirse. Equilibrio dinamico, en absoluto estatico, desbaratado por las diferentes visiones estratégicas
y las contrastantes relaciones entre la tierra y el mar, el transporte mas breve de la separacion entre moral y
politica, entre autoridad y poder. Una crisis que se expresa en el plano juridico en el hecho de que los Estados
se enfrentan en la guerra con paridad de derechos, como contendientes en estado de naturaleza, mas alla de

3 Dentro de una interpretacion mas general de la relacion de coimplicacion originaria entre la guerra y lo politico, es decir, en los

pliegues de una lectura en la que es posible percibir la impronta de la dramatica conciencia del fin de toda teologia fundadora de
lo politico y, al mismo tiempo, la practica desesperada de una neutralizacion activa capaz de pensar una forma politica concreta.



104 Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

la justa causa moral, y que, independientemente de la causa moral de la guerra, se reconocen como justus
hostis solo por su calidad de personas juridicas representativas.

La guerra civil y el estado de naturaleza

La leccion que puede extraerse de Hobbes, segun los pasajes epocales de la teologia politica de Schmitt,
asi como de la Begriffgeschichte de Koselleck, que también disloca la doctrina del Estado al ambito de la
secularizacion, es que la relacion de la politica con su origen manifiesta su intensidad en la guerra civil, interna
a la forma politica. Mas alla del umbral de la crisis de los eventos, es la definicion del concepto de enemigo
lo que la exige. Schmitt (1972) escribe que los conceptos de amigo, enemigo y lucha adquieren su significado
real por el hecho de que se mantienen en relacion unos con otros. Concretamente, estos conceptos cobran
sentido respecto a la posibilidad real de matar fisicamente. Ademas, admite que dicha posibilidad se dirige
al acto, siendo la guerra el caso decisivo de la politica y su presupuesto todavia y siempre presente como
posibilidad real, es decir, como el caso de excepcion capaz de revelar el nucleo real de las cosas.

Por consiguiente, no solo el caracter politico de la vida humana deriva, por tanto, de la posibilidad de la
guerra, y la enemistad no tiene otro contenido que el advenimiento de tal circunstancia, sino también que la
posibilidad real de la lucha a muerte, asi como el concepto de enemigo que moviliza, evoca el primado de la
politica interna, declara el retorno o la presencia inquietante de la guerra civil en el seno del orden, aunque
este parezca encontrarse en un estado de equilibrio. Un huésped que inmediatamente se vuelve hostil por
el hecho de que el orden no puede fijarse ni quitarse por si mismo, ya que es la guerra civil que siempre
esta en curso en el Estado la que determina su formacion, su constitucion o su fin, lo que la vuelve ain mas
problematica y urgente de pensar en su devenir historico.

Ciertamente la guerra civil es el fantasma que visita a la ciudad cuando esta parece disolverse. Definir lo
politico a través de la guerra civil no hace sino evocar una tradicion que para Schmitt se remonta a Hobbes
y al mutual fear [miedo reciproco]: un axioma, quiza, demostrado more geometrico, que depende del
hecho paraddjico de que todos los humanos son iguales en cuanto a la posibilidad de matar en el estado
de naturaleza. Es decir, que se perciben semejantes ante el temor comun de darse muerte en lugar de
reconocerse, es decir, de escuchar la voz de su propia conciencia, ante la angustia sin lugar de su ser para
la muerte (Esposito, 2006; 2018). Pero si tal identidad del estado de naturaleza y la violencia son lo que
justifica el poder absoluto del soberano, resulta, entonces, aun mas decisivo inferir que, en Hobbes, no solo
la indistincion de derecho y violencia constituye el presupuesto que legitima el principio de soberania, sino
que el estado de naturaleza sobrevive en la persona del soberano, es decir, que se oculta tras su mascara
en la medida en que en el teatro de operaciones en el que potencia y poder se intercambian sus papeles el
soberano es el unico actor politico que conserva su natural ius contra omnes incluso cuando se cumpla la
ley natural.

La soberania se presenta como una incorporacion del estado de naturaleza en el seno de la sociedad
civil. Transita por el umbral de indiferencia entre naturaleza y cultura. Asimismo, atraviesa la linea que separa
la violencia de la ley, el orden del desorden. Cae como una sombra del derecho, antes incluso de devenir un
derecho en las sombras. Se extiende sobre la verdad de la razén. Finalmente, se hunde en el destino del
mito, proyectando su violencia especifica a lo largo de la historia del ser. Todo ello acontece hasta alcanzar
aquel lugar en el que la naturaleza ama ocultarse. El estado de naturaleza no es, pues, verdaderamente
exterior al nomos, contiene, si acaso, su virtualidad. Como se ha dicho, es el ser en potencia del derecho, su
autopresuposicion como derecho natural (Agamben, 1995/2018).# El estado de naturaleza precipita, pero
no yace, en la tierra fértil de la fundacion donde el vortice del origen custodia la potencia de un otro inicio, el
advenimiento de lo que no fue, la copresencia de los vivos y los muertos.

El estado de naturaleza es un principio interno del Estado, que se revela en el mismo momento en que
su orden es considerado como disuelto. La externalidad —el derecho de la naturaleza y el principio de
preservacion de la propia vida— es en verdad el nucleo mas intimo del sistema politico, del que vive en el
mismo sentido en que, segun Schmitt, la regla vive en la excepcion, el Estado de guerra civil.

La guerra civil y la enemistad

La guerra civil surge de profundas y letales divisiones. Aunque también ilumina identidades y elementos
comunes, unitarios. Esto es lo que nos dice Schmitt sobre la relacion interna y profunda de la guerra civil
con el derecho, del amargo ultimo sentido de la guerra (1987, pp. 58-59; 2005). Definir una guerra como civil
siempre ha significado reconocer los lazos familiares que existen entre los enemigos, como miembros de la
misma comunidad, hermanos dentro de la misma familia, no extranjeros, por tanto, sino conciudadanos. Hay
quien ha dado nombre al origen del horror que sentimos ante la guerra civil, ante el enemigo que aparece
idéntico al que le combate, su propio yo queriéndole muerto, es decir, el inquietante huésped que habita
las cuatro paredes del yo, obligando a la humanidad a mentir sobre sus mismos origenes (Schmitt, 1987, p.
92). Reconocer un elemento comun, algo familiar e intimo, en el interior del conflicto, nos induce de hecho
a reflejarnos en el espejo de la hostilidad, a pesar de la tierra fértil del fundamento y del olvido del evento
de lo politico que la exclusion de la guerra civil del origen de la politica devuelve a los lugares perdidos de la
anarquia como en la espera del Mesias. A quién, en general, puedo reconocer como mi enemigo si no es solo

4 La edicion de 2018 recoge el conjunto de nueve libros que conforman el proyecto Homo sacer. En el texto, cuando se necesita,

se citan las ediciones individuales.



Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112 105

a aquel que puede cuestionarme. Lo que me expone al peligro de lo politico es el yo mismo o el otro, habria
escrito Schmitt, revelando como el otro se manifiesta a la vez como hermano y enemigo.

Y, sin embargo, no es Schmitt, que se situa en la cuspide de una tradicion de pensamiento que ha
tomado a la guerra civil como el problema original de lo politico, no ya como el fendbmeno de origen de la
politica, quien ha elaborado una teoria politica completa en torno a ella. Asi lo reconocera Roman Schnur
(1986), jurista 'y discipulo suyo, que partira del replanteamiento del problema para profundizar en la cuestion,
dandole a la guerra civil un significado decisivo para la evolucion del Estado moderno. Schnur reconstruye
las constelaciones historicas en las que se manifiesta y los problemas juridicos, morales y politicos que
plantea el estallido de la contienda y con los que los ciudadanos de un Estado se ven confrontados en su
comportamiento. Asimismo, en Per la teoria della guerra civile [Para la teoria de la guerra civil] considera que
el vocabulario conceptual desarrollado para el caso normal (el cuadro de categorias de la doctrina estatal
tradicional) solo puede utilizarse con extrema cautela para describir y explicar el fendmeno de la guerra civil
(Schnur, 1986, pp. 119-157).

En efecto, el ensayo afirma que es necesario comprender esta normalidad en su especificidad, refiriendo
la excepcion y su regla a la formacion del Estado moderno como forma de organizacion politica en la que
el ejercicio legitimo del uso de la fuerza esta monopolizado por la soberania. Y es que lo que esta en juego
en la guerra civil es precisamente la legitimacion de la seguridad y el orden por parte del Estado. Cuando se
desemboca en una guerra civil, no solo se invierten las relaciones entre medios y fines, sino que se suprimen
los limites y las restricciones al ejercicio del poder. Lo que sucede cuando la disputa concierne a la negacion
directa del derecho a existir del otro es una contracciéon dialéctica que puede conducir subitamente a
la masacre reciproca. El resultado de la indeterminacion de la situacion normal y de la guerra civil en la
declaracion del estado de excepcion es la fluctuacion, el extravio, o la exclusion mutua, entre las partes
beligerantes, del principio de legitimidad, que obliga a los ciudadanos a adherirse a la causa justa, a tomar
partido, a movilizarse, comprometiéndose hasta la muerte, por la afirmacion de la misma. En la medida en
que la guerra civil anticipa las guerras de los Estados, negando en su escenificacion a los actores en escena
la posibilidad de declararse no beligerantes.

No obstante, incluso para Schnur, la guerra civil sigue siendo un tema descuidado en la doctrina estatal,
sin que tal desconocimiento parezca preocupar demasiado a los juristas y politdlogos contemporaneos.
El lenguaje de la teoria no dispone todavia de un léxico que le permita formular todo lo esencial en torno a
la guerra civil, y mucho menos explicarlo. Hay un ultimo pasaje en el ensayo, justo antes de despedirse, en
el que se pregunta si la situacion extrema de la guerra civil puede captarse con la palabra miedo o con la
imagen de la angustia, que es necesario evocar para comprender no los elementos residuales y oscuros
que quedan por ilustrar de un cuadro por lo demas claro y nitido de los conceptos politicos en juego, sino el
rasgo decisivo que desplaza toda la perspectiva del ius publicum europaeum en el estado de excepcion de
la soberania al desgarrar el velo de Maya de su representacion:

Sin embargo, si se insistiera en preguntar por qué en Europa se intenta hoy, todavia con mucha ener-
gia, evitar precisamente el tema de la guerra civil, habria que responder que esta elusion podria ser
una consecuencia del progreso, o mas bien de la progresion de la guerra civil mundial, hacia una situa-
cion en la que ya no hay refugios sino soélo puntos de fuga. (Schnur, 1986, p. 156).

Cerremos también este libro. Pero meditemos esta cita extraida de sus paginas finales exponiendo el
fenédmeno de origen de la guerra civil en el tiempo actual. Las lineas de hostilidad global del nomos de la
tierra actuales acontecen una vez que el perfil clasico del Estado desaparece, su monopolio de la politica
se esfuma y nuevos sujetos de lo politico se instalan en la contienda de la verdad, he aqui, el estado de
naturaleza que asciende desde el extremo posible al centro simbdlico del cuadro. Si, es este desorden que
liberan las pasiones tristes lo que lleva al mercado cada valor y persigue cada interés que se cambia por
dinero. Este desorden se expone irremediablemente al descubierto en el punto de fuga de la guerra civil
mundial. Fenémeno que ocurre después de que la perspectiva haya sido recortada primero por la religiony la
teologia, luego por la metafisicay el Estado, para reflejar el unico punto de vista del gobierno de la economia,
donde cuanto mas se vacia el campo de fuerzas del poder y la niebla de nombres y palabras espesa la
maquina psicotécnica de sugestion de masas, confundiendo la verdad con la falsedad.

La guerra civil y la antigua stasis

Abro otro libro, Stasis de Giorgio Agamben (2019).5 El libro analiza la forma que asume la guerra civil cuando
la vida se convierte en lo que esta en juego en la politica y como esta se manifiesta simultdaneamente en
la doble necesidad de su afirmacion y de su exclusion. Se intuye un eco de Foucault en la tension entre
soberaniay biopolitica que recorre sus paginas, pero también lavoz, como un eco, de la critica a su pretendida
exterioridad, donde la excepcion soberana queda expuesta en la luz gloriosa del poder (Crosato, 2019).

No es este el lugar para discutir la relacién entre la guerra civil y la biopolitica de los cuerpos. En los
siguientes parrafos se analizara la tesis del libro sobre la stasis, su doble necesidad, haciendo un ejercicio
mimético de filosofia, dejando que un montaje de citas queme en la hoguera de las vanidades hermenéuticas

5 Cito la edicién que contiene una Nota sulla guerra, il gioco e il nemico que no esta en la primera edicion de 2015. Hay que decir

que, en las primeras paginas del libro, el autor cuestiona la marginacion de los estudios sobre el tema y pone en tela de juicio el
concepto de revolucion, cuya creciente popularidad ha arrinconado a la guerra civil en el debate filosdfico politico. El problema
de la distincion entre revolucion y guerra civil no puede abordarse aqui. Para una primera indicacion, ademas del texto de Schnur,
véase Arendt (2009).



106 Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

al mismo conflicto de interpretaciones. Lo que estara en juego es el grave asunto de la guerra civil, la
posibilidad de la muerte fisica, asi como la produccion de vida susceptible de ser asesinada, como ultimo
transporte tragico de la resolucion de la politica en la enemistad, o sea, la relacion de mutua presuposicion
entre enemistad y guerra, un vinculo tal que ambos términos aparecen tan estrechamente entrelazados que
es imposible separarlos.

Soy consciente, sin embargo, de que no hay un desafio real a la l6gica circular en virtud de la cual la guerra
se mantiene en intima relaciéon con la politica, si el criterio existencial del enemigo, aquel que expresa su
intensidad incluso antes que al conceptoy que lo define al mismo tiempo en su tension especifica a través de
la posibilidad de infligir la muerte fisica, no sea implicado en el juego que se teme y rechaza. Un dispositivo
neutralizante que Schmitt pone en escena mediante el combate cuerpo a cuerpo con Hobbes. Una posicion
que no es ni instrumental ni dialéctica, sino que se arriesga en el mar abierto de una batalla por la verdad en
politica, de modo que el estado de naturaleza no sea algo que pueda ser abolido y sustituido por la sociedad
politica, ya que coincide con la condicion politica humana, en la medida en que exhibe la peligrosidad de
los humanos que, por lo demas, es el telén de fondo de la escena en la que se representa la profesion de lo
politico.

Estrategia, la hobbesiana, destinada a captar la potencia del conflicto, a excluir aquello que se afirma
en su necesidad, una otra y mas antigua concepcion de la guerra, la potencia que ni se concede ni pasa
al acto de la guerra, es decir, la stasis como funcidon agonal y juguetona, cuando no incluso con un aire
festivoy de reconciliacion, consustancial a la convivencia entre los humanos. Percibo, incluso en ausencia de
sensaciones, una trama oculta, en divergente acuerdo con la verdad de lo politico, pero, esta vez, mas fuerte
que aquella que se manifiesta como enemistad entre hermanos, en la medida en que aquel que me expone
al peligro de lo politico no es a la vez hermano y enemigo, sino un Otro que deja que hable en su nombre el
coro de “relaciones de alianza y philia entre grupos que no se consideran enemigos, sino xenoi en el doble
sentido del término: extranjeros y huéspedes” (Loraux, 2006, p. 418). Aqui esta, como en la tragedia antigua,
la contienda por la verdad, un fendmeno de origen, un debatirse de la pura potencia que no es un principio
y que no tiene un comando, la copresencia de los vivos y los muertos, en lugar de su parentesco de sangre,
la stasis.

Precisamente, la guerra civil que el Estado somete y reconvierte a otros fines exceptuando un espacio
de anomia del derecho en el que su posibilidad real se realiza de la nada y por nada, esto es, negando y
aniquilando su misma potencia de no (Agamben, 2019, p. 104). Un modo de decir que donde hay peligro
crece también lo que salva. solo para alimentar sus lenguas de fuego giraré la lefia y agitaré la ceniza del
comentario o cultivaré la llama que encierra el secreto de toda critica verdadera: la vida. Seguro de que la
critica nunca ha dejado de buscar la verdad cuya llama viviente contintua ardiendo sobre las pesadas ruinas
del pasado y sobre las ligeras cenizas de lo vivido, como escribio Benjamin (1962) en su gran ensayo sobre
Goethe. La ceniza ligera de lo vivido que recogeré al final del articulo en la idea de guerra civil internacional.
Y, como Benjamin concluye: “En todo comienzo reside un fragmento del tiempo mesianico”.

La guerra civil, el comando y la técnica

He rastreado el enigma hasta su clave desvelando de antemano el propdsito consighado por Stasis a la nota
afiadida en 2018, con motivo de la edicion integra del Homo sacer del que forma parte la obra. Nota luego
recompuesta en su segunda edicion. La clave es mostrar como la definicion de Schmitt de lo politico a través
de la enemistad y la guerra es contradictoria en la medida en que excluye a otra concepcion mas antigua que
refiere la guerra a la esfera del juego, en la que la victoriay la derrota en el combate pueden no depender de la
muerte fisica o en la que el uso de matar a un humano no sirve para definir lo politico. No obstante, es a partir
de la lectura de Schnur que Agamben (2019) da ciertos pasos para introducir los primeros elementos de una
ya imprescindible stasiologia en los dos textos que componen el libro publicado en 2015.

Es a partir de allique, para Agamben, la guerra civil se convierte en el umbral fundamental de la politizacion
de Occidente. Un dispositivo que a lo largo de la historia ha producido alternativamente la despolitizacion de
la ciudadaniay la movilizacion de lo impolitico. Leamos y sigamos al operador de la guerra civil precipitarse en
la oscuridad de la contemporaneidad, primero bajo la figura del terror y luego bajo la mascara de la pandemia,
asestando después un golpe mortal a la era de las democracias liberales, fundadas en las constituciones, los
derechos, los parlamentos y la division de poderes.

La estrecha relacion que une a la guerra civil con el estado de excepcion, que uno cree que se ilumina
de repente al voltear las paginas del libro, puede en cambio quedar en las sombras del texto porque los
dos primeros volumenes recogidos en Homo sacer han revelado la existencia de una zona comun de
indecidibilidad, en la medida en que renuevan la definicion del totalitarismo jugando con la instauracion, a
través del estado de excepcion, de una guerra civil legal, unica condicion que permite la eliminacion fisica
no solo de los adversarios politicos, sino de categorias enteras de ciudadanos que por alguna razén no
pueden integrarse en el sistema politico (Agamben, 2003). La idea asi inexpresada es que la guerra civil
sea lo opuesto del estado normal del mismo modo que el estado de excepcion es una suspension del
ordenamiento juridico existente. Es decir, que entre ambos fendmenos politicos se difuminan todas las
diferencias, que se abre una zona gris de complicidad cuando cambia el estatuto de lo verdadero y lo falso
en las relaciones entre los humanos, y una peligrosa contrafactualidad de lo falso y lo verdadero sustituye
a su oposicion. Tal es la complicidad entre ambos que la guerra civil transita hacia el estado de excepcion
del mismo modo que el estado de excepcion estalla en guerra civil en la medida en que el poder estatal asi
responde inmediatamente a los conflictos internos mas extremos.



Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112 107

Es un umbral de indeterminacion lo que moviliza la relacion de estado de excepcion y guerra civil en el
crepusculo actual de Occidente. Pero también lo que completa su figura que ahora se tifie de gris sobre
gris, bajo el cielo vacio de la soberania. Ante la indetenible progresion de la guerra civil mundial, el estado
de excepcion se convierte en la regla y el ejercicio de su comando en el paradigma rector dominante de la
politica contemporanea. Nunca como ahora el poder habia exigido que se produjera un régimen de verdad. El
imperativo del comando es la fabricacion de un sistema de guerra civil y de un estado de excepcion en todos
los campos del saber. Pero esto significa que la doble necesidad de la guerra civil, tensada entre la exclusion
y la inclusion en el orden politico, cae dentro del alcance del estado de excepcion, de tal manera que su
provocacion hace signo de convertirse en la regla de aquel estado. Si las dos formas limite del derecho y de
la politica son utilizadas sin escrupulos como formas normales de gobierno, entonces se requiere una cuota
extra de imaginacion para pensar que no solo la dictadura, sino también que la democracia contempla la
stasis, el levantamiento de los ciudadanos en la forma extrema del disenso, la stasis que es el origen de la
polis, un fendmeno que solo puede ser excluido del orden en la medida en que se convierte en materia de
su gobierno. En la oscuridad de la contemporaneidad, llega la hora de la legibilidad del libro que se tiene en
las manos.

Es a partir de la apuesta por la irreductible impugnacion del paradigma del consenso, que domina tanto la
praxis como la teoria politica de la democracia, que el fildsofo italiano juega el pensamiento de Schmitt sobre
el estado de excepcion, por asi decirlo, contra sus propios limites. Recordémoslo, el estado de excepcion
no define una suspension espacio-temporal de la ley, si acaso contiene un espacio vacio en el que el estado
de naturalezay el derecho, el exterior y el interior, el oikosy la polis transitan uno en el otro, como en el relato
de Hobbes. Por si acaso lo habiamos olvidado es, una vez mas, el vortice del origen que arrastra a la ruina a
todo el sistema de limitaciones y reglas reciprocas del ius pubblicum europaeum, cuya idea naufraga donde
se abre el alta mar de los dissoi logoi [argumentos contrastantes].

Del mismo modo, Agamben se aventura en la zona de indeterminacion donde se rompe el antiguo
nomos de la tierra y la decision de que la categoria fundamental de la politica occidental no sea el criterio
existencial amigo-enemigo, sino la relacion de destierro entre vida desnuda y existencia politica, zoey bios,
exclusion e inclusion (Agamben, 1995). Ciertamente el recuerdo que entra en el corazon del ser es la palabra
de Aristoteles sobre el ser de la poalis, la relacion entre viviry vivir bien. Un combate cuerpo a cuerpo que el
texto asume radicalmente, volcando su memoria en la formacion contemporanea del logos. Una oposicion
que es, al mismo tiempo, implicacion de lo primero en lo segundo, es decir, de la vida desnuda en la vida
politicamente cualificada. Hay politica porque el humano es el ser vivo que, en el lenguaje, separay opone a
si mismo su propia vida desnuda y, al mismo tiempo, mantiene con ella una relacion de exclusion inclusiva
(Agamben, 1995).

La guerra civil y el reino mesianico

No es este el lugar para reflexionar sobre la obra de Nicole Loraux, de la que Agamben extrae criticamente
los lineamientos del paradigma de la guerra civil, cuya verificacion de poderes tiene lugar en el pensamiento
de Hobbes (Loraux, 2006; Cfr. Agamben, 2019). Oikos y polis. Un umbral de transicién de uno al otro, no un
proceso de superacion de uno en el otro. La cooriginacion del conflicto y de la sociabilidad. O del vinculo de
la division que anima y marca profundamente la vida de la politica griega, que replantea la relacion dialéctica
que transcurre entre la amistad y la enemistad, el acto por el que una comunidad se constituye a si mismay
la identificacion de un adversario contra el que batirse. Un vortice del origen, sin duda, ante el cual la filosofia
griega sintio el terror y frente al cual el asombro retrocedid, una presencia que no suscitd estupor, que tratdo
de conjurar no llamando ya a la guerra civil por su nombre, sino evocando en su nombre mas su fantasma que
a su idea, como si la memoria de la ciudad pudiera fundarse en el olvido de lo politico.

He aquila consternacion por discrepancia entre tragediay filosofia. En el punto de suinterseccion, laguerra
civil. Para los griegos y sus instituciones, un pasado que siempre debe seguir siendo posible en la ciudad,
aungue no se debe abusar de su recuerdo; para los modernos, algo que hay que intentar hacer imposible
a toda costa y que, en cambio, debe ser recordado a través de juicios y persecuciones legales. Necesidad
de la exclusion de la guerra civil del orden politico que Agamben descubre y cuestiona en el pensamiento
de Hobbes a través de la interpretacion de Schmitt. Teologia politica interpretada desde una perspectiva
decididamente escatologica, no sin antes releer la doctrina del Estado a la luz de los principios de la politica
cristiana contenidos en el Leviatan, en virtud de los cuales la politica adquiere una dimensién mesianica,
del mismo modo que el mesianismo que ella implica se vuelve casi brutalmente politico (Agamben, 2019;
Pocock, 1990).

Una proyeccion de la autoridad profética en el futuro escatoldgico, elaborada y realizada por el fildsofo
italiano después de haber pasado a contrapelo la tradicidon talmudica del Leviatan y evocado, como si se
tratara de un duende invisible que maneja los hilos de la maquina del poder, Il mysterium iniquitatis, del que
habla Pablo de Tarso en la Segunda carta a los Tesalonicenses. Un misterio que alista el escenario en el que
el Leviatan desaparecera, en su ultimo acto, bajando el teldn de toda la representacion del Estado, cuando el
Reino de Dios, que Cristo restaurara al final de los tiempos, se realice politicamente en el mundo (Hill, 1958).

Para el autor de El tiempo que resta, la descripcion del conflicto escatoldgico que precede a la instauracion
del Reino de Dios no es simplemente un misterio sobretemporal cuyo unico propdsito es poner fin a la
historiay ala economia de la salvacion. En cambio, se presenta como un hecho histérico continuo que influye
constantemente en el destino de la humanidad y en su posible salvacion o ruina (Agamben, 2000). Es la
concrecion de tal desenlace escatoldgico, en lugar de la supuesta secularizacion de la teologia politica, lo



108 Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

que revive en el pensamiento politico de Hobbes, con el debido respeto a Schmitt, quien solo vio en el Estado-
Leviatan el poder que frena el fin del mundo, el kathekon, cuya doctrina asume como unica posibilidad de
concebir la historia en sentido cristiano, sin entender cémo coincide con la misma bestia escatoldgica del fin
de los tiempos y que no actua como poder que frena la anomia. El problema concierne a la relacion entre el
orden profanoy el reino, la historia y lo mesianico. La idea de Agamben (2019) es que, para Hobbes, como lo
seria mas tarde para Benjamin (1997), la politica profana no actua como un efecto retardatario sobre el futuro
del Reino, sino que seria una categoria de su aproximacion mas silenciosa.®

Resumo la cuestion en las palabras de Benjamin, reuniendo en un punto, que es a la vez de contacto y
de oposicion, la direccion de las dos flechas que, desde arriba y desde abajo, disparan la dynamis historica
del orden mundial y la intensidad mesianica del Reino, donde la mengua de la voluntad de potencia del
primero promueve el advenimiento del segundo. Es en el escenario escatoldgico de la representacion de
la soberania en el que se realiza la operacion de un sujeto juridico-politico que asegura a sus subditos
seguridad y satisfaccion, donde Agamben escenifica la doctrina hobbesiana de la guerra civil precipitando
el orden al final de los tiempos. El telon puede entonces levantarse sobre el centro simbdlico del poder,
representado en el frontispicio de la obra, 0 mas bien, destacandose en alegoria sobre el emblema barroco
de la soberania —Schmitt escribid una vez que el Leviatan es una fachada barroca—, un artificio que lleva en
lo alto, como saliéndose de su quicio teoldgico, la inscripcion: la potestas no reconoce hada superior en la
tierra en la que domina su potencia. Una palabra en imagen que insinua un enigma al que el intérprete no
puede dejar de corresponder: la ciudad esta vacia de sus habitantes y el Estado se encuentra fuera de sus
limites geograficos, como el Dios mortal, el humano artificial llamado mancomunidad o Estado, esto es, su
cuerpo politico no coincide, sino que esta mas alla del cuerpo fisico de la ciudad. Misterio de una potestas
desprovista de autoridad, que liga e indetermina en sus manos el poder temporal y el espiritual, la espada 'y
el baculo pastoral. Paradoja de un cuerpo politico tal que la unificacion de la multitud en una sola persona,
que también se representa a si misma en la soberania, es solo una ilusidn en perspectiva que el dispositivo
maquinico pero artificial del Leviatan pone en funcionamiento, como si fuera su propio fantasma, deudor del
creciente prestigio adquirido por la 6ptica como paradigma cientifico de la época que resuelve el mundo en
la propia imagen.

El comentarioy la critica iconoldgica del simbolo del poder tocan una posible cumbre, aunque impensada,
de una teoria de la guerra civil aun por hacer. A saber: que la ausencia del pueblo es el elemento constitutivo
del Estado. Es decir, que la ademia (ausencia del pueblo) seria la razén de su crisis desde la fundacion del
Leviatan (Agamben, 2019). Fendmeno del origen de lo politico, la guerra civil revela como en el pensamiento
de Hobbes se hace consciente la intima contradiccion que marca el concepto de pueblo en la tradicion
filosofico-politica occidental. Lo que le confiere un estatuto incierto a un sintagma movido internamente por
una tension dialéctica, oscilante, entre los dos polos opuestos del término: el pueblo como objeto politico
unitario, cuerpo politico integral, y el pueblo como multitud politicamente no cualificada, subconjunto de
cuerpos necesitados y excluidos (Negri, 1992). Una antinomia de la razén politica —que solo puede decantar
en el camino del pueblo hacia una ciudad de la justicia, en el tiempo que resta— que concierne a un sujeto
que, por un lado, manifiesta su identidad, absolutamente, fuerte en su pertenencia a una homogeneidad
étnica, historica, religiosa o econémica que reconoce y reivindica como unidad politica, pero que, por otro
lado, precisamente como unidad politica, nunca puede estar presente sino a través de los humanos que la
representan.

Todo el dossier de Agamben documenta como Hobbes es perfectamente consciente de la ambigiliedad
peligrosayconstitutivadeltérmino “pueblo”, enla medida en que el pueblo contiene yaen simismo alamultitud,
atravesada por la sola tension en la que es posible que viva un cuerpo politico. Aquel esta compuesto por
una serie de ocurrencias textuales que proceden del De cive, pero que Agamben remite también al Leviatan
por su capacidad de establecer concordancias significativas entre las dos obras respecto a la paradoja del
pueblo contenida en ambas. Paradoja que también comprende su dificil libertad, siendo el pueblo soberano
solo a condicion de dividirse de si mismo, es decir, de escindirse en multitud y pueblo.

Leamos el proceso que va de una multitud y retorna a una multitud, el pasaje al limite en el que, sin
embargo, la multitud desunida que da origen al pueblo no coincide con la multitud disuelta en la que el
pueblo se confunde en el acto de elegir un soberano. La idea de Agamben (2019), sustentada en una lectura
cruzada de De Civey Leviatan, es que el circulo multitud desunida, pueblo/rey, multitud disuelta se rompe en
un momento dado y que el intento de volver al estado inicial coincide con la guerra civil.” Dicho de otro modo,
si la multitud sigue existiendo después del pacto, y lo que desaparece, como en una ilusion optica de las
cartas de representacion, es el pueblo que se ha transferido a la persona del soberano y que, por tanto, reina
en cada ciudad, sin poder habitarla, entonces la guerra civil sobrevive en el cuerpo politico, como irrealizable,
es decir, permaneciendo siempre posible en el Estado en la medida en que apunta a la realidad de la lucha a
muerte irrepresentable entre la multitud disuelta y el soberano en todo momento.

Una posibilidad plenamente real. Guerra civil y Estado, Leviatan y Behemoth, orden y desorden coexisten,
solo lavictoria de la multitud sobre el soberano devuelve entonces la mancomunidad al estado de naturaleza,
es decir, la multitud disuelta a la multitud desunida. Pero esto significa que la guerra civil y el estado de
naturaleza no son superponibles, las dos caras del estado, sino que entran en una relacion compleja en la
que su punto de vista refleja, como en un juego de espejos, toda la perspectiva del orden politico: “el estado

6 Lareferencia es a el Frammento teologico-politico de Benjamin (1997).

Lee los pasajes del libro en los que Hobbes distingue entre pueblo (populus) y multitud (multitudo) y llama a la paradoja uno de sus
teoremas fundamentales. Paginas apropiadamente recordadas por Agamben (2019).



Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112 109

de naturaleza es una proyeccion mitoldgica del pasado de la guerra civil; la guerra civil es inversamente una
proyeccion del estado de naturaleza sobre la ciudad, y lo que esta parece cuando se considera la ciudad
desde el punto de vista del estado de naturaleza” (Agamben, 2019, p. 61).

Leer los principios de una politica cristiana del Leviatan a la luz de la perspectiva escatoldgica que revela
como seria un reino politico real la restauracion del reino de Dios por la segunda venida de Cristo. La pareja
de inseparables, Leviatan y Behemoth, puede conducir a su cumplimiento, expuesto en el combate en el
que las dos bestias pereceran juntas y juntas seran quitadas de en medio, para que el pueblo recupere su
cuerpo politico, es decir, los justos puedan sentarse a su banquete mesianico liberados de los lazos de la
ley (Agamben, 2019).2 Pero si esto es cierto, significa que, antes de la llegada del Dia del Sefor, los dos
monstruos estan destinados a coexistir en el espejarse indeterminado del orden y el desorden reflejado en
la figura de este mundo, en un mutuo alzarse en la misma posicion, que disimula el mismo fin del mundo,
de tal manera que el poder de la guerra civil recorre todos los actos de gobierno de arriba abajo, como si el
colapso de la legitimidad del poder conllevara el cese del comando. Y a la inversa, la decision soberana la
posicion de un indecidible.

Reenvio una pregunta al pensamiento de Agamben, ahora que he seguido su idea de que la guerra
civil alcanza el punto limite en el que la relacion entre filosofia, teologia y politica se suprime. ;Acaso el
mesianismo, representado por Pablo como un drama que se desarrolla en un conflicto abierto entre la
parusia del Sefor y la apostasia del adversario no traera un soplo del Espiritu a la escena del mundo, en el
tiempo en que el humano de la anomia se confundira con el humano que retiene, desde el momento en que
nada distinguira al uno del otro, siendo la guerra civil el orden y el orden la guerra civil? ;Y qué sera de este
gesto, de la potencia destituyente, donde el Dos ha reconquistado al Uno, y el Uno ha capturado al Dos, la
verdad la mentira y la mentira la verdad, y los idola fori que reinan en la plaza y en el teatro, en los palcos, asi
como en las sillas de cada tribunal, se han elevado por encima de todo ser que se llame Dios, de modo que
ahora se sientan en el templo Dios, mostrandose como Dios? ¢ Puede su evento advenir como una catastrofe,
cuando la paz y la seguridad sean, por fin, su palabra comun, y su juicio sea escuchado por la servidumbre
voluntaria que disimula como el pueblo es el ausente de la representacion del Estado, aunque sea aclamado
por lademocracia de laidentidad, y su ausencia resuelta en una imagen por el gobierno de la técnica a mayor
gloria del trono vacio en el que se sienta el simio de Dios?

Por supuesto, las respuestas dependen de como se interprete el tema escatolégico que es inseparable
de la filosofia cristiana de la historia y, en particular, del sentido que se de al pasaje de la Segunda carta a
los Tesalonicenses sobre el misterio de la iniquidad y el kathekon, el poder que retiene, es decir, si se asume
la secularizacion como historicamente decisiva o se considera al apocalipsis de toda verdadera teologia
politica. La escatologia no es el fin de los tiempos, ni una paralisis del espiritu que vuelve inutiles las acciones
de los humanos. Al contrario, con Bonhoeffer, evocado con acierto por Agamben, pertenece al sentido de las
cosas Ultimas el que estas guien y dirijan la accion de las cosas penultimas (Bonhoeffer, 1969; Cfr. Agamben,
2010; Mancini, 1969). Nada mas que un movimiento que desaloja toda condicion factica, todo sujeto, de un
gesto que anule sus propiedades, como si fueran el cuerpo muerto del pecado que aun llevamos dentro,
Pablo nos recuerda en la palabra que llama, vivificando el tiempo mesianico con la expresion ho nyn kairos,
el tiempo del ahora, e invitando a los tesalonicenses a no dejarse turbar por la inminencia de la parusia
(Agamben, 2000). Lo que el Apéstol de los gentiles tiene cerca entre su boca y su corazén no es el dltimo
dia, no es el fin del tiempo, sino el tiempo del fin, es decir, el tiempo que resta entre el tiempo y su fin: la
transformacion interna del tiempo que el acontecimiento mesianico ha operado de una vez por todas en la
vida de los que tienen fe.

El evento mesianico, que ya se ha manifestado con la resurreccion, que corresponde a la cercania de la
palabra de fe, esta presente aqui en to nyn kairo; es una vocacion que llama a revocar la condicion mundana
enlaque se esta llamado, pero no en el sentido de que estallame a un otro lugar, de que sustituya la condicion
dada por otra vocaciéon mas verdadera o mas auténtica, sino que la vocacion disuelve toda condicién desde
si misma, desde todas sus propiedades, como una urgencia que la excava desde dentro, la depone en el
acto mismo en el que permanece en ella, habita como su ethos, para acceder a su uso. La cita que arranca
el asentimiento de la forma de vida a la vida mesianica esta tomada de Corintios:

Esto, empero, digo, hermanos, el tiempo contraido estd, resta, pues, de modo que también los que
tienen mujer como no (hos me) teniéndola sean, y los que lloran como no llorantes. Y los que se ale-
gran como no alegrandose, y los que compran como no poseyentes, y los que usan el mundo como
no abusando (de él); pasa, pues, la figura del mundo este. Quiero, empero que vosotros sin cuidados
estéis. (I Cor.7,29-32.).°

He aqui el pasaje decisivo, lo ultimo que pone en juego lo penultimo, el vortice de origen que arrastra
el fendmeno original de la guerra civil hasta su plenitud, donde toda fundacion deja de tener lugar. “Como
no” es la formula de la vida mesianica y el sentido ultimo de la lamada, en lugar del “como si” de la filosofia
que se aferra a los similes mientras contempla su propia ruina. En el signo del “cémo no”, la vida no puede
coincidir consigo misma, para los que tienen fe se convierte en una exigencia dividir la vida en una vida
que vivimos (vita quam vivivmus) y una vida para la que y en la que vivimos (vita qua vivimus), que es lo que
hace vivible la vida y le da sentido y forma (Agamben, 2007; 2014). Vivir en el Mesias significa, pues, revocar

8 Del misterio de la iniquidad Agamben habla en un pequefio libro de 2013, Il mistero del male, en el que comenta la decision del

Papa Benedetto xvi abandonar el trono de Pedro.
Tomo la traduccion de la cita del Apéndice de Agamben (2000).



110 Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

y hacer inoperante en todo momento y en todo aspecto la vida que vivimos, hacer aparecer en ella la vida
por la que vivimos, la vida que Pablo llama la vida de Jesus. Zoe tou lesou. Zoe non bios. La vida mesianica
es la imposibilidad de la vida de permanecer en una forma predeterminada, la revocacion de todo bios para
abrirse a una forma de vida.

Larelacionentre el mesiasylaley se expresa mediante el verbo katargein, que significainutilizar, desactivar.
Lo inoperoso que tiene lugar en la llamada a la propia vocacion es equiparable a la operacion mesianica que
desactiva al mismo tiempo la ley, todo poder, toda autoridad, sin que tal deposicion deje lugar a una nueva
identidad. Su accion es desactivada con respecto al pecado porque es a través de la ley que los humanos
conocen el pecado y el deseo. Mientras que es la ley la que se ve privada de su poder de comando, es decir,
una ley ya no de mandatos y obras, sino de fe. Viva es la experiencia de la palabra en lugar de su obra. Asi
hablé Pablo. La fe a partir de la escuchay la escucha a través de la palabra. El cese del comando en lugar de
la debilidad, como de la fuerza de Dios. Dejar que los muertos entierren a los muertos. La contemplacion de
la pura potencia de actuar. Es la gaya ciencia de Agamben.

El advenimiento de una forma de vida donde el estado de excepcion abandona las garras de la stasis,
se retira de la escena, abandona el papel del orden y del desorden, las mascaras de una y otra herencia
asumidas en la ficcion del mismo sujeto de poder, como si ahora fueran valores perfectamente equivalentes
en la economia de la salvacion. La vida que se vive y la vida para la cual se vive se convierten en la misma
cosa. “Pasa, pues, la figura del mundo este” (I Cor. 7, 32).

Consideraciones finales: la guerra civil y la politica actual

Regreso al lugar desde el que partio la investigacion. Un amplio recorrido de pensamientos sobre la naturaleza
del comando y la cuestion de la técnica, sobre la teologia del juicio final y el porvenir del reino mesianico, ha
sido completado. Y, sin embargo, la antigua stasis parece precipitarse en la tierra desolada de la legitimidad
del mundo moderno y arrojar lo politico a las aguas agitadas de los dissoi logoi. Para concluir, doy un paso
mas en la investigacion respecto a Schmitty a Agamben. Traslado su critica de la guerra civil como fenémeno
originario de lo politico hacia mar abierto. ;Ddnde transita la guerra civil en el tiempo que resta si el ius
publicum europaeum se hunde en la excepcion soberana como en la cosa oculta desde la fundacion del
mundo? He aqui un pensamiento en imagen que me viene desde el extremo posible de la historia, en el lugar
que traza sumargeny su final. Observo no solo el fantasma de su barco pirata, por asi decirlo, que se aventurd
en la tierra incognita de la conquista del nuevo mundo llevando los titulos de soberania en las bocas de sus
cafnones, sino también la figura de su legitimidad despojandose definitivamente del manto juridico que la
violencia y el poder habian confeccionado para su cuerpo soberano con el fin de ocultar su vida desnuda.
Aquello que avanza, porque sucede y se aplica a la finalidad del derecho publico, y por tanto también en las
relaciones internacionales de los estados, es que este espacio juridicamente vacio del estado de excepcion,
en el cual la ley esta vigente en la figura de su disolucion, infringe sus limites espacio-temporales.

Ese estado, volcandose en su propio exterior, que cada vez mas se envuelve en un pliegue de su interior,
hasta coincidir con el ordenamiento normal, hace que la gran politica, los estados soberanos, la economia de
lavoluntad de potencia, asuman ala guerra civil legal como dispositivo de su realizacion. Dicho de otro modo,
que den lugar a un hecho que es inherente al devenir regla de su maquina letal, pero que también contempla
la posibilidad real de su interrupcion. De este modo, doy lugar a un hecho que atafie al devenir regla de su
maquina letal: el excepcionalismo americano, el ser de los Estados Unidos de América en el ocaso del orden
mundial, la restitucion de la guerra civil como fendmeno originario de lo politico, hasta convertirla en un
evento que contempla incluso la posibilidad real de su propia interrupcion.

Lo digo a través de la literatura. Hay un cuerpo de palabras, una superficie de inscripcion de los
acontecimientos, que divide el poder que frena del Leviatan de la tirania de la mayoria que produce y consume
la Democracia en América. Una grieta irreductible para cualquier principio de anarquia que quiera aprehender
la anarquia interna del poder y destituir su propio principio. Una cesura que vale para cualquier intento de
pensar la anomia, que solo puede volverse accesible alli donde es puesta a un lado la anomia que el poder
ha capturado dentro de si en el estado de excepcion. Pero también un pasaje al limite aiun mas urgente
para el pensamiento que busca senalar lo irrepresentable, el demos, que ha sido atrapado en el dispositivo
representativo de las democracias occidentales (Agamben, 2014, p. 348). Es Moby Dick de Melville (1994).1°
La deriva es oceanica, pero el curso es teoldgico-politico. La lucha del poder contra si mismo. Espada y
baculo pastoral que intercambian sus roles en la época en que el mundo es disuelto en su propia imagen. El
Leviatan que arroja por la borda la milagrosamente ganada razén de Estado para acumular su poder en
el libre comercio con el mundo. Un capital de energia que invierte en una utopia que nunca termina, un
experimento a gran escala, porque su ley de produccion repudia todo arraigo terrenal. Una voluntad de
potencia que anhela lo imposible. Una nada que se anula. Pero esto, otra vez, cuando la exposicion de la
ademia intrinseca de la democracia permita que aparezca el pueblo ausente al que pretende representar.

Que el Leviatany la Democracia en América estén, mas bien, en la hora incierta en que aun reflejan su
ser en el espacio blanco de la politica. Veo un contragolpe del uno hacia el otro, su stasis final, la maquinaria
del Estado volviéndose patas arriba alli donde su implante, la técnica, provoca que su funcion de gobierno
se apodere de la vida desnuda. El devenir administrativo del Leviatan. Y la navegabilidad de las opciones de
vitales.

0 Me permito reenviar a Scalzo (2019).



Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112 m

Ciertamente, el espiritu del mundo no ha dado el paso decisivo hacia el fin de la historia. La lucha por el
reconocimiento no se ha extinguido, ni se ha desvanecido, aun cuando jamas agote el deseo infinito del ciclo
de produccidn sin apropiacion (Kojeve, 1996). La forma del enemigo ni se eleva ni se absuelve en lo universal
de unimperio homogéneo y vacio como el continuo del tiempo, ni el vértigo de la guerra responde a una fatal
estrategia de alinear sus provincias consigo misma.

La American way of life ya no es la calle de sentido unico por la que transita el comercio del mundo. La
accion negadora del dato natural e inmediato que opone el sujeto al objeto no retrocede ni se retira a un
grado cero de la historia, donde un gesto tan ocioso como formalizado, aun no liberado de la potencia de
ser como de no ser, produce desde si la negatividad, pero como forma pura separada de su contenido. La
historia universal es arrojada a los grandes espacios de lo politico. El mundo no esta en el espacio, sino que
el espacio esta en el mundo.

Observo reconfiguraciones politicas en la era técnica, desplazando la materializacion histérica del
estado de excepcion hacia los trazados globales del Occidente, mas alla de la despolitizacion absoluta
subsiguiente a las fases de neutralizacion iniciadas con el Estado moderno. El azar deviene norma de
un nuevo nomos terrestre, vigente aunque vacio de sentido, donde la fuerza de ley flota en un espacio
juridicamente yermo: todo lo que el soberano juzgue necesario para la representacion de su gloria puede —y
debe— ocurrir, como en el siniestro ritual de exhumacion en que participamos, pese a pretender inocencia.

Primordialmente, la confusion linglistica: evocaciones retéricas —cuando no visitaciones espectrales—
de distinciones politicas clasicas, categorias que descienden sobre lo real como esa niebla nominativa que
alimenta la maquinaria psicotécnica de sugestion masiva. Verdad como mentira, mentira como verdad. Un
Iéxico manipulado de mando y servidumbre voluntaria, un enredo dialéctico donde “la guerra mas atroz sélo
puede hacerse en nombre de la paz, la opresion mas brutal en nombre de la libertad, la inhumanidad mas vil
en nombre de lo humano” (Schmitt, 1972, p. 182)

Sinabandonarlaimaginacionde lo verdadero —ahora que su eficacia equiparalofalsoylo veridico—, sefalo
que al estado de excepcion formal (donde la ley se autoaplica desaplicandose) y al dispositivo soberano (que
tiene por objeto la vida desnuda), corresponde el estado de excepcion real de los oprimidos: su potencia
destituyente, un gesto, una forma-de-vida que inutiliza y consuma su accion. El poder destituyente condensa
el nucleo de la propuesta politica agambeniana. Esta teoria —cuya delimitacion representa la tarea
fundamental de la politica venidera— emerge de una critica radical a la dicotomia aristotélica potencia/
actoy establece un didlogo crucial con el Benjamin de Para una critica de la violencia (1962). El concepto se
articula precisamente en ese pasaje del ensayo benjaminiano donde se persigue definir una violencia capaz
de revelar la solidaridad oculta entre la violencia fundadora del derecho y la violencia que lo conserva; una
violencia que, en consecuencia, logre sortear la dialéctica juridica operante en el estado soberano.

Resulta decisivo comprender como la potencia destituyente se erige como criticainmanente a la potencia
constituyente. A través de una relectura de la relacion entre potencia (dUvapic) y acto (évépyeia) —cuya
interpretacion ontoldgica resulta nodal para la alternativa moderna que propone Negri (1992)—. Agamben
demuestra que el poder constituyente opera como presupuesto necesario que el poder constituido requiere
para autofundamentarse y legitimarse. El esquema conceptual se estructura asi: el constituyente representa
una figura de poder donde una potencia destituyente es previamente capturada y neutralizada, garantizando
asi que dicha potencia no pueda volverse contra el poder y el orden juridico en cuanto tales, sino unicamente
contra configuraciones histdricas especificas del mismo (Agamben, 2014).

En suma: potencia pura como origen comun y germen del porvenir; guerra contra el enemigo interno;
destitucion del arche; fin del mandato y de los fundamentos del poder. Juego de la potencia del ser/no-ser,
exigencia que persiste en el abandono para que la vida -sus modos de ser- habite el origen olvidado de lo
politico: un acontecimiento del lenguaje que, como voz sin principio, llama sin decir, mas alla de su propio
llamado, desde el desierto creciente, a la vocacion del ser a la paz.

Referencias bibliograficas

Agamben, Giorgio (1995). Homo sacer [Homo sacer. El poder soberano y la vida desnuda]. Einaudi.

Agamben, Giorgio (2000). Il tempo che resta [El tiempo que resta). Bollati Boringhieri.

Agamben, Giorgio (2003). Stato d’eccezione [Estado de excepcidn]. Bollati Boringhieri.

Agamben, Giorgio (2007). Il Regno e la Gloria [El reino y la gloria]. Neri Pozza.

Agamben, Giorgio (2008). Segnatura rerum [Signatura rerum. Sobre el método]. Bollati Boringhieri.

Agamben, Giorgio (2010). La Chiesa e il Regno [La iglesia y el reino]. Nottetempo.

Agamben, Giorgio (2013). Il mistero del male [El misterio del mal]. Laterza.

Agamben, Giorgio (2014). L'uso dei corpi [El uso de los cuerpos]. Neri Pozza.

Agamben, Giorgio (2017). Creazione e anarchia [Creacion y anarquia]. Neri Pozza.

Agamben, Giorgio (2018). Homo sacer, Ed. integrale [Homo sacer, edicion integral]. Quodlibet.

Agamben, Giorgio (2019). Stasis [Stasis: la guerra civil como paradigma politico]. Bollati Boringhieri. https:/
doi.org/10.1515/9780804797320.

Alfieri, Luigi (2021). Lombra della sovranita [La sombra de la soberania]. Treccani.

Arendt, Hannah (2009). Sulla rivoluzione [Sobre la revolucién] (Renzo Zorzi, Ed.). Einaudi.

Armitage, David (2017). Guerre civili [Guerras civiles] (David Scaffei, Trad.). Donzelli.

Benjamin, Walter (1962). Le affinita elettive [Afinidades electivas]. En Renzo Solmi (Ed.), Angelus Novus (pp.
161-243). Einaudi.

Benjamin, Walter (1997). Frammento teologico-politico [Fragmento teoldgico-politico]. Einaudi.



12 Scalzo, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 101-112

Benjamin, Walter (1999). Il dramma barocco tedesco [El drama barroco aleman]. Einaudi.

Benjamin, Walter (2014). Per la critica della violenza [Critica de la violencia]. En Renato Solmi (Ed.), Angelus
Novus (pp. 5-30). Einaudi.

Bobbio, Norberto (2004). Thomas Hobbes. Einaudi.

Bonhoeffer, Dietrich (1969). Etica (Italo Mancini, Trad.). Bompiani.

Collins, Jeffrey (2005). The allegiance of Thomas Hobbes [La lealtad de Thomas Hobbes]. Oxford University.

Crosato, Carlo (2019). Critica della sovranita. Foucault e Agamben [Critica de la soberania. Foucault y Agam-
ben]. Orthotes.

Dubos, Nicolas (2010). Le mal extréme [El mal extremo]. CNRS Editions.

Esposito, Roberto (2006). Communitas. Einaudi.

Esposito, Roberto (2018). Politica e negazione [Politica y negacion]. Einaudi.

Fernandez Peychaux, Diego y Mattei, Eugenia (2023). Niccold Machiavelli and Thomas Hobbes: resistance
between desires and movement [Nicolas Maquiavelo y Thomas Hobbes: la resistencia entre los de-
seos y el movimiento]. Essais. Revue interdisciplinaire d’Humanités, 19, 1-20. https://doi.org/10.4000/
essais.12341.

Foucault, Michel (2016). La societa punitiva [La sociedad punitiva] (Deborah Borca y Pier Aldo Rovatti, Trads.).
Feltrinelli.

Foucault, Michel (2020). Bisogna difendere la societa [Defender la sociedad] (Mauro Bertani y Alessandro
Fontana, Eds.). Feltrinelli.

Galli, Carlo (2020). Forme della critica [Formas de la critica]. il Mulino.

Ginzburg, Carlo (2015). Paura, reverenza, terrore [Miedo, reverencia, terror]. Adelphi.

Heidegger, Martin (2007). Contributi alla filosofia [Contribuciones a la filosofia] (Franco Volpi, Ed.). Adelphi.

Hill, Christopher (1958). Puritanism and revolution [Puritanismo y revolucion]. Secker and Warburg.

Hobbes, Thomas (1979). Behemoth (Onofrio Nicastro, Ed.). Laterza. (Trabajo original publicado en 1681).

Hobbes, Thomas (1981). Leviatano [Leviatan] (A. Pacchi, Ed.). Laterza. (Trabajo original publicado en 1651).

Hobbes, Thomas (2005). De Cive (T. Magri, Ed.). Editori Riuniti. (Trabajo original publicado en 1642).

Kojeve, Alexander (1996). Introduzione alla lettura di Hegel [Introduccion a la lectura de Hegel] (Gian Franco
Frigo, Ed.). Adelphi.

Koselleck, Reinhart (1972). Critica illuminista e crisi della societa borghese [Critica iluminista y crisis de la
sociedad burguesa] (Giuseppina Panzieri, Ed.). il Mulino.

Loraux, Nicole (2006). La citta divisa [La ciudad dividida] (Stefano Marchesoni, Trad.). Neri Pozza.

Mancini, Italo (1969). Bonhoeffer. Vallecchi.

Melville, Herman (1994). Moby Dick (Cesare Pavese, Trad.). Adelphi.

Negri, Antonio (1992). Il potere costituente. Saggio sulle alternative del moderno [El poder constituyente. En-
sayo sobre las alternativas de lo moderno]. SugarCo.

Pocock, John G. A. (1990). Politica, linguaggio e storia [Politica, lenguaje e historia] (Ettore A. Albertoni, Ed.).
Edizioni di Comunita.

Scalzo, Domenico (2019). Abissi e vertici. Sulla fine del comando [Abismos y cumbres. Sobre el fin del co-
mando]. Argalia

Scalzo, Domenico (2020). Vivere il tempo che uccide [Vivir en el tiempo que mata). Argalia.

Schmitt, Carl (1972). Il concetto di ‘politico’ [El concepto de lo politico]. En Gianfranco Miglio y Pierangelo
Schiera (Eds.), Le categorie del ‘politico’ (pp. 87-165). il Mulino.

Schmitt, Carl (1986). Scritti su Hobbes [Escritos sobre Hobbes] (Carlo Galli, Ed.). Giuffre Milano.

Schmitt, Carl (1987). Ex captivitate salus (Cario Mainoldi, Trad). Adelphi. https://doi.org/10.3817/0687072130

Schmitt, Carl (2005). Teoria del partigiano [Teoria del partisano] (Antonio De Martinis, Trad.). Adelphi.

Schmitt, Carl (2015). Stato, grande spazio, nomos [Estado, espacios grandes, nomos] (Giovanni Gurisatti,
Ed.). Adelphi.

Schnur, Roman (1986). Rivoluzione e guerra civile [Revolucion y guerra civil] (Pier Paolo Portinaro, Trad.). Giu-
ffre.

Serres, Michel (1991). Roma, il libro della fondazione [Roma, el libro de la fundacién] (Roberto Berardi, Ed.).
Hopefulmonster.

Steinberg, Jules (1988). The obsession of Thomas Hobbes: The English civil war in Hobbes'’s political philoso-
phy [La obsesion de Thomas Hobbes: La guerra civil inglesa en su filosofia political. Peter Lang.



