EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofia politica RESENAS
ISSN: 2255-3827 « e-ISSN: 2255-3827

Marey, Macarena (2025). Diario de Galileo. Bosque
energético. 104 paginas

Ernesto Taneff
Universidad de Buenos Aires 5}

https://www.doi.org/10.5209/1td1.103694

En Argentina, las reflexiones filoséficas en torno al autismo son casi inexistentes. Diario de Galileo, escrito por
Macarena Marey —Doctora en Filosofia, investigadora en CONICET y profesora adjunta regular de la materia
filosofia politica en |la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de Buenos Aires— es una contribucion
inédita y relevante en el campo filosofico. En sentido estricto, no es un libro sobre el autismo, pero esta
habitado por él: como una presencia que afectay transforma la practica filoséfica y politica.

Diario de Galileo no es simplemente un libro, es un objeto epistémico situado que interrumpe la escritura
individual. Emerge de una practica afectiva y cotidiana en la que el cuidado mutuo no se privatiza, sino que
se afirma como una praxis politica. Marey lo escribe junto a sus hijos Galileo —autista no verbal—y Elias, en
un gesto que no describe la experiencia, la respira. Por eso Galileo y Elias no son objetos de la narracién son
agentes dignos que transforman la reflexion, la escritura y la vida.

Marey narra, desde las primeras paginas, el entramado de una “familia discapacitada” (Marey, 2025, p.
90) atravesada por una ética del cuidado: “No somos madre e hijos, somos una voluntad general autonoma
y nuestra felicidad depende radicalmente de la felicidad de esta comunidad.” (Marey, 2025, p. 92). Aqui la
operacion conceptual de Marey es doble. Por un lado, redefine la autonomia como un vinculo colectivo
sostenido en la interdependencia y la reciprocidad; y por otro, desactiva la idea de familia como unidad
bioloégica o refugio sagrado y la convierte en barricada. La verdadera protagonista de la obra es la relacion
que arman —en ambos sentidos del término— Marey, Galileo y Elias.

El libro subvierte las convenciones del diario intimo. Marey no se refugia en la privacidad, transforma lo
intimo en material de reflexion colectiva y, desde ahi, interroga las categorias normativas que coaccionan la
vida: la normalidad, la infancia, el lenguaje, la autonomia, la percepcion, el espacio y el tiempo. De este modo,
un género que tradicionalmente resguardo y protegio lo intimo, se vuelve un arma politica que no exhibe
la privacidad como espectaculo, sino como el testimonio (UIPPIN) de una vida que resiste a las formas
hegemonicas de dominacion. Asimismo, el texto asume una temporalidad otra que desafia la linealidad
narrativa. La fragmentacion de fechas, las reiteraciones y el desorden acomparian a los modos de Galileo sin
violentarlos.

En este contexto, la presencia de Galileo trasciende lo biografico, interrumpe los discursos cotidianos
y posibilita el despliegue de una critica inmanente al sistema capitalista que revela como la ontologia, la
epistemologiay las estructuras de dominacion —sexo, raza, clase y capacidad— son una trama homogeénea.
Mientras tanto, Elias no es un testigo pasivo ni una figura normativa. El cuida, se enoja y cuestiona: “Mi
hermano es autista, jpara que lo sepas!” (Elias desde Marey, 2025, pp. 89-90). No habla por Galileo, pero lo
defiende y acompana.

Eneltexto, las exclamaciones de Elias nunca son unameradefensa afectiva, sino actos de posicionamiento
politico. Lejos de pedir tolerancia, nombra la diferencia, sin verglienza, y exige que sea reconocida: “j;Pero
no ven que somos una familia discapacitada?!” (Elias desde Marey, 2025, p. 90). Esta pregunta-exclamativa
no reproduce el estigma, afirma la discapacidad como forma de existencia colectiva dignha que contiene y
resiste desde la diferencia.

Este gesto reconfigura el cuidado, ya no se organiza en torno a la dependencia o la falta, sino a una
normatividad-afectiva que, también, transforma a Marey: “entre Elias y Galileo hay un cuidado transformador,
del orden de la cooperacion [...]. Esta leccion es un amparo para mi propia finitud.” (Marey, 2025, p. 92). Este
pasaje del libro condensa una ética-politica del cuidado. Primero, desactiva la I6gica vertical de ayuda, ya
que en lugar de caridad hay cooperacion y transformacion mutua. Segundo, visibiliza que el cuidado entre

Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 247-249 247


https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0009-0009-4401-8150
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:ernesto.taneff%40uba.ar?subject=

248 Taneff, E. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 247-249

nifios no se basa en la piedad o la condescendencia, sino en una normatividad que desborda los criterios
adultocéntricos.

Ademas, Marey reconoce que la relacion entre sus hijos se convierte en el amparo de su propia finitud. Un
amparo que no proviene de un otro-idealizado, sino de la relacion horizontal, material, situada y contingente
entre ninos que crean mundo. En este sentido, Diario de Galileo no es una épica maternal, es una comunidad
en la cual la finitud no se resuelve ni supera, se la habita colectivamente en medio de la fragilidad compartida.

Otro aspecto central de la obra es que la critica al capacitismo no se limita a denunciar a las instituciones.
Expresiones cotidianas como: “pobre angelito” o “estos chicos” se revelan como piezas condescendientes-
violentas de un régimen afectivo que lubrica la maquina normalizadora. Frente a esto Marey presenta una
estrategia clara: “me repito unay otra vez, no interiorizar esa proyeccion inferiorizante.” (Marey, 2025, p. 51).
Este gesto minimo-monumental exhorta a habitar un lenguaje otro, en el que no se pide permiso ni se traduce
la experiencia.

Cuando Marey describe su cansancio, no lo hace de manera banal o anecdética, sino como la fatiga de
una madre que debe responder sin cesar y defender sin tregua, una carga que no se resuelve en el amor ni
se sublima en resiliencia. Una batalla constante que no se romantiza, pero a la cual no se renuncia. Esta toma
de posicion le permite desentranar las posibilidades de liberacion.

Marey, en uno de los pasajes mas emotivos del libro, anota que al despertarse encontré que Galileo “Habia
hecho caca sin pafal, en mi escritorio, en su cuerpo y en varios lados de la casa.” (Marey, 2025, p. 97). La
furia, la limpieza de excremento y el cansancio cotidiano no son metaforas, son las condiciones materiales
y afectivas en las que ella produce conocimiento. Esta escena interrumpe la asepsia del discurso filosofico.
Como sugiere, la filosofia también se escribe limpiando caca, desde lo crudo, lo agotador y lo corporal. En
otras palabras, Marey rompe con los resabios higienistas de la filosofia del siglo XIX, que aun hoy sobreviven
en la academia bajo la forma de conceptos descarnados y subjetividades desmaterializadas.

Mientras muchos autores critican la racionalidad capitalista sin poner el cuerpo en juego, Marey si lo
hace. Su escritura politiza sin estetizar porque para ella “la furia es el motor de la vida” (Marey, 2025, p. 97).
De lo cual se desprende que no hay conciencia o saber politico sin sufrimiento material concreto, ya que la
subjetividad politica no nace de una decision voluntarista ni de un compromiso abstracto, sino de la furia ante
la injusticia vivida, de la rabia y el sufrimiento.

Marey encarna una maternidad activa que piensa con y desde el cuerpo de su hijo. Lejos de ser una
traduccion, Diario de Galileo es una co-elaboracion: un proceso de afectacion mutua entre Galileo y Marey
que no anula las diferencias, sino que las vuelve principios activos de transformacion que permiten la
creacion de un tercer mundo epistémico que suspende, problematiza y rearticula las fronteras identitarias
y ontoldégicas. Un mundo en el que las tensiones no se resuelven, al contrario, se sostienen como condicion
de posibilidad de nuevos saberes. Por ende, se trata de un conocimiento situado, relacional y radicalmente
politico, que desestabiliza las jerarquias epistémicas sin forzar la experiencia a encajar en un molde narrativo
convencional.

Uno de los gestos mas radicales del libro es su negativa a explicar o definir qué es el autismo, suspende
toda operacion analitico-clasificatoria. En lugar de disputar el discurso médico-patologizante se corre de ese
marco y permite que el autismo se exprese en la vida cotidiana, en las practicas y en los afectos. Asi, Marey
no presenta un “modelo ideal de lo neurodivergente” que funcione como un nuevo sujeto revolucionario.

Sin embargo, Marey introduce una idea sumamente potente para pensar la politica:

El autismo es también un modo de habérselas con el tiempo y con el espacio [...] Un trayecto es, para
Galileo, un espacio valioso en si mismo, no es un lugar de paso [...] crea esa temporalidad a partir del modo
en el que vive la espacialidad. En su manera de explorar las calles, las habitaciones, las aulas, los patios, las
plazasy los pasillos de los edificios, Galileo crea otra espacialidad (Marey, 2025, p. 72).

Esto evidencia que no existe un unico tipo de subjetivacion politica. La temporalidad que ensena Galileo
perturba cualquier intento de pensar la emancipacion en términos de desarrollo, aceleracion o productividad,
aungue esta sea revolucionaria.

El analisis de Robert Chapman (2025) sobre la velocidad en el capitalismo ofrece herramientas valiosas
para comprender como se produce la normalidad como régimen temporal. No obstante, lo hace desde una
narrativa que presupone una forma activay visible de resistencia. En cambio, Marey, sin negar la relevancia de
ese enfoque, parte de una experiencia situada que muestra que el régimen de temporalidad ya esta fracturado,
no hay que esperar a la revolucion para habitar otro tiempo: los margenes ya viven otras temporalidades.

Marey describe: “Galileo no acepta la inhospitalidad del mundo, que no es lo mismo que no aceptar
el mundo. Este es un superpoder: su manera de manifestar la necesidad de transformar el mundo [...] su
modo de indicar una potencia para esa transformacion.” (Marey, 2025, p. 75) y habilita una relectura de la
agencia politica en términos de agencia pasiva. Es decir, como una forma de insumision sin visibilidad, de
desobediencia sin espectaculoy de politica sin logos que no responde a la I6gica heroica de la emancipacion
ni acepta que solo los actos explicitos son politicos. Galileo no trabaja ni verbaliza, pero eso no significa que
no luche. Sostener una vida autista es siempre-ya una forma de resistencia y no ceder a la traduccion es su
revolucion.

En este sentido, Marey no analiza: actua. No narra: cambia vidas. Todos los topicos de la filosofia: la
dependencia, lafragilidad, lafaltadelogos, la pasividad, ladiscapacidad, etc. sonrestituidos como condiciones
de posibilidad de lo politico. Asi, frente a quienes sostienen que la agencia consiste en pasar de la potencia
al acto —en actualizar la voluntad en forma de decision visible—, Diario de Galileo exige otra cosa: una politica
de los cuerpos que no responden, que no se expresan, que no deliberan, pero que interrumpen. Cuerpos



Taneff, E. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 247-249 249

que, en el sentido clasico de la accion “no hacen nada”, pero hacen todo: alteran el tiempo, recomponen los
vinculos y desorganizan la norma.

Marey nos hace responsables y nos interpela a pensar otra historia de la agencia una que contemple los
cuerpos que “no hacen”, pero aguantan, recuerdan, duelen, odian, aman, etc. Una historia que no mire las
epopeyas, sino el peso de lo invisible. Galileo no protagoniza una revolucion tradicional—no es vanguardia, ni
necesita serlo— pero creay destruye mundos, su existencia produce una alteracion epistémica que desborda
la filosofia, obliga a la escritura a volverse otra, al tiempo a desarmarse y al lenguaje a callar.

Finalmente, de la propuesta de Marey puede extraerse una forma insurgente y no ideal de filosofia
politica que reflexione sin sujeto soberano, sin claridad de fines, sin linealidad causal. Una que no se orienta
a intervenir el mundo “desde afuera”, sino a sostener otra forma de estar en él, incluso si eso significa no
responder. En otras palabras, Marey nos confronta con la urgencia de pensar teorias revolucionarias que
desplieguen el sostenimiento como forma de insumision, la no respuesta como interrupcion y la pasividad
como desobediencia lenta. Filosofias donde cuidar; repetir; demorar; reservarse; desorganizar y quebrarse,
Nno sean signos de inaccion, sino formas radicales de existencia.

Diario de Galileo es una obra radical que nos exige pensar desde donde no se puede pensar sin ser
transformados. Su gesto mas profundo es afirmar que hay politica donde no hay acto; hay resistencia donde
no hay grito; hay pensamiento donde no hay verbo;y hay potencia donde solo se espera pasividad. Ahi esta la
granada que Marey menciona: la que no explota, pero que, en su doble condicion de fruto y arma, transforma
el mundo — como Galileo— sin pedir permiso.

Referencias bibliograficas

Chapman, Robert (2025). El imperio de la normalidad: Neurodiversidad y capitalismo (Nicolas Cuello, Trad.).
Caja Negra.



