
233Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 233-243

Resumen: El objetivo del presente artículo es ponderar la propuesta etopolítica de Michel Foucault en relación 
con las corrientes morales contemporáneas, específicamente respecto de aquellas variantes particularistas: 
la ética del cuidado y el particularismo moral de Jonathan Dancy. Frente a una tendencia interpretativa actual 
a estrechar la relación entre ética del cuidado y ética del cuidado de sí, asociada al pensamiento de Foucault, 
proponemos una revisión teórica y conceptual del desarrollo de su propuesta ética, dimensión esta última 
muy descuidada. Sugerimos que, en diálogo con estas posiciones morales, la ética foucaultiana estaría, en 
realidad, más cerca del particularismo de Dancy que de la ética del cuidado, sobre todo respecto del alcance 
teórico-práctico desde el que ambas se levantan. Las razones para sostener esto son principalmente dos: 
una posible compatibilidad entre el análisis foucaultiano de la microfísica del poder respecto de la motivación 
interpretativo-metodológica que inspira el trabajo teórico de Dancy, y la compatibilidad entre la pretensión 
práctica expresada explícitamente por Foucault para su ética, que se identificaría con la pretensión práctica 
de Dancy en Ethics Without Principles (2004). 1

Palabras clave: Michel Foucault; estética de la existencia; ética del cuidado; particularismo moral; resistencia.
Keywords. Michel Foucault; aesthetics of existence; ethics of care; moral particularism; resistance.

Agradecimientos: Quisiera expresar mis agradecimientos hacia los revisores de la revista Las Torres de 
Lucca. Sus comentarios del manuscrito fueron de gran ayuda para la elaboración final del presente artículo.

Sumario: 1. Introducción. 2. Ética foucaultiana. 3. Distancia con la ética del cuidado. 4. Cercanía con el 
particularismo moral de Jonathan Dancy. 5. Conclusiones. 6. Referencias bibliográficas.

Cómo citar: Reyes, Pedro A. (2026). ¿Dónde va el cuidado de sí de Michel Foucault?. Las Torres de Lucca. 
Revista Internacional de Filosofía Política, 15(1), 233-243. https://www.doi.org/10.5209/ltdl.103002

Introducción2

El acceso al pensamiento de Michel Foucault presenta hoy una dificultad bastante singular. El autor estableció 
en su testamento la siguiente cláusula: ninguna publicación póstuma (E. Castro, 2023). Y a pesar de ello, 
hemos presenciado ya la monumental compilación de los Dits et écrits, trabajo de recolección y publicación 
de sus intervenciones –conferencias, entrevistas, etc.–, la publicación de todos sus seminarios del Collège 
de France, y nuevos proyectos editoriales, bastante recientes, en torno a sus manuscritos inéditos, entre los 
cuales están la publicación de su actividad profesional previa a la cátedra en el Collège de France y otro en 

1	 Magíster en Filosofía por la Universidad Alberto Hurtado, Chile. Estudios de posgrado financiados por Agencia Nacional de Inves-
tigación y Desarrollo (ANID), Chile, ANID-Subdirección de Capital Humano, Magíster Nacional, 2023, folio: 22230325.

2	 Advertimos al lector que las citas cuyos textos de origen figuran en su idioma original en el apartado “Referencias bibliográficas” 
han sido traducidas por el autor del presente artículo.

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofía política
ISSN: 2255-3827 • e-ISSN: 2255-3827

A RT Í C U LOS

¿Dónde va el cuidado de sí de Michel Foucault?

Pedro A. Reyes1

Universidad Alberto Hurtado, Chile 

https://www.doi.org/10.5209/ltdl.103002 Recibido: xx/xx/2025 • Aceptado: xx/xx/2025 • Publicado: 30/01/2026

https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0009-0007-9987-4224
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:pedro.reyes.contacto%40gmail.com?subject=


234 Reyes, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 233-243

torno a sus fichas de lectura.3 No obstante, la dificultad mayor no la representa el hecho de que su obra se 
sigue ampliando a pesar de su muerte, sino el hecho de que todos los elementos que componen su actividad 
como filósofo, convertida ahora en una colección de palabras escritas y reescritas, se remiten unos a otros.

Foucault menciona en diferentes contextos que no escribe libros, sino fragmentos de investigaciones, 
y de investigaciones posibles; invitando a sus lectores a tomar estos fragmentos como les parezca.4 No 
obstante, se evidencia una paradoja. Su pensamiento se cruza de principio a fin, es recurrente a sí mismo 
desde su interioridad, pues su pensamiento tiene el carácter de una investigación que se profundizó cada 
vez más (Revel, 2014). Y, en esto, las publicaciones recientes no han hecho más que confirmar esta paradoja, 
puesto que destacan el desarrollo y la continuidad de objetos de estudio o temas completos. Paradoja, 
finalmente, respecto de las propias palabras de Foucault, puesto que sus trabajos pueden ser, efectivamente, 
fragmentos de investigaciones, pero son partes también de una investigación incisiva y progresiva que él 
mismo se encargó de llevar a cabo, por lo que tomar partes aisladas de la misma no siempre es posible 
sin considerar antes sus desarrollos propios. Es probable que a esto se deba la insistencia de sus últimos 
años en mirar retrospectivamente su actividad para identificar en ella, siguiendo a Kant, una suerte de hilo 
conductor: la ontología histórica de nosotros mismos (Foucault, 2018a).

Este es el escenario que debemos tener en cuenta también al leer la propuesta etopolítica foucaultiana, a 
la que se ha hecho referencia simplemente como cuidado de sí o estética de la existencia, y la dificultad que 
hay que enfrentar si se quisiera contrastar tal propuesta con aquellas que hoy se encuentran en el panorama 
práctico-moral contemporáneo. Resaltamos esto porque ha habido intentos de ubicar, sin la necesaria 
caución teórica, la ética foucaultiana cerca de la ética del cuidado (Garcés & Giraldo, 2013). Nos parece que 
este esfuerzo responde más a lecturas desatentas que a simpatías efectivas, aunque, en cualquier caso, 
esto no descarta que las haya.

Así, nos parece que, si se quiere ponderar la propuesta ética foucaultiana en relación con las corrientes 
morales contemporáneas, estableciendo un diálogo con ellas, habría que partir de un examen más sensible 
a los elementos y desarrollos esenciales del pensamiento del francés, que se detenga cautelosamente 
frente a las posibles compatibilidades o incompatibilidades teórico-prácticas a contrastar. En este sentido, 
y frente a una hipotética pregunta por la posible ubicación de la etopolítica foucaultiana en el panorama 
práctico-moral contemporáneo, diríamos que su propuesta ostenta compatibilidades con el particularismo 
moral de Jonathan Dancy, más que con el particularismo asociado a la ética del cuidado,5 a pesar de la 
distancia de sus enfoques intelectuales. Para sostener esta hipótesis estableceremos tres momentos: i) 
ética foucaultiana; ii) distancia con la ética del cuidado; iii) cercanía con el particularismo moral de Dancy.

I. Ética foucaultiana
Intentaremos, en primer lugar, iluminar y articular los puntos esenciales sobre los que se sostiene, o desde 
los que emerge, la problematización y la propuesta ética foucaultiana. Avanzaremos de manera esquemática, 
exponiendo lo que podría ser la columna vertebral de la etopolítica, sin llegar a los elementos más periféricos, 
sin llegar a una exposición exhaustiva de su cuerpo teórico. Esto por dos motivos: primero, porque no 
disponemos del espacio suficiente para emprender una tarea tan difícil como describir completamente la 
ética foucaultiana; y, en segundo lugar, y mucho más importante, porque es a este nivel donde se presentarán 
las cercanías y lejanías efectivas entre esta propuesta y los demás sistemas éticos con los que la pondremos 
en diálogo. Preferiremos para ello centrarnos en algunas de las últimas entrevistas de Foucault más que 
en sus trabajos terminados, puesto que, como lo señala Revel (2014), en este formato el autor sostiene sus 
perspectivas más radicales, interpretación con la que coincide igualmente Deleuze (2018), pero también 
porque algunas de estas entrevistas contienen planteamientos que no alcanzaron a concretarse en la 
escritura de un libro o de un texto más elaborado.

3	 Los Dits et écrits son una recopilación de artículos, conferencias, entrevistas, e intervenciones de diversa índole de Foucault, que 
van desde 1954 hasta 1988, y debido a que fueron publicados en vida por él, o estaban autorizados y en vías de publicación, el 
trabajo editorial de compilación no se consideró como publicación de póstumos. Luego, desde 1997 hasta 2015, se publicaron to-
dos sus cursos dictados en el Collège de France (1970-1984), que, al estar dirigidos a una audiencia, fueron considerados también 
como publicación en vida de su palabra. Ahora bien, desde 2017 hasta el presente, se han publicado notas y manuscritos foucaul-
tianos que, en su mayoría, no estaban considerados para publicación, distorsionando finalmente el límite establecido por la cláu-
sula testamentaria de Foucault. El año 2017 se ha puesto en marcha el proyecto ANR-Foucault Fiches de Lecture, cuyo objetivo 
fue digitalizar y poner en línea todas las fichas de lectura del autor francés, que van desde mediados de la década de 1940 hasta 
la de 1980; y desde 2018 ha comenzado la publicación de la serie editorial Cours et travaux de Michel Foucault avant le Collège 
de France. En general, la situación de los póstumos foucaultianos ha empujado a los intérpretes a considerar una revisión de la 
obra publicada por Foucault, puesto que los inéditos exponen procesos de desarrollo y continuidad en su pensamiento que hasta 
hace poco desconocíamos parcial o totalmente. Ejemplos claros son los trabajos de la década de 1950 sobre Hegel, Binswanger, 
Husserl, Nietzsche, o su curso sobre antropología. La dificultad que constituyen las publicaciones póstumas de Foucault ha sido 
explicitada en la recepción hispanohablante principalmente por Edgardo Castro, aunque es un escollo hermenéutico de varios 
niveles identificado a nivel global. Ver Castro, Edgardo (2016). Un inmenso bullir de rastros verbales. En M. Foucault, El origen de 
la hermenéutica de sí. (pp. 7-15). Siglo XXI Editores. 

4	 “Los considero libres de hacer lo que quieran con lo que yo digo. Se trata de pistas de investigación, ideas, esquemas, líneas de 
puntos, instrumentos: hagan con ellos lo que quieran […]” (Foucault, 2021, p. 15). 

5	 Este particularismo correspondería a lo que Daniela Alegría (2019) ha llamado particularismo híbrido: representado por autores 
como Lawrence Blum y Stephen Darwall. Ver Alegría, D. (2019). Imparcialidad y particularismo moral. Tópicos, 56, 366-392. 



235Reyes, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 233-243

En 1982, en una entrevista titulada “El sujeto y el poder”, Foucault (2017a) afirmará que:6 “Mi trabajo ha 
tratado tres momentos de objetivación [objectification] que transforman a los seres humanos en sujetos” (p. 
353). Estos tres ejes son, en efecto, sus tres grandes preocupaciones: saber, poder, subjetivación. Y es en 
su confluencia donde creemos que se encontraría el origen de la ética foucaultiana, no sólo en un sentido 
teórico, sino también, como veremos, en un sentido práctico. La articulación de la cuestión del sujeto, en 
la que radica su ética, debe su origen a la anterior problematización del saber y del poder, al doble trabajo 
del método arqueo-genealógico,7 puesto que, como dijimos antes, los elementos que componen el 
pensamiento Foucault se cruzan y se remiten constantemente.

La investigación histórico-filosófica foucaultiana había descubierto que el saber está siempre atravesado 
por relaciones de poder, y que este saber distribuye en el cuerpo social, por medio de relaciones de poder, 
las categorías que se debaten en los juegos de verdad (Deleuze, 2017; 2018). A partir de esto Foucault negará 
la sustancialidad del sujeto, negación que, en efecto, había emprendido desde Historia de la locura en la 
época clásica, pero que sólo ahora podía materializar. Definiendo así al sujeto como una “forma [que] no 
es ni ante todo ni siempre idéntica a sí misma” (Foucault, 2018c, p. 1036). Es decir: el sujeto es el resultado 
histórico de procesos de saber y de poder, no una sustancia ligada a cierta trascendentalidad propia. En 
parte, esta idea ya se encontraba en Vigilar y castigar (2014), donde el autor describía la figura del delincuente 
como un producto de la prisión, o en el prefacio a la versión inglesa del Anti-Edipo [1977], donde el sujeto es, 
directamente, producto del poder. Pero será sólo durante las investigaciones de la década de los ochenta 
que dispondrá de las herramientas conceptuales para describir tal proceso como subjetivación: “Llamaré 
subjetivación al proceso por el que se obtiene la constitución del sujeto, más exactamente de una subjetividad, 
que evidentemente no es sino una de las posibilidades dadas de organización de una conciencia de sí” 
(Foucault, 2018b, p. 1025).

Es en esta investigación en torno a los procesos de subjetivación que la problematización de la ética 
se constituye subterráneamente como un contenido latente. Cuyo primer antecedente podemos situarlo 
en el curso del año lectivo de 1977-1978, Seguridad, territorio, población, donde la reevaluación del antiguo 
concepto de gobierno lleva a Foucault a su conceptualización de la gubernamentalidad, propiciando una 
descripción del gobierno como modalidad posible de los ejercicios de poder. A este hecho se debe que 
Daniele Lorenzini (2016) haya podido registrar el desarrollo de la noción foucaultiana de contra-conducta, 
que aparece sólo en dicho curso, y que decantará en un concepto crucial para el Foucault de la década de 
1980: la actitud crítica.

Lo que Foucault descubrirá con la problematización, o la reproblematización (Guglielmi, 2022), del 
concepto de gobierno es que el poder está siempre ligado a la libertad:

Cuando se define el ejercicio del poder como un modo de acción sobre las acciones de otros, cuando 
se caracteriza estas acciones por el gobierno de los hombres por los hombres –en el amplio sentido 
del término– se incluye un elemento importante: la libertad. (Foucault, 1983b, p. 221)

Así, la libertad se encontrará justamente en el centro de los ejercicios de poder, será una especie de a 
priori ontológico de toda relación de fuerzas entre humanos. Y, desde aquí, el poder, o, más precisamente, 
las relaciones de poder serán descritas por Foucault únicamente bajo este rótulo: “El ejercicio del poder 
consiste en guiar la posibilidad de conducta y ordenar los posibles resultados. Básicamente, el poder es 
menos una confrontación entre dos adversarios o la vinculación de uno y otro que una cuestión de gobierno” 
(p. 221). El término contra-conducta o actitud crítica, entonces, adquirirá, desde ahora, un valor central y un 
rol nuclear.8

Que la libertad sea ontológicamente inseparable del poder en las relaciones de fuerzas querrá decir 
dos cosas, y esto es vital para comprender el planteamiento ético de Foucault: primero, el poder, desde su 
modalidad de gobierno, sólo puede ser ejercido sobre sujetos libres (E. Castro, 2023; R. Castro, 2008, 2023; 
Deleuze, 2017; Lorenzini, 2016; Revel, 2014); y, segundo, sugiere que debe existir siempre un espacio de 
libertad, de decisión, de reflexión, que será propiedad exclusiva del sujeto. Este segundo sentido es el que 
permite a nuestro autor plantear la posibilidad y, sobre todo, la necesidad de una ética.

Hay que detenerse justo aquí para dar con la relación entre la necesidad de una ética en la investigación 
foucaultiana y su planteamiento propiamente práctico. Y es que, hasta el primer volumen de su Historia de 
la sexualidad [1976], Foucault se había dedicado a investigar las relaciones de fuerza desde una perspectiva 
a la que podríamos catalogar como teórica, a pesar de su participación en el Grupo de Información de las 
Prisiones (GIP), que fue, indiscutiblemente, un momento de activismo político, o de su activismo en Mayo 
del 68 o su participación en organizaciones de disidencias sexuales. Es posible, y quizá necesario, sostener 

6	 Es bastante usual encontrar esta misma afirmación en Foucault desde comienzos de los años ochenta. Podría verse aquí una 
mirada retrospectiva que busca dar orden a un trabajo que parecía teóricamente desordenado. Cabe recordar que Foucault co-
menzó su actividad académica pública escribiendo sobre psiquiatría, de hecho, se debatió en algún momento entre una carrera 
como psicólogo y una como filósofo (Basso, 2022), luego se dedicó por bastante tiempo a la investigación en literatura, desde 
donde sostendría sus estudios sobre el saber, más tarde se dedicaría al estudio del poder, para, finalmente, abordar la cuestión 
de la subjetivación. En este camino escribió y trabajó, entonces, diversos temas y objetos de estudio, por lo que debió haberse 
representado su propio trabajo como una multiplicidad de preocupaciones diversas. 

7	 A pesar de que Foucault explicite que su objeto de estudio fue, desde siempre, el sujeto, la conformación de los problemas con-
cretos del sujeto y de los procesos de subjetivación sólo pudieron articularse desde las investigaciones previas del saber y del 
poder. 

8	 Como lo menciona Giraldo (2008): “El trabajo de Foucault no girará en adelante en torno a la noción de poder, sino a la de gobier-
no, al arte de gobernar” (p. 97). Ahora bien, como lo notamos en nuestro texto, gobierno para Foucault no es distinto de ejercicio 
de relaciones de poder, y, de hecho, esta será la última descripción del poder que Foucault llegará a plantear. 



236 Reyes, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 233-243

que la propuesta ética foucaultiana es un llamado a la emancipación contra las redes del poder capilar que 
su investigación se había encargado de describir y analizar. Nos atreveríamos a decir que es, de hecho, la 
respuesta de Foucault a la pregunta que su propio contexto levantó contra él: ¿cómo escapamos a este poder 
que está por todos lados? En efecto, en “El sujeto y el poder” Foucault (2017b) destaca que las nuevas luchas 
[struggles], en tanto maneras de resistencia, están dirigidas más a la forma de un poder individualizante, 
que a formas que podrían catalogarse simplemente como autoritarias. En este sentido enfatiza la doble 
significación del término subject: “Sujeto sometido a otro por el control y la dependencia, y sujeto atado a su 
propia identidad por la conciencia o el conocimiento de sí. En los dos casos esta palabra sugiere una forma 
de poder que subyuga y sujeta [assujettit]” (p. 1046). La relación entre sujeción y subjetivación se estrecha no 
sólo a partir de una cuestión teórica, simbolizada por esta doble significación, sino también por una cuestión 
práctica, pues tanto la sujeción como la subjetivación son formas por las que el poder transe al sujeto. En 
consecuencia, la subjetivación de sí mismo, que sería permitida por la libertad, se presenta como una forma 
de responder a otro poder subjetivante, externo.

Por lo anterior, consideramos que la clave aquí está en el término resistencia. Su primera formulación 
formal está en el primer volumen de Historia de la sexualidad, donde se expresa una relación esencial entre 
resistencia y poder: “[Las relaciones de poder] no pueden existir más que en función de una multiplicidad 
de puntos de resistencia: éstos desempeñan, en las relaciones de poder, el papel de adversario, de blanco, 
de apoyo, de saliente en el que sujetarse” (Foucault, 2013, p. 92). Tanto el estudio de Lorenzini (2016) en 
“From counter-conduct to critical attitude: Michel Foucault and the art of not being governed quite so much”, 
como el de Judith Revel (2014) en Michel Foucault, un pensamiento de lo discontinuo, coinciden en que la 
resistencia es, en efecto, un aspecto central que atraviesa de principio a fin la preocupación de Foucault al 
estudiar el saber-poder.9 No obstante, sólo con su propuesta etopolítica la resistencia alcanzará un estatus 
de posibilidad práctica a la que hacer un llamado.

Aquí es donde la formulación de una actitud crítica revelaría su verdadero sentido. Foucault no presenta 
únicamente una ética del cuidado o una estética de la existencia como muchos han llegado a sostener, sino 
que la verdadera etopolítica foucaultiana, y lo que da sentido a esas otras dos categorizaciones, estaría en la 
actitud crítica, eso que antes fue la contra-conducta, o eso que siempre se ha presentado como resistencia. 
Para Foucault (2018a), como lo expresa en uno de sus artículos sobre “¿Qué es la Ilustración?” [1984], “el éthos 
filosófico […] [es] una prueba histórico-práctica de los límites que podemos franquear y, por consiguiente, 
como el trabajo de nosotros mismos sobre nosotros mismos en nuestra condición de seres libres” (p. 987).

La idea, entonces, es que el poder, como conducción de la conducta de un hombre por medio de imponer 
una acción sobre otra acción, es decir el gobierno, sólo puede ser ejercido sobre hombres libres, y, por ende, 
siempre existe un espacio de libertad propia, y desde ella habremos de conducir nosotros mismos nuestras 
conductas, antes de que el poder intente llegar a ellas. Esta es la actitud crítica: la resistencia por medio de 
la cual intentamos gobernarnos a nosotros mismos para resistir al poder, a un poder que tiene como objetivo 
nuestra propia subjetivación (R. Castro, 2008). Y en esto radica la ética foucaultiana, pues “¿qué es la ética 
sino la práctica de la libertad, la práctica reflexiva de la libertad?” (Foucault, 2018c, p. 1030), y Foucault agrega 
enseguida “la libertad es la condición ontológica de la ética. Pero la ética es la forma reflexiva que adopta la 
libertad” (p. 1030). Es evidente, entonces, que esta ética está inmediatamente conectada con el poder, por 
medio de la conducción de esa libertad propia del sí mismo, pero también respecto de que esta ética es una 
forma de resistencia a un poder capilar subjetivante, que se extiende por el cuerpo social en la medida en 
que produce ciertos tipos de sujetos: el loco, el delincuente, el perverso.

II. Distancia con la ética del cuidado
Con la publicación conjunta del segundo y tercer volumen de Historia de la sexualidad en 1984, y antes 
desde el seminario de 1980-1981 Subjetividad y verdad, Foucault sobrepasará los límites cronológicos a los 
que había estado circunscrita su investigación, principalmente la modernidad. Desde entonces comienza un 
conjunto de investigaciones enfocadas en el mundo antiguo, dedicando sus últimos años de vida al estudio 
de las prácticas de sí, según su denominación.10 Prácticas que habría identificado ya en Las confesiones 
de la carne (manuscrito no publicado de 1981 y verdadero segundo tomo de su historia de la sexualidad), 
pero, como lo reconoce en “On the genealogy of ethics: an overview of work in progress” [1983] [Sobre la 

9	 Como lo expone Revel, incluso en la primera etapa del pensamiento foucaultiano, en sus trabajos dedicados a la literatura, la 
resistencia se presenta como esencial, aunque desde una proto-formulación que la autora francesa reconoce en el término 
transgresión. 

10	 “Foucault ofreció dos conferencias [1980] pronunciadas en inglés tituladas “Subjetividad y verdad” y “Cristianismo y confesión” 
en el Dartmouth College de Hanover […]. En ambas conferencias llama la atención de sus oyentes sobre los conceptos de exa-
men de conciencia en la antigüedad grecorromana y el papel desempeñado por la confesión como acto de penitencia, entre las 
prácticas, en las primeras comunidades cristianas. El filósofo quiere destacar una discontinuidad entre estos dos momentos 
históricos” (Mancilla, 2021, p. 33). Mancilla agregará que es aquí, entre estas conferencias, que Foucault introduce la noción de 
tecnología de sí. Ambas conferencias han sido traducidas y publicadas al castellano por Siglo XXI Editores bajo el nombre de El 
origen de la hermenéutica de sí. 



237Reyes, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 233-243

genealogía de la ética: visión general de un trabajo en curso], descubrió ahí que estas prácticas no eran 
propias del cristianismo, sino que provenían de la Antigua Grecia (Foucault, 1983a).11

El término cuidado de sí [souci de soi] hace referencia a una serie de prácticas que serían la materialización 
del uso de la libertad propia, cuyo origen Foucault descubre en ese contexto griego.12 Ahora bien –y esto es 
de gran importancia–, advertirá en una entrevista en 1984, “La ética del cuidado de sí mismo como práctica 
de la libertad”: “No digo que la ética sea el cuidado de sí, sino que, en la Antigüedad, la ética en tanto que 
práctica reflexiva de la libertad, giró en torno a este imperativo fundamental: «Cuídate de ti mismo»” (2018c, 
p. 1031).

En el fondo, lo que reconoce en el cuidado de sí griego y romano es, sobre todo, la dimensión reflexiva de 
cualquier subjetivación moral, parte de un conjunto teórico compuesto por cuatro regiones, descritas en el 
segundo volumen de su Historia de la sexualidad: sustancia ética, modos de sujeción, elaboración, teleología. 
La sustancia ética es la parte de sí que el sujeto debe manipular para obtener una cierta conducta; el modo 
de sujeción es el vínculo que el sujeto establece con las reglas morales y su obligación de responder a ellas; 
la elaboración corresponde a la voluntad del sujeto de llevar a cabo cierta acción con tal de constituirse 
como sujeto moral (conforme a las reglas); y, finalmente, la teleología responde a la finalidad que el sujeto 
observa en su acción (Foucault, 2011). En su genealogía de la ética, denominación que Foucault acepta para 
su trabajo en 1983, estas cuatro regiones sirven a la interpretación y al análisis de las conductas éticas y 
sus formas en diferentes periodos históricos, constituyendo un instrumento de análisis. Dicho análisis 
histórico es capaz de estudiar y describir las actividades efectivamente realizadas y las reglas efectivamente 
impuestas, y sus cambios bajo una exposición contextual; correspondiéndose con el trabajo histórico de 
Foucault que se había esforzado, desde temprano, en exponer una forma de historización filosóficamente 
consistente. En la consideración de la propuesta etopolítica, en consecuencia, la acción ética no respondería 
a exigencias provenientes de una objetividad moral universal, al contrario, estas acciones serían siempre 
diferentes e históricamente situadas, al igual que el sujeto que las lleva a cabo. De hecho, en esto se basa, 
fundamentalmente, tanto su especulación ética como moral:

Somos conscientes de la ambigüedad que encierra la palabra «moral». Por «moral» entendemos un 
conjunto de valores y de reglas de acción que se proponen a los individuos y a los grupos por medio de 
aparatos prescriptivos diversos, como pueden serlo la familia, las instituciones educativas, las iglesias, 
etc. (Foucault, 2011, p. 31)

Es justo en este punto, atravesado por la historización del sujeto y sus prácticas, de la ética y de la moral, 
donde se encuentra la más fuerte distancia entre etopolítica foucaultiana y ética del cuidado, constituyendo 
el aspecto central en ella la sustancialidad del sujeto moral. Y es que la propuesta de Carol Gilligan (2013) 
sostiene que –y sus seguidores estarán de acuerdo con ello– el cuidado está inscrito en la naturaleza más 
propia del ser humano. Como lo expone Monserrat Busquets (2019), “Gilligan fue pionera en explicitar que 
la preocupación por los sentimientos, las relaciones y la inteligencia emocional eran, en realidad, ventajas 
humanas” (p. 24). Es decir que la ética del cuidado obtendría su justificación y su fundamento desde una 
esencialidad del sujeto.

En efecto, este presupuesto sustancialista es la razón de que en “El daño moral y ética del cuidado” la 
psicóloga americana defienda la idea de salvar esa naturaleza, ese lado sensible que el patriarcado nos 
ha trocado por sus propios valores, los cuales nos parecen tan naturales: “La voz patriarcal llega a ser 
internalizada, junto con sus estereotipos de género, aceptada tanto como la naturaleza de las cosas, así 
como el precio de la civilización” (Gilligan & Richards, 2009, p. 19). La idea central de Gilligan (2013) aquí, desde 
su perspectiva psicológica, es que “como humanos, somos por naturaleza seres receptivos y relacionales, 
nacidos con una voz –capacidad de comunicarnos– y con el deseo de vivir en el seno de relaciones” (p. 13).

Así, el problema medular para una posible vinculación con la etopolítica se encuentra en al menos 
dos grandes puntos, que de hecho se conectan: en primer lugar, la perspectiva de Gilligan descansa en 
una sustancialización de lo humano; en segundo lugar, y debido a lo anterior, su teoría no contempla una 
historización propia en la formación del sujeto. Este segundo punto, que produce el primero, es mucho más 
evidente en los intentos de Gilligan y Richards por avanzar su concepto de resistencia, que surge del esfuerzo 
de un trabajo histórico-psicológico.13

A esta sustancialización se contrapondría el intento de Foucault, transversal a toda su obra, por solapar 
siempre, con una historización de la figura epistemológica del hombre, cualquier búsqueda de su esencia 
impulsada por una disposición antropológica históricamente situada, lo que habría terminado de concretar 

11	 Foucault planeaba para su Historia de la sexualidad un conjunto de seis volúmenes (Foucault, 2017c), de los cuales sólo escribiría 
completamente cuatro. En cuanto a los tomos publicados, el primero corresponde a La voluntad de saber [1976], el segundo a El 
uso de los placeres [1984], y el tercero a El cuidado de sí [1984]. Ahora bien, el año 2018 se publicó en Francia el que sería el cuarto 
tomo, titulado Les aveux de chair, sin embargo, como lo dijimos antes, Foucault lo había considerado como el segundo volumen, 
pero identificó con él una deuda teórica que debía saldar antes de su publicación. Esta deuda es la que vienen a cubrir los dos 
últimos tomos de 1984, año en que Foucault moriría dejando sin publicar Les aveux de chair. Al respecto ver Foucault, (2017d). 
“Sobre la genealogía de la ética: una visión de conjunto de un trabajo en proceso”. En Dreyfus, H. & Rabinow, P. Michel Foucault: 
más allá del estructuralismo y la hermenéutica (pp. 381-418). Monte Hermoso.

12	 En el mundo cristiano esta relación de cuidado de uno mismo se presenta como paradójica, puesto que “en el cristianismo pro-
curarse la salvación es también una forma de cuidarse de sí. Pero dicha salvación se efectúa mediante la renuncia a uno mismo” 
(Foucault, 2018c, p. 1030). 

13	 Nos referimos a The deepening darkness. Patriarchy, resistance, & democracy’s future. 



238 Reyes, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 233-243

con su ética (Giraldo, 2008).14 En este sentido, un elemento que profundiza la brecha que esta cuestión 
abre entre la ética del cuidado y la etopolítica foucaultiana, y que manifiesta también su incompatibilidad 
fundamental, lo compone la necesidad de la teoría de Gilligan por hacer aparecer la voz oprimida por medio 
de las herramientas de la psicología, que comprenden una preeminencia sobre aquellas de la historia en el 
momento de describir tal opresión. Y es que dicho esfuerzo, si es guiado por los medios de la psicología, podría 
interpretarse desde lo que Foucault llamaba hermenéutica de sí, y que denuncia como una característica 
propia del cristianismo por su vínculo con la confesión: método privilegiado del poder subjetivante.

A partir de tal confianza en la potencia liberadora de la psicología, no es sorprendente que algunos 
intelectuales identifiquen con la enfermería, como Busquets (2019), por ejemplo, la expresión efectiva de la 
facultad humana de cuidado, o que Garcés y Giraldo (2013) propongan una bioética del cuidado de sí y de los 
otros en un cruce entre ética médica y ética del cuidado.

Examinando esta última propuesta, quisiéramos complementar la distancia que ya identificamos; 
ejemplificando, además, un error común respecto de las lecturas del periodo ético de Foucault. Y es que 
Garcés y Giraldo (2013) buscan fundar su bioética del cuidado en una relación de ética del cuidado y ética 
del cuidado de sí, en aquello que ambas tendrían de esencial para la bioética. Pero esta propuesta se levanta 
desde múltiples problemas interpretativos de la obra foucaultiana, que es un punto esencial que quisiéramos 
destacar también en este apartado.

La gravedad del asunto se alcanza a percibir, en toda su extensión, cuando, en su artículo “El cuidado de sí 
y de los otros en Foucault, principio orientador para la construcción de una bioética del cuidado”, los autores 
citan partes de la investigación de Foucault de la manera más imprecisa posible. En primer lugar, intentan 
justificar la esencialidad del cuidado de los otros en la etopolítica, tensando las relaciones entre el sí mismo 
y aquellos a quienes este debe cuidar:

El cuidado de sí es ético en sí mismo; pero implica relaciones complejas con los otros, en la medida 
que este ethos de la libertad es también una manera de cuidar de los otros; por esto es importante 
para un hombre libre que se conduce como se debe, saber gobernar a su mujer, a sus hijos a su casa. 
(Foucault, 2018c, pp. 1032-1033)

A través de un apoyo en dicho extracto, los autores buscan sostener que el cuidado de sí es siempre un 
cuidado de los otros. No obstante, esta cita es sólo un recuento del contexto griego del cuidado de sí en 
la investigación de Foucault, y es una práctica de conducción de los demás con la que él mismo está en 
completo desacuerdo15 y, aún peor, sólo unas líneas más abajo Foucault (2018c) afirma: “No creo que se 
pueda decir que el hombre griego que se cuida de sí deba en primer lugar cuidarse de los otros” (p. 1033), 
agregando que “el cuidado de sí es éticamente lo primordial, en la medida en que la relación consigo mismo 
es ontológicamente la primera” (p. 1033). Luego, recogiendo esta vez un extracto de Tecnologías del yo, 
los autores hacen aparecer una universalidad moral como principio rector del cuidado de sí, conectando 
a la etopolítica con algún valor moral objetivo, y desconectándola definitivamente de su función como 
resistencia en las relaciones del saber-poder. En su propuesta bioética habría una identificación apresurada 
entre etopolítica y tecnologías del yo, que dirige a la ética foucaultiana hacia una serie de fines morales, 
sentenciando sin más que “el mismo Foucault promulgaba que el cuidado de sí permite a los hombres [por 
medio de la conducción de su libertad] una transformación de sí mismo con el fin de alcanzar cierto estado 
de felicidad, pureza, sabiduría o inmortalidad” (Garcés y Giraldo, 2013, p. 197).

Pues bien, una segunda distancia entre ética del cuidado y etopolítica, desde un sentido propiamente 
histórico, la conforma la relación entre naturaleza humana e historia que Gilligan y Richards entrevén en 
su investigación conjunta The deepening darkness [La profundización de la oscuridad]. Se logra reconocer 
ahí a un sujeto sustancialmente estable, cuya estructura esencial sería definida por una determinación 
natural de lo humano. Un sujeto que cuida naturalmente, pero que debe enfrentar diferentes contextos 
históricos de dominación que reprimen partes esenciales de su estructura, aunque animados por un mismo 
poder autoritario, el patriarcado. Esta perspectiva termina de desvanecer las posibilidades de avanzar una 
compatibilidad entre ambas propuestas éticas.

En un nivel general, la propuesta de la teoría de Gilligan no comulga ni con los métodos ni con las 
conceptualizaciones foucaultianas: primero, porque Foucault posiciona sus esfuerzos metodológicos en 
torno a las herramientas de la historia –aunque no en su forma tradicional constituida en la continuidad– 
en desmedro de la identificación de una sustancia propiamente humana, que es aquella que la psicología 
de Gilligan espera poder rescatar; segundo, porque la analítica del poder foucaultiana ha desacreditado la 
descripción y la guía de las formas de poder que se sostienen en presupuestos represivos, y que son aquellas 
formas que se identifican en el discurso de Gilligan y Richards, sobre todo respecto de la sexualidad. En 
esto, las relaciones de fuerza en Foucault son productivas, lo que está en completa concordancia con su 
propuesta ética de una resistencia contra un tipo de poder subjetivante (R. Castro, 2008), lo que conlleva de 
suyo una incompatibilidad con la perspectiva de una resistencia contra el poder autoritario que condensa la 
figura patriarcal, autoridad a cargo de quienes tienen las manos puestas en las palancas del poder (Gilligan 

14	 Como sostienen Dreyfus & Rabinow (1983): “[Foucault] no busca deconstruir al sujeto, sino historizar a fondo al yo profundo para 
abrir la posibilidad de la emergencia de un nuevo sujeto ético” (p. 253).

15	 Respecto de la desaprobación de este tipo de conductas, en “El retorno de la moral”, su última conferencia, Foucault (2018b) dirá: 
“Toda la Antigüedad me parece que ha sido un profundo «error»” (p. 1019).



239Reyes, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 233-243

& Richards, 2009).16 Así, la sustancialización del sujeto de la ética del cuidado oscurece completamente la 
posibilidad de iluminar la existencia de procesos de subjetivación de sí mismo, que son los que dan lugar a 
la ética foucaultiana, debido a que, en vez de tender a la resistencia por medio de una subjetivación fundada 
en la libertad propia, lo hace por medio de una búsqueda por recuperar una composición humana anterior, 
más pura, una esencia humana original fundada en el cuidado como facultad natural de los sujetos morales.

Con todo, podemos notar que la característica que aleja a la ética foucaultiana de la ética del cuidado no 
se encuentra en la superficie de ambas propuestas, donde incluso podrían coincidir en una preocupación 
por la resistencia al poder o a los poderes, sino en el fundamento teórico desde el que se levantan ambas, 
complicando inevitablemente las cosas. La problematización de una esencia del sujeto en Foucault, a la que 
nos referimos también como sustancialización, es central en su pensamiento y está estrechamente vinculada 
con sus intentos por superar las lecturas antropológicas de la historia y la filosofía. Por esta razón advertimos 
al comienzo que es en el esqueleto de su etopolítica donde se encuentran las diferencias efectivas con la 
ética del cuidado.

Las diferentes interpretaciones de la ética foucaultiana como cuidado de sí o estética de la existencia 
han tendido a pasar por alto este aspecto, que sólo puede ser puesto de relieve con vistas a la actitud crítica 
como la verdadera propuesta etopolítica. Creemos que este ha sido un escollo interpretativo constante 
en las lecturas que han procurado relacionar el pensamiento del autor francés y la ética del cuidado; cuyo 
núcleo está en no seguir el desarrollo de los elementos a los que su pensamiento prestó especial atención y 
cuidado. Ha sido desde la falta de análisis de la actitud crítica y la historización de la ética y la moral, a saber, 
la cuestión de la des-sustancialización del sujeto en Foucault, que se ha desviado la atención hacia el mero 
alcance de nombres de ambas propuestas. El problema es evidente: no sólo es que haya un error de lectura, 
sino que la misma ética foucaultiana se resistiría a la relación esencialista entre sujeto y cuidado.

III. Cercanía con el particularismo moral de Jonathan Dancy
Según lo expusimos al comienzo, y como lo hemos demostrado hasta aquí, existe una clara necesidad de 
seguir el desarrollo teórico y conceptual del pensamiento foucaultiano para aprehender los compromisos 
propios de sus propuestas, entre las cuales la etopolítica no sería una excepción. Las relaciones de saber-
poder que descubrió su investigación arqueo-genealógica han demostrado ser la grilla teórica que empujó 
a Foucault a una última problematización en torno al sujeto y los procesos de subjetivación, llevándolo hasta 
la identificación de una necesidad ética cuya denominación como etopolítica exhibe sobradamente sus 
compromisos. Esta propuesta, sin embargo, representa también un llamado práctico a resistir a la forma 
capilar de los ejercicios de poder, posicionando a la actitud crítica como una conceptualización articuladora 
entre teoría y práctica en este contexto. Así, habría que considerar siempre el entretejido teórico-práctico que 
se concreta en la investigación foucaultiana de la década de 1980, desde la que se conformaría la emergencia 
de su ética. Y en el intento de ponderar dicha propuesta en diálogo con las versiones particularistas del 
panorama práctico-moral contemporáneo, que es nuestra intención, no se puede perder de vista la necesaria 
compatibilidad de aquellos dos ámbitos que cruzan su etopolítica.

Foucault sostendrá en distintas ocasiones que su ética es una propuesta de cambio respecto de nuestros 
modos de pensar y vivir, propuesta en la que su método arqueo-genealógico adquiere un valor fundamental 
que sobrepasa el estadio de la mera teoría. Podemos encontrar la versión más clara de esto en “¿Qué es la 
Ilustración?” cuando sostenga respecto de la actitud crítica que:

La cuestión crítica [kantiana], hoy en día, se debe tornar cuestión positiva: en lo que se nos da como 
universal, necesario, obligatorio, ¿qué parte hay de lo que es particular, contingente y debido a cons-
tricciones arbitrarias? Se trata, en suma, de transformar la crítica ejercida en la forma de la limitación 
necesaria en una crítica práctica en la forma del franqueamiento posible […]. Esta crítica será genea-
lógica en el sentido de que no deducirá de la forma de lo que somos lo que nos es imposible hacer o 
conocer, sino que extraerá de la contingencia que nos ha hecho ser lo que somos la imposibilidad de 
ya no ser, hacer o pensar lo que somos, hacemos o pensamos. (Foucault, 2018a, p. 986)

La actitud crítica condensaría dos preocupaciones características del pensamiento foucaultiano: que el 
individuo responda al poder capilar y que problematice su presente. Sólo siguiendo ambas preocupaciones, 
la ética como propuesta de cambio y como preocupación por el presente como lugar de ese cambio, es que 
se entiende verdaderamente la solicitud al contexto del mundo griego. En su última entrevista, “El retorno 
de la moral” [1984], Foucault planteará que es probable que uno de los problemas que se nos presentan hoy 
en día sea el de intentar fundamentar nuestras acciones. Nos encontramos, dirá, en una problematización 
parecida a la de los griegos, justamente porque la religión o las instituciones no pueden justificar en el presente 
nuestras acciones éticas: en la Grecia Antigua no hubo un código que normara las acciones particulares de 
los hombres libres; ellos, por su cuenta, buscaban llevar una vida buena.17

16	 En una entrevista de 1977, “Les rapports de pouvoir passent à l’intérieur des corps”, Foucault (2017c) sostiene que: “Contra ese 
privilegio del poder soberano [y las teorías y suposiciones del poder derivadas de su consideración] he intentado hacer valer un 
análisis que iría en otra dirección. Entre cada punto del cuerpo social, entre un hombre y una mujer, en una familia, entre un amo y 
su esclavo, entre aquel que sabe y aquel que no sabe, pasan relaciones de poder que no son la proyección pura y simple del gran 
poder soberano sobre los individuos; son, más bien, el suelo móvil y concreto sobre el que se viene a anclar, las condiciones de 
posibilidad para que pueda funcionar” (p. 232).

17	 Esta misma afirmación la podemos encontrar en sus cursos del Collège de France desde 1981 con La hermenéutica del sujeto. Y 
es una afirmación que Foucault no dejará de sostener hasta su muerte.



240 Reyes, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 233-243

Esta situación de un retorno de la moral, en el sentido de una preocupación por fundamentar nuestras 
acciones éticas en el presente, se despliega justamente desde un doble aspecto teórico y práctico. Podríamos 
leer en tal situación un desarrollo teórico de lo que Foucault (2014) describe como microfísica del poder, que 
refiere al análisis del poder que avanza en contraposición a la antigua teoría del poder soberano, para el que 
el análisis se centraba sobre todo en la composición y aplicación de las leyes y las penalidades, haciendo 
del poder un campo de investigación de la negatividad que condensa la represión en tanto su esencia. El 
análisis de las relaciones de fuerza, que Foucault propone como nuevo ámbito de investigación, viene a 
diversificar las formas en que los ejercicios del poder vehiculizan sus efectos a través de las relaciones de 
los sujetos, incardinándose en sus cuerpos (Foucault, 2001; 2017c). Podríamos identificar este acercamiento 
genealógico al poder de la década de 1970, que la conceptualización de la gubernamentalidad recubrirá, 
como el fondo de las relaciones éticas; es decir que se reconocería que la libertad de la ética foucaultiana se 
relaciona con un poder que se da en las relaciones intersubjetivas más cotidianas. Por esta razón decíamos 
al comienzo que la etopolítica se establece como una respuesta de Foucault en torno a las formas del poder 
que su arqueo-genealogía descubrió. Nuestra lectura propondría que la separación entre ética y moral del 
corpus foucaultiano sería análoga a esta diferencia entre poder microfísico y poder soberano.

Así, el aspecto práctico de la etopolítica, ese llamado a la resistencia y emancipación de un poder 
subjetivante, encontró su razón teórica en esta problematización del gobierno de sí mismo y las formas de 
subjetivación. Si bien el análisis genealógico del poder por medio de las relaciones de fuerza o de la relación 
ontológica entre resistencia y poder no llega a descubrir el campo de la subjetivación, que se reconocerá 
luego desde el uso de la libertad propia, la idea de unos micro poderes o de la microfísica del poder habría 
dado pie a su propuesta de resistencia ética. Esto puede interpretarse de la observación de Foucault en 
“Pouvoir et corps” de 1975, donde sostiene que:

Una de las primeras cosas por comprender es que el poder no está localizado en el aparato de Estado 
y que nada cambiará en la sociedad si los mecanismos de poder que funcionan fuera de los aparatos 
de Estado, por debajo de ellos, a su lado, a un nivel más ínfimo, cotidiano, no son modificados. (Fou-
cault, 2001, p. 1626).

Nuestra interpretación busca advertir el fundamento de los pilares teórico-prácticos de la etopolítica, 
pilares sobre los que Foucault llamará la atención respecto de su giro ético en 1982: “Quisiera proponer aquí 
otra manera de avanzar hacia una nueva economía de las relaciones de poder, que sea a la vez más empírica, 
más directamente vinculada a nuestra situación presente, y que implique más intensamente relaciones entre 
teoría y práctica” (2017b, p. 1044).

Lo que planteamos es que esta perspectiva genealógica del poder, contenida en su propuesta práctica 
de resistencia, concuerda con la situación presente respecto de los códigos morales, cuyas instituciones 
prescriptivas no son confiables para los sujetos éticos, por lo que no justifican sus acciones. Y es justamente 
a partir de esta situación, advertida por Foucault en “El retorno de la moral”, la que nos parece coordinar con 
la propuesta particularista de Jonathan Dancy, sobre todo en Ethics Without Principles (2004), estrechando 
la relación entre etopolítica y particularismo moral en el diálogo que hemos intentado establecer.18

En la propuesta del británico el ámbito teórico y el práctico parecen potenciarse, concordantemente con 
lo que hemos visto en Foucault, haciendo que las pretensiones prácticas de ambos encuentren un punto en 
común, y que expresarán casi con las mismas palabras, como veremos. El particularismo moral de Dancy 
analiza y sostiene la imposibilidad de que sean los principios morales los que guíen las acciones de los agentes 
éticos (Alegría, 2019). En términos generales, el fundamento de esta afirmación está en el hecho de que la 
complejidad de la vida no puede ser alcanzada por estos principios (Dancy, 2004; 2015), pero las razones 
teóricas serán las que soporten moralmente dicha afirmación, desde su investigación en torno a la teoría 
de las razones y la teoría de los valores (2015). Lo que a nosotros nos interesa destacar es el hecho general 
de que en lo real hay dos registros distintos funcionando al unísono: el de la teorización moral tradicional 
y el de lo realmente práctico, que se aleja de la primera. En el caso de Foucault, esto último se asemejaría 
a nuestra interpretación de la diferencia entre ética y moral en su etopolítica, en torno al desarrollo de su 
análisis genealógico propuesto como una microfísica del poder. Los sujetos morales foucaultianos tienen 
a la vista las reglas morales que el código insta cumplir, pero estas reglas no conllevan necesariamente la 
acción del agente. En efecto, es por ello por lo que se puede apelar a actuar de una forma distinta según 
el uso propio de la libertad, puesto que sería en esta relación de micropoderes donde se debate la acción 
reflexiva del gobierno de sí.

En Dancy, y aunque no apunte a lo mismo que Foucault, parece identificarse un registro moral macro y 
uno micro, que divide justamente la actividad del agente en su teoría ética. Este registro de lo macro tendría 
que ver con los principios morales universales, que podrían equipararse en el corpus foucaultiano con las 
instituciones prescriptivas antes mencionadas, y lo micro vendría a ser la situación efectiva, práctica, en la que 
el sujeto moral debe tomar sus decisiones, sacar sus cálculos propios según lo contempla la investigación de 
Dancy. Como señala esta última, no son los principios morales los que se sobreponen en estas situaciones, 
sino cálculos que el propio sujeto es capaz de llevar a cabo, cálculos de evaluación contextual.

18	 Destacamos que Dancy (2015) reconoce que no hay sólo un particularismo: “Hay diferentes particularismos y no están ni tienen 
porqué estar de acuerdo sobre la visión que tratan de promover. Los particularismos tienen que tener algo en común, por su 
puesto; de otra forma, no tendría sentido denominarlos a todos con el mismo nombre. Lo que tienen en común es la sospecha de 
que hay una comprensión tradicional de la moralidad, que descansa en una asunción errónea” (p. 19).



241Reyes, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 233-243

Este cálculo, en su teorización, contempla tres pares dobles de niveladores de evaluación moral, que él 
llama formas de relevancia: “Favorecer [favouring] y desfavorecer [disfavouring], habilitar y deshabilitar, e 
intensificar y atenuar” (Dancy, 2015, p. 25). Como lo expone Daniela Alegría (2019), “en lugar de principios 
que guíen la acción, Dancy distingue entre factores «posibilitadores» y «favorecedores». Los posibilitadores 
son un conjunto de factores que dan la oportunidad de que otros factores funcionen como razones para la 
acción” (p. 373). Esta cuestión del cálculo estaría bastante cerca de la actitud crítica foucaultiana, sobre todo 
por un punto común: el sujeto tiene la responsabilidad y la libertad de tomar sus propias decisiones, y esto no 
es únicamente por su voluntad particular, sino porque así se da efectivamente la vida práctica.

Respecto de este punto de encuentro, hay una característica más que nos gustaría destacar antes de 
pasar a la pretensión práctica de Dancy. Y es que, como mencionamos arriba, la definición de ética de Foucault 
expresa la condición histórica propia de los sujetos morales, sin hacer alusión a valores universales, sino sólo 
a la relación de los sujetos con códigos que cambian muy lentamente. Códigos que están compuestos de 
preocupaciones contextuales bien específicas, y que la investigación arqueo-genealógica lograría descubrir. 
A pesar de que dichos códigos mantengan largamente preocupaciones similares, como menciona Foucault 
(2018b), esto no quiere decir que contengan valores objetivos universales. Esta historización de los valores 
morales que supone y evidencia la problematización ética foucaultiana se encuentra, creemos, muy cerca 
de la negación de Dancy de los principios morales. Si bien Dancy no establece una conexión entre esta 
inexistencia y una cuestión propiamente histórica, los resultados teórico-prácticos de ambos autores están 
sorprendentemente cerca en este punto también; como lo sostiene el británico: “las razones morales son 
como otras razones en el sentido de que son variables” (p. 30).

Ahora bien, a partir de esta relación entre Foucault y el particularismo moral de Dancy, podría recriminársenos 
que, en el fondo, la ética foucaultiana se acerca a la ética particularista sin más justo por lo que venimos de 
destacar, y que no habría necesidad de sobrecargar una cercanía específica con la propuesta de Dancy. Pero 
esto no es así. La ética del cuidado alberga en sus líneas también ciertas propuestas particularistas, pero 
no por eso la etopolítica se vincula a ella, como lo sostuvimos antes. Y es que aquello que estrecharía una 
relación entre la ética del francés y la del británico no es tanto el particularismo moral del segundo como su 
intención de transgredir el pensamiento tradicional, que es donde confluyen teoría y práctica en ambos.

Esta transgresión propone la instauración de acciones diferentes que, partiendo de la decisión propia del 
sujeto en tanto agente moral, pongan en relación conexiones teórico-prácticas; y aunque esto alienta y es 
alentado en Foucault por la subjetivación que, por supuesto, no es contemplada en la ética de Dancy, para 
quien se trata de sobreponerse a la tradición moral, en ambos el fin es la diferencia. Este podría ser quizá 
el vínculo más fuerte entre Foucault y Dancy, del que da cuenta la pretensión práctica de sus propuestas. 
Dancy la anuncia tan pronto como comienza su investigación en Ethics Without Principles, cuando avance la 
siguiente afirmación:

Si llegas a ser persuadido de la verdad del particularismo, e incluso si reconoces algo de fuerza en 
los argumentos particularistas del tipo que voy a presentar, llegarás a tomar tus propias decisiones 
morales en modos bastante diferentes de los pasados. Así que, incluso si los asuntos discutidos en 
este libro son teóricos, el libro tiene un propósito práctico, que es cambiar los modos en los cuales 
pensamos sobre lo que hacemos, y por lo tanto cambiar lo que hacemos. (Dancy, 2004, pp. 2-3).

Dicha pretensión práctica es el aspecto clave que habría que subrayar en la relación entre Foucault y 
Dancy en el establecimiento de un diálogo entre sus propuestas, y no sólo porque sus pretensiones éticas 
son compatibles, sino porque ambas representan una relación necesaria entre teoría y práctica con vistas 
a una finalidad común que conlleva la consideración problemática del presente, de la situación en que se 
lleva a cabo la acción ética. En Foucault, como sostiene Revel (2014), esta simbiosis entre teoría y práctica 
es esencial para el desarrollo de su pensamiento, en Dancy, se presenta como el motor de cambio respecto 
del panorama moral tradicional.

Conclusiones
Como lo mencionamos al comienzo, es necesario emprender una revisión analítica y conceptual de los 
aspectos teóricos y prácticos en el desarrollo de las propuestas de Michel Foucault, y nuestro trabajo lo 
comprueba como un requisito en el contraste de las mismas en torno, específicamente, a su etopolítica. Los 
resultados de la investigación arqueo-genealógica empujaron Foucault a emprender un tercer movimiento, 
ahora dirigido hacia una problematización del sujeto, que lo llevó a considerar una forma ética de resistencia 
al poder capilar que su propia propuesta de análisis genealógico aprehendía en la microfísica del poder. 
Esta conexión necesaria entre saber, poder, y ética es la que se ilumina cuando se rastrean los desarrollos y 
continuidades en el pensamiento de Foucault. Y son justamente también los que darían cuenta de posibles 
compatibilidades o incompatibilidades al momento de contrastar su pensamiento con otros que le son 
contemporáneos.

Tomando como antecedentes ciertos intentos de establecer relaciones estrechas entre ética del cuidado 
y ética foucaultiana, entendida como cuidado de sí, en este artículo hemos querido establecer un diálogo 
con las propuestas morales particularistas que se pueden encontrar en el panorama práctico-moral, aunque 
considerando la mencionada necesidad de una caución teórica en el examen de la propuesta etopolítica. Este 
diálogo, en tanto contraste, resolvió que la ética del cuidado, que posibilitó la investigación de Carol Gilligan, 
no es compatible con los requerimientos teóricos de la propuesta del francés, sobre todo por la distancia 
insalvable que abre el supuesto esencialista del sujeto moral desde una facultad natural de cuidar. Asimismo, 



242 Reyes, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 233-243

la tendencia particularista de aquella perspectiva moral demostró no ser la causa de las incompatibilidades, 
y por lo mismo es que la propuesta de Jonathan Dancy nos pareció posible de contrastar. En esta última 
identificamos dos cercanías, una respecto de los parámetros teóricos, las diferencias entre registros micros 
y macros del poder y la moral, que nuestra lectura interpretativa buscó acerca en ambos autores; y otra, en 
la que estaba contenida una compatibilidad indiscutible, entre la pretensión abiertamente práctica de los 
dos autores, pese a la distancia intelectual que guardan sus investigaciones. Las pretensiones prácticas de 
ambas propuestas, la incitación y el llamado que hacen a los sujetos éticos a ser y hacer desde la diferencia 
con el pasado, aunque distintas en sus flancos de emergencia, revelaron un punto común entre Foucault y 
Dancy.

Referencias bibliográficas
Alegría, Daniela. (2019). Imparcialidad y particularismo moral. Tópicos, 56, 366-392. https://doi.org/10.21555/

top.v0i56.961
Basso, Elisabetta. (2022). Young Foucault. The Lille Manuscripts on psychopathology, phenomenology, and 

anthropology 1952-1955 [El joven Foucault. Los manuscritos de Lille sobre psicopatología, fenomenolo-
gía y antropología 1952-1955]. Columbia University.

Busquets, Montserrat. (2019). Descubriendo la importancia ética del cuidado. Folia Humanística, Revista de 
Salud, Ciencias Sociales y Humanidades, 12, 20-39. https://doi.org/10.30860/0053

Castro, Edgardo. (2023). Introducción a Foucault. Siglo XXI Editores.
Castro, Rodrigo. (2008). Foucault y el cuidado de la libertad. Lom.
Castro, Rodrigo. (2023). Dispositivos neoliberales y resistencias. Herder.
Dancy, Jonathan. (2004). Ethics without principles [Ética sin principios]. Oxford University.
Dancy, Jonathan. (2015). ¿Qué es el particularismo en ética? En P. Luque (Ed.), Particularismo. Ensayos de 

filosofía del derecho y filosofía moral (pp. 19-38) (P. Luque, Trad.). Marcial Pons.
Deleuze, Gilles. (2017). El poder. Curso sobre Foucault (P. Ires y S. Puente, Trads.). Cactus.
Deleuze, Gilles. (2018). El saber. Curso sobre Foucault (P. Ires y S. Puente, Trads.). Cactus.
Dreyfus, Hubert & Rabinow, Paul. (1983). Michel Foucault: beyond structuralism and hermeneutics [Michel 

Foucault: más allá del estructuralismo y la hermenéutica]. University of Chicago.
Dreyfus, Hubert & Rabinow, Paul. (2017). Michel Foucault: más allá del estructuralismo y la hermenéutica (R. 

Paredes, Trad.). Monte Hermoso.
Foucault, Michel. (1983a). On the genealogy of ethics: an overview of work in progress [Sobre la genealogía 

de la ética: vision general de un trabajo en curso]. En H. Dreyfus & P. Rabinow, Michel Foucault: beyond 
structuralism and hermeneutics (pp. 229-252). University of Chicago.

Foucault, Michel. (1983b). The subject and power [El sujeto y el poder]. En H. Dreyfus & P. Rabinow, Michel 
Foucault: beyond structuralism and hermeneutics (pp. 208-228). University of Chicago.

Foucault, Michel. (2001). Pouvoir et corps [Poder y cuerpo]. En D. Defert & F. Ewalt (Eds.), Dits et écrits I: 1954-
1975 (pp. 1622-1628). Gallimard.

Foucault, Michel. (2011). Historia de la sexualidad II (M. Soler, Trad.). Siglo XXI.
Foucault, Michel. (2013). Historia de la sexualidad I (U. Guiñazú, Trad.). Siglo XXI.
Foucault, Michel. (2014). Vigilar y castigar (A. Garzón del Camino, Trad.). Siglo XXI.
Foucault, Michel. (2017a). El sujeto y el poder. En Dreyfus, H. & Rabinow, P. Michel Foucault: más allá del es-

tructuralismo y la hermenéutica (pp. 353-380). Monte hermoso.
Foucault, Michel. (2017b). Le sujet et le pouvoir [El sujeto y el poder]. En D. Defert & F. Ewalt (Eds.), Dits et écrits 

II : 1976-1988 (pp. 1041-1062). Gallimard.
Foucault, Michel. (2017c). Les rapports de pouvoir passent à l’intérieur des corps [Las relaciones de poder 

pasan por el interior de los cuerpos]. En D. Defert & F. Ewalt (Eds.), Dits et écrits II: 1976-1988 (pp. 228-
236). Gallimard.

Foucault, Michel. (2017d). Sobre la genealogía de la ética: una visión de conjunto de un trabajo en proceso. En 
Dreyfus, H. & Rabinow, P. Michel Foucault: más allá del estructuralismo y la hermenéutica (pp. 381-418). 
Monte Hermoso.

Foucault, Michel. (2018a). ¿Qué es la Ilustración? En M. Foucualt, Obras esenciales (pp. 975-990) (A. Gabilon-
do, Trad.). Paidós.

Foucault, Michel. (2018b). El retorno de la moral. En M. Foucault, Obras esenciales (pp. 1017-1026) (A. Gabilon-
do, Trad.). Paidós.

Foucault, Michel. (2018c). La ética del cuidado de sí como práctica de la libertad. En M. Foucault, Obras esen-
ciales (pp. 1027-1046) (A. Gabilondo, Trad.). Paidós.

Foucault, Michel. (2021). Defender la sociedad (H. Pons, Trad.). Fondo de Cultura Económica.
Garcés, Luis & Giraldo, Conrado. (2013). El cuidado de sí y de los otros en Foucault, principio orientador para 

la construcción de una bioética del cuidado. Discusiones Filosóficas, 22, 187-201. http://www.scielo.org.
co/pdf/difil/v14n22/v14n22a12.pdf

Gilligan, Carol. (2013). El daño moral y la ética del cuidado. En C. Gilligan, Cuadernos de la Fundació Víctor 
Grífols i Lucas (pp. 10-40). https://www.revistaseden.org/boletin/files/6964_etica_del_cuidado_2013.pdf

Gilligan, Carol & Richards, David. (2009). The deepening darkness [La profundización de la oscuridad]. Cam-
bridge University.

Giraldo, Reinaldo. (2008). La resistencia y la estética de la existencia en Michel Foucault. Entramado, 4, 90-
100. https://www.revistaseden.org/boletin/files/6964_etica_del_cuidado_2013.pdf

https://doi.org/10.21555/top.v0i56.961
https://doi.org/10.21555/top.v0i56.961
https://doi.org/10.30860/0053
http://www.scielo.org.co/pdf/difil/v14n22/v14n22a12.pdf
http://www.scielo.org.co/pdf/difil/v14n22/v14n22a12.pdf
https://www.revistaseden.org/boletin/files/6964_etica_del_cuidado_2013.pdf
https://www.revistaseden.org/boletin/files/6964_etica_del_cuidado_2013.pdf


243Reyes, P. A. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 233-243

Guglielmi, Flavio. (2022). La problematización en Foucault. Una metodología negativa en el taller de la histo-
ria. Revista Perspectivas Metodológicas. 22, 1-18. https://doi.org/10.18294/pm.2022.4005

Lorenzini, Daniele. (2016). From counter-conduct to critical attitude: Michel Foucault and the art of not being 
governed quite so much [De la contra-conducta a la actitud crítica: Michel Foucault y el arte de no ser tan 
gobernados]. Foucault Studies, 21, 7-21. https://doi.org/10.22439/fs.v0i0.5011

Mancilla, Mauricio. (2021). Ética y estética de la existencia en Michel Foucault. Utopía y Praxis Latinoamerica-
na, 26, 29-43. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27968017002

Revel, Judith. (2014). Foucault, un pensamiento de lo discontinuo (I. Agoff, Trad.). Amorrortu.

https://doi.org/10.18294/pm.2022.4005
https://doi.org/10.22439/fs.v0i0.5011
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=27968017002

