
79Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

Resumen. Thomas Hobbes establece en el Leviathan que, para poder asegurar una paz duradera, debemos 
asegurar unas condiciones de soberanía duraderas. En consecuencia, se diseñan una serie de mecanismos 
de eternidad de vida o de inmortalidad artificial: la sucesión del soberano; el gobierno de las doctrinas y las 
opiniones; y el buen gobierno del soberano. Sin embargo, si consideramos la posición epistémica hobbesiana, 
nos encontramos con una limitación intrínseca para la ciencia política, ya que no podemos conocer con el 
mismo grado de certeza la naturaleza humana, cuya acción queremos restringir a partir de la política, que 
los efectos de los propios mecanismos que se construyen artificialmente para tal fin. En consecuencia, el 
escepticismo gnoseológico hobbesiano se revela como una limitación fundamental para la política.
Palabras clave: Thomas Hobbes; Leviatán; epistemología; filosofía política; escepticismo gnoseológico; 
inmortalidad artificial.

Gnoseological scepticism as a consequence of Thomas Hobbes’ 
epistemic position: the limits of political artifice

Abstract. Thomas Hobbes states in Leviathan that, in order to secure lasting peace, we might secure lasting 
conditions of sovereignty. Accordingly, a number of mechanisms of eternity of life or artificial immortality 
are established: the succession of the sovereign; the government of doctrines and opinions; and the good 
government of the sovereign. However, if we consider the Hobbesian epistemic position, we find an intrinsic 
limitation for political science, since we are not able know with the same degree of certainty about human 
nature, whose action we want to restrict on the basis of politics, as we are able to know about the effects 
of the very mechanisms artificially constructed for this purpose. Consequently, Hobbesian gnoseological 
scepticism reveals itself as a fundamental limitation for politics.
Keywords. Thomas Hobbes; Leviathan; epistemology; political philosophy; gnoseological scepticism; 
artificial immortality.

Sumario: Los límites del saber humano. Los mecanismos de inmortalidad artificial. El gobierno de las 
doctrinas y las opiniones. La sucesión del soberano. Conclusión: los límites del artificio político.

Cómo citar: Castellanos Corbera, Roger (2026). El escepticismo gnoseológico como consecuencia de 
la posición epistémica de Thomas Hobbes: los límites del artificio político. Las Torres de Lucca. Revista 
Internacional de Filosofía Política 15(1), 79-91. https://www.doi.org/10.5209/ltdl.102785

El filósofo Yves Charles Zarka afirma en una entrevista que “davant la pregunta de per què serveix la política, 
Hobbes diu que una de les seves funcions és per posar fi a la guerra. El sentit profund de la política és 

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofía política
ISSN: 2255-3827 • e-ISSN: 2255-3827

D OS S I E R

El escepticismo gnoseológico como consecuencia  
de la posición epistémica de Thomas Hobbes:  

los límites del artificio político

Roger Castellanos Corbera
Departamento de Filosofía, Universitat de Barcelona 

https://www.doi.org/10.5209/ltdl.102785 Fecha de envío: 15/05/2025 • Fecha de aceptación: 6/11/2025 • Fecha de publicación: 30/01/2026

https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0000-0002-0695-3465
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:rogercastellanos%40ub.edu?subject=


80 Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

precisament acabar amb la guerra” (Zarka, 2022b).1 Por un lado, podemos considerar a Thomas Hobbes como 
el fundador del movimiento histórico que se articula entre la sociedad natural y la sociedad política (tradición 
seguida por Spinoza, Locke, Pufendorf, Rousseau, Kant, entre otros), presentando así el Estado como meta 
racional y ética de la humanidad (Bobbio, 1962; 1991); y, por otro lado, podemos reconocerle haber situado un 
marco de discusión fundamental que tendrá que dirimir la filosofía política de la modernidad (Zarka, 2022a), 
en cuya base se fundamenta la concepción de la soberanía que engendrará el Estado moderno (Monserrat, 
2018).2

Si entonces consideramos, como Zarka, que el objetivo fundamental de la política es para Hobbes evitar 
la guerra y lograr la paz, la historia de la humanidad podría definirse por el fracaso de la política. Pues a 
pesar de haber logrado un grado de complejidad institucional y técnica impensables en el siglo XVII, con 
la construcción del aparato estatal moderno, y en una gran variedad de articulaciones históricas, no se 
ha podido revertir la experiencia histórica que Hobbes ya había advertido, sobre el peligro de la discordia 
entre humanos. Preguntémonos, si no, cuántos regímenes políticos actuales se podría considerar que han 
perdurado desde que Hobbes formuló su filosofía política hasta nuestros días, en contraste con el continuum 
histórico que podemos constatar en relación a la disolución del Estado y el retorno a la condición de guerra.

Por consiguiente, no solo es hoy pertinente revisitar la filosofía política hobbesiana desde la perspectiva 
de sus formulaciones referentes a la pacificación de las relaciones humanas, sino especialmente en cuanto 
a las limitaciones que el propio Hobbes advierte en ellas. Así es como nuestro filósofo ya nos prevenía en el 
Leviathan de que las “ataduras artificiales” o leyes civiles, debido a su naturaleza frágil, se sostienen más por 
el peligro de romperse que por la dificultad de hacerlo (Hobbes, 1651/2004, p. 189), pues su rotura implicaría 
que se quebrantara el pacto que asegura la paz en la sociedad civil. Porque sin ellas no habría restricción 
alguna sobre la condición natural humana, de modo que los individuos recuperarían su libertad absoluta 
(i.e. ius in omnia) que, en las condiciones de igualdad natural humana, desencadenaría la llamada guerra 
de todos contra todos, lo que constituye el mayor peligro para la humanidad. Y a pesar de todo, podrían 
igualmente llegar a romperse con facilidad, tal y como nos muestra la experiencia histórica que de hecho 
ocurre recurrentemente, ya que no son ataduras reales, sino artificiales.

En este sentido, Hobbes dice que pertenece al soberano la función de hacer “buenas leyes” (1651/2004, 
p. 294), además de que éstas prevean el castigo correspondiente que corrija las conductas insociables (cf. 
capítulo 28), para que así las leyes civiles sean verdaderamente efectivas y en consecuencia puedan asegurar 
la perdurabilidad de las repúblicas soberanas [Commonwealth];3 o, dicho de otro modo, lo que en este artículo 
trataremos como fundamento de los mecanismos de inmortalidad artificial. No obstante, el problema deriva 
del hecho de que lo que se pretende restringir es la naturaleza humana, cuyo conocimiento es inferido por 
experiencia, siendo por consiguiente un conocimiento absoluto, no condicional (Hobbes, 1651/2004, p. 79); 
hipotético, no demostrable (Hobbes, 1655/2000, p. 353); a posteriori, no a priori (Hobbes, 1658/2018, pp. 116-
117). Sobre estos fundamentos inciertos se edifica la filosofía política hobbesiana, partiendo de la limitación 
intrínseca fruto de la incertidumbre relativa a la condición natural humana que se debe tratar de restringir el 
mayor tiempo posible y lo más eficazmente posible para lograr una paz duradera. He aquí la limitación de las 
leyes civiles, según Hobbes, cuya fragilidad natural también explica que la soberanía contenga “many seeds 
of a natural mortality [muchos gérmenes de una mortalidad natural]” (Hobbes 1651-68/2012, p. 344).4

En este artículo vamos a explorar, por un lado, los límites del saber humano, constatando como estos 
constituyen limitaciones para la perdurabilidad de las condiciones de soberanía. Por otro lado, examinaremos 
los mecanismos de inmortalidad artificial que Hobbes establece como condición para el mantenimiento 
de las repúblicas el máximo de tiempo posible, fundamentados en la ley civil. Como tesis de fondo, en 
las conclusiones, se defenderá que dichas limitaciones a la hora de asegurar la conservación del poder 
soberano no responden a un supuesto pesimismo antropológico de Hobbes, sino a que estas arraigan en un 
escepticismo gnoseológico (Santi, 2012, pp. 45-48), que se manifiesta como consecuencia de su posición 
epistémica.

Los límites del saber humano
Es bien sabido que Thomas Hobbes había proyectado la construcción de un sistema filosófico compuesto 
por tres secciones deductivamente entrelazadas, partiendo de la philosophia prima, basada en los principios 
autoevidentes del cuerpo y del movimiento: la primera sección era la física o filosofía natural (De Corpore); la 
segunda, estudiaba el ser humano particularmente y en su relación mutua (De Homine); y, por último, la tercera 
sección era la filosofía política o ciencia civil (De Cive). Sin embargo, las distintas secciones de los Elementorum 
Philosophiae no se publicaron en el orden sistemático previsto, es decir, según el orden deductivo previsto. 

1	 [[A]nte la pregunta de para qué sirve la política, Hobbes dice que una de sus funciones es poner fin a la guerra. El sentido profun-
do de la política es precisamente acabar con la guerra]. 

2	 El punto de partida de este artículo fue la ponencia titulada “Ley civil e inmortalidad artificial,” que fue presentada ante el VIII 
Congreso Internacional Thomas Hobbes “Estado, derecho y pena en Hobbes,” celebrado los días 25, 26 y 27 de octubre 2023 en 
la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires, Argentina. 

3	 A lo largo del texto se ha optado por traducir “Commonwealth” por “república,” a pesar de que es habitual encontrar el mismo 
término traducido por “Estado,” como por ejemplo en la traducción de Carlos Mellizo de la versión inglesa del Leviatán de 1651 
Hobbes (1651/2004), siendo también de uso corriente en la literatura crítica hobbesiana, incluso anglosajona. Para una argumen-
tación más detallada, véase la presentación de la traducción catalana del Leviathan de Thomas Hobbes (en prensa), a cargo de 
Josep Monserrat Molas y Roger Castellanos Corbera, Edicions de la Universitat de Barcelona. 

4	 En algunos pasajes se ha optado por la traducción directa de la edición crítica de Noel Malcolm (1651-68/2004), a fin de reflejar 
el contraste con la edición latina de 1668.



81Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

Así lo refleja la publicación avanzada de la tercera sección o De Cive, en 1642, más teniendo en cuenta que 
en 1640 ya circularon de forma inédita los Elements of Law, seguida de la publicación del Leviathan en 1651. 
Por el contrario, las otras secciones orgánicas aparecieron más tarde: la primera sección o De Corpore, en 
1655; y la segunda sección o De Homine, en 1658. El desorden de las publicaciones orgánicas de Hobbes, 
como argumentaremos, no constituye un problema meramente bibliográfico, sino eminentemente filosófico. 
He aquí el denominado “problema de la sistematicitat [sistematicidad]” (Monserrat, 2016-2017, pp. 104-107) 
de la obra filosófica de Thomas Hobbes, tratándose de uno de los focos que han llamado más la atención de 
los estudios hobbesianos. La controversia deberíamos situarla en la relación o bien sistémica (e.g. Peters, 
1956, Watkins, 1965; Gauthier, 1969; Goldsmith, 1978; Kavka, 1986, etc.) o bien emancipada (e.g. Strauss, 1936; 
Taylor, 1938; Warrender, 1957; Zarka, 1985; Sorell, 1986, etc.) que los comentaristas atribuyen a la filosofía civil 
con respecto a la filosofía natural.5 Más allá del desacuerdo en torno al desarrollo y resultados del proyecto 
hobbesiano, existe un territorio común que consiste en la constatación de que una cosa es afirmar que el 
filósofo de Malmesbury tenía una indudable voluntad de construir un sistema filosófico (Monserrat, 2016-
2017, p. 108) y otra cosa es que su realización conlleva una vacilación en los fundamentos explicativos (Sales, 
1999, pp. 64-65) que abrió la puerta a susodicha controversia en la literatura crítica.

Eso, por un lado, queda reflejado con la publicación del De Cive, especialmente en el prefacio para los 
lectores de la segunda edición de 1647, cuando Hobbes admitirá las razones contextuales que le llevaron 
a su anticipación (i.e. la guerra civil en Inglaterra), añadiendo que esta sección “did not need the preceding 
parts, since it rests upon its own principles known by reason [no necesita las partes precedentes, ya que se 
basa en sus propios principios conocidos por experiencia]” (Hobbes, 1647/2016; la cursiva se ha añadido).6 
Como ya advirtió Leo Strauss (1936), eso denotaría que la filosofía política hobbesiana tomó su propio 
camino, de manera autónoma con respecto al conjunto de su sistema filosófico (p. 165). Ciertamente, si 
atribuimos a Hobbes la autoría del Short Tract on First Principles (1630), contra Strauss podemos afirmar 
que los contenidos de la filosofía política y moral hobbesiana no deberían situarse en un momento anterior 
al descubrimiento de Euclides (1629). Pues como señala María Liliana Lukac de Stier (2022), en el Short 
Tract “Hobbes establece, por primera vez, una serie de ideas que, posteriormente, habrían de jugar un papel 
fundamental en su filosofía política, por ese entonces aún no formulada” (p. 34), de modo que el filósofo de 
Malmesbury –continúa la autora–

usó nociones específicas de la nueva ciencia física y las generalizó, aplicándolas al hombre, al que 
consideró como parte del sistema mecánico de la naturaleza. Justamente en esta extrapolación de 
los conceptos de cuerpo, movimiento y causa eficiente, aplicados a la esfera de la naturaleza y acción 
humanas, se funda la originalidad de Hobbes (p. 35).

Esta lectura también valdría por la consideración de Clifford W. Brown Jr. (1989), en cuanto a la influencia 
de Tucídides en el pensamiento de Hobbes, extraída de su traducción de la Guerra del Peloponeso (1629). En 
este sentido, Brown propone que

To Hobbes motion, sequence, time and cause constitute the basis of what may be called a linear causal 
perspective (...) This linear causal perspective, however, is also strikingly Thucydidean [para Hobbes, el 
movimiento, la secuencia, el tiempo y la causa constituyen la base de lo que podría denominarse una 
perspectiva causal lineal (…) esta perspectiva causal lineal también es sorprendentemente tucídida] 
(p. 216).

Lo que lleva a Brown a concluir que es razonable pensar que las posiciones hobbesianas al respecto “were 
well formed before his discovery of Euclid and Galileo [estaban bien formadas antes de su descubrimiento de 
Euclides y Galileo]” (p. 216).

Sin restar importancia a la admiración que pudo tener Hobbes por el historiador griego, como hemos 
advertido más arriba, el descubrimiento de Euclides sigue siendo decisivo para su elaboración filosófica. 
Además, como también describe Bartomeu Forteza en su introducción a la traducción española del Short 
Tract (Forteza, 1991), Hobbes estuvo ya en contacto a través de la familia Cavendish con el círculo Welbeck 
Abbey desde 1608, fuertemente influenciado por la New Science. En consecuencia, Forteza afirma que “El 
Short Tract no parece ser sino la redacción de estas bases, posiblemente elaboradas en conjunto, pero 
asumidas totalmente, y muy posiblemente escritas, por nuestro filósofo” (p. 11). Así pues, como sugiere Kyriakos 
Demetriou (2024), podría tratarse más bien de que “similarities between the two authors largely resulted from 
a comparable or even identical viewpoint on political matters and premises on human psychology, rather 
than from Thucydides having a decisively formative impact on Hobbes [las similitudes entre los dos autores 
se debían en gran medida a un punto de vista comparable o incluso idéntico sobre cuestiones políticas y 
premisas sobre la psicología humana, más que al hecho de que Tucídides tuviera un impacto decisivo en 
la formación de Hobbes]” (p. 12), posición similar a la que expresa Andrés Di Leo (2023), quien considera 
que “es algo que a Hobbes no sólo lo va a seducir, sino que va a modular con fundamentos metafísicos 
modernos en su obra madura” (p. 143). Por ende, no podemos negar el alcance de los escritos de juventud 

5	 He ejemplificado algunas de las posiciones más influencias en la literatura crítica del siglo XX, aunque la discusión sigue vigente 
hasta la actualidad como se ilustrará con referencias posteriores a las mencionadas.

6	 Nótese que Tuck y Silverthorne dicen: “its own principles known by reason” (Hobbes, 1647/2016, p. 13), mientras que en latín 
Hobbes dice: “principiis propiis experientia cognitis” (Hobbes, 1647/1839/1845, p. 151). Por lo tanto, aquí hemos encontrado más 
preciso traducirlo como “sus propios principios conocidos por experiencia,” tal y como se deriva de la previa edición de Warren-
der (Hobbes, 1647/1983).



82 Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

y sus consiguientes influencias, pero eso no rechaza el hecho de que el proyecto filosófico de Hobbes fue 
realizado en el momento de su máxima inmersión en la revolución fisicomatemática que atravesaba Europa 
y que, sin duda, marcó el desarrollo de su pensamiento político.

Sin embargo, volviendo a la publicación avanzada del De Cive, así como a las razones alegadas por 
Hobbes al respecto, y a pesar de la crítica expresada contra Strauss, la evidencia textual citada nos indica 
una vía de acceso autónoma a la filosofía política hobbesiana.7 También podemos considerar no solo que 
sus publicaciones más difundidas fueron sobre filosofía política, sino que también estas fueron elaboradas, 
como hemos visto señalado al principio de este apartado, en un espacio temporal mucho más ajustado 
(Elements of Law, 1640; De Cive, 1642; Leviathan, 1651) –básicamente en el periodo que ocupa la guerra civil 
inglesa (1642-1651)–, con relación a sus demás secciones orgánicas (De Corpore, 1655; De Homine, 1658), 
además de la traducción latina del Leviathan en 1668, como culminación de su obra política. Eso advierte, 
como apuntábamos antes, que la realización del proyecto filosófico hobbesiano pudo tener consecuencias 
más allá de un simple desorden bibliográfico, siendo así el problema de la sistematicidad, también la 
crónica de un “projecte fracassat [proyecto fracasado]” (Monserrat, 2016-2017, pp. 101-104) o por lo menos 
inevitablemente condenado a controversias interpretativas difícilmente resolubles.

En cuanto a las demás partes orgánicas de la obra hobbesiana, Yves Charles Zarka (1985) observó que 
el eslabón débil de este orden genético del conocimiento es la física del mundo sensible (pp. 177-223), 
aduciendo que Hobbes será incapaz de demostrar la primera de las ciencias, es decir, la física o filosofía 
natural, a través de la filosofía primera. A partir de ahí, el resto de las partes orgánicas del sistema filosófico 
no podrán deducirse, de modo que Hobbes no llegará a deducir la política (cuerpo político) de la física 
(cuerpo natural) a través de un mismo fundamento epistémico. Y más recientemente Josep Monserrat Molas 
(2016-2017; 2018) ha puesto de manifiesto que la publicación del De Homine, tratándose de una antropología 
incompleta que más bien buscaba satisfacer un compromiso editorial (2016-2017, p. 101), no logró conectar la 
filosofía natural con la filosofía civil de manera que pudiera completarse la cadena deductiva que Bartomeu 
Forteza (1995) había caracterizado con la imagen de que “l’home és un cos que, mitjançant els seus propis 
moviments (translationes), esdevé ciutadà [el hombre es un cuerpo que, mediante sus propios movimientos 
(translationes), deviene ciudadano]” (p. 113). En este sentido, Monserrat (2016-2017) considera que “entre la 
naturalesa i la ciutat no hi ha pròpiament un tertium [entre la naturaleza y la ciudad no hay propiamente un 
tertium]” (p. 113), sumándose a la tesis de Zarka apuntada anteriormente, sobre el problema de la linealidad 
sistemática del conocimiento, esta vez refiriéndose a la sección secunda o central de los Elementorum 
Philosophiae. A raíz de esta posición, extraemos la imagen del præcipitium expuesta por Hobbes en su 
epístola dedicatoria del De Homine, cuando quiere ilustrar la descompensación entre los extensos resultados 
sobre la óptica, en la medida que ocupan más de la mitad de la obra, y los esfuerzos más exiguos por vincular 
esta sección con el conjunto del sistema filosófico:

Absoluta Sectione hac de Homine solvi tandem fidem meam. Habes enim Philosophiæ meæ qualis-
cunque, in omni genere Elementa prima. Contigit autem Sectioni huic ut duæ partes ex quibus constat 
sint inter se dissimillimæ. Est enim altera difficillima, altera facillima; altera Demostrationibus, altera 
Experientia constants; altera à paucis, altera ab òmnibus intelligi potest. Itaque conjunguntur quasi ad 
Præcipitium. Sed necessarium erat, ita scilicet postulante totius operis Methodo. (Hobbes, 1658/2018, 
p. 35; la cursiva se ha añadido para remarcar la expresión)8

A partir de aquí, lo que este artículo se propone argumentar es que la posición epistémica hobbesiana, 
a pesar de su variabilidad semántica y de la consiguiente confusión conceptual que conlleva, puede ser 
sistematizada consistentemente a lo largo de su obra, a partir de la identificación de una fractura o præcipitium 
epistémico entre el conocimiento de la política y el conocimiento de la naturaleza (Monserrat, 2016-2017; 
2018; Castellanos, 2021); es decir, entre las dos dimensiones del conocimiento de lo real que presentan 
un distinto nivel de certeza, según si son o no producto de la razón humana; de si constituyen o no “the 
maker’s knowledge [conocimiento del creador]” (Jesseph, 2010, pp. 124-125) y, por lo tanto, dependiendo de 
si podemos llegar a conocer la “entire cause [causa completa]” (Hobbes, 1654/1991, p. 160) o “causa integra 
[causa total]” del efecto producido (Hobbes, 1655/2000, p. 96); o bien según si nuestro conocimiento se 
forma a partir de la observación del efecto, a posteriori, no siendo capaces de reconstruir el conjunto de la 
cadena causal. Esta posición denota lo que ya hemos observado con respecto a la concepción de la causa 
completa, como causa eficiente, que ya constaba en el Short Tract (Hobbes, 1630/1991, p. 58), así como 
en el Anti-White de 1643 (Hobbes, 1643/1991, pp. 118-119), donde desarrollará un argumento muy similar al 
que sostendrá a lo largo de su obra, hasta en el Leviathan (Hobbes, 1651-68/2012, p. 326), en cuanto al 
desconocimiento sobre la causa completa de la naturaleza, debido a que su artífice es Dios, a diferencia del 

7	 Aquí es preciso apuntar que, a pesar de coincidir con Strauss en este punto, Richard Tuck (1989) pone en duda que el filósofo 
alemán sostuviera esta posición en Natural Right and History (1953): “It is true that Strauss, in his early book on Hobbes, devoted 
some scholarly effort to breaking the link between Hobbes’s scientific writings and his political theory; but given the general argu-
ment which he put forward later in Natural Right and History, it is not clear that he needed to make this break [Es cierto que Strauss, 
en su primer libro sobre Hobbes, dedicó cierto esfuerzo académico a romper el vínculo entre los escritos científicos de Hobbes 
y su teoría política; pero, dada la argumentación general que expuso más tarde en Natural Right and History, no está claro que 
necesitara hacer esa ruptura] (p.119).

8	 Terminada esta sección, sobre el Hombre, cumplo mi compromiso. Tenéis, pues, de mi filosofía, los elementos primeros que 
tratan de todo tipo de cosas. Sucede, sin embargo, en esta sección que las dos partes de que consta son muy diferentes entre sí. 
Una es dificilísima, la otra facilísima; una consta de demostraciones, la otra, de experiencias; una puede ser entendida por pocos, 
la otra por todos. Y así están unidas casi como un precipicio. Pero era necesario, pues así lo exigía el método de toda la obra.



83Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

conocimiento completo sobre lo que es producto de la creación humana, es decir, la política, a la manera de 
la geometría:

¿Diremos, por tanto, si Dios creó el mundo según su libre voluntad, que la voluntad de Dios tiene una 
causa eficiente y que las diferencias entre las cosas anteceden en el tiempo a la Voluntad Divina, que 
es eterna? Cuando los hombres quieren hacer algo, lo quieren hacer porque es bueno, pero lo que 
Dios hace es bueno porque Él quiso hacerlo; por tanto, nada se opone a que la causa por la que el 
mundo tuvo un comienzo cierto y determinado pudiera ser la voluntad libre de Dios y que la misma Vo-
luntad Divina, en cuanto eterna, no tuviera absolutamente ninguna causa; y si decimos que la Voluntad 
de Dios no tiene causa, y que en el hombre la voluntad de obrar y la razón por la que obra son diver-
sas, mientras en Dios son lo mismo, no decimos nada absurdo, a no ser que sea absurdo decir que la 
voluntad de Dios es diferente de la humana o que la naturaleza de la Voluntad Divina es inconcebible. 
(Hobbes, 1643/1991, pp. 118-119)

Dirigiéndonos ahora a las principales obras de Hobbes, trataremos de describir cómo nuestro filósofo 
mantiene una posición epistémica que puede ser examinada a través de la susodicha imagen del præcipitium: 
primeramente, en el Leviathan (1651) encontramos que Hobbes distingue por un lado el conocimiento 
absoluto, que consiste en la prudencia, ya que depende de la experiencia en la observación de un hecho; 
y por otro lado el conocimiento condicional, que es propiamente ciencia, ya que comprende la causalidad 
completa en la (re)construcción de un hecho, como en la geometría (more geometricum). La primera forma 
de conocimiento sería la que se refiere a la filosofía natural, mientras que la segunda es la que se obtiene de 
la filosofía civil o política, cuya fractura queda claramente reflejada en el cuadro sinóptico del capítulo IX de 
la misma obra.

Seguidamente, en el De Corpore (1655) se vuelve a poner de manifiesto esta fractura epistémica, con la 
distinción entre el conocimiento hipotético, propio de la física, y el conocimiento demostrable o teorema, 
propio de la geometría, así como de la filosofía moral y política. En otras palabras: hay un conocimiento que 
no es plenamente demostrable porque sólo podemos extraer una hipótesis de la observación del efecto; éste 
sería el conocimiento absoluto que hemos visto anteriormente en el Leviathan. En cambio, sí que se puede 
demostrar aquello que puede ser explicado a partir del “vocabulorum legitimo usu, quem ipsi facimus [uso 
legítimo de los términos que hacemos nosotros mismos]” (1642/1845, OL I, p. 431); es decir, el conocimiento 
condicional. Aquí podemos añadir la clarificación que Hobbes esgrime en la epístola dedicatoria del Six 
Lessons (1656), donde se referiría al conocimiento hipotético explícitamente como indemostrable:

Of arts, some are demonstrable, others indemonstrable; and demonstrable are those the construction 
of the subject whereof is in the power of the artist himself, who, in his demonstration, does no more but 
deduce the consequences of his own operation. The reason whereof is this, that the science of every 
subject is derived from a precognition of the causes, generation, and construction of the same ; and 
consequently where the causes are known, there is place for demonstration, bat not where the causes 
are to seek for. Geometry therefore is demonstrable, for the lines and figures from which we reason are 
drawn and described by ourselves ; and civil philosophy is demonstrable, because we make the com-
monwealth ourselves. But because of natural bodies we know not the construction, but seek it from the 
effects, there lies no demonstration of what the causes be we seek for, but only of what they may be. 
(1656/1845, pp. 183-184)9

Finalmente, en el De Homine (1658) aparece una nueva distinción, siguiendo la misma escisión: el 
conocimiento a posteriori, donde podemos deducir las consecuencias a partir de las propiedades que 
vemos, como es el caso de la física; y el conocimiento a priori o teorema, que sólo puede ser demostrado 
en aquellas cosas cuyas causas están bajo nuestro poder (Hobbes, 1658/2018, p. 123), que es el modelo de 
conocimiento propio de la geometría, y por extensión, como hemos visto, de la moral y la política. Es decir, el 
conocimiento a posteriori sería hipotético (indemostrable) y absoluto, mientras que el conocimiento a priori 
sería demostrable y condicional, siguiendo la terminología que Hobbes utiliza en sus principales obras.

En consecuencia, si las leyes civiles son ataduras o restricciones artificiales de las acciones humanas, 
que a su vez son producto de su condición natural, el præcipitium epistémico entre el conocimiento de la 
política y el conocimiento de la naturaleza implica una gran dificultad para lograr que dicha restricción sea 
verdaderamente efectiva y consiguientemente duradera. Pues las leyes son diseñadas según una presunción 
hipotética inferida por experiencia, de modo que el legislador soberano no dispone de una certeza a priori 
que le permita asegurarse de que la restricción impuesta y el castigo derivado de su desatención serán 
suficientes como para asegurar una inmortalidad artificial del poder soberano, es decir, una paz definitiva. 
Así es como, en el siguiente apartado, discerniremos cuáles son los mecanismos de inmortalidad artificial 
propuestos por Hobbes, como consecuencia de la creación de buenas leyes, desde el prisma de su posición 
epistémica que, tal y como hemos advertido, apunta a una limitación del saber humano.

9	 [De las artes, algunas son demostrables, otras indemostrables; y son demostrables aquellas cuya construcción está en manos 
del propio artista, quien, en su demostración, no hace más que deducir las consecuencias de su propia operación. La razón de 
ello es que la ciencia de cada tema se deriva de un conocimiento previo de las causas, la generación y la construcción del mismo; 
y, en consecuencia, cuando se conocen las causas, hay lugar para la demostración, pero no cuando hay que buscar las causas. 
Por lo tanto, la geometría es demostrable, ya que las líneas y figuras a partir de las cuales razonamos son dibujadas y descritas 
por nosotros mismos; y la filosofía civil es demostrable, porque nosotros mismos creamos la república. Pero como no conocemos 
la construcción de los cuerpos naturales, sino que la buscamos a partir de los efectos, no hay demostración de cuáles son las 
causas que buscamos, sino sólo de cuáles pueden ser].



84 Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

Sin embargo, no pienso que exista suficiente evidencia textual como para considerar que el filósofo de 
Malmesbury pueda clasificarse propiamente como filósofo escéptico (o postescéptico), tal y como sugieren 
Richard H. Popkin (1982) y Richard Tuck (1989), en contraste con Tom Sorell (1993). Pero a diferencia de Sorell, 
y siguiendo más la posición matizada que luego sostendrá Popkin (2003), pienso que la filosofía hobbesiana 
sí que tendría consecuencias escépticas, más allá del escepticismo, en cuanto a su realización, como ya 
hemos advertido más arriba. Es cierto que en la literatura crítica es abundante encontrar la calificación (a 
menudo no comentada) de Hobbes como escéptico, hasta de pesimista (cf. Nauta, 2002). Pero más allá de 
las influencias de que se rodeó entre los escépticos de su tiempo o de la ausencia de una discusión explícita 
con el escepticismo, como decía, tampoco hay evidencia textual en su elaboración filosófica que pueda 
sugerir su adhesión al escepticismo.

Ciertamente, Hobbes se situaría entre un determinismo lógico y un escepticismo gnoseológico, 
como apunta Rafaella Santi (2012, pp. 45-55), pero pienso que eso se refiere más bien a la realización o 
consecuencias de su filosofía política. Dicho de otro modo, como ya hemos visto, Hobbes no duda del método 
científico fundamentado en la geometría, como tampoco de su capacidad para descubrir la verdad. Más bien 
se trata de un límite conocido (por lo tanto, indudable) de la razón humana para llegar a descubrir la causa de 
aquello de lo que no es artífice. En consecuencia, un cierto escepticismo epistémico puede derivarse de su 
posición respecto al conocimiento de la naturaleza, pero no en el sentido de negar la posibilidad de acceder 
al saber, sino en cuanto al grado de certeza que podemos llegar a obtener, es decir, hipótesis no absurdas, 
que en cualquier caso no dejan de ser una forma de conocimiento fundado científicamente.

A partir de aquí, por un lado, sería consecuente encontrar una forma de escepticismo antropológico que, 
a pesar de haber sido más frecuentemente fundado en el mito del hombre lobo (Castellanos y Monserrat, 
2024), tendría una justificación epistémica como consecuencia de que la condición natural humana que 
envuelve sus pasiones sea conocida por experiencia. Por otro lado, también encontraríamos una forma 
de escepticismo religioso que, en este caso, podría fundarse en su negación de la autoría de Moisés del 
Pentateuco (cf. Hobbes, 1651/2004, capítulo 33), siendo considerado como precursor de las posiciones que 
luego desarrollarían La Pèyrere y Spinoza (Popkin, 2003, p. 194-197). No es menor considerar que la ausencia 
de una certeza demostrable sobre la escritura mosaica, donde se encuentran los Diez Mandamientos que 
verificarían la ley divina, puede ser constitutiva, junto con su posición antropológica hipotética, de lo que 
podríamos denominar escepticismo jurídico-político, que es la cuestión que nos atañe en este artículo, con 
relación a la posibilidad de lograr la inmortalidad artificial de la condición de soberanía. Es decir, como hemos 
argumentado, y veremos ilustrado en el siguiente apartado con los mecanismos de inmortalidad artificial, el 
escepticismo gnoseológico (que agruparía las varias formas de escepticismo descritas) de Thomas Hobbes 
no es constituyente de su sistema filosófico, sino consecuencia de su realización.

Los mecanismos de inmortalidad artificial
Hobbes define la república soberana como un “hombre artificial” que es erigido por el arte humano como el 
“dios mortal a quien debemos, bajo el Dios inmortal, nuestra paz y defensa” (Hobbes, 1651/2004, p. 157). A 
pesar de la condición mortal de la soberanía, no obstante, Hobbes añade que

aunque nada de lo que hacen los mortales puede ser inmortal, si a pesar de ello, los hombres hicieran 
uso de esa razón que pretenden poseer, sus repúblicas podrían estar a salvo, por lo menos de perecer 
por causa de enfermedades internas” (Hobbes, 1651/2004, p. 273).

En este sentido, Hobbes considera que cuando la república no llega a disolverse por violencia externa, 
sino por desórdenes intestinos, el defecto es de los seres humanos en tanto que constructores, “cuando 
les falta el arte de hacer buenas leyes por las que puedan guiarse sus acciones, y paciencia y humildad 
para sufrir que se elimine de su grandeza presente los puntos rudos y ásperos” (Hobbes, 1651/2004, p. 
273). De ese modo, sigue Hobbes, los humanos “no pueden, sin la ayuda de un arquitecto extremadamente 
capacitado, construir un edificio que no sea defectuoso y que, aunque consiga mantenerse mientras ellos 
vivan, se derrumbará inevitablemente sobre las cabezas de quienes les suceda en la posteridad” (Hobbes, 
1651/2004, p. 273). Es decir, la causa de la muerte de las repúblicas no sería meramente fruto de la materia 
mortal de sus arquitectos, sino también de su fracaso a la hora de diseñar las leyes que puedan dotar a la 
construcción del hombre artificial de los mecanismos de inmortalidad o “artificial eternidad de vida” (Hobbes, 
1651/2004, p. 175).

Puede resultar paradójica la tesis hobbesiana, ya que afirma que las repúblicas soberanas son mortales 
porque son formadas y construidas por seres humanos que son naturalmente mortales, pero que a la vez 
estos mismos seres humanos deberían trabajar activamente para lograr unas condiciones artificiales de 
inmortalidad de estas mismas repúblicas soberanas que forman y construyen. Justamente aquí radica lo 
que se ha argumentado al final del apartado anterior, con relación al escepticismo: Hobbes no duda de la 
ciencia ni, por extensión, de la ciencia civil o política, sino que duda de quien la pone en práctica, es decir, de 
que los seres humanos puedan asegurarse de una vez por todas que los artificios políticos que construyen 
estén siempre bien fundamentados científicamente, como condición para su inmortalidad. Y como hemos 
establecido al principio del artículo, la función básica de la política es restringir los efectos de la condición 
humana que conducen a la guerra, a saber, la construcción de ataduras artificiales, que es como nuestro 
filósofo denomina a las leyes civiles. Entonces, la ciencia política debe asegurarse de que estas restricciones 
sean efectivas o, aún mejor dicho, eficientes: que produzcan la causa eficiente que asegure una paz duradera 
en la sociedad civil, siendo por ende el artificio político central que se presenta como garantía para lograr la 



85Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

inmortalidad artificial de las repúblicas soberanas, que para Hobbes es la condición para mantener la paz. 
Veamos, en este sentido, qué entiende Hobbes por buenas leyes:

Es responsabilidad del soberano hacer buenas leyes. Pero ¿qué es una buena ley? Cuando digo una 
buena ley, no quiero decir una ley justa, pues ninguna ley puede ser injusta. La ley es hecha por el poder 
soberano, y todo lo que es hecho por este poder es corroborado por el pueblo, y éste lo toma como suyo. Y lo 
que cada súbdito acepta como propio de esta manera no puede ser calificado de injusto por nadie. Sucede 
con las leyes del Estado lo mismo que con las reglas del juego: que lo que todos los jugadores acuerdan 
entre ellos no es injusticia para ninguno. Una buena ley es aquello que es necesario para el bien del pueblo y, 
además, claro e inequívoco (Hobbes, 1651/2004, p. 294)

Hobbes entiende por “claras [perspicuous]” el hecho de que la ley sea suficientemente conocida, es decir, 
publicada (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 430-431), con el fin de que podamos tener una certeza demostrable 
sobre su existencia, tanto de su causa como de sus efectos. Solo de este modo se puede asegurar 
su observancia o bien la legitimidad del castigo en caso de su desatención por parte de los ciudadanos 
obligados por pacto a su obediencia debida. Jeremy Waldron (2001) sugiere aquí la posibilidad de identificar 
en Hobbes el embrión de un “liberal principle of publicity [principio liberal de publicidad]” (p. 464), en la medida 
en que los ciudadanos son concebidos como agentes racionales a los que el soberano no puede limitarse 
a imponerles e informarles de las convenciones de la justicia, sino que debe tratar de persuadirles sobre la 
verdad de sus actos: “Laws should be persuasive, not merely coercive [las leyes deberían ser persuasivas, 
no sólo coercitivas]” (p. 448). Con ello, ciertamente, Waldron no abre la puerta a la desobediencia, sino que 
considera más bien que, incluso concibiendo que todo lo que decide el soberano debe ser considerado 
justo y de acuerdo con el fin de alcanzar la paz, el hecho de que la medida de la verdad que establece 
el soberano sea por convención, quienes son sujetos deberían concebir racionalmente que ésta tiene una 
base convencional, producto de la voluntad soberana, como condición para mantener la estabilidad en la 
sociedad civil y así poder preservar la convivencia pacífica.

Esto enlaza, en cierta medida, con la posición de Luc Foisneau, cuando dice que Hobbes pretende
mostrar que las leyes naturales tienen significado –en política al menos– solamente si obligan a los 
hombres al uso de su razón cuando obedezcan a las leyes civiles. Nada es más contrario a la doctrina 
de la obediencia de Hobbes que la teoría de la obediencia pasiva (Foisneau, 2007, p. 66).

Esto complementaría la exposición de Waldron sobre la capacidad de agencia y la racionalidad de los 
sujetos al poder soberano, quien, a su vez, debería tenerlo en cuenta a través de contemplar un cierto 
principio de publicidad o persuasión racional hacia los que tendrán que obedecer a sus actos. Sin embargo, 
aunque aceptáramos las premisas interpuestas por Waldron y Foisneau, si situamos la cuestión en el 
marco del præcipitium epistémico anteriormente expuesto, lo que aquí emerge es la pregunta sobre cómo 
podemos conocer, no las disposiciones de la ley civil, sino cuál es la causa de las restricciones políticas que 
se establecen. Pues tanto si éstas fueran meramente coercitivas como si se buscara su persuasión, el caso 
es que no podemos afirmar con el mismo nivel de certeza el hecho de que sean “claras” (i.e. conocimiento de 
la política), que el hecho de que sean “necesarias” (i.e. conocimiento de la naturaleza humana), para que las 
leyes puedan ser consideradas buenas, en el sentido hobbesiano. En este sentido, ¿a qué se refiere Hobbes 
cuando apela al “bien del pueblo” como condición para las buenas leyes? Al principio del capítulo XXX del 
Leviathan, Hobbes lo expresa así:

La función del soberano, ya sea éste un monarca o una asamblea, consiste en el fin para el cual fue 
investido con el poder soberano, a saber, procurar la protección del pueblo [the safety of the people/
Salus Populi], a lo que está obligado por ley de naturaleza, así como rendir cuenta de ello a Dios, que es 
el autor de dicha ley, y sólo a Él. Pero por protección [Safety/Salute] no debe aquí entenderse una mera 
preservación, sino también todas las demás satisfacciones de la vida que cada hombre, mediante su 
legítimo trabajo, y sin peligro o daño para la república [Common-Wealth/Civitatis], adquiera para sí. 
(Hobbes, 1651/2004, p. 285)10

Como vemos, la necesidad de protección del pueblo [Salus Populi], como necesidad de las buenas leyes, 
arraiga en la hipótesis de la condición natural humana como condición de guerra, donde “cada hombre es 
enemigo de cada hombre” y “no hay lugar para el trabajo,” sino un “constante miedo y un constante peligro de 
perecer con muerte violenta. Y la vida del hombre es solitaria, pobre, desagradable, brutal y corta” (Hobbes, 
1651/2004, p. 115). Por ende, la necesidad de que se instituya un poder común que pueda asegurar la paz, 
como condición para que cada cual pueda procurar su propia conservación y una vida cómoda, desde el 
punto de vista epistémico, es conocida por experiencia, a posteriori, constituyendo así un conocimiento 
absoluto o hipotético sin certeza demostrable. He aquí la limitación intrínseca que presenta la ley civil, como 
mecanismo fundamental de la política, que ni en su propia previsión y diseño no podrá llegar a ser nunca del 
todo infalible: ni podrá prever todas las posibles conductas conflictivas ni todos los mecanismos correctivos 
posibles para mantener la convivencia pacífica y unitaria en la sociedad civil.

A pesar de esta limitación epistémica, como también hemos visto, Hobbes considera que sin la tentativa 
de crear buenas leyes sería imposible que una república soberana perdurase. Al fin y al cabo, es conocida 
la formulación hobbesiana, según la cual “Authoritas non Veritas facit Legem [La autoridad, no la verdad, 

10	 En cursiva se han remarcado los términos que Mellizo ha traducido por “seguridad” y “Estado,” pero que se considera más 
preciso traducir por “protección” y “república,” a partir del contraste de las ediciones inglesa y latina (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 
520-521). 



86 Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

hace la ley]” (Hobbes, 1668/2012, p. 431). Por consiguiente, si seguimos el texto del Leviathan, podríamos 
extraer al menos tres clases de mecanismos que agruparían las distintas medidas que, según Hobbes, 
podrían asegurar la perdurabilidad de las repúblicas soberanas el mayor tiempo posible, es decir, lo que 
hemos denominado mecanismos de inmortalidad artificial: la sucesión, el gobierno de las doctrinas y el 
buen gobierno del soberano. Mediante su exposición podremos considerar sus propias limitaciones desde 
la perspectiva epistémica estudiada.

La sucesión del soberano
El mecanismo de inmortalidad artificial más básico es el que establece la sucesión del soberano, pues de otro 
modo, una vez muriera el hombre o el conjunto de hombres naturales que encarnan a la persona artificial, no 
habría un sucesor legítimo que pudiera reproducir las condiciones de soberanía (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 
298-299), teniendo en cuenta la materia naturalmente mortal que la compone. En consecuencia, la ciencia 
civil o política debe asegurar la sucesión en tanto que continuidad de la persona artificial que constituye el 
poder soberano más allá del tiempo de vida de la persona natural que lo encarna, logrando artificialmente 
su inmortalidad.

A tal efecto, Hobbes establece en el capítulo XIX del Leviathan las siguientes condiciones generales 
necesarias para diseñar el mecanismo político del derecho de sucesión: a) Es el soberano actual el que 
establece su sucesor; b) Debe indicar su elección a través de signos suficientemente claros; c) En caso 
de que no lo haya expresado explícitamente, puede considerarse como signo de consentimiento que la 
soberanía recaiga sobre su parentela. Vemos, pues, que la previsión del derecho de sucesión es conditio sine 
qua non para que la soberanía pueda al menos permanecer más allá de la condición mortal de los hombres 
que son titulares de ella (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 298-299). De lo contrario, se tendría que suponer que 
su titular habría renunciado a la soberanía y que, por consiguiente, los individuos que estaban sujetos a ella 
recuperarían el ejercicio absoluto de su libertad natural (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 344-345).

Sin embargo, hay que considerar que los mecanismos políticos nunca podrán llegar a ser del todo infalibles, 
ya que no se podrán prever la totalidad de circunstancias que pueden llegar a dificultar la continuidad de la 
soberanía o de los medios que pueden hacer efectiva la sucesión, como consecuencia del valor hipotético 
de su previsión. En consecuencia, por más que se infieran todos los casos con el máximo de precaución 
posible, no podemos asegurar una vida artificial que pueda llegar a ser efectivamente eterna (Castellanos y 
Torres, 2023).

El gobierno de las doctrinas y las opiniones
Un segundo mecanismo para tratar de asegurar la inmortalidad artificial de la soberanía es el gobierno de 
las doctrinas y las opiniones, refiriéndose al hecho de que el poder soberano es el que establece la medida 
pública de lo bueno y de lo malo, en tanto que titular de la justicia que es, como garantía para la convivencia 
pacífica y unitaria en la sociedad civil. Como señala Hobbes:

(...) va anejo a la soberanía el ser juez de qué opiniones y doctrinas desvían de la paz, y cuáles son las 
que conducen a ella y, en consecuencia, el ser juez también de en qué ocasiones, hasta dónde y con 
respecto a qué debe confiarse en los hombres cuando éstos hablan a las multitudes, y quién habrá de 
examinar las doctrinas de todos los libros antes de que éstos se publiquen. Pues las acciones de los 
hombres proceden de sus opiniones, y en el buen gobierno de las opiniones radica el buen gobierno 
de todos los actos de los hombres para la consecución de su paz y concordia. (Hobbes, 1651/2004, 
pp. 162-163)

Las doctrinas que establecerán la medida de lo bueno y de lo malo en una república soberana, así 
pues, serán únicamente aquellas que sean dictadas por el poder soberano. Además, en tanto que órdenes 
soberanas, las doctrinas u opiniones comunes o públicas deberán hacerse observar de manera efectiva 
entre los ciudadanos, al constituir restricciones artificiales sobre la concepción particular del bien y del mal 
que pueda sostener cada individuo particularmente. Y, por consiguiente, así como las órdenes también 
deben ser conocidas por aquellos que deben obedecerlas, en el caso de las doctrinas, esto se refiere a la 
instrucción pública, cuyos responsables son ministros delegados del poder soberano que responden a su 
voluntad (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 378-379).

Por ende, el gobierno de las doctrinas y las opiniones pensamos que se manifiesta en una doble vertiente, 
positiva y negativa: por un lado, consiste en una función anexa a los derechos de soberanía el discernir 
la medida de lo bueno y de lo malo, distinguiendo qué doctrinas son verdaderas y cuáles son falsas, así 
como instruir al pueblo en las mismas, a través del nombramiento de ministros públicos autorizados para 
enseñarlas. Porque el soberano debe asegurarse de que los ciudadanos conozcan sus obligaciones y los 
derechos de soberanía, para que así sean más aptos para la obediencia y para convivir pacíficamente en 
sociedad. Fijémonos en que esta vertiente que hemos llamado positiva, la instrucción pública, a diferencia 
de la coacción que arraiga en el miedo al castigo de las leyes civiles (cf. Hobbes, 1651/2004, capítulo 28), 
busca igualmente una mayor disposición de los hombres a integrarse en la sociedad civil, pero a través de 
enseñarles cuáles son sus obligaciones y que así tomen conciencia de ellas (Bejan, 2010, pp. 607-626).

Aun así, la hipótesis del pacto no implica una especie de transformación artificial de la condición natural 
humana, pues a pesar de las restricciones que buscan evitar su expresión conflictiva, ésta no se ve destituida. 
Es en este sentido que el gobierno de las doctrinas y las opiniones tiene esta función de mecanismo de 



87Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

inmortalidad artificial de la república,11 aunque al mismo tiempo queden patentes sus limitaciones en su 
propia concepción. Por eso, también es necesario identificar su vertiente negativa con relación a la restricción 
de aquellas doctrinas que, a través del juicio del soberano, puedan ser consideradas malas y falsas, es decir, 
contrarias a la paz. Porque si el poder soberano se limitara a velar por la instrucción de las doctrinas que ha 
juzgado buenas y correctas, sin restringir la difusión de las que juzga contrarias o sediciosas, eso denotaría 
una falta de integridad por su parte, al descuidar sus propias funciones:

Es cierto que en una república [Common-Wealth] donde, por negligencia o torpeza de los que la go-
biernan y de los maestros, se difunden falsas doctrinas de una manera general, las verdades contra-
rias pueden resultar generalmente ofensivas. Sin embargo, la más brusca y violenta irrupción de una 
nueva verdad jamás puede quebrantar la paz, sino sólo, a veces, reavivar la guerra. Pues esos hombres 
que se hallan gobernados de una manera tan descuidada que se atreven a tomar las armas para de-
fender o introducir una idea, de hecho estaban ya en guerra; no estaban en una situación de paz, sino 
sólo en una cesación de las hostilidades por tener miedo unos de otros, pero vivían constantemente 
en una situación belicosa. Por tanto, pertenece a quien ostenta el poder soberano ser juez, o constituir 
a quienes juzgan las opiniones y doctrinas. Es esto algo necesario para la paz, al objeto de prevenir así 
la discordia y la guerra civil. (Hobbes, 1651/2004, p. 163)

Así es como Hobbes identifica “the Diseases of a Common-wealth, that proceed from the poyson of 
seditious doctrines” / “Civitatis morbos illos noto, qui oriuntur à veneno doctrinarum seditiosarum [las 
dolencias de una república que proceden del veneno de doctrinas sediciosas]” (Hobbes, 1651-68/2012, 
pp. 502-503), y entre ellas cuenta aquellas que provienen de clérigos, juristas y escritores que, tal y como 
denuncia el filósofo de Malmesbury, se han propagado a través de las universidades de su época (May, 
2012, pp. 223-232). Es interesante ver cómo, más allá de los ejemplos concretos y extraídos de su propio 
contexto, Hobbes muestra cómo las universidades, que teóricamente deberían servir para instruir al pueblo 
de acuerdo con el juicio del soberano, han servido más bien para propagar las doctrinas contrarias (Hobbes, 
1651-68/2012, p. 532/534); tratándose, en consecuencia, de una negligencia de las funciones soberanas 
que, en gran medida, explicarían cómo Inglaterra se vio sumida en la guerra civil (Bejan, 2010, p. 609).

Sin embargo, como en el caso del derecho de sucesión, la posición epistémica hobbesiana nos hace 
considerar que de la misma forma que queda fuera del alcance de la razón humana poder obtener un 
conocimiento científico sobre la propia condición natural, también sobrepasa los límites del conocimiento 
de lo real poder discernir con certeza demostrable todas y cada una de las opiniones y doctrinas que 
pueden llegar a convertirse en perniciosas para la paz; y, a su vez, aquellas que finalmente se identifican 
y se juzgan como tales, poder llegar a discernir los medios necesarios para su restricción y para evitar su 
difusión, impidiendo así que arraiguen en la conciencia de los ciudadanos. El principal problema radica en 
que se puede tratar de evitar las acciones de los hombres, pero el soberano no puede introducirse en sus 
conciencias (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 240-241); aunque en estas se esté formando una doctrina sediciosa 
que pueda conducir a futuros actos de rebelión contra la soberanía. No existe, en el mundo real, una policía 
del pensamiento orwelliana.

El buen gobierno del soberano
Finalmente, aparte de los mecanismos que podríamos considerar fundamentales para el mantenimiento de 
las condiciones de soberanía (el derecho de sucesión y el gobierno de las doctrinas), aquí examinaremos 
de manera más general el desempeño de la función legislativa del poder soberano. Como hemos visto 
anteriormente, el soberano que crea buenas leyes, es decir, restricciones necesarias y comprensibles, puede 
decirse que gobierna acorde con el propósito de la soberanía, que es la protección del pueblo [Salus Populi]. 
Aquí añadiremos que, si éstas son realmente efectivas y generan la obediencia de los ciudadanos, entonces 
significa que se trata de un buen gobierno, en la medida en que contribuirán a sustentar de forma íntegra las 
condiciones de soberanía.12

11	 Como sugiere Jeremy Anderson (2003): “The apparent presumption is that our obedience to law cannot be brought about any 
other way. This presumption is apt to be reinforced by the many passages in which Hobbes describes us as superstitious, am-
bitious, foolish, and so on. But when we examine his views more carefully we find that Hobbes believes we are only contingently 
so-that our bad traits are, to a large extent, due to our failing to use capacities we have and/or due to the influence of false, absurd, 
or seditious beliefs. These bad traits can therefore be altered, prevented, or neutralized by proper upbringing and by the sove-
reign’s exercising power in such a way as to influence our attitudes and channel our ambitions [La aparente presunción es que 
nuestra obediencia a la ley no puede darse de otra manera. Esta presunción es apta de ser reforzada por varios pasajes en los que 
Hobbes nos describe como supersticiosos, ambiciosos, necios, entre otros. Pero cuando examinamos sus consideraciones de 
manera más precisa encontramos que Hobbes cree que tan sólo somos contingentemente así, en gran medida, debido a nuestro 
fracaso en el uso de las capacidades que tenemos y/o a la influencia de creencias falsas, absurdas o sediciosas. Estos aspectos 
pueden ser alterados, precavidos o neutralizados a través de una educación adecuada y del ejercicio del poder por parte del 
soberano, de tal manera que influencie nuestras actitudes y canalice nuestras ambiciones],” (p. 102).

12	 Aquí apuntamos una diferencia con Larry May, en cuanto a la interpretación de este pasaje en la que hemos visto que Hobbes 
dice que “Es responsabilidad del soberano hacer buenas leyes” (Hobbes, 1651/2004, p. 294). Según May (2014): “The sovereign is 
to make good laws, laws that are needed by the people, not laws that are superfluous, contradictory, retroactive, secret, or overly 
limiting of the liberty of subjects. These moral and structural limits on sovereign law-making are, I argue, similar to the rule of law 
constraints that Lon Fuller developed fifty years ago. [El soberano debe hacer buenas leyes, leyes que son necesarias para el 
pueblo, no leyes que sean superfluas, contradictorias, retroactivas, secretas o que extralimiten la libertad de los súbditos. Estos 
límites morales y estructurales sobre la legislación soberana son, argumento, similares a las restricciones del imperio de la ley 
que desarrolló Lon Fuller hace cincuenta años]” (p. 200). 



88 Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

Por un lado, Hobbes valora las distintas formas de gobierno, según su capacidad de perpetuar las 
condiciones de soberanía y, por consiguiente, la paz. No se trata, por ende, de una posición ideológica o 
normativa, en el sentido que no se dice que una forma de soberanía pueda ser más equitativa ni preservar 
mejor el bien común o sea más libre o justa que otra (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 332-333). En consecuencia, 
Hobbes rechaza hablar de tiranía para referirse al mal gobierno de un solo hombre (cf. Nakayama, 2017, p. 8-17), 
al igual que no acepta los apelativos de oligarquía para una aristocracia ni de anarquía para una democracia 
(Hobbes, 1651-68/2012, pp. 284-285). En cuanto a la preferencia de Hobbes por la monarquía en detrimento 
de la democracia (cf. Hobbes, 1651/2004, capítulo 19), hay que encontrar una explicación contextual, pues 
era la monarquía inglesa el régimen que se veía cuestionado por la rebelión del parlamento y era una nueva 
monarquía la que estabilizó el país después de la guerra civil (Curran, 2012, pp. 169-170). Además, también 
encontramos una crítica a la intelectualidad de la época que, inspirándose en los textos grecorromanos, 
cuestionaba la monarquía para defender la democracia de los antiguos (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 332-333).

La posición política de Hobbes debe entenderse, en todo caso, como una defensa de las condiciones de 
soberanía, independientemente de la forma que ésta tome (Goldsmith, 1981). De la misma manera que, una 
vez que Cromwell es proclamado vencedor, Hobbes establece la cláusula según la cual se debe obedecer 
al soberano establecido, aunque éste haya accedido a la soberanía de forma injusta (Malcolm, 2012, p. 175-
195).13 Al fin y al cabo, existe una coincidencia en la preferencia de Hobbes por la monarquía por razones 
contextuales y sistemáticas, pues también lo justifica por el menor el número de personas naturales que 
componen la persona artificial que encarna el poder soberano, en cuanto a la menor posibilidad de que se 
generen controversias internas o bien se olviden de las funciones de gobierno para favorecer únicamente a 
los intereses de individuos particulares.

Por otro lado, en el Leviathan se proponen numerosas medidas políticas y económicas que podríamos 
relacionar con el propósito de asegurar lo que hemos denominado buen gobierno del soberano, con base 
en las leyes naturales en las que debe guiarse la gobernanza. Tales son la distribución de la propiedad, 
el funcionamiento de la judicatura, el nombramiento de los consejeros, la previsión del castigo y sus 
formas, la tasación de las actividades económicas, la caridad pública, etc. Examinar estos mecanismos 
detalladamente iría sin duda más allá del alcance de este artículo, aunque es pertinente apuntar que en los 
últimos años ha despertado un interés renovado entre la literatura crítica el tratamiento de Thomas Hobbes 
como economista político (Taylor, 2010; Smith, 2023).14 Consideración que por lo menos podemos remontar 
a Karl Marx, quien lo describió como “Einer der ältesten Ökonomen und originellsten Philosophen Englands 
[uno de los economistas más antiguos y de los filósofos más originales de Inglaterra]” (Marx y Engels, 1981, p. 
130), junto con los análisis ya clásicos de Leo Strauss (1936) y C.B. Macpherson (1962) sobre la relación entre 
los conceptos hobbesianos de tasación y propiedad con su doctrina moral y política.

En consecuencia, como hemos dicho, podemos considerar que el objetivo de Hobbes es proponer 
distintas medidas que buscan favorecer la integridad de las condiciones de soberanía con el fin de asegurar su 
máxima perdurabilidad posible. Aunque no constituyan una obligación que al contravenirse pudiera legitimar 
el derecho de resistencia, aquí podemos subrayar, como hemos defendido a lo largo de este artículo, que se 
trata de otro mecanismo (o conjunto de mecanismos) de inmortalidad artificial que se ve sujeto, asimismo, 
a las limitaciones del saber humano y que, por lo tanto, no puede concebirse como infalible, al no poder 
determinar con certeza demostrable las causas por las cuales se producen los efectos de la gobernanza del 
soberano.

Conclusión: los límites del artificio político
Ha quedado patente que los límites de los seres humanos, en tanto que artífices de la república soberana y 
responsables de su mantenimiento a lo largo del tiempo, constituyen los límites propios de los mecanismos 
de inmortalidad artificial. La persistencia de las pasiones humanas, así como del resto de inclinaciones que 
pueden conducir a la discordia, junto con las limitaciones de la ciencia política para poder llegar a discernirlas, 
prever la restricción y hacerla efectiva (y consiguientemente obedecida), dadas las propias limitaciones de la 
razón humana, constituyen obstáculos difícilmente resolubles.

Asimismo, siendo el problema fundamental de la filosofía política hobbesiana el cómo se puede lograr una 
condición de soberanía duradera con el fin de asegurar la paz, vemos que dicha problemática no se deriva 
de un supuesto pesimismo antropológico por parte del filósofo de Malmesbury. Pues Hobbes no define una 
condición natural humana eterna y válida para todos los tiempos; de hecho, él considera que no podemos 
llegar a conocer nuestra propia naturaleza con un nivel de certeza suficiente (Castellanos y Monserrat, 2024): 
y es que nuestra propia naturaleza no es fruto de nuestra propia razón. Tampoco nuestra razón es fruto de sí 
misma. No somos nuestros propios constructores o artífices, de modo que no podemos llegar a demostrar 
la causalidad completa ni por ende llegar a reconocer, más que por experiencia, las acciones que pueden 
llegar a derivarse de ella. Sin embargo, la razón more geometricum nos proporciona un fundamento científico, 
tanto para producir los efectos necesarios, como para averiguar las hipótesis no absurdas sobre los efectos 
de causas desconocidas. Hobbes no duda de la ciencia geométrica, de modo que no puede ser considerado 
escéptico (ni mucho menos pesimista), sino que en todo caso las consecuencias de su posición epistémica 
nos llevan a un escepticismo gnoseológico que se deriva de la constatación científica de los límites del saber 

13	 Véase la comparación entre Hobbes, 1651/2012, XXIX, p. 518, y Hobbes, 1668/2012, XXIX, p. 519.
14	 Hay que decir que existe una línea de interpretación contraria que considera que Hobbes no estaba interesado en cuestiones de 

tipo económico, tal y como lo atestigua el hecho que la economía política no sea descrita explícitamente entre las ramificaciones 
de la ciencia civil (Levy, 1954). 



89Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

humano. Y, por consiguiente, de los límites de los artificios políticos que creamos para tratar de restringir lo 
que solo podemos conocer hipotéticamente, sin poder demostrarlo: la condición natural humana que, por 
experiencia, sabemos que nos ha llevado a la discordia y a la guerra.

En consecuencia, la limitación de la ley civil, como reflejo de la limitación de la política, para asegurar 
inmortalidad artificial de la soberanía, no se deriva de una supuesta incapacidad para emplear el método 
científico ni de una supuesta maldad natural de los seres humanos (e.g. Pavesi, 2010, p. 54-63; Wiegand, 
2015, p. 55-80, etc.), a pesar de que arraigue justamente en su naturaleza potencialmente conflictiva. Más 
bien se trata de un problema fundamentalmente epistémico: sobre qué es lo que podemos llegar a conocer 
y con qué nivel de certeza. El escepticismo gnoseológico hobbesiano es pues la causa de su escepticismo 
antropológico y jurídico-político. Entonces, llegados a este punto, si nos remitimos nuevamente al fracaso 
de la política que habría caracterizado una historia de la humanidad marcada por la proliferación de la 
guerra como una constante, parece claro que la filosofía política hobbesiana, desde su propio fundamento 
epistémico, no nos quiere (ni puede) ofrecer una solución definitiva para lograr una paz permanente. Como 
señala Hobbes:

Y aunque la soberanía es inmortal en la intención de quienes la instituyen, está sin embargo sujeta no 
sólo a la muerte violenta causada por guerras con naciones extranjeras, sino también a la causada por 
la ignorancia y las pasiones de los hombres que bajo ella viven; y desde el momento de su institución, 
está en ella plantada la semilla de la mortalidad, por causa de discordias internas. (Hobbes, 1651/2004, 
p. 196)

No hay rastro de utopía en Hobbes, pues no encontramos en su obra una fórmula ideal que nos proyecte 
hacia una superación futura y necesaria del conflicto inherente entre humanos. Y es que el filósofo de 
Malmesbury considera que

el presente existe sólo en la naturaleza; las cosas pasadas tienen su ser sólo en la memoria; pero las 
cosas que están por venir no tienen existencia alguna, ya que el futuro no es otra cosa que una ficción 
que la mente fabrica atribuyendo a las acciones presentes las consecuencias que se siguieron de 
acciones pasadas (Hobbes, 1651/2004, pp. 31-32).

El pensamiento de Hobbes, a partir de su posición epistémica, más bien nos informa sobre la complejidad 
que afronta la política para lograr su propio fin. A partir de aquí, el devenir de la historia es contingente, 
viéndose los efectos de la acción política condicionados por las decisiones que tomen los seres humanos, con 
menor o mayor acierto, en los distintos contextos que afronten. El fracaso de la política es, por consiguiente, 
responsabilidad única de los seres humanos, compartida tanto por los gobernantes soberanos como por 
los ciudadanos de las repúblicas. Tomarnos en serio su gran complejidad y nuestras propias limitaciones, a 
partir de un razonamiento científico, es pues la forma más adecuada para seguir pensando cómo podemos 
mejorar nuestros gobiernos para que la condición de la paz pueda llegar a extenderse, por lo menos, más 
tiempo de lo que lograron mantenerla nuestros antepasados.

Referencias bibliográficas
Anderson, Jeremy (2003). The Role of Education in Political Stability [El papel de la educación en la estabili-

dad política]. Hobbes Studies, (16), 95-104. https://doi.org/10.1163/187502503X00063
Bejan, Teresa M. (2010). Teaching ‘Leviathan’: Thomas Hobbes on Education [Enseñando el ‘Leviathan’: Tho-

mas Hobbes sobre la educación]. Oxford Review of Educaton, 36(5), Taylor & Francis, 607-626. https://
doi.org/10.1080/03054985.2010.514438

Bobbio, Norberto (1962). Hobbes e il giusnaturalismo [Hobbes y el iusnaturalismo]. Rivista Critica di Storia 
della Filsofia, 17(4), 470-485.

Bobbio, Norberto (1991). Estudios de historia de la filosofia: de Hobbes a Gramsci (José Fernández Santillán, 
Trad.). Debate. (Trabajo original publicado en 1985).

Brown, Clifford W. (1989). Thucydides, Hobbes and the linear causal perspective [Tucídides, Hobbes y la pers-
pectiva causal lineal]. History of Political Thought, 10(2), 215–256.

Castellanos Corbera, Roger (2021). De Homine: ‘quasi ad præcipitium’. L’autonomia de la filosofia política de 
Thomas Hobbes [De Homine: ‘quasi ad præcipitium’. La autonomía de la filosofía política de Thomas Ho-
bbes]. Anuari de la Societat Catalana de Filosofia, (32), 7-26. https://raco.cat/index.php/AnuariFilosofia/
article/view/398906.

Castellanos Corbera, Roger y Monserrat Molas, Josep (2024). Thomas Hobbes i la incerta naturalesa huma-
na [Thomas Hobbes y la incierta naturaleza humana]. Comprendre: Revista catalana de filosofia, 26(2), 
21-38. https://doi.org/10.60940/comprendrev26n2id431687

Castellanos Corbera, Roger y Torres Morales, Bernat (2023). Voegelin on Hobbes. The Idea of an Everlasting 
Constitution [Voegelin sobre Hobbes. La idea de una constitución eterna]. En. G. Parotto (Ed.), Democra-
cy and Representation (pp. 22-39). Brill. https://doi.org/10.30965/9783846767535_003

Curran, Eleanor (2012). Hobbes on equality: context, rhetoric, argument [Hobbes sobre la igualdad: contexto, 
retórica, argumentación]. Hobbes Studies, 25(2), 166-187.

Demetriou, Kyriakos (2024). A note on Hobbes’s Thucydides [Una nota sobre el Tucídides de Hobbes]. Dia-
noesis, 13, 9–32. https://doi.org/10.12681/dia.37781

Di Leo Razuk, Andrés (2023). Hobbes humanista: apropiaciones de Tácito y Tucídides. DoisPontos, 20(3), 
134–149. https://doi.org/10.5380/dp.v20i3

https://doi.org/10.1163/187502503X00063
https://doi.org/10.1080/03054985.2010.514438
https://doi.org/10.1080/03054985.2010.514438
https://raco.cat/index.php/AnuariFilosofia/article/view/398906
https://raco.cat/index.php/AnuariFilosofia/article/view/398906
https://doi.org/10.60940/comprendrev26n2id431687
https://doi.org/10.30965/9783846767535_003
https://doi.org/10.12681/dia.37781
https://doi.org/10.5380/dp.v20i3


90 Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

Foisneau, Luc (2007). Hobbes y la autoridad de la ley. Derechos y libertades. Revista de filosofia del derecho 
y derechos humanos, (17), 57-70. https://www.dykinson.com/revistas/revista-derechos-y-libertades/ho-
bbes-y-la-autoridad-de-la-ley/3933/

Forteza, Bartomeu (Ed. y Trad.). (1991). Libertad y necesidad, y otros escritos. Penínsulsa.
Gauthier, David P. (1969). The logic of Leviathan: The moral and political theory of Thomas Hobbes [La lógica 

del Leviathan: la teoría moral y política de Thomas Hobbes]. Oxford University.
Gauthier, David (1979). Thomas Hobbes: Moral Theorist [Thomas Hobbes: teórico moral]. Journal of Philoso-

phy, (76), 547–59. https://doi.org/10.2307/2025550
Goldsmith, Maurice M. (1978). Hobbes’s science of politics [La ciencia política de Hobbes]. Columbia Univer-

sity.
Goldsmith, Maurice M. (1981). Picturing Hobbes’s Politics? The Illustrations to Philosophicall Rudiments [¿Ilus-

trando la política de Hobbes? Les ilustraciones de Philosophicall Rudiments]. Journal of the Warburg 
and Courtauld Institutes, (44), 232-37. https://doi.org/10.2307/751075

Hobbes, Thomas (1845). De Cive: Elementorum philosophiae sectio tertia (W. Molesworth, Ed.), in Opera 
philosophica quae latine scripsit omnia (Vol. 2, pp. 133‑432). John Bohn. (Trabajo original publicado en 
1642/1647) https://doi.org/10.1093/oseo/instance.00011564

Hobbes, Thomas (1845). Six lessons to the professors of the mathematics: One of geometry, the other of 
astronomy, in the chairs set up by the noble and learned Sir Henry Savile, in the University of Oxford [Seis 
lecciones para los profesores de matemáticas: una de geometría, otra de astronomía, en las cátedras 
establecidas por el noble y erudito Sir Henry Savile, en la Universidad de Oxford]. En W. Molesworth (Ed.), 
The English Works of Thomas Hobbes of Malmesbury (Vol. 7, pp. 181‑356). John Bohn. (Trabajo original 
publicado en 1656)

Hobbes, Thomas (1983). De Cive: The English Version entitled in the first edition Philosophicall Rudiments 
Concerning Government and Society [De Cive: La versión inglesa titulada en la primera edición Philoso-
phicall Rudiments Concerning Government and Society] (Ed. H. Warrender). Clarendon. (Trabajo original 
publicado en 1642/1647).

Hobbes, Thomas (2000). De Corpore. Elementa Philosophiæ (Ed. K. Schumann). Vrin. (Trabajo original publi-
cado en 1655).

Hobbes, Thomas (2004), Leviatán (Trad. Carlos Mellizo). Alianza. (Trabajo original publicado en 1651).
Hobbes, Thomas (2012). Leviathan (Ed. N. Malcolm). Clarendon. (Trabajo original publicado en 1651-68). ht-

tps://doi.org/10.1093/oseo/instance.00025178
Hobbes, Thomas (en prensa). Leviatan (Trad. J. Monserrat Molas y R. Castellanos Corbera). Edicions de la 

Universitat de Barcelona. (Trabajo original publicado en 1651-68).
Hobbes, Thomas (2016). On the Citizen [Del ciudadano] (Ed. y Trad. R. Tuck y M. Silverthorne). Cambridge 

University. (Trabajo original publicado en 1642/1647).
Hobbes, Thomas (2018). De Homine. (Ed. J. Monserrat Molas). Vrin. (Trabajo original publicado en 1658).
Jesseph, Douglas (2010). Scientia in Hobbes [Scientia en Hobbes]. En T. Sorell (Ed.), Scientia in Early Mo-

dern Philosophy. Seventeenth-Century Thinkers on Demostrative Knowledge from First Principles (pp. 
117-128). Springer. https://doi.org/10.1007/978-90-481-3077-1_8

Kavka, Gregory S. (1986). Hobbesian moral and political theory [La teoría moral y política hobbesiana]. Prince-
ton University. https://doi.org/10.1515/9780691222967

Levy, Aaron (1954). Economic Views of Thomas Hobbes [Visiones económicas de Thomas Hobbes]. Journal 
of the History of Ideas, University of Pennsylvania Press, 15(4), 589-595. https://doi.org/10.2307/2707677

Lukac de Stier, Maria Liliana (2022). Acerca de la inmortalidad del alma en Hobbes y sus proyecciones polí-
ticas. Boletín de la Asociación de Estudios Hobbesianos, (42), 31–46. https://hobbesiana.com.ar/index.
php/hobbesianos/article/view/50

Macpherson, Crowdford Brough (1962). The Theory of Possessive Individualism [La teoría del individualismo 
posesivo]. Oxford University.

Marx, Karl; Engels, Friedrich (1981). Marx-Engels-Werke [Obra de Marx y Engels]. Institut für Marxismus-Leni-
nismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Dietz.

May, Larry (2012). Hobbes Against the Jurists: Sovereignty and Artificial Reason [Hobbes contra los juris-
tas: soberanía y razón artificial]. Hobbes Studies, (25), 223-232. http://dx.doi.org/10.1163/18750257-
02502007

May, Larry (2014). Limiting Levithan. Reply to My Critics [Limitando el Leviathan. Respuesta a mis críticas]. 
Hobbes Studies, (27), 199-206. https://doi.org/10.1163/18750257-02702007

Monserrat Molas, Josep (2016-2017). La fractura del sistema filosòfic de Hobbes: el De Homine [La fractura 
del sistema filosófico de Hobbes: el De Homine]. Convivium, (29/30), 99-121. https://raco.cat/index.php/
Convivium/article/view/334496

Monserrat Molas, Josep (2018). Thomas Hobbes: La fundació de l’Estat Modern [Thomas Hobbes: La funda-
ción del Estado Moderno]. Gedisa.

Nakayama, Patricia (2017). Acerca de Thomas Hobbes demócrata... ¿o monárquico? Boletín de la Asociación 
de Estudios Hobbesianos, (37), 8–17. https://www.hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/article/
view/37

Nauta, Lodi (2002). Hobbes the pessimist? [¿Hobbes el pesimista?]. British Journal for the History of Philo-
sophy, 10(1), 31–54. https://doi.org/10.1080/09608780220137978

Pavesi, Ermanno. (2010). Thomas Hobbes, teorico dell’assolutismo [Thomas Hobbes, teórico del absolutis-
mo]. Cultura & Identità, 2(8), 54–63.

https://www.dykinson.com/revistas/revista-derechos-y-libertades/hobbes-y-la-autoridad-de-la-ley/3933/
https://www.dykinson.com/revistas/revista-derechos-y-libertades/hobbes-y-la-autoridad-de-la-ley/3933/
https://doi.org/10.2307/2025550
https://doi.org/10.2307/751075
https://doi.org/10.1093/oseo/instance.00011564
https://doi.org/10.1093/oseo/instance.00025178
https://doi.org/10.1093/oseo/instance.00025178
https://doi.org/10.1007/978-90-481-3077-1_8
https://doi.org/10.1515/9780691222967
https://doi.org/10.2307/2707677
https://hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/article/view/50
https://hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/article/view/50
http://dx.doi.org/10.1163/18750257-02502007
http://dx.doi.org/10.1163/18750257-02502007
https://doi.org/10.1163/18750257-02702007
https://raco.cat/index.php/Convivium/article/view/334496
https://raco.cat/index.php/Convivium/article/view/334496
https://www.hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/article/view/37
https://www.hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/article/view/37
https://doi.org/10.1080/09608780220137978


91Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

Peters, Richard Stanley (1956). Hobbes. Penguin.
Popkin, Richard (1982). Hobbes and Scepticism [Hobbes y el escepticismo]. En L. J. Thro, History of Philoso-

phy in the Making (pp. 133-147). University Press of America.
Popkin, Richard (2003). The History of Scepticism: From Savanarola to Bayle [La historia del escepticismo: de 

Savanarola a Bayle]. Oxford University. https://doi.org/10.1093/oso/9780195107678.001.0001
Sales i Coderch, Jordi (1999). La qüestió sobre els fonaments de la política [La cuestión sobre los fundamen-

tos de la política]. Anuari de la Societat Catalana de Filosofia, 11, 57–68.
Santi, Raffaella (2012). Ragione geometrica e legge in Thomas Hobbes [Razón geométrica y ley en Thomas 

Hobbes]. CEDAM.
Smith, Brian (2023). Hobbes and the Political Economy of Population [Hobbes y la política económi-

ca de la población]. History of Political Economy. Duke University Press, 55(2), 249-277. https://doi.
org/10.1215/00182702-10327308

Sorell, Tom. (1986). Hobbes. Routledge.
Sorell, Tom. (1993). Hobbes without doubt [Hobbes sin duda]. History of Philosophy Quarterly, 10(2), 121–135.
Strauss, Leo (1936). The political philosophy of Hobbes [La filosofía política de Hobbes]. Clarendon.
Strauss, Leo (1953). Natural right and history [Derecho natural e historia]. University of Chicago.
Taylor, Alfred Edward. (1938). The ethical doctrine of Hobbes [La doctrina ética de Hobbes]. Philosophy, 13(52), 406–424.  

https://doi.org/10.1017/S0031819100014194
Taylor, Quentin (2010). Thomas Hobbes, Political Economist. His Changing Historical Fortunes [Thomas Ho-

bbes, economista político. Sus cambiantes fortunas históricas. The Independent Review, 14(3), 415-433. 
https://doi.org/10.1017/S0031819100014194

Tuck, Richard (1989). Hobbes. Oxford University.
Waldron, Jeremy (2001). Hobbes and the Principle of Publicity [Hobbes y el principio de publicidad]. Pacific 

Philosophical Quarterly, (82), 447-474. https://doi.org/10.1111/1468-0114.00136
Warrender, Howard (1957). The political philosophy of Hobbes: His theory of obligation [La filosofía política de 

Hobbes: su teoría de la obligación]. Clarendon.
Watkins, John W. N. (1965). Hobbes’s system of ideas: A study in the political significance of philosophical 

theories [El sistema de ideas de Hobbes: un estudio sobre la significación de las teorías filosóficas]. 
Hutchinson.

Wiegand Cruz, Augusto. (2015). Hobbes: el absolutismo como consecuencia del pesimismo antropológico. 
Revista Chilena de Derecho y Ciencia Política, 6(1), 55–80. https://doi.org/10.7770/rchdcp-V6N1-art840

Zarka, Yves Charles (1985). Émpirisme, Nominalisme et Matérialisme [Empirismo, nominalismo y materialis-
mo]. Archives de Philosophie, (40), 177-223.

Zarka, Yves Charles et al. (2022a). Hobbes: le pouvoir entre domination et résistance [Hobbes: el poder entre 
dominación y resistencia]. Vrin.

Zarka, Yves Charles (19/06/2022b). Entrevistado por Pep Martí (trad. Emma Masip). Nació Digital. https://
naciodigital.cat/cultura-i-mitjans/yves-charles-zarka-occident-ha-deixat-de-creure-en-ell-ma-
teix_249240_102.html

https://doi.org/10.1093/oso/9780195107678.001.0001
https://doi.org/10.1215/00182702-10327308
https://doi.org/10.1215/00182702-10327308
https://doi.org/10.1017/S0031819100014194
https://doi.org/10.1017/S0031819100014194
https://doi.org/10.1111/1468-0114.00136
https://doi.org/10.7770/rchdcp-V6N1-art840
https://naciodigital.cat/cultura-i-mitjans/yves-charles-zarka-occident-ha-deixat-de-creure-en-ell-mateix_249240_102.html
https://naciodigital.cat/cultura-i-mitjans/yves-charles-zarka-occident-ha-deixat-de-creure-en-ell-mateix_249240_102.html
https://naciodigital.cat/cultura-i-mitjans/yves-charles-zarka-occident-ha-deixat-de-creure-en-ell-mateix_249240_102.html

