EDICIONES
=] COMPLUTENSE @
Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofia politica DOSSIER

ISSN: 2255-3827 « e-ISSN: 2255-3827

El escepticismo gnoseoldgico como consecuencia
de la posicion epistémica de Thomas Hobbes:
los limites del artificio politico

Roger Castellanos Corbera
Departamento de Filosofia, Universitat de Barcelona

https://www.doi.org/10.5209/1td1.102785 Fecha de envio: 15/05/2025 e Fecha de aceptacion: 6/11/2025 « Fecha de publicacion: 30/01/2026

Resumen. Thomas Hobbes establece en el Leviathan que, para poder asegurar una paz duradera, debemos
asegurar unas condiciones de soberania duraderas. En consecuencia, se disefian una serie de mecanismos
de eternidad de vida o de inmortalidad artificial: la sucesion del soberano; el gobierno de las doctrinas y las
opiniones;y el buen gobierno del soberano. Sin embargo, si consideramos la posicion epistémica hobbesiana,
nos encontramos con una limitacion intrinseca para la ciencia politica, ya que no podemos conocer con el
mismo grado de certeza la naturaleza humana, cuya accion queremos restringir a partir de la politica, que
los efectos de los propios mecanismos que se construyen artificialmente para tal fin. En consecuencia, el
escepticismo gnoseoldgico hobbesiano se revela como una limitacion fundamental para la politica.
Palabras clave: Thomas Hobbes; Leviatan; epistemologia; filosofia politica; escepticismo gnoseoldgico;
inmortalidad artificial.

Gnoseological scepticism as a consequence of Thomas Hobbes’
epistemic position: the limits of political artifice

Abstract. Thomas Hobbes states in Leviathan that, in order to secure lasting peace, we might secure lasting
conditions of sovereignty. Accordingly, a number of mechanisms of eternity of life or artificial immortality
are established: the succession of the sovereign; the government of doctrines and opinions; and the good
government of the sovereign. However, if we consider the Hobbesian epistemic position, we find an intrinsic
limitation for political science, since we are not able know with the same degree of certainty about human
nature, whose action we want to restrict on the basis of politics, as we are able to know about the effects
of the very mechanisms artificially constructed for this purpose. Consequently, Hobbesian gnoseological
scepticism reveals itself as a fundamental limitation for politics.

Keywords. Thomas Hobbes; Leviathan; epistemology; political philosophy; gnoseological scepticism;
artificial immortality.

Sumario: Los limites del saber humano. Los mecanismos de inmortalidad artificial. EI gobierno de las
doctrinas y las opiniones. La sucesion del soberano. Conclusion: los limites del artificio politico.

Como citar: Castellanos Corbera, Roger (2026). El escepticismo gnoseoldgico como consecuencia de
la posicion epistémica de Thomas Hobbes: los limites del artificio politico. Las Torres de Lucca. Revista
Internacional de Filosofia Politica 15(1), 79-91. https://www.doi.org/10.5209/1tdl.102785

El fildsofo Yves Charles Zarka afirma en una entrevista que “davant la pregunta de per qué serveix la politica,
Hobbes diu que una de les seves funcions és per posar fi a la guerra. El sentit profund de la politica és

Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91 79


https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0000-0002-0695-3465
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:rogercastellanos%40ub.edu?subject=

80 Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

precisament acabar amb la guerra” (Zarka, 2022b).'Por un lado, podemos considerar a Thomas Hobbes como
el fundador del movimiento historico que se articula entre la sociedad natural y la sociedad politica (tradicion
seguida por Spinoza, Locke, Pufendorf, Rousseau, Kant, entre otros), presentando asi el Estado como meta
racional y ética de la humanidad (Bobbio, 1962; 1991); y, por otro lado, podemos reconocerle haber situado un
marco de discusion fundamental que tendra que dirimir la filosofia politica de la modernidad (Zarka, 2022a),
en cuya base se fundamenta la concepcion de la soberania que engendrara el Estado moderno (Monserrat,
2018).2

Si entonces consideramos, como Zarka, que el objetivo fundamental de la politica es para Hobbes evitar
la guerra y lograr la paz, la historia de la humanidad podria definirse por el fracaso de la politica. Pues a
pesar de haber logrado un grado de complejidad institucional y técnica impensables en el siglo XVII, con
la construccion del aparato estatal moderno, y en una gran variedad de articulaciones histéricas, no se
ha podido revertir la experiencia histérica que Hobbes ya habia advertido, sobre el peligro de la discordia
entre humanos. Preguntémonos, si no, cuantos regimenes politicos actuales se podria considerar que han
perdurado desde que Hobbes formulo su filosofia politica hasta nuestros dias, en contraste con el continuum
historico que podemos constatar en relacion a la disolucion del Estado y el retorno a la condicion de guerra.

Por consiguiente, no solo es hoy pertinente revisitar la filosofia politica hobbesiana desde la perspectiva
de sus formulaciones referentes a la pacificacion de las relaciones humanas, sino especialmente en cuanto
a las limitaciones que el propio Hobbes advierte en ellas. Asi es como nuestro fildsofo ya nos prevenia en el
Leviathan de que las “ataduras artificiales” o leyes civiles, debido a su naturaleza fragil, se sostienen mas por
el peligro de romperse que por la dificultad de hacerlo (Hobbes, 1651/2004, p. 189), pues su rotura implicaria
que se quebrantara el pacto que asegura la paz en la sociedad civil. Porque sin ellas no habria restriccion
alguna sobre la condicion natural humana, de modo que los individuos recuperarian su libertad absoluta
(i.e. ius in omnia) que, en las condiciones de igualdad natural humana, desencadenaria la llamada guerra
de todos contra todos, lo que constituye el mayor peligro para la humanidad. Y a pesar de todo, podrian
igualmente llegar a romperse con facilidad, tal y como nos muestra la experiencia histérica que de hecho
ocurre recurrentemente, ya que no son ataduras reales, sino artificiales.

En este sentido, Hobbes dice que pertenece al soberano la funcion de hacer “buenas leyes” (1651/2004,
p. 294), ademas de que éstas prevean el castigo correspondiente que corrija las conductas insociables (cf.
capitulo 28), para que asilas leyes civiles sean verdaderamente efectivas y en consecuencia puedan asegurar
la perdurabilidad de las republicas soberanas [Commonwealth];? o, dicho de otro modo, lo que en este articulo
trataremos como fundamento de los mecanismos de inmortalidad artificial. No obstante, el problema deriva
del hecho de que lo que se pretende restringir es la naturaleza humana, cuyo conocimiento es inferido por
experiencia, siendo por consiguiente un conocimiento absoluto, no condicional (Hobbes, 1651/2004, p. 79);
hipotético, no demostrable (Hobbes, 1655/2000, p. 353); a posteriori, no a priori (Hobbes, 1658/2018, pp. 116-
117). Sobre estos fundamentos inciertos se edifica la filosofia politica hobbesiana, partiendo de la limitacion
intrinseca fruto de la incertidumbre relativa a la condicion natural humana que se debe tratar de restringir el
mayor tiempo posible y lo mas eficazmente posible para lograr una paz duradera. He aqui la limitacion de las
leyes civiles, segun Hobbes, cuya fragilidad natural también explica que la soberania contenga “many seeds
of a natural mortality [muchos gérmenes de una mortalidad natural]” (Hobbes 1651-68/2012, p. 344).#

En este articulo vamos a explorar, por un lado, los limites del saber humano, constatando como estos
constituyen limitaciones parala perdurabilidad de las condiciones de soberania. Por otro lado, examinaremos
los mecanismos de inmortalidad artificial que Hobbes establece como condicion para el mantenimiento
de las republicas el maximo de tiempo posible, fundamentados en la ley civil. Como tesis de fondo, en
las conclusiones, se defendera que dichas limitaciones a la hora de asegurar la conservacion del poder
soberano no responden a un supuesto pesimismo antropoldgico de Hobbes, sino a que estas arraigan en un
escepticismo gnoseoldgico (Santi, 2012, pp. 45-48), que se manifiesta como consecuencia de su posicion
epistémica.

Los limites del saber humano

Es bien sabido que Thomas Hobbes habia proyectado la construccion de un sistema filosofico compuesto
por tres secciones deductivamente entrelazadas, partiendo de la philosophia prima, basada en los principios
autoevidentes del cuerpo y del movimiento: la primera seccion era la fisica o filosofia natural (De Corpore); la
segunda, estudiaba el ser humano particularmente y en su relacion mutua (De Homine); y, por ultimo, latercera
seccion eralafilosofia politica o ciencia civil (De Cive). Sinembargo, las distintas secciones de los Elementorum
Philosophiae no se publicaron en el orden sistematico previsto, es decir, segun el orden deductivo previsto.

! [[Alnte la pregunta de para qué sirve la politica, Hobbes dice que una de sus funciones es poner fin a la guerra. El sentido profun-

do de la politica es precisamente acabar con la guerral.

El punto de partida de este articulo fue la ponencia titulada “Ley civil e inmortalidad artificial,” que fue presentada ante el VI
Congreso Internacional Thomas Hobbes “Estado, derecho y pena en Hobbes,” celebrado los dias 25, 26 y 27 de octubre 2023 en
la Facultad de Filosofiay Letras de la Universidad de Buenos Aires, Argentina.

A lo largo del texto se ha optado por traducir “Commonwealth” por “republica,” a pesar de que es habitual encontrar el mismo
término traducido por “Estado,” como por ejemplo en la traduccion de Carlos Mellizo de la version inglesa del Leviatan de 1651
Hobbes (1651/2004), siendo también de uso corriente en la literatura critica hobbesiana, incluso anglosajona. Para una argumen-
tacion mas detallada, véase la presentacion de la traduccion catalana del Leviathan de Thomas Hobbes (en prensa), a cargo de
Josep Monserrat Molas y Roger Castellanos Corbera, Edicions de la Universitat de Barcelona.

En algunos pasajes se ha optado por la traduccion directa de la edicion critica de Noel Malcolm (1651-68/2004), a fin de reflejar
el contraste con la edicion latina de 1668.

2

3



Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91 81

Asi lo refleja la publicacion avanzada de la tercera seccion o De Cive, en 1642, mas teniendo en cuenta que
en 1640 ya circularon de forma inédita los Elements of Law, seguida de la publicacion del Leviathan en 1651.
Por el contrario, las otras secciones organicas aparecieron mas tarde: la primera seccion o De Corpore, en
1655; y la segunda seccion o De Homine, en 1658. El desorden de las publicaciones organicas de Hobbes,
como argumentaremos, no constituye un problema meramente bibliografico, sino eminentemente filosoéfico.
He aqui el denominado “problema de la sistematicitat [sistematicidad]” (Monserrat, 2016-2017, pp. 104-107)
de la obra filoséfica de Thomas Hobbes, tratandose de uno de los focos que han llamado mas la atencion de
los estudios hobbesianos. La controversia deberiamos situarla en la relacion o bien sistémica (e.g. Peters,
1956, Watkins, 1965; Gauthier, 1969; Goldsmith, 1978; Kavka, 1986, etc.) o bien emancipada (e.g. Strauss, 1936;
Taylor, 1938; Warrender, 1957; Zarka, 1985; Sorell, 1986, etc.) que los comentaristas atribuyen a la filosofia civil
con respecto a la filosofia natural.® Mas alla del desacuerdo en torno al desarrollo y resultados del proyecto
hobbesiano, existe un territorio comun que consiste en la constatacion de que una cosa es afirmar que el
filosofo de Malmesbury tenia una indudable voluntad de construir un sistema filosofico (Monserrat, 2016-
2017, p.108) y otra cosa es que su realizacion conlleva una vacilacion en los fundamentos explicativos (Sales,
1999, pp. 64-65) que abrio la puerta a susodicha controversia en la literatura critica.

Eso, por un lado, queda reflejado con la publicacion del De Cive, especialmente en el prefacio para los
lectores de la segunda edicion de 1647, cuando Hobbes admitira las razones contextuales que le llevaron
a su anticipacion (i.e. la guerra civil en Inglaterra), ahadiendo que esta seccion “did not need the preceding
parts, since it rests upon its own principles known by reason [no necesita las partes precedentes, ya que se
basa en sus propios principios conocidos por experiencia]” (Hobbes, 1647/2016; la cursiva se ha afadido).
Como ya advirtiéo Leo Strauss (1936), eso denotaria que la filosofia politica hobbesiana tomd su propio
camino, de manera auténoma con respecto al conjunto de su sistema filosofico (p. 165). Ciertamente, si
atribuimos a Hobbes la autoria del Short Tract on First Principles (1630), contra Strauss podemos afirmar
que los contenidos de la filosofia politica y moral hobbesiana no deberian situarse en un momento anterior
al descubrimiento de Euclides (1629). Pues como sefala Maria Liliana Lukac de Stier (2022), en el Short
Tract “Hobbes establece, por primera vez, una serie de ideas que, posteriormente, habrian de jugar un papel
fundamental en su filosofia politica, por ese entonces aun no formulada” (p. 34), de modo que el filésofo de
Malmesbury -continua la autora-

uso nociones especificas de la nueva ciencia fisica y las generalizd, aplicandolas al hombre, al que
considerd como parte del sistema mecanico de la naturaleza. Justamente en esta extrapolacion de
los conceptos de cuerpo, movimiento y causa eficiente, aplicados a la esfera de la naturaleza y accion
humanas, se funda la originalidad de Hobbes (p. 35).

Esta lectura también valdria por la consideracién de Clifford W. Brown Jr. (1989), en cuanto a la influencia
de Tucidides en el pensamiento de Hobbes, extraida de su traduccion de la Guerra del Peloponeso (1629). En
este sentido, Brown propone que

To Hobbes motion, sequence, time and cause constitute the basis of what may be called a linear causal
perspective (...) This linear causal perspective, however, is also strikingly Thucydidean [para Hobbes, el
movimiento, la secuencia, el tiempo y la causa constituyen la base de lo que podria denominarse una
perspectiva causal lineal (...) esta perspectiva causal lineal también es sorprendentemente tucidida]
(p. 216).

Lo que lleva a Brown a concluir que es razonable pensar que las posiciones hobbesianas al respecto “were
well formed before his discovery of Euclid and Galileo [estaban bien formadas antes de su descubrimiento de
Euclides y Galileo]” (p. 216).

Sin restar importancia a la admiracion que pudo tener Hobbes por el historiador griego, como hemos
advertido mas arriba, el descubrimiento de Euclides sigue siendo decisivo para su elaboracion filosofica.
Ademas, como también describe Bartomeu Forteza en su introduccion a la traduccion espanola del Short
Tract (Forteza, 1991), Hobbes estuvo ya en contacto a través de la familia Cavendish con el circulo Welbeck
Abbey desde 1608, fuertemente influenciado por la New Science. En consecuencia, Forteza afirma que “El
Short Tract no parece ser sino la redaccion de estas bases, posiblemente elaboradas en conjunto, pero
asumidas totalmente, y muy posiblemente escritas, por nuestro fildsofo” (p. 11). Asi pues, como sugiere Kyriakos
Demetriou (2024), podria tratarse mas bien de que “similarities between the two authors largely resulted from
a comparable or even identical viewpoint on political matters and premises on human psychology, rather
than from Thucydides having a decisively formative impact on Hobbes [las similitudes entre los dos autores
se debian en gran medida a un punto de vista comparable o incluso idéntico sobre cuestiones politicas y
premisas sobre la psicologia humana, mas que al hecho de que Tucidides tuviera un impacto decisivo en
la formacion de Hobbes]” (p. 12), posicion similar a la que expresa Andrés Di Leo (2023), quien considera
que “es algo que a Hobbes no sdlo lo va a seducir, sino que va a modular con fundamentos metafisicos
modernos en su obra madura” (p. 143). Por ende, no podemos negar el alcance de los escritos de juventud

5 He ejemplificado algunas de las posiciones mas influencias en la literatura critica del siglo XX, aunque la discusion sigue vigente

hasta la actualidad como se ilustrara con referencias posteriores a las mencionadas.

Notese que Tuck y Silverthorne dicen: “its own principles known by reason” (Hobbes, 1647/2016, p. 13), mientras que en latin
Hobbes dice: “principiis propiis experientia cognitis” (Hobbes, 1647/1839/1845, p. 151). Por lo tanto, aqui hemos encontrado mas
preciso traducirlo como “sus propios principios conocidos por experiencia,” tal y como se deriva de la previa edicion de Warren-
der (Hobbes, 1647/1983).

6



82 Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

y sus consiguientes influencias, pero eso no rechaza el hecho de que el proyecto filoséfico de Hobbes fue
realizado en el momento de su maxima inmersién en la revolucion fisicomatematica que atravesaba Europa
y que, sin duda, marco el desarrollo de su pensamiento politico.

Sin embargo, volviendo a la publicacién avanzada del De Cive, asi como a las razones alegadas por
Hobbes al respecto, y a pesar de la critica expresada contra Strauss, la evidencia textual citada nos indica
una via de acceso auténoma a la filosofia politica hobbesiana.” También podemos considerar no solo que
sus publicaciones mas difundidas fueron sobre filosofia politica, sino que también estas fueron elaboradas,
como hemos visto senalado al principio de este apartado, en un espacio temporal mucho mas ajustado
(Elements of Law, 1640; De Cive, 1642; Leviathan, 1651) -basicamente en el periodo que ocupa la guerra civil
inglesa (1642-1651)-, con relacion a sus demas secciones organicas (De Corpore, 1655; De Homine, 1658),
ademas de la traducciodn latina del Leviathan en 1668, como culminacion de su obra politica. Eso advierte,
como apuntabamos antes, que la realizacion del proyecto filosofico hobbesiano pudo tener consecuencias
mas alla de un simple desorden bibliografico, siendo asi el problema de la sistematicidad, también la
cronica de un “projecte fracassat [proyecto fracasado]” (Monserrat, 2016-2017, pp. 101-104) o por lo menos
inevitablemente condenado a controversias interpretativas dificilmente resolubles.

En cuanto a las demas partes organicas de la obra hobbesiana, Yves Charles Zarka (1985) observé que
el eslabon débil de este orden genético del conocimiento es la fisica del mundo sensible (pp. 177-223),
aduciendo que Hobbes sera incapaz de demostrar la primera de las ciencias, es decir, la fisica o filosofia
natural, a través de la filosofia primera. A partir de ahi, el resto de las partes organicas del sistema filosofico
no podran deducirse, de modo que Hobbes no llegara a deducir la politica (cuerpo politico) de la fisica
(cuerpo natural) a través de un mismo fundamento epistémico. Y mas recientemente Josep Monserrat Molas
(2016-2017; 2018) ha puesto de manifiesto que la publicacion del De Homine, tratandose de una antropologia
incompleta que mas bien buscaba satisfacer un compromiso editorial (2016-2017, p. 101), no logré conectar la
filosofia natural con la filosofia civil de manera que pudiera completarse la cadena deductiva que Bartomeu
Forteza (1995) habia caracterizado con la imagen de que “'home és un cos que, mitjangant els seus propis
moviments (translationes), esdevé ciutada [el hombre es un cuerpo que, mediante sus propios movimientos
(translationes), deviene ciudadano]” (p. 113). En este sentido, Monserrat (2016-2017) considera que “entre la
naturalesa i la ciutat no hi ha propiament un tertium [entre la naturaleza y la ciudad no hay propiamente un
tertium]” (p. 113), sumandose a la tesis de Zarka apuntada anteriormente, sobre el problema de la linealidad
sistematica del conocimiento, esta vez refiriendose a la seccion secunda o central de los Elementorum
Philosophiae. A raiz de esta posicion, extraemos la imagen del preecipitium expuesta por Hobbes en su
epistola dedicatoria del De Homine, cuando quiere ilustrar la descompensacion entre los extensos resultados
sobre la 6ptica, en la medida que ocupan mas de la mitad de la obra, y los esfuerzos mas exiguos por vincular
esta seccion con el conjunto del sistema filosdfico:

Absoluta Sectione hac de Homine solvi tandem fidem meam. Habes enim Philosophise meae qualis-
cunque, in omni genere Elementa prima. Contigit autem Sectioni huic ut duae partes ex quibus constat
sint inter se dissimillimee. Est enim altera difficillima, altera facillima; altera Demostrationibus, altera
Experientia constants; altera a paucis, altera ab Omnibus intelligi potest. Itaque conjunguntur quasi ad
Preecipitium. Sed necessarium erat, ita scilicet postulante totius operis Methodo. (Hobbes, 1658/2018,
p. 35; la cursiva se ha anadido para remarcar la expresion)?

A partir de aqui, lo que este articulo se propone argumentar es que la posicion epistémica hobbesiana,
a pesar de su variabilidad semantica y de la consiguiente confusion conceptual que conlleva, puede ser
sistematizada consistentemente alo largo de su obra, a partirde laidentificacion de unafractura o praecipitium
epistémico entre el conocimiento de la politica y el conocimiento de la naturaleza (Monserrat, 2016-2017;
2018; Castellanos, 2021); es decir, entre las dos dimensiones del conocimiento de lo real que presentan
un distinto nivel de certeza, segun si son o no producto de la razéon humana; de si constituyen o no “the
maker’s knowledge [conocimiento del creador]” (Jesseph, 2010, pp. 124-125) y, por lo tanto, dependiendo de
si podemos llegar a conocer la “entire cause [causa completa]” (Hobbes, 1654/1991, p. 160) o “causa integra
[causa total]” del efecto producido (Hobbes, 1655/2000, p. 96); o bien segun si nuestro conocimiento se
forma a partir de la observacion del efecto, a posteriori, no siendo capaces de reconstruir el conjunto de la
cadena causal. Esta posicidon denota lo que ya hemos observado con respecto a la concepcion de la causa
completa, como causa eficiente, que ya constaba en el Short Tract (Hobbes, 1630/1991, p. 58), asi como
en el Anti-White de 1643 (Hobbes, 1643/1991, pp. 118-119), donde desarrollara un argumento muy similar al
que sostendra a lo largo de su obra, hasta en el Leviathan (Hobbes, 1651-68/2012, p. 326), en cuanto al
desconocimiento sobre la causa completa de la naturaleza, debido a que su artifice es Dios, a diferencia del

7 Aqui es preciso apuntar que, a pesar de coincidir con Strauss en este punto, Richard Tuck (1989) pone en duda que el filésofo

aleman sostuviera esta posicion en Natural Right and History (1953): “It is true that Strauss, in his early book on Hobbes, devoted
some scholarly effort to breaking the link between Hobbes’s scientific writings and his political theory; but given the general argu-
ment which he put forward later in Natural Right and History, it is not clear that he needed to make this break [Es cierto que Strauss,
en su primer libro sobre Hobbes, dedico cierto esfuerzo académico a romper el vinculo entre los escritos cientificos de Hobbes
y su teoria politica; pero, dada la argumentacion general que expuso mas tarde en Natural Right and History, no esta claro que
necesitara hacer esa ruptura] (p.119).

Terminada esta seccion, sobre el Hombre, cumplo mi compromiso. Tenéis, pues, de mi filosofia, los elementos primeros que
tratan de todo tipo de cosas. Sucede, sin embargo, en esta seccion que las dos partes de que consta son muy diferentes entre si.
Una es dificilisima, la otra facilisima; una consta de demostraciones, la otra, de experiencias; una puede ser entendida por pocos,
la otra por todos. Y asi estan unidas casi como un precipicio. Pero era necesario, pues asi lo exigia el método de toda la obra.



Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91 83

conocimiento completo sobre lo que es producto de la creacion humana, es decir, la politica, a la manera de
la geometria:

Diremos, por tanto, si Dios cre6 el mundo segun su libre voluntad, que la voluntad de Dios tiene una
causa eficiente y que las diferencias entre las cosas anteceden en el tiempo a la Voluntad Divina, que
es eterna? Cuando los hombres quieren hacer algo, lo quieren hacer porque es bueno, pero lo que
Dios hace es bueno porque El quiso hacerlo; por tanto, nada se opone a que la causa por la que el
mundo tuvo un comienzo cierto y determinado pudiera ser la voluntad libre de Dios y que la misma Vo-
luntad Divina, en cuanto eterna, no tuviera absolutamente ninguna causa; y si decimos que la Voluntad
de Dios no tiene causa, y que en el hombre la voluntad de obrar y la razén por la que obra son diver-
sas, mientras en Dios son lo mismo, no decimos nada absurdo, a no ser que sea absurdo decir que la
voluntad de Dios es diferente de la humana o que la naturaleza de la Voluntad Divina es inconcebible.
(Hobbes, 1643/1991, pp. 118-119)

Dirigiéndonos ahora a las principales obras de Hobbes, trataremos de describir como nuestro fildsofo
mantiene una posicion epistémica que puede ser examinada a través de la susodichaimagen del praecipitium:
primeramente, en el Leviathan (1651) encontramos que Hobbes distingue por un lado el conocimiento
absoluto, que consiste en la prudencia, ya que depende de la experiencia en la observacion de un hecho;
y por otro lado el conocimiento condicional, que es propiamente ciencia, ya que comprende la causalidad
completa en la (re)construccion de un hecho, como en la geometria (more geometricum). La primera forma
de conocimiento seria la que se refiere a la filosofia natural, mientras que la segunda es la que se obtiene de
la filosofia civil o politica, cuya fractura queda claramente reflejada en el cuadro sindptico del capitulo IX de
la misma obra.

Seguidamente, en el De Corpore (1655) se vuelve a poner de manifiesto esta fractura epistémica, con la
distincion entre el conocimiento hipotético, propio de la fisica, y el conocimiento demostrable o teorema,
propio de la geometria, asi como de la filosofia moral y politica. En otras palabras: hay un conocimiento que
no es plenamente demostrable porque sélo podemos extraer una hipotesis de la observacion del efecto; éste
seria el conocimiento absoluto que hemos visto anteriormente en el Leviathan. En cambio, si que se puede
demostrar aquello que puede ser explicado a partir del “vocabulorum legitimo usu, quem ipsi facimus [uso
legitimo de los términos que hacemos nosotros mismos]” (1642/1845, OL |, p. 431); es decir, el conocimiento
condicional. Aqui podemos anadir la clarificacion que Hobbes esgrime en la epistola dedicatoria del Six
Lessons (1656), donde se referiria al conocimiento hipotético explicitamente como indemostrable:

Of arts, some are demonstrable, others indemonstrable; and demonstrable are those the construction
of the subject whereof is in the power of the artist himself, who, in his demonstration, does no more but
deduce the consequences of his own operation. The reason whereof is this, that the science of every
subject is derived from a precognition of the causes, generation, and construction of the same ; and
consequently where the causes are known, there is place for demonstration, bat not where the causes
are to seek for. Geometry therefore is demonstrable, for the lines and figures from which we reason are
drawn and described by ourselves ; and civil philosophy is demonstrable, because we make the com-
monwealth ourselves. But because of natural bodies we know not the construction, but seek it from the
effects, there lies no demonstration of what the causes be we seek for, but only of what they may be.
(1656/1845, pp. 183-184)°

Finalmente, en el De Homine (1658) aparece una nueva distincion, siguiendo la misma escision: el
conocimiento a posteriori, donde podemos deducir las consecuencias a partir de las propiedades que
vemos, como es el caso de la fisica; y el conocimiento a priori o teorema, que solo puede ser demostrado
en aquellas cosas cuyas causas estan bajo nuestro poder (Hobbes, 1658/2018, p. 123), que es el modelo de
conocimiento propio de la geometria, y por extension, como hemos visto, de la moral y la politica. Es decir, el
conocimiento a posteriori seria hipotético (indemostrable) y absoluto, mientras que el conocimiento a priori
seria demostrable y condicional, siguiendo la terminologia que Hobbes utiliza en sus principales obras.

En consecuencia, si las leyes civiles son ataduras o restricciones artificiales de las acciones humanas,
que a su vez son producto de su condicion natural, el praecipitium epistémico entre el conocimiento de la
politica 'y el conocimiento de la naturaleza implica una gran dificultad para lograr que dicha restriccion sea
verdaderamente efectivay consiguientemente duradera. Pues las leyes son disefiadas segun una presuncion
hipotética inferida por experiencia, de modo que el legislador soberano no dispone de una certeza a priori
que le permita asegurarse de que la restriccion impuesta y el castigo derivado de su desatencion seran
suficientes como para asegurar una inmortalidad artificial del poder soberano, es decir, una paz definitiva.
Asi es como, en el siguiente apartado, discerniremos cuales son los mecanismos de inmortalidad artificial
propuestos por Hobbes, como consecuencia de la creacion de buenas leyes, desde el prisma de su posicion
epistémica que, tal y como hemos advertido, apunta a una limitacion del saber humano.

9 [De las artes, algunas son demostrables, otras indemostrables; y son demostrables aquellas cuya construccion esta en manos

del propio artista, quien, en su demostracion, no hace mas que deducir las consecuencias de su propia operacion. La razén de
ello es que la ciencia de cada tema se deriva de un conocimiento previo de las causas, la generacién y la construccion del mismo;
Yy, en consecuencia, cuando se conocen las causas, hay lugar para la demostracion, pero no cuando hay que buscar las causas.
Por lo tanto, la geometria es demostrable, ya que las lineas y figuras a partir de las cuales razonamos son dibujadas y descritas
por nosotros mismos; y la filosofia civil es demostrable, porque nosotros mismos creamos la republica. Pero como no conocemos
la construccion de los cuerpos naturales, sino que la buscamos a partir de los efectos, no hay demostracion de cuales son las
causas que buscamos, sino soélo de cuales pueden ser].



84 Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

Sin embargo, no pienso que exista suficiente evidencia textual como para considerar que el filésofo de
Malmesbury pueda clasificarse propiamente como filésofo escéptico (0 postescéptico), tal y como sugieren
Richard H. Popkin (1982) y Richard Tuck (1989), en contraste con Tom Sorell (1993). Pero a diferencia de Sorell,
y siguiendo mas la posicion matizada que luego sostendra Popkin (2003), pienso que la filosofia hobbesiana
si que tendria consecuencias escépticas, mas alla del escepticismo, en cuanto a su realizacion, como ya
hemos advertido mas arriba. Es cierto que en la literatura critica es abundante encontrar la calificacion (a
menudo no comentada) de Hobbes como escéptico, hasta de pesimista (cf. Nauta, 2002). Pero mas alla de
las influencias de que se rodeo entre los escépticos de su tiempo o de la ausencia de una discusion explicita
con el escepticismo, como decia, tampoco hay evidencia textual en su elaboracion filosofica que pueda
sugerir su adhesion al escepticismo.

Ciertamente, Hobbes se situaria entre un determinismo légico y un escepticismo gnoseoldgico,
como apunta Rafaella Santi (2012, pp. 45-55), pero pienso que eso se refiere mas bien a la realizacion o
consecuencias de su filosofia politica. Dicho de otro modo, como ya hemos visto, Hobbes no duda del método
cientifico fundamentado en la geometria, como tampoco de su capacidad para descubrir la verdad. Mas bien
se trata de un limite conocido (por lo tanto, indudable) de la razén humana para llegar a descubrir la causa de
aquello de lo que no es artifice. En consecuencia, un cierto escepticismo epistémico puede derivarse de su
posicion respecto al conocimiento de la naturaleza, pero no en el sentido de negar la posibilidad de acceder
al saber, sino en cuanto al grado de certeza que podemos llegar a obtener, es decir, hipotesis no absurdas,
que en cualquier caso no dejan de ser una forma de conocimiento fundado cientificamente.

A partir de aqui, por un lado, seria consecuente encontrar una forma de escepticismo antropoldgico que,
a pesar de haber sido mas frecuentemente fundado en el mito del hombre lobo (Castellanos y Monserrat,
2024), tendria una justificacion epistémica como consecuencia de que la condicion natural humana que
envuelve sus pasiones sea conocida por experiencia. Por otro lado, también encontrariamos una forma
de escepticismo religioso que, en este caso, podria fundarse en su negacion de la autoria de Moisés del
Pentateuco (cf. Hobbes, 1651/2004, capitulo 33), siendo considerado como precursor de las posiciones que
luego desarrollarian La Peyrere y Spinoza (Popkin, 2003, p. 194-197). No es menor considerar que la ausencia
de una certeza demostrable sobre la escritura mosaica, donde se encuentran los Diez Mandamientos que
verificarian la ley divina, puede ser constitutiva, junto con su posicion antropoldgica hipotética, de lo que
podriamos denominar escepticismo juridico-politico, que es la cuestion que nos atafie en este articulo, con
relacion a la posibilidad de lograr lainmortalidad artificial de la condicion de soberania. Es decir, como hemos
argumentado, y veremos ilustrado en el siguiente apartado con los mecanismos de inmortalidad artificial, el
escepticismo gnoseologico (que agruparia las varias formas de escepticismo descritas) de Thomas Hobbes
no es constituyente de su sistema filosdfico, sino consecuencia de su realizacion.

Los mecanismos de inmortalidad artificial

Hobbes define la republica soberana como un “hombre artificial” que es erigido por el arte humano como el
“dios mortal a quien debemos, bajo el Dios inmortal, nuestra paz y defensa” (Hobbes, 1651/2004, p. 157). A
pesar de la condicion mortal de la soberania, no obstante, Hobbes afiade que

aungue nada de lo que hacen los mortales puede ser inmortal, si a pesar de ello, los hombres hicieran
uso de esa razon que pretenden poseer, sus republicas podrian estar a salvo, por lo menos de perecer
por causa de enfermedades internas” (Hobbes, 1651/2004, p. 273).

En este sentido, Hobbes considera que cuando la republica no llega a disolverse por violencia externa,
sino por desordenes intestinos, el defecto es de los seres humanos en tanto que constructores, “cuando
les falta el arte de hacer buenas leyes por las que puedan guiarse sus acciones, y paciencia y humildad
para sufrir que se elimine de su grandeza presente los puntos rudos y asperos” (Hobbes, 1651/2004, p.
273). De ese modo, sigue Hobbes, los humanos “no pueden, sin la ayuda de un arquitecto extremadamente
capacitado, construir un edificio que no sea defectuoso y que, aunque consiga mantenerse mientras ellos
vivan, se derrumbara inevitablemente sobre las cabezas de quienes les suceda en la posteridad” (Hobbes,
1651/2004, p. 273). Es decir, la causa de la muerte de las republicas no seria meramente fruto de la materia
mortal de sus arquitectos, sino también de su fracaso a la hora de disefar las leyes que puedan dotar a la
construccion del hombre artificial de los mecanismos de inmortalidad o “artificial eternidad de vida” (Hobbes,
1651/2004, p. 175).

Puede resultar paradojica la tesis hobbesiana, ya que afirma que las republicas soberanas son mortales
porgue son formadas y construidas por seres humanos que son naturalmente mortales, pero que a la vez
estos mismos seres humanos deberian trabajar activamente para lograr unas condiciones artificiales de
inmortalidad de estas mismas republicas soberanas que forman y construyen. Justamente aqui radica lo
que se ha argumentado al final del apartado anterior, con relacion al escepticismo: Hobbes no duda de la
ciencia ni, por extension, de la ciencia civil o politica, sino que duda de quien la pone en practica, es decir, de
que los seres humanos puedan asegurarse de una vez por todas que los artificios politicos que construyen
estén siempre bien fundamentados cientificamente, como condicion para su inmortalidad. Y como hemos
establecido al principio del articulo, la funcion basica de la politica es restringir los efectos de la condicion
humana que conducen a la guerra, a saber, la construccion de ataduras artificiales, que es como nuestro
fildbsofo denomina a las leyes civiles. Entonces, la ciencia politica debe asegurarse de que estas restricciones
sean efectivas o, aun mejor dicho, eficientes: que produzcan la causa eficiente que asegure una paz duradera
en la sociedad civil, siendo por ende el artificio politico central que se presenta como garantia para lograr la



Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91 85

inmortalidad artificial de las republicas soberanas, que para Hobbes es la condicion para mantener la paz.
Veamos, en este sentido, qué entiende Hobbes por buenas leyes:

Es responsabilidad del soberano hacer buenas leyes. Pero ¢qué es una buena ley? Cuando digo una
buena ley, no quiero decir una ley justa, pues ninguna ley puede ser injusta. La ley es hecha por el poder
soberano, y todo lo que es hecho por este poder es corroborado por el pueblo, y éste lo toma como suyo. Y lo
que cada subdito acepta como propio de esta manera no puede ser calificado de injusto por nadie. Sucede
con las leyes del Estado lo mismo que con las reglas del juego: que lo que todos los jugadores acuerdan
entre ellos no es injusticia para ninguno. Una buena ley es aquello que es necesario para el bien del puebloy,
ademas, claro e inequivoco (Hobbes, 1651/2004, p. 294)

Hobbes entiende por “claras [perspicuous]” el hecho de que la ley sea suficientemente conocida, es decir,
publicada (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 430-431), con el fin de que podamos tener una certeza demostrable
sobre su existencia, tanto de su causa como de sus efectos. Solo de este modo se puede asegurar
su observancia o bien la legitimidad del castigo en caso de su desatencion por parte de los ciudadanos
obligados por pacto a su obediencia debida. Jeremy Waldron (2001) sugiere aqui la posibilidad de identificar
en Hobbes el embriéon de un “liberal principle of publicity [principio liberal de publicidad]” (p. 464), en la medida
en que los ciudadanos son concebidos como agentes racionales a los que el soberano no puede limitarse
a imponerles e informarles de las convenciones de la justicia, sino que debe tratar de persuadirles sobre la
verdad de sus actos: “Laws should be persuasive, not merely coercive [las leyes deberian ser persuasivas,
no solo coercitivas]” (p. 448). Con ello, ciertamente, Waldron no abre la puerta a la desobediencia, sino que
considera mas bien que, incluso concibiendo que todo lo que decide el soberano debe ser considerado
justo y de acuerdo con el fin de alcanzar la paz, el hecho de que la medida de la verdad que establece
el soberano sea por convencion, quienes son sujetos deberian concebir racionalmente que ésta tiene una
base convencional, producto de la voluntad soberana, como condicion para mantener la estabilidad en la
sociedad civil y asi poder preservar la convivencia pacifica.

Esto enlaza, en cierta medida, con la posicion de Luc Foisneau, cuando dice que Hobbes pretende

mostrar que las leyes naturales tienen significado -en politica al menos- solamente si obligan a los
hombres al uso de su razén cuando obedezcan a las leyes civiles. Nada es mas contrario a la doctrina
de la obediencia de Hobbes que la teoria de la obediencia pasiva (Foisneau, 2007, p. 66).

Esto complementaria la exposicion de Waldron sobre la capacidad de agencia y la racionalidad de los
sujetos al poder soberano, quien, a su vez, deberia tenerlo en cuenta a través de contemplar un cierto
principio de publicidad o persuasion racional hacia los que tendran que obedecer a sus actos. Sin embargo,
aunque aceptaramos las premisas interpuestas por Waldron y Foisneau, si situamos la cuestion en el
marco del praecipitium epistémico anteriormente expuesto, lo que aqui emerge es la pregunta sobre como
podemos conocer, no las disposiciones de la ley civil, sino cual es la causa de las restricciones politicas que
se establecen. Pues tanto si éstas fueran meramente coercitivas como si se buscara su persuasion, el caso
es que no podemos afirmar con el mismo nivel de certeza el hecho de que sean “claras” (i.e. conocimiento de
la politica), que el hecho de que sean “necesarias” (i.e. conocimiento de la naturaleza humana), para que las
leyes puedan ser consideradas buenas, en el sentido hobbesiano. En este sentido, ¢a qué se refiere Hobbes
cuando apela al “bien del pueblo” como condicion para las buenas leyes? Al principio del capitulo XXX del
Leviathan, Hobbes lo expresa asi:

La funcion del soberano, ya sea éste un monarca o una asamblea, consiste en el fin para el cual fue
investido con el poder soberano, a saber, procurar la proteccion del pueblo [the safety of the people/
Salus Populi], alo que esta obligado por ley de naturaleza, asi como rendir cuenta de ello a Dios, que es
el autor de dicha ley, y s6lo a El. Pero por proteccion [Safety/ Salute] no debe aqui entenderse una mera
preservacion, sino también todas las demas satisfacciones de la vida que cada hombre, mediante su
legitimo trabajo, y sin peligro o dano para la republica [Common-Wealth/ Civitatis], adquiera para si.
(Hobbes, 1651/2004, p. 285)"°

Como vemos, la necesidad de proteccion del pueblo [Salus Populi], como necesidad de las buenas leyes,
arraiga en la hipodtesis de la condicion natural humana como condicion de guerra, donde “cada hombre es
enemigo de cada hombre” y “no hay lugar para el trabajo,” sino un “constante miedo y un constante peligro de
perecer con muerte violenta. Y la vida del hombre es solitaria, pobre, desagradable, brutal y corta” (Hobbes,
1651/2004, p. 115). Por ende, la necesidad de que se instituya un poder comun que pueda asegurar la paz,
como condicion para que cada cual pueda procurar su propia conservacion y una vida comoda, desde el
punto de vista epistémico, es conocida por experiencia, a posteriori, constituyendo asi un conocimiento
absoluto o hipotético sin certeza demostrable. He aqui la limitacion intrinseca que presenta la ley civil, como
mecanismo fundamental de la politica, que ni en su propia prevision y disefio no podra llegar a ser nunca del
todo infalible: ni podra prever todas las posibles conductas conflictivas ni todos los mecanismos correctivos
posibles para mantener la convivencia pacifica y unitaria en la sociedad civil.

A pesar de esta limitacion epistémica, como también hemos visto, Hobbes considera que sin la tentativa
de crear buenas leyes seria imposible que una republica soberana perdurase. Al fin y al cabo, es conocida
la formulacion hobbesiana, segun la cual “Authoritas non Veritas facit Legem [La autoridad, no la verdad,

10 En cursiva se han remarcado los términos que Mellizo ha traducido por “seguridad” y “Estado,” pero que se considera mas
preciso traducir por “proteccion” y “republica,” a partir del contraste de las ediciones inglesa y latina (Hobbes, 1651-68/2012, pp.
520-521).



86 Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

hace la ley]” (Hobbes, 1668/2012, p. 431). Por consiguiente, si seguimos el texto del Leviathan, podriamos
extraer al menos tres clases de mecanismos que agruparian las distintas medidas que, segun Hobbes,
podrian asegurar la perdurabilidad de las republicas soberanas el mayor tiempo posible, es decir, o que
hemos denominado mecanismos de inmortalidad artificial: la sucesion, el gobierno de las doctrinas y el
buen gobierno del soberano. Mediante su exposicion podremos considerar sus propias limitaciones desde
la perspectiva epistémica estudiada.

La sucesion del soberano

El mecanismo de inmortalidad artificial mas basico es el que establece la sucesion del soberano, pues de otro
modo, una vez muriera el hombre o el conjunto de hombres naturales que encarnan a la persona artificial, no
habria un sucesor legitimo que pudiera reproducir las condiciones de soberania (Hobbes, 1651-68/2012, pp.
298-299), teniendo en cuenta la materia naturalmente mortal que la compone. En consecuencia, la ciencia
civil o politica debe asegurar la sucesion en tanto que continuidad de la persona artificial que constituye el
poder soberano mas alla del tiempo de vida de la persona natural que lo encarna, logrando artificialmente
su inmortalidad.

A tal efecto, Hobbes establece en el capitulo XIX del Leviathan las siguientes condiciones generales
necesarias para disefiar el mecanismo politico del derecho de sucesion: a) Es el soberano actual el que
establece su sucesor; b) Debe indicar su eleccion a través de signos suficientemente claros; ¢) En caso
de que no lo haya expresado explicitamente, puede considerarse como signo de consentimiento que la
soberania recaiga sobre su parentela. Vemos, pues, que la prevision del derecho de sucesion es conditio sine
qua non para que la soberania pueda al menos permanecer mas alla de la condicion mortal de los hombres
que son titulares de ella (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 298-299). De lo contrario, se tendria que suponer que
su titular habria renunciado a la soberania y que, por consiguiente, los individuos que estaban sujetos a ella
recuperarian el ejercicio absoluto de su libertad natural (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 344-345).

Sinembargo, hay que considerar que los mecanismos politicos nunca podranllegar a ser deltodo infalibles,
ya que no se podran prever la totalidad de circunstancias que pueden llegar a dificultar la continuidad de la
soberania o de los medios que pueden hacer efectiva la sucesion, como consecuencia del valor hipotético
de su prevision. En consecuencia, por mas que se infieran todos los casos con el maximo de precaucion
posible, no podemos asegurar una vida artificial que pueda llegar a ser efectivamente eterna (Castellanos y
Torres, 2023).

El gobierno de las doctrinas y las opiniones

Un segundo mecanismo para tratar de asegurar la inmortalidad artificial de la soberania es el gobierno de
las doctrinas y las opiniones, refiriéndose al hecho de que el poder soberano es el que establece la medida
publica de lo buenoy de lo malo, en tanto que titular de la justicia que es, como garantia para la convivencia
pacifica y unitaria en la sociedad civil. Como sefala Hobbes:

(...) va anejo a la soberania el ser juez de qué opiniones y doctrinas desvian de la paz, y cuales son las
que conducen a ellay, en consecuencia, el ser juez también de en qué ocasiones, hasta déonde y con
respecto a qué debe confiarse en los hombres cuando éstos hablan a las multitudes, y quién habra de
examinar las doctrinas de todos los libros antes de que éstos se publiquen. Pues las acciones de los
hombres proceden de sus opiniones, y en el buen gobierno de las opiniones radica el buen gobierno
de todos los actos de los hombres para la consecucion de su paz y concordia. (Hobbes, 1651/2004,
pp. 162-163)

Las doctrinas que estableceran la medida de lo bueno y de lo malo en una republica soberana, asi
pues, seran unicamente aquellas que sean dictadas por el poder soberano. Ademas, en tanto que érdenes
soberanas, las doctrinas u opiniones comunes o publicas deberan hacerse observar de manera efectiva
entre los ciudadanos, al constituir restricciones artificiales sobre la concepcién particular del bien y del mal
que pueda sostener cada individuo particularmente. Y, por consiguiente, asi como las érdenes también
deben ser conocidas por aquellos que deben obedecerlas, en el caso de las doctrinas, esto se refiere a la
instruccion publica, cuyos responsables son ministros delegados del poder soberano que responden a su
voluntad (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 378-379).

Por ende, el gobierno de las doctrinas y las opiniones pensamos que se manifiesta en una doble vertiente,
positiva y negativa: por un lado, consiste en una funcion anexa a los derechos de soberania el discernir
la medida de lo bueno y de lo malo, distinguiendo qué doctrinas son verdaderas y cuales son falsas, asi
como instruir al pueblo en las mismas, a través del nombramiento de ministros publicos autorizados para
ensefarlas. Porque el soberano debe asegurarse de que los ciudadanos conozcan sus obligaciones y los
derechos de soberania, para que asi sean mas aptos para la obediencia y para convivir pacificamente en
sociedad. Fijémonos en que esta vertiente que hemos llamado positiva, la instruccion publica, a diferencia
de la coaccién que arraiga en el miedo al castigo de las leyes civiles (cf. Hobbes, 1651/2004, capitulo 28),
busca igualmente una mayor disposicion de los hombres a integrarse en la sociedad civil, pero a través de
ensefarles cuales son sus obligaciones y que asi tomen conciencia de ellas (Bejan, 2010, pp. 607-626).

Aun asi, la hipdtesis del pacto no implica una especie de transformacion artificial de la condicion natural
humana, pues a pesar de las restricciones que buscan evitar su expresion conflictiva, ésta no se ve destituida.
Es en este sentido que el gobierno de las doctrinas y las opiniones tiene esta funcion de mecanismo de



Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91 87

inmortalidad artificial de la republica,” aunque al mismo tiempo queden patentes sus limitaciones en su
propia concepcion. Por eso, también es necesario identificar su vertiente negativacon relacion a la restriccion
de aquellas doctrinas que, a través del juicio del soberano, puedan ser consideradas malas y falsas, es decir,
contrarias a la paz. Porque si el poder soberano se limitara a velar por la instruccion de las doctrinas que ha
juzgado buenas y correctas, sin restringir la difusion de las que juzga contrarias o sediciosas, eso denotaria
una falta de integridad por su parte, al descuidar sus propias funciones:

Es cierto que en una republica [Common-Wealth] donde, por negligencia o torpeza de los que la go-
biernan y de los maestros, se difunden falsas doctrinas de una manera general, las verdades contra-
rias pueden resultar generalmente ofensivas. Sin embargo, la mas brusca y violenta irrupcion de una
nueva verdad jamas puede quebrantar la paz, sino so6lo, a veces, reavivar la guerra. Pues esos hombres
que se hallan gobernados de una manera tan descuidada que se atreven a tomar las armas para de-
fender o introducir una idea, de hecho estaban ya en guerra; no estaban en una situacion de paz, sino
solo en una cesacion de las hostilidades por tener miedo unos de otros, pero vivian constantemente
en una situacion belicosa. Por tanto, pertenece a quien ostenta el poder soberano ser juez, o constituir
a quienes juzgan las opiniones y doctrinas. Es esto algo necesario para la paz, al objeto de prevenir asi
la discordia y la guerra civil. (Hobbes, 1651/2004, p. 163)

Asi es como Hobbes identifica “the Diseases of a Common-wealth, that proceed from the poyson of
seditious doctrines” / “Civitatis morbos illos noto, qui oriuntur a veneno doctrinarum seditiosarum [las
dolencias de una republica que proceden del veneno de doctrinas sediciosas]” (Hobbes, 1651-68/2012,
pp. 502-503), y entre ellas cuenta aquellas que provienen de clérigos, juristas y escritores que, tal y como
denuncia el filésofo de Malmesbury, se han propagado a través de las universidades de su época (May,
2012, pp. 223-232). Es interesante ver como, mas alla de los ejemplos concretos y extraidos de su propio
contexto, Hobbes muestra como las universidades, que tedricamente deberian servir para instruir al pueblo
de acuerdo con el juicio del soberano, han servido mas bien para propagar las doctrinas contrarias (Hobbes,
1651-68/2012, p. 532/534); tratandose, en consecuencia, de una negligencia de las funciones soberanas
que, en gran medida, explicarian como Inglaterra se vio sumida en la guerra civil (Bejan, 2010, p. 609).

Sin embargo, como en el caso del derecho de sucesion, la posicion epistémica hobbesiana nos hace
considerar que de la misma forma que queda fuera del alcance de la razéon humana poder obtener un
conocimiento cientifico sobre la propia condicion natural, también sobrepasa los limites del conocimiento
de lo real poder discernir con certeza demostrable todas y cada una de las opiniones y doctrinas que
pueden llegar a convertirse en perniciosas para la paz; y, a su vez, aquellas que finalmente se identifican
y se juzgan como tales, poder llegar a discernir los medios necesarios para su restriccion y para evitar su
difusion, impidiendo asi que arraiguen en la conciencia de los ciudadanos. El principal problema radica en
que se puede tratar de evitar las acciones de los hombres, pero el soberano no puede introducirse en sus
conciencias (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 240-241); aunque en estas se esté formando una doctrina sediciosa
que pueda conducir a futuros actos de rebelidon contra la soberania. No existe, en el mundo real, una policia
del pensamiento orwelliana.

El buen gobierno del soberano

Finalmente, aparte de los mecanismos que podriamos considerar fundamentales para el mantenimiento de
las condiciones de soberania (el derecho de sucesion y el gobierno de las doctrinas), aqui examinaremos
de manera mas general el desempefio de la funcion legislativa del poder soberano. Como hemos visto
anteriormente, el soberano que crea buenas leyes, es decir, restricciones necesarias y comprensibles, puede
decirse que gobierna acorde con el proposito de la soberania, que es la proteccion del pueblo [Salus Populi].
Aqui afiadiremos que, si éstas son realmente efectivas y generan la obediencia de los ciudadanos, entonces
significa que se trata de un buen gobierno, en la medida en que contribuiran a sustentar de forma integra las
condiciones de soberania.”

" Ccomo sugiere Jeremy Anderson (2003): “The apparent presumption is that our obedience to law cannot be brought about any

other way. This presumption is apt to be reinforced by the many passages in which Hobbes describes us as superstitious, am-
bitious, foolish, and so on. But when we examine his views more carefully we find that Hobbes believes we are only contingently
so-that our bad traits are, to a large extent, due to our failing to use capacities we have and/or due to the influence of false, absurd,
or seditious beliefs. These bad traits can therefore be altered, prevented, or neutralized by proper upbringing and by the sove-
reign’s exercising power in such a way as to influence our attitudes and channel our ambitions [La aparente presuncion es que
nuestra obediencia a la ley no puede darse de otra manera. Esta presuncion es apta de ser reforzada por varios pasajes en los que
Hobbes nos describe como supersticiosos, ambiciosos, necios, entre otros. Pero cuando examinamos sus consideraciones de
manera mas precisa encontramos que Hobbes cree que tan sélo somos contingentemente asi, en gran medida, debido a nuestro
fracaso en el uso de las capacidades que tenemos y/o a la influencia de creencias falsas, absurdas o sediciosas. Estos aspectos
pueden ser alterados, precavidos o neutralizados a través de una educacion adecuada y del ejercicio del poder por parte del
soberano, de tal manera que influencie nuestras actitudes y canalice nuestras ambiciones],” (p. 102).

Aqui apuntamos una diferencia con Larry May, en cuanto a la interpretacion de este pasaje en la que hemos visto que Hobbes
dice que “Es responsabilidad del soberano hacer buenas leyes” (Hobbes, 1651/2004, p. 294). Segun May (2014): “The sovereign is
to make good laws, laws that are needed by the people, not laws that are superfluous, contradictory, retroactive, secret, or overly
limiting of the liberty of subjects. These moral and structural limits on sovereign law-making are, | argue, similar to the rule of law
constraints that Lon Fuller developed fifty years ago. [El soberano debe hacer buenas leyes, leyes que son necesarias para el
pueblo, no leyes que sean superfluas, contradictorias, retroactivas, secretas o que extralimiten la libertad de los subditos. Estos
limites morales y estructurales sobre la legislacion soberana son, argumento, similares a las restricciones del imperio de la ley
que desarrolld Lon Fuller hace cincuenta afios]” (p. 200).



88 Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

Por un lado, Hobbes valora las distintas formas de gobierno, segun su capacidad de perpetuar las
condiciones de soberania y, por consiguiente, la paz. No se trata, por ende, de una posicion ideolégica o
normativa, en el sentido que no se dice que una forma de soberania pueda ser mas equitativa ni preservar
mejor el bien comun o sea mas libre o justa que otra (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 332-333). En consecuencia,
Hobbes rechaza hablar de tirania para referirse al mal gobierno de un solo hombre (cf. Nakayama, 2017, p. 8-17),
al igual que no acepta los apelativos de oligarquia para una aristocracia ni de anarquia para una democracia
(Hobbes, 1651-68/2012, pp. 284-285). En cuanto a la preferencia de Hobbes por la monarquia en detrimento
de la democracia (cf. Hobbes, 1651/2004, capitulo 19), hay que encontrar una explicacion contextual, pues
era la monarquia inglesa el régimen que se veia cuestionado por la rebelién del parlamento y era una nueva
monarquia la que estabilizé el pais después de la guerra civil (Curran, 2012, pp. 169-170). Ademas, también
encontramos una critica a la intelectualidad de la época que, inspirandose en los textos grecorromanos,
cuestionaba la monarquia para defender la democracia de los antiguos (Hobbes, 1651-68/2012, pp. 332-333).

La posicion politica de Hobbes debe entenderse, en todo caso, como una defensa de las condiciones de
soberania, independientemente de la forma que ésta tome (Goldsmith, 1981). De la misma manera que, una
vez que Cromwell es proclamado vencedor, Hobbes establece la clausula segun la cual se debe obedecer
al soberano establecido, aunque éste haya accedido a la soberania de forma injusta (Malcolm, 2012, p. 175-
195).@ Al fin y al cabo, existe una coincidencia en la preferencia de Hobbes por la monarquia por razones
contextuales y sistematicas, pues también lo justifica por el menor el niumero de personas naturales que
componen la persona artificial que encarna el poder soberano, en cuanto a la menor posibilidad de que se
generen controversias internas o bien se olviden de las funciones de gobierno para favorecer unicamente a
los intereses de individuos particulares.

Por otro lado, en el Leviathan se proponen numerosas medidas politicas y econdmicas que podriamos
relacionar con el propdsito de asegurar lo que hemos denominado buen gobierno del soberano, con base
en las leyes naturales en las que debe guiarse la gobernanza. Tales son la distribucion de la propiedad,
el funcionamiento de la judicatura, el nombramiento de los consejeros, la prevision del castigo y sus
formas, la tasacion de las actividades econdmicas, la caridad publica, etc. Examinar estos mecanismos
detalladamente iria sin duda mas alla del alcance de este articulo, aunque es pertinente apuntar que en los
ultimos anos ha despertado un interés renovado entre la literatura critica el tratamiento de Thomas Hobbes
como economista politico (Taylor, 2010; Smith, 2023)."* Consideracion que por lo menos podemos remontar
a Karl Marx, quien lo describié como “Einer der dltesten Okonomen und originellsten Philosophen Englands
[uno de los economistas mas antiguos y de los fildsofos mas originales de Inglaterra]” (Marx y Engels, 1981, p.
130), junto con los analisis ya clasicos de Leo Strauss (1936) y C.B. Macpherson (1962) sobre la relacion entre
los conceptos hobbesianos de tasacion y propiedad con su doctrina moral y politica.

En consecuencia, como hemos dicho, podemos considerar que el objetivo de Hobbes es proponer
distintas medidas que buscan favorecer la integridad de las condiciones de soberania con el fin de asegurar su
maxima perdurabilidad posible. Aunque no constituyan una obligacion que al contravenirse pudiera legitimar
el derecho de resistencia, aqui podemos subrayar, como hemos defendido a lo largo de este articulo, que se
trata de otro mecanismo (o conjunto de mecanismos) de inmortalidad artificial que se ve sujeto, asimismo,
a las limitaciones del saber humano y que, por lo tanto, no puede concebirse como infalible, al no poder
determinar con certeza demostrable las causas por las cuales se producen los efectos de la gobernanza del
soberano.

Conclusion: los limites del artificio politico

Ha quedado patente que los limites de los seres humanos, en tanto que artifices de la republica soberana 'y
responsables de su mantenimiento a lo largo del tiempo, constituyen los limites propios de los mecanismos
de inmortalidad artificial. La persistencia de las pasiones humanas, asi como del resto de inclinaciones que
pueden conducir aladiscordia, junto con las limitaciones de la ciencia politica para poder llegar a discernirlas,
prever la restriccion y hacerla efectiva (y consiguientemente obedecida), dadas las propias limitaciones de la
razon humana, constituyen obstaculos dificilmente resolubles.

Asimismo, siendo el problema fundamental de la filosofia politica hobbesiana el como se puede lograr una
condicion de soberania duradera con el fin de asegurar la paz, vemos que dicha problematica no se deriva
de un supuesto pesimismo antropoldgico por parte del fildsofo de Malmesbury. Pues Hobbes no define una
condicion natural humana eterna y valida para todos los tiempos; de hecho, él considera que no podemos
llegar a conocer nuestra propia naturaleza con un nivel de certeza suficiente (Castellanos y Monserrat, 2024):
y €s que nuestra propia naturaleza no es fruto de nuestra propia razén. Tampoco nuestra razon es fruto de si
misma. No somos nuestros propios constructores o artifices, de modo que no podemos llegar a demostrar
la causalidad completa ni por ende llegar a reconocer, mas que por experiencia, las acciones que pueden
llegar a derivarse de ella. Sin embargo, la razon more geometricum nos proporciona un fundamento cientifico,
tanto para producir los efectos necesarios, como para averiguar las hipotesis no absurdas sobre los efectos
de causas desconocidas. Hobbes no duda de la ciencia geométrica, de modo que no puede ser considerado
esceéptico (ni mucho menos pesimista), sino que en todo caso las consecuencias de su posicion epistémica
nos llevan a un escepticismo gnoseoldgico que se deriva de la constatacion cientifica de los limites del saber

B véasela comparacion entre Hobbes, 1651/2012, XXIX, p. 518, y Hobbes, 1668/2012, XXIX, p. 519.

14 Hay que decir que existe una linea de interpretacion contraria que considera que Hobbes no estaba interesado en cuestiones de
tipo econdmico, tal y como lo atestigua el hecho que la economia politica no sea descrita explicitamente entre las ramificaciones
de la ciencia civil (Levy, 1954).



Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91 89

humano. Y, por consiguiente, de los limites de los artificios politicos que creamos para tratar de restringir lo
que solo podemos conocer hipotéticamente, sin poder demostrarlo: la condicién natural humana que, por
experiencia, sabemos que nos ha llevado a la discordia y a la guerra.

En consecuencia, la limitacion de la ley civil, como reflejo de la limitacion de la politica, para asegurar
inmortalidad artificial de la soberania, no se deriva de una supuesta incapacidad para emplear el método
cientifico ni de una supuesta maldad natural de los seres humanos (e.g. Pavesi, 2010, p. 54-63; Wiegand,
2015, p. 55-80, etc.), a pesar de que arraigue justamente en su naturaleza potencialmente conflictiva. Mas
bien se trata de un problema fundamentalmente epistémico: sobre qué es lo que podemos llegar a conocer
y con qué nivel de certeza. El escepticismo gnoseoldgico hobbesiano es pues la causa de su escepticismo
antropoldgico y juridico-politico. Entonces, llegados a este punto, si nos remitimos nuevamente al fracaso
de la politica que habria caracterizado una historia de la humanidad marcada por la proliferacion de la
guerra como una constante, parece claro que la filosofia politica hobbesiana, desde su propio fundamento
epistémico, no nos quiere (ni puede) ofrecer una solucion definitiva para lograr una paz permanente. Como
sefiala Hobbes:

Y aunque la soberania es inmortal en la intencion de quienes la instituyen, esta sin embargo sujeta no
sOlo a la muerte violenta causada por guerras con naciones extranjeras, sino también a la causada por
la ignoranciay las pasiones de los hombres que bajo ella viven; y desde el momento de su institucion,
esta en ella plantada la semilla de la mortalidad, por causa de discordias internas. (Hobbes, 1651/2004,
p.196)

No hay rastro de utopia en Hobbes, pues no encontramos en su obra una férmula ideal que nos proyecte
hacia una superacion futura y necesaria del conflicto inherente entre humanos. Y es que el filésofo de
Malmesbury considera que

el presente existe solo en la naturaleza; las cosas pasadas tienen su ser solo en la memoria; pero las
cosas que estan por venir no tienen existencia alguna, ya que el futuro no es otra cosa que una ficcion
que la mente fabrica atribuyendo a las acciones presentes las consecuencias que se siguieron de
acciones pasadas (Hobbes, 1651/2004, pp. 31-32).

El pensamiento de Hobbes, a partir de su posicion epistémica, mas bien nos informa sobre la complejidad
que afronta la politica para lograr su propio fin. A partir de aqui, el devenir de la historia es contingente,
viéndose los efectos de la accion politica condicionados por las decisiones que tomen los seres humanos, con
menor 0 mayor acierto, en los distintos contextos que afronten. El fracaso de la politica es, por consiguiente,
responsabilidad unica de los seres humanos, compartida tanto por los gobernantes soberanos como por
los ciudadanos de las republicas. Tomarnos en serio su gran complejidad y nuestras propias limitaciones, a
partir de un razonamiento cientifico, es pues la forma mas adecuada para seguir pensando como podemos
mejorar nuestros gobiernos para que la condicion de la paz pueda llegar a extenderse, por lo menos, mas
tiempo de lo que lograron mantenerla nuestros antepasados.

Referencias bibliograficas

Anderson, Jeremy (2003). The Role of Education in Political Stability [El papel de la educacion en la estabili-
dad politica]. Hobbes Studies, (16), 95-104. https://doi.org/10.1163/187502503X00063

Bejan, Teresa M. (2010). Teaching ‘Leviathan’: Thomas Hobbes on Education [Ensefiando el ‘Leviathan’: Tho-
mas Hobbes sobre la educacion]. Oxford Review of Educaton, 36(5), Taylor & Francis, 607-626. https:/
doi.org/10.1080/03054985.2010.514438

Bobbio, Norberto (1962). Hobbes e il giusnaturalismo [Hobbes y el iusnaturalismo]. Rivista Critica di Storia
della Filsofia, 1714), 470-485.

Bobbio, Norberto (1991). Estudios de historia de Ia filosofia: de Hobbes a Gramsci (José Fernandez Santillan,
Trad.). Debate. (Trabajo original publicado en 1985).

Brown, Clifford W. (1989). Thucydides, Hobbes and the linear causal perspective [Tucidides, Hobbes y la pers-
pectiva causal lineal]. History of Political Thought, 10(2), 215-2586.

Castellanos Corbera, Roger (2021). De Homine: ‘quasi ad praecipitium’. Lautonomia de la filosofia politica de
Thomas Hobbes [De Homine: ‘quasi ad preecipitium’. La autonomia de la filosofia politica de Thomas Ho-
bbes]. Anuari de la Societat Catalana de Filosofia, (32), 7-26. https://raco.cat/index.php/AnuariFilosofia/
article/view/398906.

Castellanos Corbera, Roger y Monserrat Molas, Josep (2024). Thomas Hobbes i la incerta naturalesa huma-
na [Thomas Hobbes y la incierta naturaleza humana]. Comprendre: Revista catalana de filosofia, 26(2),
21-38. https://doi.org/10.60940/comprendrev26n2id431687

Castellanos Corbera, Roger y Torres Morales, Bernat (2023). Voegelin on Hobbes. The Idea of an Everlasting
Constitution [Voegelin sobre Hobbes. La idea de una constitucion eternal. En. G. Parotto (Ed.), Democra-
cy and Representation (pp. 22-39). Brill. https://doi.org/10.30965/9783846767535_003

Curran, Eleanor (2012). Hobbes on equality: context, rhetoric, argument [Hobbes sobre la igualdad: contexto,
retérica, argumentacion]. Hobbes Studies, 25(2), 166-187.

Demetriou, Kyriakos (2024). A note on Hobbes’s Thucydides [Una nota sobre el Tucidides de Hobbes]. Dia-
noesis, 13, 9-32. https://doi.org/10.12681/dia.37781

Di Leo Razuk, Andrés (2023). Hobbes humanista: apropiaciones de Tacito y Tucidides. DoisPontos, 20(3),
134-149. https://doi.org/10.5380/dp.v20i3


https://doi.org/10.1163/187502503X00063
https://doi.org/10.1080/03054985.2010.514438
https://doi.org/10.1080/03054985.2010.514438
https://raco.cat/index.php/AnuariFilosofia/article/view/398906
https://raco.cat/index.php/AnuariFilosofia/article/view/398906
https://doi.org/10.60940/comprendrev26n2id431687
https://doi.org/10.30965/9783846767535_003
https://doi.org/10.12681/dia.37781
https://doi.org/10.5380/dp.v20i3

90 Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91

Foisneau, Luc (2007). Hobbes y la autoridad de la ley. Derechos y libertades. Revista de filosofia del derecho
y derechos humanos, (17), 57-70. https://www.dykinson.com/revistas/revista-derechos-y-libertades/ho-
bbes-y-la-autoridad-de-la-ley/3933/

Forteza, Bartomeu (Ed. y Trad.). (1991). Libertad y necesidad, y otros escritos. Peninsulsa.

Gauthier, David P. (1969). The logic of Leviathan: The moral and political theory of Thomas Hobbes [La l6gica
del Leviathan: la teoria moral y politica de Thomas Hobbes]. Oxford University.

Gauthier, David (1979). Thomas Hobbes: Moral Theorist [Thomas Hobbes: teérico moral]. Journal of Philoso-
phy, (76), 547-59. https://doi.org/10.2307/2025550

Goldsmith, Maurice M. (1978). Hobbes’s science of politics [La ciencia politica de Hobbes]. Columbia Univer-
sity.

Goldsmith, Maurice M. (1981). Picturing Hobbes's Politics? The Illustrations to Philosophicall Rudiments [¢ llus-
trando la politica de Hobbes? Les ilustraciones de Philosophicall Rudiments]. Journal of the Warburg
and Courtauld Institutes, (44), 232-37. https://doi.org/10.2307/751075

Hobbes, Thomas (1845). De Cive: Elementorum philosophiae sectio tertia (W. Molesworth, Ed.), in Opera
philosophica quae latine scripsit omnia (Vol. 2, pp. 133-432). John Bohn. (Trabajo original publicado en
1642/1647) https://doi.org/10.1093/0seo/instance.00011564

Hobbes, Thomas (1845). Six lessons to the professors of the mathematics: One of geometry, the other of
astronomy, in the chairs set up by the noble and learned Sir Henry Savile, in the University of Oxford [Seis
lecciones para los profesores de matematicas: una de geometria, otra de astronomia, en las catedras
establecidas por el noble y erudito Sir Henry Savile, en la Universidad de Oxford]. En W. Molesworth (Ed.),
The English Works of Thomas Hobbes of Malmesbury (Vol. 7, pp. 181-356). John Bohn. (Trabajo original
publicado en 1656)

Hobbes, Thomas (1983). De Cive: The English Version entitled in the first edition Philosophicall Rudiments
Concerning Government and Society [De Cive: La version inglesa titulada en la primera edicion Philoso-
phicall Rudiments Concerning Government and Society] (Ed. H. Warrender). Clarendon. (Trabajo original
publicado en 1642/1647).

Hobbes, Thomas (2000). De Corpore. Elementa Philosophize (Ed. K. Schumann). Vrin. (Trabajo original publi-
cado en1655).

Hobbes, Thomas (2004), Leviatan (Trad. Carlos Mellizo). Alianza. (Trabajo original publicado en 1651).

Hobbes, Thomas (2012). Leviathan (Ed. N. Malcolm). Clarendon. (Trabajo original publicado en 1651-68). ht-
tps://doi.org/10.1093/0seo/instance.00025178

Hobbes, Thomas (en prensa). Leviatan (Trad. J. Monserrat Molas y R. Castellanos Corbera). Edicions de la
Universitat de Barcelona. (Trabajo original publicado en 1651-68).

Hobbes, Thomas (2016). On the Citizen [Del ciudadano] (Ed. y Trad. R. Tuck y M. Silverthorne). Cambridge
University. (Trabajo original publicado en 1642/1647).

Hobbes, Thomas (2018). De Homine. (Ed. J. Monserrat Molas). Vrin. (Trabajo original publicado en 1658).

Jesseph, Douglas (2010). Scientia in Hobbes [Scientia en Hobbes]. En T. Sorell (Ed.), Scientia in Early Mo-
dern Philosophy. Seventeenth-Century Thinkers on Demostrative Knowledge from First Principles (pp.
117-128). Springer. https://doi.org/10.1007/978-90-481-3077-1_8

Kavka, Gregory S. (1986). Hobbesian moral and political theory [La teoria moral y politica hobbesianal. Prince-
ton University. https://doi.org/10.1515/9780691222967

Levy, Aaron (1954). Economic Views of Thomas Hobbes [Visiones econdmicas de Thomas Hobbes]. Journal
of the History of Ideas, University of Pennsylvania Press, 15(4), 589-595. https://doi.org/10.2307/2707677

Lukac de Stier, Maria Liliana (2022). Acerca de la inmortalidad del alma en Hobbes y sus proyecciones poli-
ticas. Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, (42), 31-46. https://hobbesiana.com.ar/index.
php/hobbesianos/article/view/50

Macpherson, Crowdford Brough (1962). The Theory of Possessive Individualism [La teoria del individualismo
posesivo]. Oxford University.

Marx, Karl; Engels, Friedrich (1981). Marx-Engels-Werke [Obra de Marx y Engels]. Institut fir Marxismus-Leni-
nismus beim Zentralkomitee der Sozialistischen Einheitspartei Deutschlands. Dietz.

May, Larry (2012). Hobbes Against the Jurists: Sovereignty and Artificial Reason [Hobbes contra los juris-
tas: soberania y razon artificial]. Hobbes Studies, (25), 223-232. http://dx.doi.org/10.1163/18750257-
02502007

May, Larry (2014). Limiting Levithan. Reply to My Critics [Limitando el Leviathan. Respuesta a mis criticas].
Hobbes Studies, (27), 199-206. https://doi.org/10.1163/18750257-02702007

Monserrat Molas, Josep (2016-2017). La fractura del sistema filosofic de Hobbes: el De Homine [La fractura
del sistema filoséfico de Hobbes: el De Homine]. Convivium, (29/30), 99-121. https://raco.cat/index.php/
Convivium/article/view/334496

Monserrat Molas, Josep (2018). Thomas Hobbes: La fundacio de I'Estat Modern [Thomas Hobbes: La funda-
cion del Estado Moderno]. Gedisa.

Nakayama, Patricia (2017). Acerca de Thomas Hobbes demacrata... ;0 monarquico? Boletin de la Asociacion
de Estudios Hobbesianos, (37), 8-17. https://www.hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/article/
view/37

Nauta, Lodi (2002). Hobbes the pessimist? [¢Hobbes el pesimista?]. British Journal for the History of Philo-
sophy, 10(1), 31-54. https://doi.org/10.1080/09608780220137978

Pavesi, Ermanno. (2010). Thomas Hobbes, teorico dell'assolutismo [Thomas Hobbes, tedrico del absolutis-
mo]. Cultura & Identita, 2(8), 54-63.


https://www.dykinson.com/revistas/revista-derechos-y-libertades/hobbes-y-la-autoridad-de-la-ley/3933/
https://www.dykinson.com/revistas/revista-derechos-y-libertades/hobbes-y-la-autoridad-de-la-ley/3933/
https://doi.org/10.2307/2025550
https://doi.org/10.2307/751075
https://doi.org/10.1093/oseo/instance.00011564
https://doi.org/10.1093/oseo/instance.00025178
https://doi.org/10.1093/oseo/instance.00025178
https://doi.org/10.1007/978-90-481-3077-1_8
https://doi.org/10.1515/9780691222967
https://doi.org/10.2307/2707677
https://hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/article/view/50
https://hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/article/view/50
http://dx.doi.org/10.1163/18750257-02502007
http://dx.doi.org/10.1163/18750257-02502007
https://doi.org/10.1163/18750257-02702007
https://raco.cat/index.php/Convivium/article/view/334496
https://raco.cat/index.php/Convivium/article/view/334496
https://www.hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/article/view/37
https://www.hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/article/view/37
https://doi.org/10.1080/09608780220137978

Castellanos Corbera, R. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 79-91 91

Peters, Richard Stanley (1956). Hobbes. Penguin.

Popkin, Richard (1982). Hobbes and Scepticism [Hobbes y el escepticismo]. En L. J. Thro, History of Philoso-
phy in the Making (pp. 133-147). University Press of America.

Popkin, Richard (2003). The History of Scepticism: From Savanarola to Bayle [La historia del escepticismo: de
Savanarola a Bayle]. Oxford University. https://doi.org/10.1093/0s0/9780195107678.001.0001

Sales i Coderch, Jordi (1999). La qliestio sobre els fonaments de la politica [La cuestion sobre los fundamen-
tos de la political. Anuari de la Societat Catalana de Filosofia, 11, 57-68.

Santi, Raffaella (2012). Ragione geometrica e legge in Thomas Hobbes [Razén geométrica y ley en Thomas
Hobbes]. CEDAM.

Smith, Brian (2023). Hobbes and the Political Economy of Population [Hobbes y la politica econdmi-
ca de la poblacion]. History of Political Economy. Duke University Press, 55(2), 249-277. https://doi.
org/10.1215/00182702-10327308

Sorell, Tom. (1986). Hobbes. Routledge.

Sorell, Tom. (1993). Hobbes without doubt [Hobbes sin duda]. History of Philosophy Quarterly, 10(2), 121-135.

Strauss, Leo (1936). The political philosophy of Hobbes [La filosofia politica de Hobbes]. Clarendon.

Strauss, Leo (1953). Natural right and history [Derecho natural e historia]. University of Chicago.

Taylor,AlfredEdward.(1938).TheethicaldoctrineofHobbes[LadoctrinaéticadeHobbes]. Philosophy, 13(52),406-424.
https:/doi.org/10.1017/S0031819100014194

Taylor, Quentin (2010). Thomas Hobbes, Political Economist. His Changing Historical Fortunes [Thomas Ho-
bbes, economista politico. Sus cambiantes fortunas histéricas. The Independent Review, 14(3), 415-433.
https://doi.org/10.1017/S0031819100014194

Tuck, Richard (1989). Hobbes. Oxford University.

Waldron, Jeremy (2001). Hobbes and the Principle of Publicity [Hobbes y el principio de publicidad]. Pacific
Philosophical Quarterly, (82), 447-474. https://doi.org/10.1111/1468-0114.00136

Warrender, Howard (1957). The political philosophy of Hobbes: His theory of obligation [La filosofia politica de
Hobbes: su teoria de la obligacion]. Clarendon.

Watkins, John W. N. (1965). Hobbes’s system of ideas: A study in the political significance of philosophical
theories [El sistema de ideas de Hobbes: un estudio sobre la significacion de las teorias filosoficas].
Hutchinson.

Wiegand Cruz, Augusto. (2015). Hobbes: el absolutismo como consecuencia del pesimismo antropoldgico.
Revista Chilena de Derecho y Ciencia Politica, 6(1), 55-80. https://doi.org/10.7770/rchdcp-V6N1-art840

Zarka, Yves Charles (1985). Empirisme, Nominalisme et Matérialisme [Empirismo, nominalismo y materialis-
mo]. Archives de Philosophie, (40), 177-223.

Zarka, Yves Charles et al. (2022a). Hobbes: le pouvoir entre domination et résistance [Hobbes: el poder entre
dominacion y resistencia]. Vrin.

Zarka, Yves Charles (19/06/2022b). Entrevistado por Pep Marti (trad. Emma Masip). Nacio Digital. https:/
naciodigital.cat/cultura-i-mitjans/yves-charles-zarka-occident-ha-deixat-de-creure-en-ell-ma-
teix_249240_102.html


https://doi.org/10.1093/oso/9780195107678.001.0001
https://doi.org/10.1215/00182702-10327308
https://doi.org/10.1215/00182702-10327308
https://doi.org/10.1017/S0031819100014194
https://doi.org/10.1017/S0031819100014194
https://doi.org/10.1111/1468-0114.00136
https://doi.org/10.7770/rchdcp-V6N1-art840
https://naciodigital.cat/cultura-i-mitjans/yves-charles-zarka-occident-ha-deixat-de-creure-en-ell-mateix_249240_102.html
https://naciodigital.cat/cultura-i-mitjans/yves-charles-zarka-occident-ha-deixat-de-creure-en-ell-mateix_249240_102.html
https://naciodigital.cat/cultura-i-mitjans/yves-charles-zarka-occident-ha-deixat-de-creure-en-ell-mateix_249240_102.html

