EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofia politica DOSSIER
ISSN: 2255-3827 « e-ISSN: 2255-3827

Hobbes y sus monstruos:
sobre la posibilidad de una zoépolis hobbesiana

Gonzalo Bustamante Kuschel
Facultad de Artes Liberales, Universidad Adolfo Ibafiez

https:/www.doi.org/10.5209/1td1.105893 Recibido: 14/05/2025 ¢ Aceptado: 30/10/2025 e Publicado: 30/01/2026

Resumen. Por medio de un analisis textual, conceptual y comparativo de la obra de Hobbes, propongo
una reinterpretacion de su filosofia politica desde una perspectiva zoopolitica. Esta lectura, que incorpora
humanos, animales no humanos y monstruos, desafia los fundamentos antropocéntricos del pensamiento
politico moderno. El examen comparado entre la zoologia aristotélica y la hobbesiana permite atender
la semidtica que Hobbes atribuye a la animalidad, la bestialidad y la monstruosidad, mostrando que su
ontologia politica contiene recursos conceptuales para pensar la comunidad politica mas alla de los limites
de la especie humana. Mediante un enfoque hermenéutico centrado en la distincidon hobbesiana entre
animalidad y brutalidad, y en la concepcion del Estado como autémata monstruoso, argumento que la légica
del sistema hobbesiano ofrece fundamentos tedricos para ampliar el contrato social hacia una “zoopolis
hobbesiana”. Sostengo que Hobbes reconoce en los animales no humanos una igualdad ontoldgica
respecto de los humanos, reservando la brutalidad como condiciéon humana. Asimismo, su concepcion de la
soberania, orientada a la preservacion de la vida, la prosperidad y felicidad colectivas, permite reinterpretar la
Commonwealth como empresa destinada a la estabilidad y el florecimiento de todas las formas de vida que
la sostienen, reimaginando el Estado moderno como Commonwealth multiespecies.

Palabras clave: Hobbes; zodpolis; monstruosidad; brutalidad; bestialidad; leviatan; ontologia politica.

Hobbes and his monsters: on the possibility of a Hobbesian zoopolis

Abstract. Through a textual, conceptual, and comparative analysis of Hobbes’s work, this article proposes a
reinterpretation of his political philosophy from a zoopolitical perspective. This approach, which incorporates
humans, nonhuman animals, and monsters, challenges the anthropocentric foundations of modern
political thought. A comparative examination of Aristotelian and Hobbesian zoology highlights the semiotic
framework Hobbes assigns to animality, bestiality, and monstrosity, showing that his political ontology
contains conceptual resources for thinking community beyond the boundaries of the human species. Using
a hermeneutic approach centered on the distinction between animality and brutality, and on the conception
of the State as a monstrous automaton, | argue that the internal logic of the Hobbesian system provides
theoretical grounds for expanding the social contract toward a “Hobbesian zoopolis.” | contend that Hobbes
recognizes in nonhuman animals an ontological equality with humans, while locating brutality as an exclusively
human condition. Likewise, his conception of sovereignty—directed toward the preservation of life, collective
prosperity, and happiness—allows the Commonwealth to be reinterpreted as a project aimed at guaranteeing
the stability and flourishing of all forms of life that sustain it. This logic opens the theoretical possibility of
reimagining the modern State as a multispecies Commonwealth.

Keywords. Hobbes; zoopolis; monstrosity; brutality; bestiality; Leviathan; political ontology.

Sumario: La zoologia imaginaria de Hobbes: monstruos y maquinas. Hobbes y la accion brutal: repensar los
limites de lo politico. El Leviatan como Zoépolis: hacia una mancomunidad multiespecie. Consideraciones
finales: hacia una Commonwealth multiespecies.

Como citar: Bustamante Kuschel, Gonzalo (2026). Hobbes y sus monstruos: sobre la posibilidad de una
zoopolis hobbesiana. Las Torres de Lucca. Revista Internacional de Filosofia Politica 15(1), 4-16. https:/www.
doi.org/10.5209/Itdl.105893

Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16 5


https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0000-0002-0886-5960
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:gonzalo.bustamante%40uai.cl?subject=

6 Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

Este articulo propone una reinterpretacion sistematica de la filosofia politica hobbesiana a través de un
minucioso examen textual de suimaginario zooldgico. Para ello, aborda una importante laguna en los estudios
contemporaneos sobre Hobbes: Mientras que Hobbes ha sido interpretado principalmente a través de la
lente de la organizacion politica humana antropocéntrica; su sofisticada comprension de las distinciones
ontoldgicas entre humanidad y monstruosidad, y entre animalidad y bestialidad, proporciona un terreno
fértil para reconceptualizar la comunidad politica mas alla de los limites antropocéntricos. A través de esta
reinterpretacion, intento delinear un marco conceptual que desafie las limitaciones antropocéntricas del
pensamiento politico moderno y abra un espacio tedrico para la incorporacion de los animales no humanos
ala comunidad politica: una zoopolis.

Mediante un meticuloso analisis de la compleja semidtica de los animales y los monstruos en la
imaginacion politica de Hobbes, y situando estas referencias dentro de su contexto intelectual y cultural,
sostengo que podemos reconceptualizar el contractualismo hobbesiano de un modo que trastoca los
binarios convencionales humano/animal. Un elemento central de este proyecto es la reconsideracion del
automata estatal hobbesiano, en donde distingue de manera crucial la brutalidad de la animalidad. En lugar
de confundir a los animales con los brutos —un movimiento comun en el pensamiento politico occidental—,
Hobbes reserva la brutalidad especificamente para los humanos y las bestias mitolégicas creadas por los
humanos, como el hombre lobo. Esta distincion, sostengo, crea un espacio conceptual para reimaginar
la comunidad politica mas alla de las fronteras de las especies y de un modo que sigue siendo fiel a los
compromisos tedricos fundamentales de Hobbes.

El término “zoodpolis” tiene su origen en Jennifer Wolch, y refiere a una concepcion renaturalizada de
las ciudades humanas que disuelve las rigidas distinciones entre civilizacion humana y naturaleza. Es un
concepto que reconoce el imperativo ético de establecer nuevas relaciones contractuales con todos los
animales vinculados a la vida urbana, sean estos salvajes o domésticos (Wolch, 1998, p. 124). Posteriormente,
Donaldson y Kymlicka (2013) desarrollaron el concepto para establecer un marco mas cohesivo para la
comunidad de animales humanos y no humanos, aunque diferenciando entre los animales domésticos como
co-miembros y co-residentes de la comunidad, y los animales salvajes con derecho al mero respeto. Mas
recientemente, Rossello (2021) ha desarrollado una concepcion arendtiana de zoopolis.

Mi concepto de “zodpolis” coincide en gran medida con el de Wolch: un replanteamiento fundamental
de los términos ontoldgicos y politicos de la coexistencia de animales humanos y no humanos en un
territorio compartido. Este enfoque rechaza el marco colonial que concibe el territorio como terra nullius
antes de la ocupacion humana, reconociendo en cambio el caracter multiespecifico y preexistente del
lugar. Es importante destacar que no sugiero que el propio Hobbes abogara por una zodpolis; de hecho,
sus declaraciones explicitas parecen contradecir a menudo tal posibilidad. Por el contrario, sostengo que
la I6gica interna de su sistema filosofico, en particular su comprension del propdsito de la soberania y sus
distinciones matizadas entre diferentes formas de animalidad contiene recursos que pueden desarrollarse
productivamente para abordar los retos ecolégicos contemporaneos.

Parareimaginarlacomunidad politicamasalladeloslimitesantropocéntricos esnecesarioabordarvisiones
zooldgicas alternativas a las que han conformado el pensamiento politico, incluidas categorias tipicamente
descartadas en el discurso moderno, como los monstruos. El orden politico actual se sustenta en la zoologia
aristotélica, con sus rigidas jerarquias y fronteras entre especies. Repensar este orden requiere un marco
zoologico alternativo, el que Hobbes proporciona a través de su compromiso directo con las taxonomias de
Aristételes y su subversion de las mismas.! Asi, mediante un retorno creativo a los fundamentos zooldgicos
del Leviatan de Hobbes, pretendo reajustar nuestra brdjula conceptual para imaginar una Commonwealth
que logre su propdsito original dentro de nuestro contexto ecoldgico contemporaneo. En esta linea, sostengo
que, en tanto el objeto intrinseco de la Mancomunidad hobbesiana es la prosperidad y la felicidad, esta debe
ahora adoptar la forma de una zoopolis.

Una zoopolis asi trascenderia la politica de brutalidad bestial descrita por Aristoteles y reflejada en la
imagen hobbesiana del estado de naturaleza “desagradable, brutal y breve.” En su lugar, estableceria la paz
no solo entre humanos, sino entre humanos y animales a través de la eliminacion de la brutalidad. Esta
reconfiguracion politica encuentra su justificacion en las consecuencias destructivas que la explotacion de
los animalesy la naturaleza tiene sobre la propia existencia humana. Siguiendo la l6gica de autoconservacion
de Hobbes, argumento que para abordar nuestra crisis ecolégica contemporanea se requiere un automata
que incorpore todas las formas de animalidad, tanto las humanas como las no humanas.

Para desarrollar este argumento, parto por examinar las diferencias fundamentales entre la zoologia
hobbesiana y la aristotélica y como estas diferencias reconfiguran nuestra comprension de los animales
humanos y no humanos. A continuacion, analizo la nocién hobbesiana de comportamiento bestial para,
sobre esta base, concluir el articulo con un argumento a favor de la plausibilidad tedrica y la necesidad
contemporanea de incorporar a los animales a una zoodpolis.

La zoologia imaginaria de Hobbes: monstruos y maquinas

La vision zoopolitica de Hobbes surge de un implicito pero profundo dialogo zooldgico con Aristoteles.
Estudios recientes de Raylor (2018), Tralau (2007; 2013, pp. 119-138; 2016, pp. 61-89) y Struever (2009), entre
otros, han analizado la obra de Hobbes en relacion con distintos aspectos del pensamiento de Aristoteles,

1 Sobre esta discusion, ver Jessica Moss (2012) y Jules Tricot (1987).



Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16 7

incluidos sus estudios sobre los animales y la retérica.? Sin embargo, en ellos no se ha prestado suficiente
atencion a la crucial triple distincion que Hobbes hace entre animales no humanos, animales humanos y
automatas/monstruos, una distincion que reconfigura de modo fundamental a la ontologia politica.

Lateoriapoliticade cada pensador esta conformadano solo pordistintasinterpretacionesdelasrelaciones
entre animales humanos y no humanos, sino también por una zoologia imaginaria de la monstruosidad y su
relacion con las construcciones artificiales. En la Politica, Aristoteles afirma célebremente que quien no vive
en sociedad es o una bestia o un dios (Aristételes, 1959, 1.12), y mas adelante caracteriza a ese hombre-bestia
asocial como “the most unscrupulous and savage of animals, and the worst in regard to sexual indulgence
and gluttony (Aristoteles, 1959, 1.12).3 En su Fisica, Aristételes se ocupa de los monstruos, argumentando
que la génesis espontanea (génesis automate), como la de los automatas, es contraria a la naturaleza y
caracteristica de los monstruos (Aristételes, 2007, Libro 11.35).

Hobbes, por el contrario, presenta al Estado —que libera a los humanos de la vida brutal del “estado
de naturaleza”— precisamente en estos términos: como un autémata. Para él, la existencia del Estado
constituye una ruptura con la naturaleza humana, en paralelo al concepto aristotélico de génesis automate.
Sin embargo, Hobbes invierte radicalmente este marco: la entidad contranatural, encarnada en un monstruo
mitoldgico transformado en dios mortal, se convierte en el mecanismo para superar la brutalidad humana
en lugar de ejemplificarla. Esta inversion es crucial para comprender como Hobbes reimagina la relacion
entre humanidad, animalidad y monstruosidad de un modo que difiere fundamentalmente de la tradicion
aristotélica. La naturaleza politica del zoon politikon de Aristoteles es asi suplantada en el relato de Hobbes
por un estado de naturaleza asocial, que los humanos trascienden a través de tres figuras antitéticas al zoon
politikon: un dios mortal (Que para Aristoteles seria asocial), una bestia monstruosa (igualmente asocial), y
una génesis correspondiente a lo que Aristoteles consideraba contrario a la naturaleza: génesis automaté.

Para Aristoteles, la monstruosidad representa una desviacion de la naturaleza, y una de sus caracteristicas
es que se genera como lo hace una maquina. Del mismo modo, los dioses (al igual que las bestias) existen
fuerade las relaciones sociales. Tanto los dioses como los monstruos funcionan como categorias ontoldgicas
que, mediante la negacion, definen los limites normativos de los seres vivos. Los monstruos representan lo
que los seres vivos no son, mientras que los dioses representan lo que no pueden ser: en ambos lo humano
se define mediante la exclusion.

En el marco de Hobbes, por el contrario, el conflicto existe exclusivamente entre animales humanos, lo
que convierte a los humanos en los unicos animales verdaderamente politicos en un sentido distintivo. La
politica, inseparable del conflicto, surge de la naturaleza humana, que es fundamentalmente asocial debido
a “tres causas principales de disputa” en el estado de naturaleza: “Primera, la competencia; segunda, la
desconfianza; tercera, la gloria” (Hobbes, 2017 [1651], p. 117). Para Hobbes, solo los animales sin conflicto
intrinseco podrian describirse con exactitud como “sociales por naturaleza.” Los humanos, por el contrario,
requieren un pacto que los integre en una zoologia imaginaria de monstruos, donde un dios mortal —a la vez
que unabestiamonstruosa—les permite trascender su naturalezay establecer la paz, el ordenyla prosperidad
en contra de sus inclinaciones naturales. Esta concepcion de la politica, como surgida del conflictoy no de la
sociabilidad natural, representa una ruptura fundamental con la zoologia politica aristotélica.

El monstruo funciona, asi como una categoria crucial en los imaginarios zoolégicos de ambos
pensadores, aunque de maneras radicalmente distintas. Como ha demostrado Van Duzer, los monstruos
acuaticos ocupaban un lugar destacado en los mapas medievales y renacentistas (Van Duzer, 2013, p. 88),
siguiendo las descripciones de Plinio sobre la formacion de los monstruos marinos. Plinio caracterizaba el
mar como “la parte mas salvaje de la naturaleza,” repleta de monstruos. A través del andlisis de la cartografia
de Waldseemiiller, Van Duzer (2012) revela la extendida concepcion medieval y renacentista de los océanos
como espacios monstruosos, junto con imagenes de reyes montados sobre monstruos acuaticos para
simbolizar su capacidad de garantizar la paz y la seguridad.

Un ejemplo de este tipo de imagenes es la del rey Manuel de Portugal surcando las olas a horcajadas
sobre un monstruo marino mientras blande un cetro y la bandera portuguesa, proclamando el dominio de
Portugal sobre el océano, particularmente el paso a la India por el cabo de Buena Esperanza. Esta imagineria
aludia también al titulo adoptado por Manuel tras el primer viaje de Vasco da Gama a la India: Sefor de la
Conquista y de la Navegacion y el Comercio Etiopes. En conjunto, estas imagenes simbolizaban el dominio
humano sobre los peligros oceanicos y, por extension, sobre los propios mares (Van Duzer 2013, p. 33). El
Atlas Vallard“ (c. 1547) empleaba, por su parte, una iconografia similar para el monarca francés.

Estos monstruos cartograficos funcionaban como advertencias para los marineros, mientras que las
imagenes de reyes montados sobre ellos pretendian domesticar al miedo a través de la representacion del
dominio monarquico sobre todas las criaturas, incluidas las monstruosas. El asombroso parecido entre estas
representaciones cartograficas y la representacion de Hobbes del Leviatan sugiere una posible conexion,
aungue mi proposito no es establecer una influencia directa, sino mas bien reinterpretar el significado politico

2 Enrelacién con el posible origen aristotélico del vinculo que hace Hobbes entre autdmatas y monstruos, y también respecto de

la importancia de prestar atencion al trabajo de Plinio y a los andlisis en el trabajo de Van Duzet, estoy profundamente en deuda
con el trabajo de Jimena Bezares, aun sin publicar, titulado “Therion automaton. Sobre la bestia espontanea. Lo monstruoso en
Aristoételes y Hobbes.” Este trabajo fue presentado en el seminario de Maestria de Historia del afio 2018: “Historia conceptual:
imagenes y retdrica.” en la Universidad Nacional de San Martin, Argentina.

[Traduccidn propia: “El mas inescrupuloso y salvaje de los animales, y el peor en lo que concierne a la indulgencia sexual y la
glotoneria.”] (p. 33).

Ver imagen publicada por el diario EI Mundo, 15 de octubre 2015: https://www.elmundo.es/album/la-aventura-de-la-histo-
ria/2015/10/15/561f84fb46163f75568b45e6_13.html


https://www.elmundo.es/album/la-aventura-de-la-historia/2015/10/15/561f84fb46163f75568b45e6_13.html
https://www.elmundo.es/album/la-aventura-de-la-historia/2015/10/15/561f84fb46163f75568b45e6_13.html

8 Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

de los monstruos en la zoologia hobbesiana. Asi, estos contextos historicos y culturales ayudan a iluminar la
compleja labor simbdlica que desempefian los monstruos en el imaginario politico de Hobbes.

En la introduccion al Leviatan, Hobbes situa al arte como una extension de la capacidad creadora divina,
equiparandolo a la natura naturans (naturaleza como proceso productivo) en lugar de a la natura naturata
(naturaleza como producto acabado). Para Hobbes, el arte manifiesta un poder transformador ausente de la
natura naturata. Dicha natura naturans representaba un principio de creacion ilimitada (Bredekamp, 2020).
Esta concepcion de la capacidad creativa humana como continua con la creatividad divina establece bases
importantes para la comprension de Hobbes de la Commonwealth como una construccion artificial que, sin
embargo, posee legitimidad natural.

Esta vision del arte alej6 al autor de Leviatan de la tradicion aristotélica y lo posiciond como un radicalizador
de las ideas de Bacon. En Bacon, se encuentra una conexion claramente antiaristotélica entre el arte y la
naturaleza. Para Bacon, la similitud entre el arte y la naturaleza reside en su capacidad creativa. Almismo tiempo,
es esa capacidad creativa de la naturaleza la que le permite inspirar al arte. Para Bacon, la naturaleza determina
regularidades, tan formales como definitivas. Tales regularidades se repiten tanto en la naturaleza como en
el arte. Sin embargo, en ambos ambitos pueden existir errores y defectos, lo que da lugar a la aparicion de
monstruos (Daston y Park, 2001, p. 220). En el pensamiento de Bacon, la categoria “monstruoso” no se aplica
a un error de la naturaleza per se, sino mas bien a la capacidad de los defectos para ignorar las reglas. Ese
ignorar las reglas permite la aparicion, la irrupcién, de nuevos érdenes. Por tanto, para Bacon,® no puede haber
oposicion entre el arte y la naturaleza, ni entre lo natural y lo artificial (Daston y Park, 2001, pp. 223-224). Esta
reconceptualizacion de la monstruosidad como algo potencialmente productivo y no meramente aberrante
crea un espacio conceptual para entender la Commonwealth —en si misma una creacion monstruosa— ya no
COMOo una mera imposicion antinatural a la naturaleza humana, sino como una extension creativa de la misma.

Ampliando esta perspectiva baconiana, Descartes mantuvo la continuidad entre el arte y la naturaleza
como capacidades creativas, las que no solo producen obras artisticas 0 monstruos, sino autéomatas o
maquinas, esto es, cuerpos capaces de moverse por si mismos sin voluntad. Para él, las maquinas artificiales
y naturales existian en un continuo en el que las maquinas divinas solo se diferenciaban de las humanas por
su complejidad. Este marco pretendia demostrar que toda la realidad fisica funcionaba mecanicamente, por
lo que la distincion entre maquina organica y maquina inorganica resultaba, en ultima instancia, insignificante
(Daston y Park, 2001). Hobbes adopta y adapta esta comprension mecanica de los animales humanos y no
humanos, creando asi las bases conceptuales para comprender a las comunidades politicas como sistemas
mecanicos complejos compuestos de componentes diversos.

Minsoo Kang sostiene que, a medida que los elementos magicos, monstruosos y sobrenaturales se fueron
extirpando de las concepciones mecanicas, las maquinas se convirtieron en pura racionalidad encarnada
(Kang, 2011). solo después de la llustracion la maquinaria volvioé a conectar con elementos magicos. De modo
similar, Hanafi sefala que los mecanismos automatizados se despojaron de caracteristicas sobrenaturales
y, mediante la secularizacion, adquirieron propiedades y ambigiliedades humanas (Hanafi, 2000, p. 134). Esta
transformacion historica en la comprension cultural de las maquinas proporciona un contexto importante
para interpretar la concepcion mecanica de la Commonwealth de Hobbes.

En este contexto, Hanafi reinterpreta el monstruoso autémata del Leviatan, centrandose en la metafora
de la maquina como un animal creado por humanos, y con los humanos, a su vez, como creados por Dios.
Las descripciones fisiolégicas de Hobbes retrataban al ser humano-animal como fundamentalmente
mecanico, un analisis que extendio a todo el cuerpo politico. Lo que Hanafi encuentra convincente es la
incorporacion en el Leviatan de caracteristicas inherentes a la monstruosidad: simultaneamente maquina
y entidad organica susceptible de deformacion por disfuncion de sus componentes. En su interpretacion,
la agregacion de multiples mecanismos (individuos) produce necesariamente un supermecanismo. Sin
embargo, la monstruosidad entra a través de la vulnerabilidad de este cuerpo mecanico a la imperfeccion: la
monstruosidad como deformacion.

La complejidad del Leviatan se intensifica cuando se considera la afirmacion de Hobbes de que la
providencia opera no solo a través de los seres humanos, sino a través de todos los animales, plantas y
seres inanimados (Hobbes, 2017 [1651], p. 281); una posicion profundamente antiaristotélica que socava las
distinciones jerarquicas tradicionales entre los seres humanos y los demas seres.

Aristoteles concibid a la Fisica como una explicacion de las causas, los movimientos y los principios
generativos de la naturaleza. En su Fisica, restringio la tyché (suerte) exclusivamente a los seres humanos:
“Por tanto, nada de lo que hacen las cosas inanimadas, los animales y los nifios es resultado de la suerte, ya
que no tienen capacidad de eleccion; para ellos, no hay suerte ni buena ni mala” (Aristoteles, 2007, 197b5-10).
Autdmata, por el contrario, se referia a la causalidad que afectaba también a los animales. La generacion por
causalidad se relacionaba asi con principios internos:

5 En cuanto al contexto de la aparicion de monstruos en la obra de Bacon, Daston y Park (2001) afirman: “Francis Bacon assumed

that readers of his Novum organum (1620) were so familiar with ‘strange and monstrous objects, in which nature deviates and turns
from her ordinary curse’ that actual examples would be superfluous. Among the works in which Bacon and his readers might have
encountered such wonders was a richly illustrated compendium of monsters first published by the Italian physician Fortunio Liceti
in 1616; its engraved title page provides an enticing sense of its contents”.

[Traduccidn propia: “Francis Bacon asumié que los lectores de su Novum organum (1620) estaban tan familiarizados con ‘objetos
extrafios y monstruosos, en los que la naturaleza se desvia y se aleja de su curso habitual’ que los ejemplos reales serian super-
fluos. Entre las obras en las que Bacon y sus lectores podrian haber encontrado tales maravillas se encontraba un compendio
de monstruos ricamente ilustrado, publicado por primera vez por el médico italiano Fortunio Liceti en 1616; su portada grabada
ofrece una atractiva vision de su contenido.”] (p. 226).



Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16 9

La casualidad se diferencia de la suerte sobre todo en las cosas generadas por la naturaleza; pero
cuando algo se genera contra natura, no diriamos que se ha generado fortuitamente, sino por casuali-
dad. Pero también existe esta diferencia; la causa de un resultado causal es externa, que en lo que se
refiere a la generacion contraria a la naturaleza, es interna. (Aristételes, 1992, p. 157)

En cuanto a los monstruos, Aristoteles los clasific6 como productos contranaturales (para phisin) de
generacion espontanea, que se desvian de los patrones generales:

Luego, si hay cosas artificiales en las que lo que se produce ha sido hecho correctamente con vistas
a un fin, y también otras hechas erroneamente cuando no se ha alcanzado el fin que pretenden, lo
mismo puede suceder en las cosas naturales, y los monstruos son los errores de aquellas cosas que
son para un fin. Esto debio ocurrir en la constitucion inicial de los terneros con rostro humano, ya que si
no pudieron llegar a su fin fue debido al defecto de algun principio, como todavia ocurre hoy en ciertos
casos a consecuencia de un semen defectuoso. (Aristoteles, 1992, p. 166)

En su Investigacion sobre los animales, Aristoteles calific6 de monstruosas varias irregularidades
fisiologicas (Aristoteles, 1992, 562b), entre ellas las anguilas que emergian de la tierra por generacion
espontanea, propiedad que atribuyo a varias especies de peces (Aristoteles, 1992, 568b).

Hobbes, por el contrario, conceptualizaba a los automatas y a la naturaleza de un modo tal que colapsaba
la distincion entre mecanismos automatizados y accion intencionada. La maquina estatal de Hobbes
comprendia a maquinas individuales agregadas. En particular, su extension de la providencia mas alla de
la humanidad, hacia entidades no humanas, constituydé una ruptura decisiva con la distinciéon aristotélica
tyché/automaton. Asi, dentro de su marco filosofico, la monstruosidad se despojé de sus connotaciones
contranaturales para convertirse en una categoria que posibilitaba el orden politico-social.

Este monstruo Leviatan generado de forma autdonoma representaba un nuevo orden, que colapsaba la
distincion tyché/automaton en favor de este ultimo, creando asi un espacio conceptual para incorporar a los
animales no humanos al cuerpo politico. Al eliminar las barreras metafisicas que tradicionalmente excluian
a los animales no humanos de la consideracion politica, Hobbes levanta inadvertidamente fundamentos
filosoficos que, de ampliarse, pueden incluir, bajo condiciones especificas, a los animales no humanos en la
comunidad politica.

Hobbes y la accion brutal: repensar los limites de lo politico

En De Cive,Hobbesdesafiadirectamentelaconcepcionde Aristotelesdelos animales politicos, argumentando
que las comunidades de animales que Aristoteles clasifico como politicas —las abejas y las hormigas— no
pueden considerarse propiamente politicas porque persiguen un bien comun no disputado,® lo que hace
que su gobierno sea consensual (Hobbes, 1991 [1642], Cap. VIII, 5). Sin conflicto, sostiene Hobbes, no existe
verdadera politica. La politica solo surge cuando la competencia por el honor y la dignidad genera odio y
envidia. Esta concepcion de la politica, como surgida del conflicto y no de la sociabilidad natural, representa
una ruptura fundamental con la zoologia politica aristotélica.

Los animales no humanos, argumenta Hobbes, carecen de capacidad para criticar o disentir de su
organizacion social. No experimentan ni la sedicion ni la guerra. Ningun animal se considera mas sabio que
los demas ni intenta la revolucion para establecer nuevos 6rdenes. Los animales carecen de pasiones que
generen lenguaje creando ilusiones sobre la verdad o el mal. No experimentan heridas ni tienen miembros
adinerados preocupados por el arte de gobernar. En consecuencia, los animales no humanos viven
naturalmente en comunidad, mientras que los humanos-animales solo pueden conseguirlo artificialmente a
través del contrato (Hobbes, 2017 [1651], pp. 150-151). En este pasaje, Hobbes emplea la nocion de “bestia”
exclusivamente para los animales no humanos, estableciendo una distincion terminoldgica que resulta
crucial para entender su concepcion de la comunidad politica.

Las lecturas derridianas han subrayado la importancia de estos pasajes para comprender su pensamiento
con relacion a la politica y la soberania. Entre estas lecturas, una de las mas destacadas (aparte de la de
Derrida (2009), por cierto) es la de Geoffrey Bennington (2009), quien destaca la reinterpretacion que Hobbes
hace de Aristoételes:

Es cierto que determinadas criaturas vivas, como las abejas y las hormigas, viven de forma social una
con otra (por cuya razon Aristételes las enumera entre las criaturas politicas) y no tienen otra direccion
que sus particulares juicios y apetitos, ni poseen el uso de la palabra mediante la cual una puede sig-
nificar a otra lo que considera adecuado para el beneficio comun: por ello, algunos desean inquirir por
qué la humanidad no puede hacer lo mismo. (Hobbes, 2017 [1651], p. 150)

Para Bennington, esta reinterpretacion presentaba a Hobbes una paradoja: el orden politico no humano
existe sin lacomplejidad institucional necesaria parala funcionalidad de la Commonwealth. Paraddjicamente,

6 Como ha observado Zatta (2018), las referencias de Hobbes a animales politicos generalmente se ha pensado que provienen

del libro primero de La Politica. Ahi, Aristoteles habla de la naturaleza del hombre como mas politica que la de las abejas, pero
deja sin nombrar a otros animales politicos. Sin embargo, la mencion que Hobbes hace en el Leviatan de las hormigas muestra
que en realidad se esta refiriendo a la Investigacion sobre los animales de Aristoteles y, en ultima instancia, a su discurso sobre
los animales, con el cual su afirmacion del libro primero de La Politica también esta conectado. De hecho, es en su Investigacion
sobre los animales que Aristételes especificamente hace menciones a las abejas, las avispas y las grullas como otros ejemplos
de polotika zb6a (1.488a7-10), mientras que las abejas en solitario son mencionadas en el libro primero de La Politica (Zatta, 2018,
p. 226).



10 Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

otros animales politicos crean orden a pesar de carecer de logos. Esta observacion da lugar a una pregunta
general: ;como podria la ausencia de un logos supuestamente humano facilitar el orden politico natural?
(Bennington, 2009, pp. 28-29). Esta paradoja revela una tensiéon importante en la zoologia politica de Hobbes,
la que crea un espacio conceptual para reconsiderar la relacion entre humanidad, animalidad y comunidad
politica.

Segun Bennington (2009, p. 28), la resolucion reside en los seis puntos que Hobbes presenta a lo largo de
Elementos de derecho (1640), De Cive (1642) y Leviatan (1651). El tercer punto en De Cive sostiene:

Thirdly, those creatures which are voyd of reason, see no defect, or think they see none, in the adminis-
tration of their Common-weales; but in a multitude of men there are many who supposing themselves
wiser then others, endeavour to innovate, and divers Innovators innovate divers ways, which is a meer
distraction, and civill warre. (Hobbes, 1983 [1642], pp. 87-88)"

En el Leviatan, Hobbes reformula esta idea:

Tercero, que no teniendo estas criaturas, a diferencia del hombre, uso de razdn, no ven, ni piensan que
ven ninguna falta en la administracion de su negocio comun; en cambio, entre los hombres, hay muchos que
se imaginan a si mismos mas sabios y capaces para gobernar la cosa publica que el resto; dichas personas
se afanan por reformar e innovar, una de esta manera, otra de aquella, con lo cual acarrean perturbacion y
guerra civil. (Hobbes, 2017 [1651], p. 151)

Este tercer punto resulta esencial para comprender la resolucion de Hobbes de su paradoja central. Sin
embargo, Bennington situa la clave interpretativa en el cuarto punto de Hobbes:

Cuarto, que aun cuando estas criaturas tienen voz, en cierto modo, para darse a entender unas a otras
sus sentimientos, les falta este género de palabras por medio de las cuales los hombres pueden mani-
festar a otros lo que es Dios, en comparacion con el demonio, y lo que el demonio en comparacion con
Dios, y aumentar y/o disminuir la grandeza aparente de Dios y del demonio, sembrando el descontento
entre los hombres, y turbando su tranquilidad caprichosamente. (Hobbes, 2017 [1651], p. 151)

Para Bennington, la importancia de este punto reside en la definicion de Hobbes del logos humano como
lenguaje no meramente racional, sino inherentemente retdrico. La retdrica, mas que una técnica linguistica
opcional, constituye el lenguaje mismo, haciendo que la comunicacion humana sea intrinsecamente
susceptible de manipulacion.? Esta comprension del lenguaje humano como inherentemente retdrico, en
lugar de meramente racional, crea una importante distincion entre los animales humanos y no humanos en
la que toma forma la comprension de Hobbes de la comunidad politica.

Aunque estas interpretaciones ofrecen perspectivas valiosas, ellas siguen centrandose excesivamente
en el logos, dejando de lado distinciones cruciales entre animales humanos, animales no humanos, bestias,
brutalidad y monstruos, las cuales resultan esenciales para comprender la posible inclusion de animales no
humanos en la comunidad politica.

En De Cive (1991 [1642], Cap. VIII, 10), Hobbes indica que el dominio humano sobre los animales o bestias
(sinébnimos aqui) surge a través del mismo mecanismo que el dominio sobre otros humanos: la fuerza. Esta
fuerza opera a través del derecho natural, manifestado en el estado de naturaleza. Y el paralelismo entre las
relaciones humano-humano y humano-animal, sugiere que los animales no humanos ocupan una posicion
en el marco del derecho natural de Hobbes que, aunque distinta de la de los humanos, les confiere no
obstante una especie de estatus protojuridico.

En Leviatan, Hobbes utiliza inicialmente el término “bestia” como sindnimo de animales no humanos al
hablar de su capacidad de deliberacion. Mas adelante, al examinar la religion, introduce distinciones entre
humanos, bestias y monstruos, subrayando la imposibilidad de una contractualidad con las bestias debido
a lainconmensurabilidad linguistica. Del mismo modo, situa a los “los imbéciles natos, los nifios y los locos”
fuera de los limites de la ley, junto a las bestias, ya que no pueden discernir los criterios de la justicia (Hobbes,

7 [Traduccidn propia: “En tercer lugar, aquellas criaturas que estan privadas de razén no ven ningun defecto, o creen no ver ninguno,

en la administracion de sus Common-weales; pero en una multitud de hombres hay muchos que, suponiéndose mas sabios que
otros, se esfuerzan por innovar, y diversos innovadores innovan de diversas maneras, lo cual constituye una mera distraccion y
una guerra civil."] (pp. 87-88).

Respecto de este punto, Bennington observa: “And more generally in Hobbes, as we could quickly verify by looking at Chapter IV
of the Leviathan, language as such is as close as can be to its ‘abuses,’ always on the point of drifting into what in a moment we
shall probably be calling rhetoric. Iflogos, as supposedly definitive of the human, were to turn out to be inseparable from rhetoric,
for example (and | think that this indeed the case in Hobbes, much to his indignation and dismay), then there might be consequen-
ces for how we think about politics more generally. | could also insert here a reading of Chapter XXV of Leviathan, ‘Of Counsell,
in which there’s an apparently unstoppable drift from a proper exercise of counsel to an improper rhetorical one, and | could also
show that these problems show up much more acutely for Hobbes in the case of democracy, which in The Elements of Law he
memorable describes as being no more than an ‘aristocracy of orators’. Democracy in Hobbes tends to lead to the ruin of politics
just as does the rhetorical drift of language.

[Traduccion propia: “De modo mas general en Hobbes, como podemos verificar rapidamente mirando el Capitulo IV del Leviatan,
el lenguaje como tal esta tan cerca como puede estar de sus ‘abusos’, siempre al borde de una deriva a partir de la cual ya debe-
riamos estar hablando de retdrica. Si el logos, supuestamente definitorio de lo humano, resultara ser inseparable de la retérica
(y creo que esto es lo que ocurre en Hobbes, para su indignacion y consternacion), entonces deberia haber consecuencias
respecto de como pensamos la politica en un sentido mas general. También podria insertar aqui una lectura del Capitulo XXV
del Leviatan, ‘Del consejo’, en el cual hay una deriva aparentemente imparable desde un ejercicio adecuado del consejo hacia
uno retéricamente impropio; y también podria mostrar que estos problemas aparecen con mucha mas fuerza para Hobbes en el
caso de la democracia, que en Elements of Law él describe memorablemente como no mas que una ‘aristocracia de oradores’.
La democracia en Hobbes tiende a conducir a la ruina de la politica del mismo modo que lo hace la deriva retdrica del lenguaje.”]
(pp. 30-31).



Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16 1

2017 [1651], p. 223). Estas distinciones sugieren que las bestias ocupan una posicion juridica especifica en
el marco de Hobbes, excluidas de las relaciones contractuales no por motivos ontoldgicos, sino por motivos
practicos de inconmensurabilidad linglistica.

Finalmente, Hobbes hace una ultima referencia significativa a las bestias en Leviatan, citando las
Escrituras para establecer comparaciones entre humanos y animales:

I said in my heart, about the words of the son of Adam (to refine them, God, and that it might be seen
that they are like the animals), that the fate of the sons of Adam is the same as the fate of the animal.
As one dies, so does the other. And the spirit is the same in all. There is no superiority of man over the
animal. Because all is vanity; all go to the same place. Who knows that the spirit of the beast goes down
beneath the earth? (Hobbes, 1994 [1651], p. 510)°

Hobbes emplea esta cita en su apéndice para rechazar la nocion de almas humanas inmortales distintas
de los animales. Significativamente, situa al animal-humano como ontolégicamente igual a otros animales, no
superior. Esta afirmacion explicita de igualdad ontolégica entre humanos y animales no humanos desafia las
interpretaciones antropocéntricas tradicionales de Hobbes y crea fundamentos filosoficos para incorporar a
los animales no humanos a la comunidad politica.

A diferencia de los animales, Hobbes identifica a los monstruos como ficciones (como se establece en
los Elementos (2013 [1640], part. |, cap. lll, 4), pero ficciones que desempefian un papel crucial en los rituales
religiososy, portanto, tienen un significado politico. Los monstruos funcionan como simbolos instructivos para
los animales humanos, produciendo efectos politicos concretos. Hobbes utiliza las menciones al monstruo
Empusa en De Corpore (1969 [1655], Vol. |, p. X) y a la Hidra en el Leviatan precisamente en referencia a
esta capacidad simbdlica. Esta comprension de los monstruos como ficciones politicamente significativas
en lugar de entidades naturales complica ain mas el imaginario zooldgico hobbesiano, creando recursos
conceptuales adicionales para reimaginar la comunidad politica.

Los monstruos mas significativos del imaginario politico de Hobbes son Leviatan y Behemoth. Leviatan
representa la mancomunidad, una imagen popularizada por la reinterpretacion de Gregorio Magno de la
figura biblica. Gregorio describi6 al Leviatan como una imagen de “confederacion malvada” cuyas “escamas
se pegan entre si.” y son “como escudos fundidos y comprimidos con escamas, unidos de tal manera
que no puede pasar aire entre ellos” (Malegam, 2013, p. 237). Como sefala Suzanne Lewis, los monstruos
representados en la portada y la contraportada de Leviatan son paralelos a la imagineria del Anticristo en el
Liber Floridus de Lambert de Saint-Omer (c. 1120) (Lewis, 2010, pp. 1-76; ver también Kristiansson y Tralau,
2014). Estos contextos histéricos y culturales ayudan ailuminar la compleja labor simbdlica que los monstruos
desempenan en la imaginacion politica de Hobbes.

Otra fuente potencial, como demuestra Noel Malcolm (2007, p. 34), fue el comentario de Jacques Boulduc
sobre el Libro de Job, publicado durante la residencia parisina de Hobbes. Boulduc, asociado con Mersenne,
interpreto el Leviatan simplemente como un “cuerpo coherente gobernado por un Rey,” afirmando que:

Therefore | would think that the name ‘leviathan’ is also used for kings, no so much allegorically, or by
analogy with the whale or the sea-dragon (on the grounds that kings are the greatest of all in their king-
doms in the same way that the whale is the greatest among fishes, as some writers argue quite well),
but rather because of the way in which the inhabitants and subjects of the whole kingdom are gathered
together in an ordered way and united with their sole head, that is, their king. Kings and rulers ... are
called ‘leviathan’ insofar as each of them is the head of one mystical and cohering body, composed of
many different parts [‘limbs’, ‘members’] joined together —that is, he is the chief part, on which the life
and strength of all the others depend. (Boulduc citado en Malcolm, 2007, p. 35)"

Esta interpretacion del Leviatan como un “cuerpo coherente” compuesto de diversas partes unidas bajo
una sola cabeza proporciona un contexto importante para entender la posible inclusién de animales no
humanos enla Commonwealth. Si esta funciona como un complejo sistema mecanico compuesto de diversos
componentes, no hay ninguna razoén inherente por la que estos componentes deban ser exclusivamente
humanos.

Behemoth, por el contrario, simboliza la destruccion de la mancomunidad mediante la accion
multitudinaria. Como observé Schmitt (1996), la guerra civil representaba el asalto de Behemoth al Leviatan.
Behemoth encarna una institucion humana —la multitud— que promueve el caos, la anarquia y la violencia,
representando una accion colectiva brutal y rapaz. Esta interpretacion de Behemoth como representacion
de la accion humana destructiva en lugar de la ferocidad animal complica aun mas el imaginario zooldgico
de Hobbes y desafia las equiparaciones simplistas de animalidad con desorden.

9 [Traduccidn propia: “Dije en mi corazon, acerca de las palabras del hijo de Adan (para probarlas, oh Dios, y mostrar que son seme-

jantes a las de las bestias), que la suerte de los hijos de Adan es la misma que la suerte del animal. Como muere uno, asi muere el
otro; y el espiritu es el mismo en todos. No hay superioridad del hombre sobre la bestia, pues todo es vanidad; todos van al mismo
lugar. ¢Quién sabe si el espiritu de la bestia desciende debajo de la tierra?”] (p. 510).

[Traduccidn propia: “Por lo tanto, yo pensaria que el nombre ‘leviatan’ también se utiliza para los reyes, no tanto alegéricamente o
por analogia con la ballena o el dragén marino (sobre la base de que los reyes son los mas grandes de todos en sus reinos, de la
misma manera que la ballena es el mas grande entre los peces, como algunos escritores argumentan muy bien), sino mas bien
por la forma en que los habitantes y subditos de todo el reino se relinen de una manera ordenada y se unen a su unica cabeza,
es decir, su rey. A los reyes y gobernantes se les llama ‘leviatan’ en la medida en que cada uno de ellos es la cabeza de un cuerpo
mistico y coherente, compuesto de muchas partes diferentes [‘extremidades’, ‘miembros’] unidas entre si; es decir, él es la parte
principal, de la que dependen la vida y la fuerza de todas las demas.”] (p. 35).



12 Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

Franz Neumann capto la concepcion de Hobbes del Behemoth en su analisis de la Alemania nazi: “El
Estado nacionalsocialista no es Leviatan ... [Es] un Behemoth, ... la imagen de un no-estado, una situacion
que se caracteriza por la falta de derecho” (Neumann, 1943, p. 507). Esta aplicacion moderna de las imagenes
monstruosas de Hobbes demuestra su significado politico duradero y su relevancia potencial para la teoria
politica contemporanea.

Como observa Milanese, Behemoth representa una cultura cuyo desarrollo contradice sus precondiciones
existenciales, persiguiendo ciegamente la autodestruccion. En tales contextos, las propias instituciones se
asemejan a Behemoth (Milanese, 2016, pp. 71-88). Esta interpretacion de Behemoth como representacion
de instituciones humanas destructivas en lugar de la ferocidad animal desafia aun mas las ecuaciones
simplistas de animalidad con desorden y crea un espacio conceptual para reimaginar la comunidad politica
mas alla de los limites antropocéntricos.

El Leviatan como Zooépolis: hacia una mancomunidad multiespecie

Como ha observado Annabel Brett, pensadores como Grocio y Hobbes participaron en una corriente
filosofica del Renacimiento tardio que subvertia las concepciones tradicionales de la superioridad humana
sobre los no humanos (Brett, 2017, p. 257). Estos pensadores se comprometieron con el pensamiento
epicureo, particularmente influenciados por el renacimiento de Lucrecio (Brown, 2010; Palmer, 2007).
Para Lucrecio, los humanos representaban una continuidad material con los animales ho humanos antes
que una distincion ontoldgica. Esta perspectiva provoco la critica de Ficino al materialismo lucreciano por
sugerir que sucesos aleatorios como el clinamen podian generar todas las entidades. Para Ficino, tales
ideas implicaban la generacion entre especies, lo que equivale a sugerir que la sabiduria podria surgir de
la estupidez, constituyendo lo que Hankins (2013) denomina la critica “anti-Darwin” de Ficino. En De rerum
natura, Lucrecio (1990) situa a los animales junto a los humanos en la naturaleza, donde el miedo inducido
por los animales impulsa a los humanos hacia la sociedad. Posteriormente, los animales no humanos se
convierten en colaboradores humanos como compafieros de transporte y de guerra.

Estas corrientes neoepicureas permitieron a Hobbes situar a los animales humanos y no humanos en
igualdad natural: “Forasmuch, therefore as it proceeds from the right of nature, that a beast may kill a man, it
is also by the same right that a man may slay a beast” (Hobbes, 1991 [1642], DC VIII.10, p. 166)."

Brett sugiere que otras influencias filosoéficas —el escepticismo, el vegetarianismo antiguo y el estoicismo—
desplazaron el énfasis hacia cualidades positivas compartidas entre animales humanos y no humanos.
Pensadores como Montaigne y Charron defendieron la racionalidad y la virtud de los animales (Paganini,
2016). Por el contrario, en el marco de Hobbes, la violencia brutal sigue siendo exclusivamente humanay no
natural para los animales no humanos.

Dada la posicion explicita de Hobbes de que los animales carecen de capacidad politica y no pueden
participar en contratos, la propuesta del Leviatan como zodpolis parece inicialmente contradictoria. Sin
embargo, centrandome en las distinciones entre entidades en el marco zooldgico de Hobbes (animales-
humanos, no humanos y monstruos) y examinando las motivaciones contractuales, sostengo que la
arquitectura conceptual del Leviatan contiene recursos compatibles con la reconfiguracion zoopolitica, cada
vez mas relevante como alternativa a la politica ecolégica autodestructiva de Behemoth.

En primer lugar, debemos identificar con precision quién posee capacidad para la violencia y la brutalidad
en el marco de Hobbes. Su comparacion entre lobos y humanos resulta instructiva. Como sefiala Milanese
(2016), la frase homo homini lupus en De Cive se refiere especificamente a la capacidad humana para la
violencia (Milanese, 2016, pp. 71-88). Al respecto, Hobbes escribe:

To speak impatrtially, both sayings are very true: that a man to man is a kind of God; and that man to man
is an arrant wolf. The first is true, if we compare citizens amongst themselves; and the second, if we
compare cities. (Hobbes, 1991 [1642], DC, p. 75)*?

Esta afirmacion reconoce el potencial humano para trascender la brutalidad a través de la cultura y la
educacion, mientras que las relaciones interestatales siguen siendo perpetuamente conflictivas.

Al contrario de las interpretaciones convencionales, la metafora del lobo de Hobbes no implica que los
lobos muestren una brutalidad similar a la humana. Mas adelante afirma explicitamente:

The weapons of men, surpass the weapons of brute animals (horns, teeth, and stings), so man surpas-
seth in rapacity and cruelty the wolves, bears, and snakes that are not rapacious unless hungry and not
cruel unless provoked. (Hobbes, 1991 [1642], DH X.3, p. 39)®

Este pasaje crucial revela que mientras los animales muestran ferocidad cuando es necesario, solo los
humanos demuestran crueldad y brutalidad gratuitas. Este reconocimiento explicito de que los animales no
humanos carecen de la capacidad humana para la brutalidad desafia las interpretaciones antropocéntricas

[Traduccidn propia: “Por tanto, asi como procede del derecho de la naturaleza que una bestia pueda matar a un hombre, también
procede del mismo derecho que un hombre pueda matar a una bestia.”] (p. 166).

[Traduccidn propia: “Para hablar imparcialmente, ambos dichos son muy ciertos: que el hombre para el hombre es una especie
de Dios; y que el hombre para el hombre es un lobo. El primero es cierto sicomparamos a los ciudadanos entre si, y el segundo si
comparamos las ciudades.”] (p. 75).

[Traduccion propia: “Las armas de los hombres superan a las armas de los animales brutos (cuernos, dientes y aguijones), asi el
hombre supera en rapacidad y crueldad a los lobos, 0sos y serpientes que no son rapaces a menos que tengan hambre y no son
crueles a menos que se les provoque.”] (p. 39).



Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16 13

convencionales de Hobbes y, con ello, permite un espacio conceptual en el que incluir a los animales no
humanos dentro de la comunidad politica: una zodpolis hobbesiana.

Diego Rossello (2012) sostiene que las referencias de Hobbes a los lobos responden a preocupaciones
contemporaneas sobre la melancolia y la licantropia. Nicholas Robbins (2020) sostiene que la metafora
del lobo de Hobbes no se refiere a lobos reales sino a hombres-lobo, alineandose con la figura del tirano
hombre-lobo en la filosofia politica desde Platon. Aunque Hobbes utiliza “lobo” en lugar de “hombre lobo”,
su reconocimiento explicito de la violencia limitada de los lobos reales en comparacion con los humanos
apoya la interpretacion de Robbins. El mito de Lycaon de Arcadia, relatado en las famosas Metamorfosis de
Ovidio, era ampliamente conocido en la época y por el propio Hobbes, quien siguio la forma ovidiana en su
poesia autobiografica.” Esta comprension contextual de la metafora del lobo de Hobbes como referencia a
hombres lobo mitoldgicos en lugar de lobos reales desafia aun mas las interpretaciones antropocéntricas
convencionales de Hobbes.

Dentro de sumarco zooldgico, entonces, el hombre lobo no representa un animal, sino una figura monstruosa
que simboliza la potencial crueldad humanay la violencia interestatal. Los lobos reales, por el contrario, exhiben
una crueldad limitada: a diferencia de los humanos, estos nunca se convierten realmente en bestias. Asi pues,
el obstaculo para incorporar a los lobos y otros animales salvajes a las zodpolis no reside en su brutalidad en
relacion con los humanos, sino en las barreras linglisticas que impiden las relaciones contractuales.

Sin embargo, entre los fundamentos de Hobbes para la comunidad politica esta la Felicidad, la cual
él define en términos no aristotélicos como: “El éxito continuo en la obtencion de aquellas cosas que un
hombre desea en el tiempo, es decir, su perseverancia continua” (Hobbes, 2017 [1651], p. 70). Esta definicion
se centra en el deseo y la prosperidad perpetuos mas que en la mera supervivencia. En el capitulo XXX del
Leviatan, Hobbes da mas detalles:

La mision del soberano (sea un monarca o una asamblea) consiste en el fin para el cual fue investido
con el soberano poder, que no es otro sino el de procurar la seguridad del pueblo; a ello esta obligado
por ley de naturaleza, asi como a rendir cuenta a Dios, autor de esta ley, y a nadie sino a El. Pero por
seguridad no se entiende aqui una simple conservacion de la vida, sino también de todas las excelen-
cias que el hombre puede adquirir para si mismo por medio de una actividad legal, sin peligro ni dafo
para el Estado. (Hobbes, 2017 [1651], p. 267)

Este pasaje revela que el propdsito de la soberania trasciende la mera preservacion de la vida para
garantizar las condiciones de prosperidad esenciales para la felicidad. Esta concepcion de la soberania,
dirigida a la prosperidad mas que a la mera supervivencia, crea importantes recursos conceptuales para
reconsiderar la relacion entre humanidad, animalidad y comunidad politica a la luz de los desafios ecoldogicos
contemporaneos. Si la soberania existe para promover la prosperidad mas que la mera supervivencia, y si la
dominacion humana de los animales no humanos amenaza ahora la prosperidad, entonces el propdsito de la
soberania puede requerir de la incorporacion de los animales no humanos a la comunidad politica.

Para aclarar como podria funcionar esta interpretacion ampliada dentro del marco conceptual de Hobbes,
debemos volver a su concepcion de los sistemas automatizados y las maquinas. Para Hobbes, todos los
animales, incluidos los humanos, funcionan mecanicamente. El Leviatan, como persona artificial, comparte
esta naturaleza mecanica. Los humanos pactan el establecimiento del Leviatan, precisamente para generar
las condiciones necesarias para la prosperidad. El miedo, como reconoce Hobbes, constituye la experiencia
historica, al igual que la felicidad. Nuestra relacion historica con los animales y la naturaleza ha sido de
conquista y dominacion, practicas que Hobbes no condena ni cuestiona. Sin embargo, siguiendo la l6gica
hobbesiana, si esta dominacion amenaza la prosperidad al crear una inestabilidad ecolégica permanente, la
incorporacion de entidades no humanas a las relaciones contractuales se hace légicamente necesaria para
cumplir el proposito esencial de la soberania.

Un elemento critico de esta reinterpretacion reside en la valoracion que Hobbes hace de las capacidades
de los animales. Los animales no humanos, como concluye Hobbes a través de su analisis de los lobos,
no pueden manifestar un comportamiento cruel o brutal mas alla de lo necesario para la supervivencia vy,
por tanto, no pueden amenazar fundamentalmente el orden politico humano del modo en que los propios
humanos pueden hacerlo. Para él, los conflictos graves entre humanos y animales solo existen en los estados
naturales primitivos, no en las Commonwealths debidamente constituidas.

En la teoria hobbesiana, los animales no humanos no inspiran un miedo legitimo comparable al que
se justifica entre los humanos, ya que carecen de la capacidad distintivamente humana de brutalidad
gratuita. solo los humanos justifican ese temor, ya sea como multitudes transformadas en Behemoth o
como hombres lobo. Siguiendo los axiomas de la ley natural de Hobbes, el pacto que establece el Leviatan
pretende escapar de una vida “desagradable, brutal y breve,” en la que la prosperidad y la felicidad siguen
siendo imposibles. En este marco, ni los animales no humanos ni la naturaleza constituyen amenazas reales
para la felicidad humana. Sin embargo, su explotacion y dominacién pueden socavar la prosperidad al poner
en peligro la estabilidad ecolégica, amenazando asi las mismas condiciones de felicidad que el Leviatan
pretende garantizar. Perpetuar la explotacion conlleva el riesgo de transformar la sociedad en Behemoth,
cuyas instituciones persiguen la destruccion del Leviatan mediante practicas ecoldgicas autodestructivas.
En estas condiciones, siguiendo la propia I6gica hobbesiana, el Leviatan debe asumir una nueva forma: la de
una zoopolis.

4 Jean Mathieu (Matheus), quien hizo los grabados para De Cive (1642), también ilustré una edicion de Las metamorfosis de Ovidio
en 1619. Ver Moloney (2011, p. 193, n. 5), también Cummings y Gillespie (2009).



14 Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

Aunque Hobbes nunca abogd explicitamente por la incorporacion de los animales no humanos a la
comunidad politica —de hecho, sus declaraciones explicitas a menudo parecen contradecir tal posibilidad—,
la I6gica interna de su sistema filosdfico, en particular su comprension del proposito de la soberania y sus
distinciones matizadas entre las diferentes formas de animalidad contiene recursos que pueden desarrollarse
productivamente para abordar los desafios ecolégicos contemporaneos. Si nos centramos en la concepcion
de Hobbes de la soberania como un medio para promover la prosperidad en lugar de la mera supervivencia,
y en su reconocimiento de que los animales no humanos carecen de la capacidad humana para la brutalidad,
podemos reimaginar la comunidad politica de un modo que siga siendo fiel a los compromisos tedricos
fundamentales de Hobbes, al tiempo que aborda los desafios ecoldgicos contemporaneos.

La compleja reconfiguracion hobbesiana de las categorias aristotélicas forja una ontologia politica
paraddjica: aunque aparentemente excluye a los animales no humanos de la comunidad politica, en realidad
abre vias para su inclusion bajo condiciones especificas. La Commonwealth, concebida simultaneamente
Ccomo mecanica y organica, artificial y natural, desafia los dualismos tradicionales y permite reimaginar los
limites de lo politico. Hobbes transforma la nocidon de monstruosidad, convirtiéndola en potencia creadora
en lugar de mera aberracion, generando asi un territorio tedrico donde los animales no humanos pueden
incorporarse a la comunidad politica —algo inconcebible en los marcos aristotélicos clasicos—.

Esta reinterpretacion de Hobbes ofrece importantes recursos para la teoria politica contemporanea. Al
centrarnos en la légica interna de su sistema filosofico mas que en sus afirmaciones explicitas sobre los
animales no humanos, podemos desarrollar una comprension mas matizada de la relacion potencial entre
humanidad, animalidad y comunidad politica. A la vez que por medio de este enfoque podemos recuperar
recursos conceptuales desde su obra, los que pueden desarrollarse de forma productiva para abordar los
retos ecoldgicos contemporaneos sin dejar de ser fieles a sus compromisos tedricos fundamentales.

Un analisis minucioso de su terminologia revela una distincidon crucial: mientras los humanos poseen
capacidad tanto para la brutalidad como para la civilidad, los animales no humanos carecen de esta
dualidad. Esta afirmacion de una igualdad natural entre especies desafia frontalmente las interpretaciones
antropocéntricas convencionales y nos invita a repensar lo politico mas alla de los confines de lo humano.

Consideraciones finales: hacia una Commonwealth multiespecies

La crisis ecoldgica a la que se enfrenta la sociedad contemporanea presenta retos que Hobbes no podria
haber previsto pero que, no obstante, pueden abordarse utilizando recursos de su sistema filosoéfico. Si la
soberania existe para promover la prosperidad mas que la mera supervivencia, y si la dominacion humana
de los animales no humanos amenaza ahora la prosperidad al socavar la estabilidad ecoldgica, entonces
el propdsito de la soberania puede requerir la incorporacion de los animales no humanos a la comunidad
politica de formas que el propio Hobbes no previd, pero que siguen siendo coherentes con la Iégica interna
de su sistema filosdfico.

Esta reinterpretacion sugiere que, si bien Hobbes puede haber excluido explicitamente a los animales
no humanos de la comunidad politica por motivos practicos, como hemos visto, de inconmensurabilidad
linglistica mas que por razones ontoldgicas de inferioridad natural, la I6gica interna de su sistema filosofico
—en particular su concepcion de la soberania como dirigida a promover la prosperidad mas que la mera
supervivencia, y su reconocimiento de que los animales no humanos carecen de la capacidad humana
para la brutalidad— contiene recursos que pueden desarrollarse productivamente para abordar los retos
ecoldgicos contemporaneos sin dejar de ser fieles a sus compromisos tedricos fundamentales.

En conclusion, reinterpretar los principios fundacionales de la teoria moderna del Estado desde
perspectivas multiespecies, crea un espacio para reconceptualizar las zoopolis basandose en estos mismos
principios, no solo para proteger a los animales, como sugiere Horta (2013), sino para la propia supervivencia
de la humanidad en medio de la crisis ecoldgica. Volviendo al rico imaginario zoolégico de Hobbes y
examinando las complejas relaciones entre humanidad, animalidad y monstruosidad en su obra, podemos
recuperar recursos conceptuales que nos permitan reimaginar la comunidad politica mas alla de los limites
antropocéntricos sin dejar de ser fieles a los principios centrales de la teoria politica hobbesiana.

Es importante enfatizar que este planteamiento no exige atribuir a Hobbes opiniones que no sostenia. Mas
bien, se centra en la l6gica interna de su sistema filosoéfico y en los recursos conceptuales que proporciona
para abordar los retos contemporaneos. Prestando atencion a las sofisticadas distinciones entre las distintas
formas de animalidad en su obra, y a su concepcion de la soberania como algo destinado a promover la
prosperidad en lugar de la mera supervivencia, podemos desarrollar una comprension mas matizada de la
posible relacion entre humanidad, animalidad y comunidad politica, en la cual se puedan abordar los retos
ecoldgicos contemporaneos sin dejar de basarse en la teoria politica hobbesiana.

Este fundamento hobbesiano de la zodpolis difiere significativamente de otros enfoques de la comunidad
politica multiespecie. A diferencia de los enfoques basados en los derechos, las capacidades o la ética
del cuidado, esta zoodpolis hobbesiana surge de la Iégica interna de la propia soberania, concretamente
del propdsito de la soberania de promover la prosperidad y la felicidad. Si la dominacion humana de los
animales no humanos amenaza la prosperidad al socavar la estabilidad ecoldgica, entonces el propdsito de
la soberania exige incorporarlos a la comunidad politica no como una cuestion de deber moral, sino como
una necesidad practica para cumplir el propdsito esencial de la soberania.

La Commonwealth, si ha de cumplir su propdsito original en nuestro actual contexto ecoldgico, debe
evolucionar hacia una zoopolis que dé cabida a multiples formas de subjetividad politica mas alla de la
humana. Esta proposicion no surge de imponer valores contemporaneos a Hobbes, sino de seguir la logica



Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16 15

interna de su sistema filosofico hasta su conclusion. Si la soberania existe para promover la prosperidad en
lugar de la mera supervivencia, y si la dominacion humana de los animales no humanos amenaza ahora la
prosperidad al socavar la estabilidad ecoldgica, entonces el propdsito de la soberania requiere incorporarlos
a la comunidad politica de formas que el propio Hobbes no previd, pero que siguen siendo coherentes a la
I6gica de su teoria politica.

De este modo, el rico imaginario zooldgico de Hobbes ofrece recursos inesperados para reimaginar la
comunidad politica mas alla de los limites antropocéntricos. Atendiendo a las sofisticadas distinciones entre
las diferentes formas de animalidad en su obra, y a su comprension de la soberania como dirigida a promover
la prosperidad en lugar de la mera supervivencia, podemos desarrollar un fundamento hobbesiano para
las zodpolis que aborde los retos ecoldgicos contemporaneos sin dejar de basarse en la logica interna de
la teoria politica hobbesiana. Este planteamiento ofrece una alternativa productiva a las interpretaciones
antropocéntricas convencionales de Hobbes abriendo un didlogo productivo con los enfoques de la
comunidad politica multiespecie basados en los derechos, las capacidades o la ética del cuidado.

Referencias bibliograficas

Aristételes (1959). Politics [La politica] (Harris Rackham, Trad. y Ed.). Harvard University.

Aristételes (1992). Investigacion sobre los animales (Joan Palli Bonet, Trad.). Gredos.

Aristételes (2007). Fisica (Guillermo De Echandia, Trad.). Gredos.

Bennington, Geoffrey (2009). Political animals [Animales politicos]. Diacritics, 39(2), 21-35. https://doi.
0rg/10.1353/dia.2009.0015

Bezares, Jimena (2018). Sobre la bestia espontanea. Lo monstruoso en Aristoteles y Hobbes [Ensayo inédi-
to]. Universidad Nacional de San Martin.

Bredekamp, Horst (2020). Der Leviathan. Das Urbild des modernen Staates und seine Gegenbilder. 1651-
2001 [El Leviatan. La imagen del estado moderno y sus contraimagenes]. De Gruyter.

Brett, Annabel (2017). Rights of and over animals in the ius naturae et gentium (sixteenth and seventeenth
centuries) [Derechos de y sobre los animales en el ius naturae et gentium (siglos dieciséis y diecisiete)].
AJIL Unbound, 111, 257-261. https://doi.org/10.1017/aju.2017.67

Brown, Alison (2010). The Return of Lucretius to Renaissance Florence [El retorno de Lucrecio a la Florencia
del renacimiento]. Harvard University. https://doi.org/10.2307/j.ctvipncphc

Cummings, Robert y Gillespie, Stuart (2009). Translations from Greek and Latin classics 1550-1700: A revised
bibliography [Traducciones de clasicos griegos y latinos 1550-1700: una bibliografia revisada). Transla-
tion and Literature, 18(1), 1-42. https://doi.org/10.3366/E0968136108000538

Daston, Lorraine y Park, Katherine (2001). Wonders and the Order of Nature, 1150-1750 [Maravillas y el orden
de la naturaleza, 1150-1750]. Zone Books.

Derrida, Jacques (2009). The Beast and the Sovereign [La bestia y el soberano] (Vol. 1, Geoffrey Bennington,
Trad.). The University of Chicago. https://doi.org/10.7208/chicago/9780226144399.001.0001

Donaldson, Sue y Kymlicka, Will (2013). Zoopolis: A Political Theory of Animal Rights [Zo6polis: Una teoria
politica de los derechos de los animales]. Oxford University.

El Mundo (2015, 15 de octubre). La aventura de la historia: Los mapas mas bellos del mundo (Imagen n° 13:
Atlas Vallard, c. 1547). El Mundo. https:/www.elmundo.es/album/la-aventura-de-la-historia/2015/10/15/
561f84fb46163f75568b45e6_13.html

Hanafi, Zakiya (2000). The Monster in the Machine: Magic, Medicine, and the Marvelous in the Time of the
Scientific Revolution [El monstruo en la maquina: magia, medicina y lo maravilloso en la revolucién cien-
tifica]. Duke University. https://doi.org/10.1215/9780822380351

Hankins, James (2013). Ficino's Critique of Lucretius [La critica de Ficino a Lucrecio]. En James Hankins
y Francesco Meroi (Eds.), The Rebirth of Platonic Theology (pp.137-154). Leo S. Olschki. https://doi.or-
9/10.2307/j.ctt1tgx8b6.10

Hobbes, Thomas (1969). De Corpore. En William Molesworth (Ed.), The English Works of Thomas Hobbes (Vol.
1). John Bohn. (Trabajo original publicado en 1655).

Hobbes, Thomas (1983). De Cive. English Version (Howard Warrender, Ed.). Clarendon. (Trabajo original publi-
cado en 1642).

Hobbes, Thomas (1991). Man and Citizen: (De Homine and De Cive) (Bernard Gert, Ed.). Hackett. (Trabajo ori-
ginal publicado en 1642).

Hobbes, Thomas (1994). Leviathan: With Selected Variants from the Latin Edition of 1668 (Edwin Curley, Ed.).
Hackett. (Trabajo original publicado en 1651).

Hobbes, Thomas (2013). Elements of Law, Natural and Politic (Ferdinand Tonnies, Ed.). Routledge. (Trabajo
original publicado en 1640).

Hobbes, Thomas (2017). Leviatan. O la materia, forma y poder de una republica eclesiastica civil (Maria Luisa
Sanchez Mejias, Ed. y Trad.). Fondo de Cultura Econémica. (Trabajo original publicado en 1651).

Horta, Oscar (2013). Zoopolis, Interventions and the State of Nature [Zodpolis, intervenciones y el estado de
naturaleza). Law, Ethics and Philosophy, 1,113-125.

Kang, Minsoo (2011). Sublime Dreams of Living Machines: The Automaton in the European Imagination [Sue-
fos sublimes de maquinas vivientes: el autdmata en la imaginacion europeal. Harvard University. https:/
doi.org/10.4159/9780674059412


https://doi.org/10.1353/dia.2009.0015
https://doi.org/10.1353/dia.2009.0015
https://doi.org/10.1017/aju.2017.67
https://doi.org/10.2307/j.ctv1pncphc
https://doi.org/10.3366/E0968136108000538
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226144399.001.0001
https://doi.org/10.1215/9780822380351
https://doi.org/10.2307/j.ctt1tqx8b6.10
https://doi.org/10.2307/j.ctt1tqx8b6.10
https://doi.org/10.4159/9780674059412
https://doi.org/10.4159/9780674059412

16 Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

Kristiansson, Magnus y Tralau, Johan (2014). Hobbes'’s hidden monster: A new interpretation of the frontis-
piece of Leviathan [El monstruo oculto de Hobbes: una nueva interpretacion de la portada del Leviatan].
European Journal of Political Theory, 13(3), 299-320. https://doi.org/10.1177/1474885113491954

Lewis, Suzanne (2010). Encounters with monsters at the end of time: Some early medieval visualizations of
apocalyptic eschatology [Encuentros con monstruos al final de los tiempos: algunas visualizaciones me-
dievales tempranas de la escatologia apocaliptical. Different Visions, 2, 1-76. https://doi.org/10.61302/
FSQU1802

Lucrecio (1990). De rerum natura (Cyril Bailey, Ed.). Oxford University.

Malcolm, Noel (2007). The name and nature of Leviathan: Political symbolism and Biblical exegesis [El nom-
bre y la naturaleza del Leviatan: simbolismo politico y exégesis biblica]. Intellectual History Review, 11),
29-58. https://doi.org/10.1080/17496970601140196

Malegam, Jehangir Yezdi (2013). The Sleep of Behemoth: Disputing Peace and Violence in Medieval Europe,
1000-1200 [El dormir de Behemoth: disputando la pazy la violencia en la Europa medieval, 1000-1200].
Cornell University. https://doi.org/10.7591/9780801467899

Milanese, Arnaud (2016). The beast and the sovereign according to Hobbes [La bestia y el soberano segun
Hobbes]. Philosophy Today, 60(1), 71-88. https://doi.org/10.5840/philtoday201611199

Moloney, Pat (2011). Hobbes, savagery, and international anarchy [Hobbes, el salvajismo y la anarquia interna-
cional]. American Political Science Review, 105(1), 189-204. https://doi.org/10.1017/S0003055410000511

Moss, Jessica (2012). Aristotle on the apparent good: perception, phantasia, thought, and desire [Sobre el
bien aparente en Aristoteles: percepcion, fantasia, pensamiento y deseo]. Oxford University. https:/doi.
org/10.1093/acprof:0s0/9780199656349.001.0001

Neumann, Franz (1943). Behemoth. Pensamiento y accion en el nacional-socialismo (Vicente Herrero Maldo-
nado y José Marquez Rodriguez, Ed. y Trad.). Fondo de Cultura Econémica.

Palmer, Ada (2007). Reading Lucretius in the Renaissance [Leyendo a Lucrecio en el Renacimiento]. Journal
of the History of Ideas, 73(3), 395-416. https://doi.org/10.1353/jhi.2012.0023

Paganini, Gianni (2016). Hobbes and the French Skeptics [Hobbes y los escépticos franceses]. En John Chris-
tian Laursen y Gianni Paganini (Eds.), Skepticism and Political Thought in the Seventeenth and Eighteen-
th Centuries (pp. 55-82). University of Toronto. https://doi.org/10.3138/9781442619722-004

Raylor, Timothty (2018). Philosophy, Rhetoric, and Thomas Hobbes [Filosofia, retérica y Thomas Hobbes].
Oxford University. https://doi.org/10.1093/0s0/9780198829690.001.0001

Robbins, Nicholas (2020). Hobbes'’s social contract as monster narrative: The wolf-man, Leviathan, and the
politics of monstrosity [El contrato social de Hobbes como narrativa-monstruo: el hombre-lobo, el Levia-
tany las politicas de la monstruosidad]. Polity, 52(4), 466-495. https://doi.org/10.1086/710686

Rossello, Diego (2012). Hobbes and the wolf-man: Melancholy and animality in modern sovereignty [Hobbes 'y
el hombre lobo: melancolia y animalidad en la soberania moderna). New Literary History, 43(2), 255-279.
https://doi.org/10.1353/nlh.2012.0011

Rossello, Diego (2021). The animal condition in the human condition: Rethinking Arendt’s political action be-
yond the human species [La condicidon animal en la condicion humana: Repensando la accion politica
de Arendt mas alla de la especie humanal. Contemporary Political Theory, 212), 219-239. https://doi.
0rg/10.1057/s41296-021-00495-9

Schmitt, Carl (1996). The Leviathan in the State Theory of Thomas Hobbes: Meaning and Failure of a Political
Symbol [El Leviatan en la teoria del Estado de Thomas Hobbes: Significado y falla de un simbolo politico]
(George Schwab y Erna Hilfstein, Trad.). The University of Chicago.

Struever, Nancy (2009). Rhetoric, Modality, Modernity [Retérica, modalidad, modernidad]. The University of
Chicago. https://doi.org/10.7208/chicago/9780226777504.001.0001

Tralau, Johan (2007). Leviathan, the beast of myth: Medusa, Dionysos, and the riddle of Hobbes’s sovereign
Monster [Leviatan, la bestia del mito: Medusa, Dionisio y el acertijo del monstruo soberano de Hobbes].
En Patricia Springborg (Ed.), The Cambridge Companion to Hobbes’s Leviatan, pp. 61-89. Cambridge
University. https://doi.org/101017/CCOL0521836670.003

Tralau, Johan (2013). El “Leviatan” de Hobbes. La destruccion del Estado, Cristo y el vientre del cocodrilo.
Foro Interno, 13, 119-138. https://doi.org/10.5209/rev_FOIN.2013.v13.43087

Tralau, Johan (2016). Gobierno subliminal. Lecciones secretas de la teoria hobbesiana de las imagenes, la
representaciony la politica. Las Torres de Lucca: Revista Internacional de Filosofia Politica, 5(9), 61-89.

Tricot, Jules (1987). Introduction. En Aristoteles, Historie des Animaux (Jules Tricot, Trad.) (pp. 7-45). Librairie
Philosophique J. Vrin.

Van Duzer, Chet (2012). Waldseemiiller’s world maps of 1507 and 1516: Sources and development of his car-
tographical thought [Los mapas del mundo de 1507 y 1516 de Waldseemiiller: fuentes y desarrollo de su
pensamiento cartografico]. The Portolan, 85, 8-20.

Van Duzer, Chet (2013). Sea Monsters on Medieval and Renaissance Maps [Monstruos marinos sobre los
mapas medievales y del Renacimiento]. The British Library.

Wolch, Jennifer (1998). Zoopolis [Zodpolis]. En Jacqueline Emel y Jennifer Wolch (Eds.), Animal Geographies:
Place, Politics, and Identity in the Nature-Culture Borderlands (pp. 119-138). Verso.

Zatta, Claudia (2018). The desire to live: Aristotle’s animals in Hobbes'’s philosophy of man [El deseo de vi-
vir: los animales de Aristoteles en la filosofia del hombre de Hobbes]. En Bonnie King & Lillian Doherty
(Eds.), Thinking the Greeks: A Volume in Honor of James M. Redfield (pp. 216-228). Routledge. https://doi.
0rg/10.4324/9781315616711-16


https://doi.org/10.1177/1474885113491954
https://doi.org/10.61302/FSQU1802
https://doi.org/10.61302/FSQU1802
https://doi.org/10.1080/17496970601140196
https://doi.org/10.7591/9780801467899
https://doi.org/10.5840/philtoday201611199
https://doi.org/10.1017/S0003055410000511
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199656349.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199656349.001.0001
https://doi.org/10.1353/jhi.2012.0023
https://doi.org/10.3138/9781442619722-004
https://doi.org/10.1093/oso/9780198829690.001.0001
https://doi.org/10.1086/710686
https://doi.org/10.1353/nlh.2012.0011
https://doi.org/10.1057/s41296-021-00495-9
https://doi.org/10.1057/s41296-021-00495-9
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226777504.001.0001
https://doi.org/10.1017/CCOL0521836670.003
https://doi.org/10.5209/rev_FOIN.2013.v13.43087
https://doi.org/10.4324/9781315616711-16
https://doi.org/10.4324/9781315616711-16

