
5Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

Resumen. Por medio de un análisis textual, conceptual y comparativo de la obra de Hobbes, propongo 
una reinterpretación de su filosofía política desde una perspectiva zoopolítica. Esta lectura, que incorpora 
humanos, animales no humanos y monstruos, desafía los fundamentos antropocéntricos del pensamiento 
político moderno. El examen comparado entre la zoología aristotélica y la hobbesiana permite atender 
la semiótica que Hobbes atribuye a la animalidad, la bestialidad y la monstruosidad, mostrando que su 
ontología política contiene recursos conceptuales para pensar la comunidad política más allá de los límites 
de la especie humana. Mediante un enfoque hermenéutico centrado en la distinción hobbesiana entre 
animalidad y brutalidad, y en la concepción del Estado como autómata monstruoso, argumento que la lógica 
del sistema hobbesiano ofrece fundamentos teóricos para ampliar el contrato social hacia una “zoópolis 
hobbesiana”. Sostengo que Hobbes reconoce en los animales no humanos una igualdad ontológica 
respecto de los humanos, reservando la brutalidad como condición humana. Asimismo, su concepción de la 
soberanía, orientada a la preservación de la vida, la prosperidad y felicidad colectivas, permite reinterpretar la 
Commonwealth como empresa destinada a la estabilidad y el florecimiento de todas las formas de vida que 
la sostienen, reimaginando el Estado moderno como Commonwealth multiespecies.
Palabras clave: Hobbes; zoópolis; monstruosidad; brutalidad; bestialidad; leviatán; ontología política.

Hobbes and his monsters: on the possibility of a Hobbesian zoopolis
Abstract. Through a textual, conceptual, and comparative analysis of Hobbes’s work, this article proposes a 
reinterpretation of his political philosophy from a zoopolitical perspective. This approach, which incorporates 
humans, nonhuman animals, and monsters, challenges the anthropocentric foundations of modern 
political thought. A comparative examination of Aristotelian and Hobbesian zoology highlights the semiotic 
framework Hobbes assigns to animality, bestiality, and monstrosity, showing that his political ontology 
contains conceptual resources for thinking community beyond the boundaries of the human species. Using 
a hermeneutic approach centered on the distinction between animality and brutality, and on the conception 
of the State as a monstrous automaton, I argue that the internal logic of the Hobbesian system provides 
theoretical grounds for expanding the social contract toward a “Hobbesian zoopolis.” I contend that Hobbes 
recognizes in nonhuman animals an ontological equality with humans, while locating brutality as an exclusively 
human condition. Likewise, his conception of sovereignty—directed toward the preservation of life, collective 
prosperity, and happiness—allows the Commonwealth to be reinterpreted as a project aimed at guaranteeing 
the stability and flourishing of all forms of life that sustain it. This logic opens the theoretical possibility of 
reimagining the modern State as a multispecies Commonwealth.
Keywords. Hobbes; zoopolis; monstrosity; brutality; bestiality; Leviathan; political ontology.

Sumario: La zoología imaginaria de Hobbes: monstruos y máquinas. Hobbes y la acción brutal: repensar los 
límites de lo político. El Leviatán como Zoópolis: hacia una mancomunidad multiespecie. Consideraciones 
finales: hacia una Commonwealth multiespecies.

Cómo citar: Bustamante Kuschel, Gonzalo (2026). Hobbes y sus monstruos: sobre la posibilidad de una 
zoópolis hobbesiana. Las Torres de Lucca. Revista Internacional de Filosofía Política 15(1), 4-16. https://www.
doi.org/10.5209/ltdl.105893

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofía política
ISSN: 2255-3827 • e-ISSN: 2255-3827

D OS S I E R

Hobbes y sus monstruos:  
sobre la posibilidad de una zoópolis hobbesiana

Gonzalo Bustamante Kuschel
Facultad de Artes Liberales, Universidad Adolfo Ibáñez 

https://www.doi.org/10.5209/ltdl.105893 Recibido: 14/05/2025 • Aceptado: 30/10/2025 • Publicado: 30/01/2026

https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0000-0002-0886-5960
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:gonzalo.bustamante%40uai.cl?subject=


6 Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

Este artículo propone una reinterpretación sistemática de la filosofía política hobbesiana a través de un 
minucioso examen textual de su imaginario zoológico. Para ello, aborda una importante laguna en los estudios 
contemporáneos sobre Hobbes: Mientras que Hobbes ha sido interpretado principalmente a través de la 
lente de la organización política humana antropocéntrica; su sofisticada comprensión de las distinciones 
ontológicas entre humanidad y monstruosidad, y entre animalidad y bestialidad, proporciona un terreno 
fértil para reconceptualizar la comunidad política más allá de los límites antropocéntricos. A través de esta 
reinterpretación, intento delinear un marco conceptual que desafíe las limitaciones antropocéntricas del 
pensamiento político moderno y abra un espacio teórico para la incorporación de los animales no humanos 
a la comunidad política: una zoópolis.

Mediante un meticuloso análisis de la compleja semiótica de los animales y los monstruos en la 
imaginación política de Hobbes, y situando estas referencias dentro de su contexto intelectual y cultural, 
sostengo que podemos reconceptualizar el contractualismo hobbesiano de un modo que trastoca los 
binarios convencionales humano/animal. Un elemento central de este proyecto es la reconsideración del 
autómata estatal hobbesiano, en donde distingue de manera crucial la brutalidad de la animalidad. En lugar 
de confundir a los animales con los brutos —un movimiento común en el pensamiento político occidental—, 
Hobbes reserva la brutalidad específicamente para los humanos y las bestias mitológicas creadas por los 
humanos, como el hombre lobo. Esta distinción, sostengo, crea un espacio conceptual para reimaginar 
la comunidad política más allá de las fronteras de las especies y de un modo que sigue siendo fiel a los 
compromisos teóricos fundamentales de Hobbes.

El término “zoópolis” tiene su origen en Jennifer Wolch, y refiere a una concepción renaturalizada de 
las ciudades humanas que disuelve las rígidas distinciones entre civilización humana y naturaleza. Es un 
concepto que reconoce el imperativo ético de establecer nuevas relaciones contractuales con todos los 
animales vinculados a la vida urbana, sean estos salvajes o domésticos (Wolch, 1998, p. 124). Posteriormente, 
Donaldson y Kymlicka (2013) desarrollaron el concepto para establecer un marco más cohesivo para la 
comunidad de animales humanos y no humanos, aunque diferenciando entre los animales domésticos como 
co-miembros y co-residentes de la comunidad, y los animales salvajes con derecho al mero respeto. Más 
recientemente, Rossello (2021) ha desarrollado una concepción arendtiana de zoópolis.

Mi concepto de “zoópolis” coincide en gran medida con el de Wolch: un replanteamiento fundamental 
de los términos ontológicos y políticos de la coexistencia de animales humanos y no humanos en un 
territorio compartido. Este enfoque rechaza el marco colonial que concibe el territorio como terra nullius 
antes de la ocupación humana, reconociendo en cambio el carácter multiespecífico y preexistente del 
lugar. Es importante destacar que no sugiero que el propio Hobbes abogara por una zoópolis; de hecho, 
sus declaraciones explícitas parecen contradecir a menudo tal posibilidad. Por el contrario, sostengo que 
la lógica interna de su sistema filosófico, en particular su comprensión del propósito de la soberanía y sus 
distinciones matizadas entre diferentes formas de animalidad contiene recursos que pueden desarrollarse 
productivamente para abordar los retos ecológicos contemporáneos.

Para reimaginar la comunidad política más allá de los límites antropocéntricos es necesario abordar visiones 
zoológicas alternativas a las que han conformado el pensamiento político, incluidas categorías típicamente 
descartadas en el discurso moderno, como los monstruos. El orden político actual se sustenta en la zoología 
aristotélica, con sus rígidas jerarquías y fronteras entre especies. Repensar este orden requiere un marco 
zoológico alternativo, el que Hobbes proporciona a través de su compromiso directo con las taxonomías de 
Aristóteles y su subversión de las mismas.1 Así, mediante un retorno creativo a los fundamentos zoológicos 
del Leviatán de Hobbes, pretendo reajustar nuestra brújula conceptual para imaginar una Commonwealth 
que logre su propósito original dentro de nuestro contexto ecológico contemporáneo. En esta línea, sostengo 
que, en tanto el objeto intrínseco de la Mancomunidad hobbesiana es la prosperidad y la felicidad, esta debe 
ahora adoptar la forma de una zoópolis.

Una zoópolis así trascendería la política de brutalidad bestial descrita por Aristóteles y reflejada en la 
imagen hobbesiana del estado de naturaleza “desagradable, brutal y breve.” En su lugar, establecería la paz 
no solo entre humanos, sino entre humanos y animales a través de la eliminación de la brutalidad. Esta 
reconfiguración política encuentra su justificación en las consecuencias destructivas que la explotación de 
los animales y la naturaleza tiene sobre la propia existencia humana. Siguiendo la lógica de autoconservación 
de Hobbes, argumento que para abordar nuestra crisis ecológica contemporánea se requiere un autómata 
que incorpore todas las formas de animalidad, tanto las humanas como las no humanas.

Para desarrollar este argumento, parto por examinar las diferencias fundamentales entre la zoología 
hobbesiana y la aristotélica y cómo estas diferencias reconfiguran nuestra comprensión de los animales 
humanos y no humanos. A continuación, analizo la noción hobbesiana de comportamiento bestial para, 
sobre esta base, concluir el artículo con un argumento a favor de la plausibilidad teórica y la necesidad 
contemporánea de incorporar a los animales a una zoópolis.

La zoología imaginaria de Hobbes: monstruos y máquinas
La visión zoopolítica de Hobbes surge de un implícito pero profundo diálogo zoológico con Aristóteles. 
Estudios recientes de Raylor (2018), Tralau (2007; 2013, pp. 119-138; 2016, pp. 61-89) y Struever (2009), entre 
otros, han analizado la obra de Hobbes en relación con distintos aspectos del pensamiento de Aristóteles, 

1	 Sobre esta discusión, ver Jessica Moss (2012) y Jules Tricot (1987). 



7Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

incluidos sus estudios sobre los animales y la retórica.2 Sin embargo, en ellos no se ha prestado suficiente 
atención a la crucial triple distinción que Hobbes hace entre animales no humanos, animales humanos y 
autómatas/monstruos, una distinción que reconfigura de modo fundamental a la ontología política.

La teoría política de cada pensador está conformada no solo por distintas interpretaciones de las relaciones 
entre animales humanos y no humanos, sino también por una zoología imaginaria de la monstruosidad y su 
relación con las construcciones artificiales. En la Política, Aristóteles afirma célebremente que quien no vive 
en sociedad es o una bestia o un dios (Aristóteles, 1959, I.12), y más adelante caracteriza a ese hombre-bestia 
asocial como “the most unscrupulous and savage of animals, and the worst in regard to sexual indulgence 
and gluttony (Aristóteles, 1959, I.12).3 En su Física, Aristóteles se ocupa de los monstruos, argumentando 
que la génesis espontánea (génesis automaté), como la de los autómatas, es contraria a la naturaleza y 
característica de los monstruos (Aristóteles, 2007, Libro II.35).

Hobbes, por el contrario, presenta al Estado —que libera a los humanos de la vida brutal del “estado 
de naturaleza”— precisamente en estos términos: como un autómata. Para él, la existencia del Estado 
constituye una ruptura con la naturaleza humana, en paralelo al concepto aristotélico de génesis automaté. 
Sin embargo, Hobbes invierte radicalmente este marco: la entidad contranatural, encarnada en un monstruo 
mitológico transformado en dios mortal, se convierte en el mecanismo para superar la brutalidad humana 
en lugar de ejemplificarla. Esta inversión es crucial para comprender cómo Hobbes reimagina la relación 
entre humanidad, animalidad y monstruosidad de un modo que difiere fundamentalmente de la tradición 
aristotélica. La naturaleza política del zoón politikón de Aristóteles es así suplantada en el relato de Hobbes 
por un estado de naturaleza asocial, que los humanos trascienden a través de tres figuras antitéticas al zoón 
politikón: un dios mortal (que para Aristóteles sería asocial), una bestia monstruosa (igualmente asocial), y 
una génesis correspondiente a lo que Aristóteles consideraba contrario a la naturaleza: génesis automaté.

Para Aristóteles, la monstruosidad representa una desviación de la naturaleza, y una de sus características 
es que se genera como lo hace una máquina. Del mismo modo, los dioses (al igual que las bestias) existen 
fuera de las relaciones sociales. Tanto los dioses como los monstruos funcionan como categorías ontológicas 
que, mediante la negación, definen los límites normativos de los seres vivos. Los monstruos representan lo 
que los seres vivos no son, mientras que los dioses representan lo que no pueden ser: en ambos lo humano 
se define mediante la exclusión.

En el marco de Hobbes, por el contrario, el conflicto existe exclusivamente entre animales humanos, lo 
que convierte a los humanos en los únicos animales verdaderamente políticos en un sentido distintivo. La 
política, inseparable del conflicto, surge de la naturaleza humana, que es fundamentalmente asocial debido 
a “tres causas principales de disputa” en el estado de naturaleza: “Primera, la competencia; segunda, la 
desconfianza; tercera, la gloria” (Hobbes, 2017 [1651], p. 117). Para Hobbes, solo los animales sin conflicto 
intrínseco podrían describirse con exactitud como “sociales por naturaleza.” Los humanos, por el contrario, 
requieren un pacto que los integre en una zoología imaginaria de monstruos, donde un dios mortal —a la vez 
que una bestia monstruosa— les permite trascender su naturaleza y establecer la paz, el orden y la prosperidad 
en contra de sus inclinaciones naturales. Esta concepción de la política, como surgida del conflicto y no de la 
sociabilidad natural, representa una ruptura fundamental con la zoología política aristotélica.

El monstruo funciona, así como una categoría crucial en los imaginarios zoológicos de ambos 
pensadores, aunque de maneras radicalmente distintas. Como ha demostrado Van Duzer, los monstruos 
acuáticos ocupaban un lugar destacado en los mapas medievales y renacentistas (Van Duzer, 2013, p. 88), 
siguiendo las descripciones de Plinio sobre la formación de los monstruos marinos. Plinio caracterizaba el 
mar como “la parte más salvaje de la naturaleza,” repleta de monstruos. A través del análisis de la cartografía 
de Waldseemüller, Van Duzer (2012) revela la extendida concepción medieval y renacentista de los océanos 
como espacios monstruosos, junto con imágenes de reyes montados sobre monstruos acuáticos para 
simbolizar su capacidad de garantizar la paz y la seguridad.

Un ejemplo de este tipo de imágenes es la del rey Manuel de Portugal surcando las olas a horcajadas 
sobre un monstruo marino mientras blande un cetro y la bandera portuguesa, proclamando el dominio de 
Portugal sobre el océano, particularmente el paso a la India por el cabo de Buena Esperanza. Esta imaginería 
aludía también al título adoptado por Manuel tras el primer viaje de Vasco da Gama a la India: Señor de la 
Conquista y de la Navegación y el Comercio Etíopes. En conjunto, estas imágenes simbolizaban el dominio 
humano sobre los peligros oceánicos y, por extensión, sobre los propios mares (Van Duzer 2013, p. 33). El 
Atlas Vallard4 (c. 1547) empleaba, por su parte, una iconografía similar para el monarca francés.

Estos monstruos cartográficos funcionaban como advertencias para los marineros, mientras que las 
imágenes de reyes montados sobre ellos pretendían domesticar al miedo a través de la representación del 
dominio monárquico sobre todas las criaturas, incluidas las monstruosas. El asombroso parecido entre estas 
representaciones cartográficas y la representación de Hobbes del Leviatán sugiere una posible conexión, 
aunque mi propósito no es establecer una influencia directa, sino más bien reinterpretar el significado político 

2	 En relación con el posible origen aristotélico del vínculo que hace Hobbes entre autómatas y monstruos, y también respecto de 
la importancia de prestar atención al trabajo de Plinio y a los análisis en el trabajo de Van Duzet, estoy profundamente en deuda 
con el trabajo de Jimena Bezares, aún sin publicar, titulado “Theríon automatón. Sobre la bestia espontánea. Lo monstruoso en 
Aristóteles y Hobbes.” Este trabajo fue presentado en el seminario de Maestría de Historia del año 2018: “Historia conceptual: 
imágenes y retórica.” en la Universidad Nacional de San Martín, Argentina.

3	 [Traducción propia: “El más inescrupuloso y salvaje de los animales, y el peor en lo que concierne a la indulgencia sexual y la 
glotonería.”] (p. 33).

4	 Ver imagen publicada por el diario El Mundo, 15 de octubre 2015: https://www.elmundo.es/album/la-aventura-de-la-histo-
ria/2015/10/15/561f84fb46163f75568b45e6_13.html 

https://www.elmundo.es/album/la-aventura-de-la-historia/2015/10/15/561f84fb46163f75568b45e6_13.html
https://www.elmundo.es/album/la-aventura-de-la-historia/2015/10/15/561f84fb46163f75568b45e6_13.html


8 Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

de los monstruos en la zoología hobbesiana. Así, estos contextos históricos y culturales ayudan a iluminar la 
compleja labor simbólica que desempeñan los monstruos en el imaginario político de Hobbes.

En la introducción al Leviatán, Hobbes sitúa al arte como una extensión de la capacidad creadora divina, 
equiparándolo a la natura naturans (naturaleza como proceso productivo) en lugar de a la natura naturata 
(naturaleza como producto acabado). Para Hobbes, el arte manifiesta un poder transformador ausente de la 
natura naturata. Dicha natura naturans representaba un principio de creación ilimitada (Bredekamp, 2020). 
Esta concepción de la capacidad creativa humana como continua con la creatividad divina establece bases 
importantes para la comprensión de Hobbes de la Commonwealth como una construcción artificial que, sin 
embargo, posee legitimidad natural.

Esta visión del arte alejó al autor de Leviatán de la tradición aristotélica y lo posicionó como un radicalizador 
de las ideas de Bacon. En Bacon, se encuentra una conexión claramente antiaristotélica entre el arte y la 
naturaleza. Para Bacon, la similitud entre el arte y la naturaleza reside en su capacidad creativa. Al mismo tiempo, 
es esa capacidad creativa de la naturaleza la que le permite inspirar al arte. Para Bacon, la naturaleza determina 
regularidades, tan formales como definitivas. Tales regularidades se repiten tanto en la naturaleza como en 
el arte. Sin embargo, en ambos ámbitos pueden existir errores y defectos, lo que da lugar a la aparición de 
monstruos (Daston y Park, 2001, p. 220). En el pensamiento de Bacon, la categoría “monstruoso” no se aplica 
a un error de la naturaleza per se, sino más bien a la capacidad de los defectos para ignorar las reglas. Ese 
ignorar las reglas permite la aparición, la irrupción, de nuevos órdenes. Por tanto, para Bacon,5 no puede haber 
oposición entre el arte y la naturaleza, ni entre lo natural y lo artificial (Daston y Park, 2001, pp. 223-224). Esta 
reconceptualización de la monstruosidad como algo potencialmente productivo y no meramente aberrante 
crea un espacio conceptual para entender la Commonwealth —en sí misma una creación monstruosa— ya no 
como una mera imposición antinatural a la naturaleza humana, sino como una extensión creativa de la misma.

Ampliando esta perspectiva baconiana, Descartes mantuvo la continuidad entre el arte y la naturaleza 
como capacidades creativas, las que no solo producen obras artísticas o monstruos, sino autómatas o 
máquinas, esto es, cuerpos capaces de moverse por sí mismos sin voluntad. Para él, las máquinas artificiales 
y naturales existían en un continuo en el que las máquinas divinas solo se diferenciaban de las humanas por 
su complejidad. Este marco pretendía demostrar que toda la realidad física funcionaba mecánicamente, por 
lo que la distinción entre máquina orgánica y máquina inorgánica resultaba, en última instancia, insignificante 
(Daston y Park, 2001). Hobbes adopta y adapta esta comprensión mecánica de los animales humanos y no 
humanos, creando así las bases conceptuales para comprender a las comunidades políticas como sistemas 
mecánicos complejos compuestos de componentes diversos.

Minsoo Kang sostiene que, a medida que los elementos mágicos, monstruosos y sobrenaturales se fueron 
extirpando de las concepciones mecánicas, las máquinas se convirtieron en pura racionalidad encarnada 
(Kang, 2011). solo después de la Ilustración la maquinaria volvió a conectar con elementos mágicos. De modo 
similar, Hanafi señala que los mecanismos automatizados se despojaron de características sobrenaturales 
y, mediante la secularización, adquirieron propiedades y ambigüedades humanas (Hanafi, 2000, p. 134). Esta 
transformación histórica en la comprensión cultural de las máquinas proporciona un contexto importante 
para interpretar la concepción mecánica de la Commonwealth de Hobbes.

En este contexto, Hanafi reinterpreta el monstruoso autómata del Leviatán, centrándose en la metáfora 
de la máquina como un animal creado por humanos, y con los humanos, a su vez, como creados por Dios. 
Las descripciones fisiológicas de Hobbes retrataban al ser humano-animal como fundamentalmente 
mecánico, un análisis que extendió a todo el cuerpo político. Lo que Hanafi encuentra convincente es la 
incorporación en el Leviatán de características inherentes a la monstruosidad: simultáneamente máquina 
y entidad orgánica susceptible de deformación por disfunción de sus componentes. En su interpretación, 
la agregación de múltiples mecanismos (individuos) produce necesariamente un supermecanismo. Sin 
embargo, la monstruosidad entra a través de la vulnerabilidad de este cuerpo mecánico a la imperfección: la 
monstruosidad como deformación.

La complejidad del Leviatán se intensifica cuando se considera la afirmación de Hobbes de que la 
providencia opera no solo a través de los seres humanos, sino a través de todos los animales, plantas y 
seres inanimados (Hobbes, 2017 [1651], p. 281); una posición profundamente antiaristotélica que socava las 
distinciones jerárquicas tradicionales entre los seres humanos y los demás seres.

Aristóteles concibió a la Física como una explicación de las causas, los movimientos y los principios 
generativos de la naturaleza. En su Física, restringió la tyché (suerte) exclusivamente a los seres humanos: 
“Por tanto, nada de lo que hacen las cosas inanimadas, los animales y los niños es resultado de la suerte, ya 
que no tienen capacidad de elección; para ellos, no hay suerte ni buena ni mala” (Aristóteles, 2007, 197b5-10). 
Autómata, por el contrario, se refería a la causalidad que afectaba también a los animales. La generación por 
causalidad se relacionaba así con principios internos:

5	 En cuanto al contexto de la aparición de monstruos en la obra de Bacon, Daston y Park (2001) afirman: “Francis Bacon assumed 
that readers of his Novum organum (1620) were so familiar with ‘strange and monstrous objects, in which nature deviates and turns 
from her ordinary curse’ that actual examples would be superfluous. Among the works in which Bacon and his readers might have 
encountered such wonders was a richly illustrated compendium of monsters first published by the Italian physician Fortunio Liceti 
in 1616; its engraved title page provides an enticing sense of its contents”.

	 [Traducción propia: “Francis Bacon asumió que los lectores de su Novum organum (1620) estaban tan familiarizados con ‘objetos 
extraños y monstruosos, en los que la naturaleza se desvía y se aleja de su curso habitual’ que los ejemplos reales serían super-
fluos. Entre las obras en las que Bacon y sus lectores podrían haber encontrado tales maravillas se encontraba un compendio 
de monstruos ricamente ilustrado, publicado por primera vez por el médico italiano Fortunio Liceti en 1616; su portada grabada 
ofrece una atractiva visión de su contenido.”] (p. 226).



9Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

La casualidad se diferencia de la suerte sobre todo en las cosas generadas por la naturaleza; pero 
cuando algo se genera contra natura, no diríamos que se ha generado fortuitamente, sino por casuali-
dad. Pero también existe esta diferencia; la causa de un resultado causal es externa, que en lo que se 
refiere a la generación contraria a la naturaleza, es interna. (Aristóteles, 1992, p. 157)

En cuanto a los monstruos, Aristóteles los clasificó como productos contranaturales (para phisin) de 
generación espontánea, que se desvían de los patrones generales:

Luego, si hay cosas artificiales en las que lo que se produce ha sido hecho correctamente con vistas 
a un fin, y también otras hechas erróneamente cuando no se ha alcanzado el fin que pretenden, lo 
mismo puede suceder en las cosas naturales, y los monstruos son los errores de aquellas cosas que 
son para un fin. Esto debió ocurrir en la constitución inicial de los terneros con rostro humano, ya que si 
no pudieron llegar a su fin fue debido al defecto de algún principio, como todavía ocurre hoy en ciertos 
casos a consecuencia de un semen defectuoso. (Aristóteles, 1992, p. 166)

En su Investigación sobre los animales, Aristóteles calificó de monstruosas varias irregularidades 
fisiológicas (Aristóteles, 1992, 562b), entre ellas las anguilas que emergían de la tierra por generación 
espontánea, propiedad que atribuyó a varias especies de peces (Aristóteles, 1992, 568b).

Hobbes, por el contrario, conceptualizaba a los autómatas y a la naturaleza de un modo tal que colapsaba 
la distinción entre mecanismos automatizados y acción intencionada. La máquina estatal de Hobbes 
comprendía a máquinas individuales agregadas. En particular, su extensión de la providencia más allá de 
la humanidad, hacia entidades no humanas, constituyó una ruptura decisiva con la distinción aristotélica 
tyché/automaton. Así, dentro de su marco filosófico, la monstruosidad se despojó de sus connotaciones 
contranaturales para convertirse en una categoría que posibilitaba el orden político-social.

Este monstruo Leviatán generado de forma autónoma representaba un nuevo orden, que colapsaba la 
distinción tyché/automaton en favor de este último, creando así un espacio conceptual para incorporar a los 
animales no humanos al cuerpo político. Al eliminar las barreras metafísicas que tradicionalmente excluían 
a los animales no humanos de la consideración política, Hobbes levanta inadvertidamente fundamentos 
filosóficos que, de ampliarse, pueden incluir, bajo condiciones específicas, a los animales no humanos en la 
comunidad política.

Hobbes y la acción brutal: repensar los límites de lo político
En De Cive, Hobbes desafía directamente la concepción de Aristóteles de los animales políticos, argumentando 
que las comunidades de animales que Aristóteles clasificó como políticas —las abejas y las hormigas— no 
pueden considerarse propiamente políticas porque persiguen un bien común no disputado,6 lo que hace 
que su gobierno sea consensual (Hobbes, 1991 [1642], Cap. VIII, 5). Sin conflicto, sostiene Hobbes, no existe 
verdadera política. La política solo surge cuando la competencia por el honor y la dignidad genera odio y 
envidia. Esta concepción de la política, como surgida del conflicto y no de la sociabilidad natural, representa 
una ruptura fundamental con la zoología política aristotélica.

Los animales no humanos, argumenta Hobbes, carecen de capacidad para criticar o disentir de su 
organización social. No experimentan ni la sedición ni la guerra. Ningún animal se considera más sabio que 
los demás ni intenta la revolución para establecer nuevos órdenes. Los animales carecen de pasiones que 
generen lenguaje creando ilusiones sobre la verdad o el mal. No experimentan heridas ni tienen miembros 
adinerados preocupados por el arte de gobernar. En consecuencia, los animales no humanos viven 
naturalmente en comunidad, mientras que los humanos-animales solo pueden conseguirlo artificialmente a 
través del contrato (Hobbes, 2017 [1651], pp. 150-151). En este pasaje, Hobbes emplea la noción de “bestia” 
exclusivamente para los animales no humanos, estableciendo una distinción terminológica que resulta 
crucial para entender su concepción de la comunidad política.

Las lecturas derridianas han subrayado la importancia de estos pasajes para comprender su pensamiento 
con relación a la política y la soberanía. Entre estas lecturas, una de las más destacadas (aparte de la de 
Derrida (2009), por cierto) es la de Geoffrey Bennington (2009), quien destaca la reinterpretación que Hobbes 
hace de Aristóteles:

Es cierto que determinadas criaturas vivas, como las abejas y las hormigas, viven de forma social una 
con otra (por cuya razón Aristóteles las enumera entre las criaturas políticas) y no tienen otra dirección 
que sus particulares juicios y apetitos, ni poseen el uso de la palabra mediante la cual una puede sig-
nificar a otra lo que considera adecuado para el beneficio común: por ello, algunos desean inquirir por 
qué la humanidad no puede hacer lo mismo. (Hobbes, 2017 [1651], p. 150)

Para Bennington, esta reinterpretación presentaba a Hobbes una paradoja: el orden político no humano 
existe sin la complejidad institucional necesaria para la funcionalidad de la Commonwealth. Paradójicamente, 

6	 Como ha observado Zatta (2018), las referencias de Hobbes a animales políticos generalmente se ha pensado que provienen 
del libro primero de La Política. Ahí, Aristóteles habla de la naturaleza del hombre como más política que la de las abejas, pero 
deja sin nombrar a otros animales políticos. Sin embargo, la mención que Hobbes hace en el Leviatán de las hormigas muestra 
que en realidad se está refiriendo a la Investigación sobre los animales de Aristóteles y, en última instancia, a su discurso sobre 
los animales, con el cual su afirmación del libro primero de La Política también está conectado. De hecho, es en su Investigación 
sobre los animales que Aristóteles específicamente hace menciones a las abejas, las avispas y las grullas como otros ejemplos 
de polotika zôa (1.488a7-10), mientras que las abejas en solitario son mencionadas en el libro primero de La Política (Zatta, 2018, 
p. 226).



10 Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

otros animales políticos crean orden a pesar de carecer de logos. Esta observación da lugar a una pregunta 
general: ¿cómo podría la ausencia de un logos supuestamente humano facilitar el orden político natural? 
(Bennington, 2009, pp. 28-29). Esta paradoja revela una tensión importante en la zoología política de Hobbes, 
la que crea un espacio conceptual para reconsiderar la relación entre humanidad, animalidad y comunidad 
política.

Según Bennington (2009, p. 28), la resolución reside en los seis puntos que Hobbes presenta a lo largo de 
Elementos de derecho (1640), De Cive (1642) y Leviatán (1651). El tercer punto en De Cive sostiene:

Thirdly, those creatures which are voyd of reason, see no defect, or think they see none, in the adminis-
tration of their Common-weales; but in a multitude of men there are many who supposing themselves 
wiser then others, endeavour to innovate, and divers Innovators innovate divers ways, which is a meer 
distraction, and civill warre. (Hobbes, 1983 [1642], pp. 87-88)7

En el Leviatán, Hobbes reformula esta idea:
Tercero, que no teniendo estas criaturas, a diferencia del hombre, uso de razón, no ven, ni piensan que 

ven ninguna falta en la administración de su negocio común; en cambio, entre los hombres, hay muchos que 
se imaginan a sí mismos más sabios y capaces para gobernar la cosa pública que el resto; dichas personas 
se afanan por reformar e innovar, una de esta manera, otra de aquella, con lo cual acarrean perturbación y 
guerra civil. (Hobbes, 2017 [1651], p. 151)

Este tercer punto resulta esencial para comprender la resolución de Hobbes de su paradoja central. Sin 
embargo, Bennington sitúa la clave interpretativa en el cuarto punto de Hobbes:

Cuarto, que aun cuando estas criaturas tienen voz, en cierto modo, para darse a entender unas a otras 
sus sentimientos, les falta este género de palabras por medio de las cuales los hombres pueden mani-
festar a otros lo que es Dios, en comparación con el demonio, y lo que el demonio en comparación con 
Dios, y aumentar y/o disminuir la grandeza aparente de Dios y del demonio, sembrando el descontento 
entre los hombres, y turbando su tranquilidad caprichosamente. (Hobbes, 2017 [1651], p. 151)

Para Bennington, la importancia de este punto reside en la definición de Hobbes del logos humano como 
lenguaje no meramente racional, sino inherentemente retórico. La retórica, más que una técnica lingüística 
opcional, constituye el lenguaje mismo, haciendo que la comunicación humana sea intrínsecamente 
susceptible de manipulación.8 Esta comprensión del lenguaje humano como inherentemente retórico, en 
lugar de meramente racional, crea una importante distinción entre los animales humanos y no humanos en 
la que toma forma la comprensión de Hobbes de la comunidad política.

Aunque estas interpretaciones ofrecen perspectivas valiosas, ellas siguen centrándose excesivamente 
en el logos, dejando de lado distinciones cruciales entre animales humanos, animales no humanos, bestias, 
brutalidad y monstruos, las cuales resultan esenciales para comprender la posible inclusión de animales no 
humanos en la comunidad política.

En De Cive (1991 [1642], Cap. VIII, 10), Hobbes indica que el dominio humano sobre los animales o bestias 
(sinónimos aquí) surge a través del mismo mecanismo que el dominio sobre otros humanos: la fuerza. Esta 
fuerza opera a través del derecho natural, manifestado en el estado de naturaleza. Y el paralelismo entre las 
relaciones humano-humano y humano-animal, sugiere que los animales no humanos ocupan una posición 
en el marco del derecho natural de Hobbes que, aunque distinta de la de los humanos, les confiere no 
obstante una especie de estatus protojurídico.

En Leviatán, Hobbes utiliza inicialmente el término “bestia” como sinónimo de animales no humanos al 
hablar de su capacidad de deliberación. Más adelante, al examinar la religión, introduce distinciones entre 
humanos, bestias y monstruos, subrayando la imposibilidad de una contractualidad con las bestias debido 
a la inconmensurabilidad lingüística. Del mismo modo, sitúa a los “los imbéciles natos, los niños y los locos” 
fuera de los límites de la ley, junto a las bestias, ya que no pueden discernir los criterios de la justicia (Hobbes, 

7	 [Traducción propia: “En tercer lugar, aquellas criaturas que están privadas de razón no ven ningún defecto, o creen no ver ninguno, 
en la administración de sus Common-weales; pero en una multitud de hombres hay muchos que, suponiéndose más sabios que 
otros, se esfuerzan por innovar, y diversos innovadores innovan de diversas maneras, lo cual constituye una mera distracción y 
una guerra civil.”] (pp. 87-88).

8	 Respecto de este punto, Bennington observa: “And more generally in Hobbes, as we could quickly verify by looking at Chapter IV 
of the Leviathan, language as such is as close as can be to its ‘abuses,’ always on the point of drifting into what in a moment we 
shall probably be calling rhetoric. If logos, as supposedly definitive of the human, were to turn out to be inseparable from rhetoric, 
for example (and I think that this indeed the case in Hobbes, much to his indignation and dismay), then there might be consequen-
ces for how we think about politics more generally. I could also insert here a reading of Chapter XXV of Leviathan, ‘Of Counsell,’ 
in which there’s an apparently unstoppable drift from a proper exercise of counsel to an improper rhetorical one, and I could also 
show that these problems show up much more acutely for Hobbes in the case of democracy, which in The Elements of Law he 
memorable describes as being no more than an ‘aristocracy of orators’. Democracy in Hobbes tends to lead to the ruin of politics 
just as does the rhetorical drift of language.

	 [Traducción propia: “De modo más general en Hobbes, como podemos verificar rápidamente mirando el Capítulo IV del Leviatán, 
el lenguaje como tal está tan cerca como puede estar de sus ‘abusos’, siempre al borde de una deriva a partir de la cual ya debe-
ríamos estar hablando de retórica. Si el logos, supuestamente definitorio de lo humano, resultara ser inseparable de la retórica 
(y creo que esto es lo que ocurre en Hobbes, para su indignación y consternación), entonces debería haber consecuencias 
respecto de cómo pensamos la política en un sentido más general. También podría insertar aquí una lectura del Capítulo XXV 
del Leviatán, ‘Del consejo’, en el cual hay una deriva aparentemente imparable desde un ejercicio adecuado del consejo hacia 
uno retóricamente impropio; y también podría mostrar que estos problemas aparecen con mucha más fuerza para Hobbes en el 
caso de la democracia, que en Elements of Law él describe memorablemente como no más que una ‘aristocracia de oradores’. 
La democracia en Hobbes tiende a conducir a la ruina de la política del mismo modo que lo hace la deriva retórica del lenguaje.”] 
(pp. 30–31). 



11Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

2017 [1651], p. 223). Estas distinciones sugieren que las bestias ocupan una posición jurídica específica en 
el marco de Hobbes, excluidas de las relaciones contractuales no por motivos ontológicos, sino por motivos 
prácticos de inconmensurabilidad lingüística.

Finalmente, Hobbes hace una última referencia significativa a las bestias en Leviatán, citando las 
Escrituras para establecer comparaciones entre humanos y animales:

I said in my heart, about the words of the son of Adam (to refine them, God, and that it might be seen 
that they are like the animals), that the fate of the sons of Adam is the same as the fate of the animal. 
As one dies, so does the other. And the spirit is the same in all. There is no superiority of man over the 
animal. Because all is vanity; all go to the same place. Who knows that the spirit of the beast goes down 
beneath the earth? (Hobbes, 1994 [1651], p. 510)9

Hobbes emplea esta cita en su apéndice para rechazar la noción de almas humanas inmortales distintas 
de los animales. Significativamente, sitúa al animal-humano como ontológicamente igual a otros animales, no 
superior. Esta afirmación explícita de igualdad ontológica entre humanos y animales no humanos desafía las 
interpretaciones antropocéntricas tradicionales de Hobbes y crea fundamentos filosóficos para incorporar a 
los animales no humanos a la comunidad política.

A diferencia de los animales, Hobbes identifica a los monstruos como ficciones (como se establece en 
los Elementos (2013 [1640], part. I, cap. III, 4), pero ficciones que desempeñan un papel crucial en los rituales 
religiosos y, por tanto, tienen un significado político. Los monstruos funcionan como símbolos instructivos para 
los animales humanos, produciendo efectos políticos concretos. Hobbes utiliza las menciones al monstruo 
Empusa en De Corpore (1969 [1655], Vol. I, p. X) y a la Hidra en el Leviatán precisamente en referencia a 
esta capacidad simbólica. Esta comprensión de los monstruos como ficciones políticamente significativas 
en lugar de entidades naturales complica aún más el imaginario zoológico hobbesiano, creando recursos 
conceptuales adicionales para reimaginar la comunidad política.

Los monstruos más significativos del imaginario político de Hobbes son Leviatán y Behemoth. Leviatán 
representa la mancomunidad, una imagen popularizada por la reinterpretación de Gregorio Magno de la 
figura bíblica. Gregorio describió al Leviatán como una imagen de “confederación malvada” cuyas “escamas 
se pegan entre sí.” y son “como escudos fundidos y comprimidos con escamas, unidos de tal manera 
que no puede pasar aire entre ellos” (Malegam, 2013, p. 237). Como señala Suzanne Lewis, los monstruos 
representados en la portada y la contraportada de Leviatán son paralelos a la imaginería del Anticristo en el 
Liber Floridus de Lambert de Saint-Omer (c. 1120) (Lewis, 2010, pp. 1-76; ver también Kristiansson y Tralau, 
2014). Estos contextos históricos y culturales ayudan a iluminar la compleja labor simbólica que los monstruos 
desempeñan en la imaginación política de Hobbes.

Otra fuente potencial, como demuestra Noel Malcolm (2007, p. 34), fue el comentario de Jacques Boulduc 
sobre el Libro de Job, publicado durante la residencia parisina de Hobbes. Boulduc, asociado con Mersenne, 
interpretó el Leviatán simplemente como un “cuerpo coherente gobernado por un Rey,” afirmando que:

Therefore I would think that the name ‘leviathan’ is also used for kings, no so much allegorically, or by 
analogy with the whale or the sea-dragon (on the grounds that kings are the greatest of all in their king-
doms in the same way that the whale is the greatest among fishes, as some writers argue quite well), 
but rather because of the way in which the inhabitants and subjects of the whole kingdom are gathered 
together in an ordered way and united with their sole head, that is, their king. Kings and rulers … are 
called ‘leviathan’ insofar as each of them is the head of one mystical and cohering body, composed of 
many different parts [‘limbs’, ‘members’] joined together —that is, he is the chief part, on which the life 
and strength of all the others depend. (Boulduc citado en Malcolm, 2007, p. 35)10

Esta interpretación del Leviatán como un “cuerpo coherente” compuesto de diversas partes unidas bajo 
una sola cabeza proporciona un contexto importante para entender la posible inclusión de animales no 
humanos en la Commonwealth. Si esta funciona como un complejo sistema mecánico compuesto de diversos 
componentes, no hay ninguna razón inherente por la que estos componentes deban ser exclusivamente 
humanos.

Behemoth, por el contrario, simboliza la destrucción de la mancomunidad mediante la acción 
multitudinaria. Como observó Schmitt (1996), la guerra civil representaba el asalto de Behemoth al Leviatán. 
Behemoth encarna una institución humana —la multitud— que promueve el caos, la anarquía y la violencia, 
representando una acción colectiva brutal y rapaz. Esta interpretación de Behemoth como representación 
de la acción humana destructiva en lugar de la ferocidad animal complica aún más el imaginario zoológico 
de Hobbes y desafía las equiparaciones simplistas de animalidad con desorden.

9	 [Traducción propia: “Dije en mi corazón, acerca de las palabras del hijo de Adán (para probarlas, oh Dios, y mostrar que son seme-
jantes a las de las bestias), que la suerte de los hijos de Adán es la misma que la suerte del animal. Como muere uno, así muere el 
otro; y el espíritu es el mismo en todos. No hay superioridad del hombre sobre la bestia, pues todo es vanidad; todos van al mismo 
lugar. ¿Quién sabe si el espíritu de la bestia desciende debajo de la tierra?”] (p. 510).

10	 [Traducción propia: “Por lo tanto, yo pensaría que el nombre ‘leviatán’ también se utiliza para los reyes, no tanto alegóricamente o 
por analogía con la ballena o el dragón marino (sobre la base de que los reyes son los más grandes de todos en sus reinos, de la 
misma manera que la ballena es el más grande entre los peces, como algunos escritores argumentan muy bien), sino más bien 
por la forma en que los habitantes y súbditos de todo el reino se reúnen de una manera ordenada y se unen a su única cabeza, 
es decir, su rey. A los reyes y gobernantes se les llama ‘leviatán’ en la medida en que cada uno de ellos es la cabeza de un cuerpo 
místico y coherente, compuesto de muchas partes diferentes [‘extremidades’, ‘miembros’] unidas entre sí; es decir, él es la parte 
principal, de la que dependen la vida y la fuerza de todas las demás.”] (p. 35).



12 Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

Franz Neumann captó la concepción de Hobbes del Behemoth en su análisis de la Alemania nazi: “El 
Estado nacionalsocialista no es Leviatán … [Es] un Behemoth, ... la imagen de un no-estado, una situación 
que se caracteriza por la falta de derecho” (Neumann, 1943, p. 507). Esta aplicación moderna de las imágenes 
monstruosas de Hobbes demuestra su significado político duradero y su relevancia potencial para la teoría 
política contemporánea.

Como observa Milanese, Behemoth representa una cultura cuyo desarrollo contradice sus precondiciones 
existenciales, persiguiendo ciegamente la autodestrucción. En tales contextos, las propias instituciones se 
asemejan a Behemoth (Milanese, 2016, pp. 71-88). Esta interpretación de Behemoth como representación 
de instituciones humanas destructivas en lugar de la ferocidad animal desafía aún más las ecuaciones 
simplistas de animalidad con desorden y crea un espacio conceptual para reimaginar la comunidad política 
más allá de los límites antropocéntricos.

El Leviatán como Zoópolis: hacia una mancomunidad multiespecie
Como ha observado Annabel Brett, pensadores como Grocio y Hobbes participaron en una corriente 
filosófica del Renacimiento tardío que subvertía las concepciones tradicionales de la superioridad humana 
sobre los no humanos (Brett, 2017, p. 257). Estos pensadores se comprometieron con el pensamiento 
epicúreo, particularmente influenciados por el renacimiento de Lucrecio (Brown, 2010; Palmer, 2007). 
Para Lucrecio, los humanos representaban una continuidad material con los animales no humanos antes 
que una distinción ontológica. Esta perspectiva provocó la crítica de Ficino al materialismo lucreciano por 
sugerir que sucesos aleatorios como el clinamen podían generar todas las entidades. Para Ficino, tales 
ideas implicaban la generación entre especies, lo que equivale a sugerir que la sabiduría podría surgir de 
la estupidez, constituyendo lo que Hankins (2013) denomina la crítica “anti-Darwin” de Ficino. En De rerum 
natura, Lucrecio (1990) sitúa a los animales junto a los humanos en la naturaleza, donde el miedo inducido 
por los animales impulsa a los humanos hacia la sociedad. Posteriormente, los animales no humanos se 
convierten en colaboradores humanos como compañeros de transporte y de guerra.

Estas corrientes neoepicúreas permitieron a Hobbes situar a los animales humanos y no humanos en 
igualdad natural: “Forasmuch, therefore as it proceeds from the right of nature, that a beast may kill a man, it 
is also by the same right that a man may slay a beast” (Hobbes, 1991 [1642], DC VIII.10, p. 166).11

Brett sugiere que otras influencias filosóficas —el escepticismo, el vegetarianismo antiguo y el estoicismo— 
desplazaron el énfasis hacia cualidades positivas compartidas entre animales humanos y no humanos. 
Pensadores como Montaigne y Charron defendieron la racionalidad y la virtud de los animales (Paganini, 
2016). Por el contrario, en el marco de Hobbes, la violencia brutal sigue siendo exclusivamente humana y no 
natural para los animales no humanos.

Dada la posición explícita de Hobbes de que los animales carecen de capacidad política y no pueden 
participar en contratos, la propuesta del Leviatán como zoópolis parece inicialmente contradictoria. Sin 
embargo, centrándome en las distinciones entre entidades en el marco zoológico de Hobbes (animales-
humanos, no humanos y monstruos) y examinando las motivaciones contractuales, sostengo que la 
arquitectura conceptual del Leviatán contiene recursos compatibles con la reconfiguración zoopolítica, cada 
vez más relevante como alternativa a la política ecológica autodestructiva de Behemoth.

En primer lugar, debemos identificar con precisión quién posee capacidad para la violencia y la brutalidad 
en el marco de Hobbes. Su comparación entre lobos y humanos resulta instructiva. Como señala Milanese 
(2016), la frase homo homini lupus en De Cive se refiere específicamente a la capacidad humana para la 
violencia (Milanese, 2016, pp. 71-88). Al respecto, Hobbes escribe:

To speak impartially, both sayings are very true: that a man to man is a kind of God; and that man to man 
is an arrant wolf. The first is true, if we compare citizens amongst themselves; and the second, if we 
compare cities. (Hobbes, 1991 [1642], DC, p. 75)12

Esta afirmación reconoce el potencial humano para trascender la brutalidad a través de la cultura y la 
educación, mientras que las relaciones interestatales siguen siendo perpetuamente conflictivas.

Al contrario de las interpretaciones convencionales, la metáfora del lobo de Hobbes no implica que los 
lobos muestren una brutalidad similar a la humana. Más adelante afirma explícitamente:

The weapons of men, surpass the weapons of brute animals (horns, teeth, and stings), so man surpas-
seth in rapacity and cruelty the wolves, bears, and snakes that are not rapacious unless hungry and not 
cruel unless provoked. (Hobbes, 1991 [1642], DH X.3, p. 39)13

Este pasaje crucial revela que mientras los animales muestran ferocidad cuando es necesario, solo los 
humanos demuestran crueldad y brutalidad gratuitas. Este reconocimiento explícito de que los animales no 
humanos carecen de la capacidad humana para la brutalidad desafía las interpretaciones antropocéntricas 

11	 [Traducción propia: “Por tanto, así como procede del derecho de la naturaleza que una bestia pueda matar a un hombre, también 
procede del mismo derecho que un hombre pueda matar a una bestia.”] (p. 166).

12	 [Traducción propia: “Para hablar imparcialmente, ambos dichos son muy ciertos: que el hombre para el hombre es una especie 
de Dios; y que el hombre para el hombre es un lobo. El primero es cierto si comparamos a los ciudadanos entre sí, y el segundo si 
comparamos las ciudades.”] (p. 75).

13	 [Traducción propia: “Las armas de los hombres superan a las armas de los animales brutos (cuernos, dientes y aguijones), así el 
hombre supera en rapacidad y crueldad a los lobos, osos y serpientes que no son rapaces a menos que tengan hambre y no son 
crueles a menos que se les provoque.”] (p. 39).



13Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

convencionales de Hobbes y, con ello, permite un espacio conceptual en el que incluir a los animales no 
humanos dentro de la comunidad política: una zoópolis hobbesiana.

Diego Rossello (2012) sostiene que las referencias de Hobbes a los lobos responden a preocupaciones 
contemporáneas sobre la melancolía y la licantropía. Nicholas Robbins (2020) sostiene que la metáfora 
del lobo de Hobbes no se refiere a lobos reales sino a hombres-lobo, alineándose con la figura del tirano 
hombre-lobo en la filosofía política desde Platón. Aunque Hobbes utiliza “lobo” en lugar de “hombre lobo”, 
su reconocimiento explícito de la violencia limitada de los lobos reales en comparación con los humanos 
apoya la interpretación de Robbins. El mito de Lycaon de Arcadia, relatado en las famosas Metamorfosis de 
Ovidio, era ampliamente conocido en la época y por el propio Hobbes, quien siguió la forma ovidiana en su 
poesía autobiográfica.14 Esta comprensión contextual de la metáfora del lobo de Hobbes como referencia a 
hombres lobo mitológicos en lugar de lobos reales desafía aún más las interpretaciones antropocéntricas 
convencionales de Hobbes.

Dentro de su marco zoológico, entonces, el hombre lobo no representa un animal, sino una figura monstruosa 
que simboliza la potencial crueldad humana y la violencia interestatal. Los lobos reales, por el contrario, exhiben 
una crueldad limitada: a diferencia de los humanos, estos nunca se convierten realmente en bestias. Así pues, 
el obstáculo para incorporar a los lobos y otros animales salvajes a las zoópolis no reside en su brutalidad en 
relación con los humanos, sino en las barreras lingüísticas que impiden las relaciones contractuales.

Sin embargo, entre los fundamentos de Hobbes para la comunidad política está la Felicidad, la cual 
él define en términos no aristotélicos como: “El éxito continuo en la obtención de aquellas cosas que un 
hombre desea en el tiempo, es decir, su perseverancia continua” (Hobbes, 2017 [1651], p. 70). Esta definición 
se centra en el deseo y la prosperidad perpetuos más que en la mera supervivencia. En el capítulo XXX del 
Leviatán, Hobbes da más detalles:

La misión del soberano (sea un monarca o una asamblea) consiste en el fin para el cual fue investido 
con el soberano poder, que no es otro sino el de procurar la seguridad del pueblo; a ello está obligado 
por ley de naturaleza, así como a rendir cuenta a Dios, autor de esta ley, y a nadie sino a Él. Pero por 
seguridad no se entiende aquí una simple conservación de la vida, sino también de todas las excelen-
cias que el hombre puede adquirir para sí mismo por medio de una actividad legal, sin peligro ni daño 
para el Estado. (Hobbes, 2017 [1651], p. 267)

Este pasaje revela que el propósito de la soberanía trasciende la mera preservación de la vida para 
garantizar las condiciones de prosperidad esenciales para la felicidad. Esta concepción de la soberanía, 
dirigida a la prosperidad más que a la mera supervivencia, crea importantes recursos conceptuales para 
reconsiderar la relación entre humanidad, animalidad y comunidad política a la luz de los desafíos ecológicos 
contemporáneos. Si la soberanía existe para promover la prosperidad más que la mera supervivencia, y si la 
dominación humana de los animales no humanos amenaza ahora la prosperidad, entonces el propósito de la 
soberanía puede requerir de la incorporación de los animales no humanos a la comunidad política.

Para aclarar cómo podría funcionar esta interpretación ampliada dentro del marco conceptual de Hobbes, 
debemos volver a su concepción de los sistemas automatizados y las máquinas. Para Hobbes, todos los 
animales, incluidos los humanos, funcionan mecánicamente. El Leviatán, como persona artificial, comparte 
esta naturaleza mecánica. Los humanos pactan el establecimiento del Leviatán, precisamente para generar 
las condiciones necesarias para la prosperidad. El miedo, como reconoce Hobbes, constituye la experiencia 
histórica, al igual que la felicidad. Nuestra relación histórica con los animales y la naturaleza ha sido de 
conquista y dominación, prácticas que Hobbes no condena ni cuestiona. Sin embargo, siguiendo la lógica 
hobbesiana, si esta dominación amenaza la prosperidad al crear una inestabilidad ecológica permanente, la 
incorporación de entidades no humanas a las relaciones contractuales se hace lógicamente necesaria para 
cumplir el propósito esencial de la soberanía.

Un elemento crítico de esta reinterpretación reside en la valoración que Hobbes hace de las capacidades 
de los animales. Los animales no humanos, como concluye Hobbes a través de su análisis de los lobos, 
no pueden manifestar un comportamiento cruel o brutal más allá de lo necesario para la supervivencia y, 
por tanto, no pueden amenazar fundamentalmente el orden político humano del modo en que los propios 
humanos pueden hacerlo. Para él, los conflictos graves entre humanos y animales solo existen en los estados 
naturales primitivos, no en las Commonwealths debidamente constituidas.

En la teoría hobbesiana, los animales no humanos no inspiran un miedo legítimo comparable al que 
se justifica entre los humanos, ya que carecen de la capacidad distintivamente humana de brutalidad 
gratuita. solo los humanos justifican ese temor, ya sea como multitudes transformadas en Behemoth o 
como hombres lobo. Siguiendo los axiomas de la ley natural de Hobbes, el pacto que establece el Leviatán 
pretende escapar de una vida “desagradable, brutal y breve,” en la que la prosperidad y la felicidad siguen 
siendo imposibles. En este marco, ni los animales no humanos ni la naturaleza constituyen amenazas reales 
para la felicidad humana. Sin embargo, su explotación y dominación pueden socavar la prosperidad al poner 
en peligro la estabilidad ecológica, amenazando así las mismas condiciones de felicidad que el Leviatán 
pretende garantizar. Perpetuar la explotación conlleva el riesgo de transformar la sociedad en Behemoth, 
cuyas instituciones persiguen la destrucción del Leviatán mediante prácticas ecológicas autodestructivas. 
En estas condiciones, siguiendo la propia lógica hobbesiana, el Leviatán debe asumir una nueva forma: la de 
una zoópolis.

14	 Jean Mathieu (Matheus), quien hizo los grabados para De Cive (1642), también ilustró una edición de Las metamorfosis de Ovidio 
en 1619. Ver Moloney (2011, p. 193, n. 5), también Cummings y Gillespie (2009).



14 Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

Aunque Hobbes nunca abogó explícitamente por la incorporación de los animales no humanos a la 
comunidad política —de hecho, sus declaraciones explícitas a menudo parecen contradecir tal posibilidad—, 
la lógica interna de su sistema filosófico, en particular su comprensión del propósito de la soberanía y sus 
distinciones matizadas entre las diferentes formas de animalidad contiene recursos que pueden desarrollarse 
productivamente para abordar los desafíos ecológicos contemporáneos. Si nos centramos en la concepción 
de Hobbes de la soberanía como un medio para promover la prosperidad en lugar de la mera supervivencia, 
y en su reconocimiento de que los animales no humanos carecen de la capacidad humana para la brutalidad, 
podemos reimaginar la comunidad política de un modo que siga siendo fiel a los compromisos teóricos 
fundamentales de Hobbes, al tiempo que aborda los desafíos ecológicos contemporáneos.

La compleja reconfiguración hobbesiana de las categorías aristotélicas forja una ontología política 
paradójica: aunque aparentemente excluye a los animales no humanos de la comunidad política, en realidad 
abre vías para su inclusión bajo condiciones específicas. La Commonwealth, concebida simultáneamente 
como mecánica y orgánica, artificial y natural, desafía los dualismos tradicionales y permite reimaginar los 
límites de lo político. Hobbes transforma la noción de monstruosidad, convirtiéndola en potencia creadora 
en lugar de mera aberración, generando así un territorio teórico donde los animales no humanos pueden 
incorporarse a la comunidad política —algo inconcebible en los marcos aristotélicos clásicos—.

Esta reinterpretación de Hobbes ofrece importantes recursos para la teoría política contemporánea. Al 
centrarnos en la lógica interna de su sistema filosófico más que en sus afirmaciones explícitas sobre los 
animales no humanos, podemos desarrollar una comprensión más matizada de la relación potencial entre 
humanidad, animalidad y comunidad política. A la vez que por medio de este enfoque podemos recuperar 
recursos conceptuales desde su obra, los que pueden desarrollarse de forma productiva para abordar los 
retos ecológicos contemporáneos sin dejar de ser fieles a sus compromisos teóricos fundamentales.

Un análisis minucioso de su terminología revela una distinción crucial: mientras los humanos poseen 
capacidad tanto para la brutalidad como para la civilidad, los animales no humanos carecen de esta 
dualidad. Esta afirmación de una igualdad natural entre especies desafía frontalmente las interpretaciones 
antropocéntricas convencionales y nos invita a repensar lo político más allá de los confines de lo humano.

Consideraciones finales: hacia una Commonwealth multiespecies
La crisis ecológica a la que se enfrenta la sociedad contemporánea presenta retos que Hobbes no podría 
haber previsto pero que, no obstante, pueden abordarse utilizando recursos de su sistema filosófico. Si la 
soberanía existe para promover la prosperidad más que la mera supervivencia, y si la dominación humana 
de los animales no humanos amenaza ahora la prosperidad al socavar la estabilidad ecológica, entonces 
el propósito de la soberanía puede requerir la incorporación de los animales no humanos a la comunidad 
política de formas que el propio Hobbes no previó, pero que siguen siendo coherentes con la lógica interna 
de su sistema filosófico.

Esta reinterpretación sugiere que, si bien Hobbes puede haber excluido explícitamente a los animales 
no humanos de la comunidad política por motivos prácticos, como hemos visto, de inconmensurabilidad 
lingüística más que por razones ontológicas de inferioridad natural, la lógica interna de su sistema filosófico 
—en particular su concepción de la soberanía como dirigida a promover la prosperidad más que la mera 
supervivencia, y su reconocimiento de que los animales no humanos carecen de la capacidad humana 
para la brutalidad— contiene recursos que pueden desarrollarse productivamente para abordar los retos 
ecológicos contemporáneos sin dejar de ser fieles a sus compromisos teóricos fundamentales.

En conclusión, reinterpretar los principios fundacionales de la teoría moderna del Estado desde 
perspectivas multiespecies, crea un espacio para reconceptualizar las zoópolis basándose en estos mismos 
principios, no solo para proteger a los animales, como sugiere Horta (2013), sino para la propia supervivencia 
de la humanidad en medio de la crisis ecológica. Volviendo al rico imaginario zoológico de Hobbes y 
examinando las complejas relaciones entre humanidad, animalidad y monstruosidad en su obra, podemos 
recuperar recursos conceptuales que nos permitan reimaginar la comunidad política más allá de los límites 
antropocéntricos sin dejar de ser fieles a los principios centrales de la teoría política hobbesiana.

Es importante enfatizar que este planteamiento no exige atribuir a Hobbes opiniones que no sostenía. Más 
bien, se centra en la lógica interna de su sistema filosófico y en los recursos conceptuales que proporciona 
para abordar los retos contemporáneos. Prestando atención a las sofisticadas distinciones entre las distintas 
formas de animalidad en su obra, y a su concepción de la soberanía como algo destinado a promover la 
prosperidad en lugar de la mera supervivencia, podemos desarrollar una comprensión más matizada de la 
posible relación entre humanidad, animalidad y comunidad política, en la cual se puedan abordar los retos 
ecológicos contemporáneos sin dejar de basarse en la teoría política hobbesiana.

Este fundamento hobbesiano de la zoópolis difiere significativamente de otros enfoques de la comunidad 
política multiespecie. A diferencia de los enfoques basados en los derechos, las capacidades o la ética 
del cuidado, esta zoópolis hobbesiana surge de la lógica interna de la propia soberanía, concretamente 
del propósito de la soberanía de promover la prosperidad y la felicidad. Si la dominación humana de los 
animales no humanos amenaza la prosperidad al socavar la estabilidad ecológica, entonces el propósito de 
la soberanía exige incorporarlos a la comunidad política no como una cuestión de deber moral, sino como 
una necesidad práctica para cumplir el propósito esencial de la soberanía.

La Commonwealth, si ha de cumplir su propósito original en nuestro actual contexto ecológico, debe 
evolucionar hacia una zoópolis que dé cabida a múltiples formas de subjetividad política más allá de la 
humana. Esta proposición no surge de imponer valores contemporáneos a Hobbes, sino de seguir la lógica 



15Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

interna de su sistema filosófico hasta su conclusión. Si la soberanía existe para promover la prosperidad en 
lugar de la mera supervivencia, y si la dominación humana de los animales no humanos amenaza ahora la 
prosperidad al socavar la estabilidad ecológica, entonces el propósito de la soberanía requiere incorporarlos 
a la comunidad política de formas que el propio Hobbes no previó, pero que siguen siendo coherentes a la 
lógica de su teoría política.

De este modo, el rico imaginario zoológico de Hobbes ofrece recursos inesperados para reimaginar la 
comunidad política más allá de los límites antropocéntricos. Atendiendo a las sofisticadas distinciones entre 
las diferentes formas de animalidad en su obra, y a su comprensión de la soberanía como dirigida a promover 
la prosperidad en lugar de la mera supervivencia, podemos desarrollar un fundamento hobbesiano para 
las zoópolis que aborde los retos ecológicos contemporáneos sin dejar de basarse en la lógica interna de 
la teoría política hobbesiana. Este planteamiento ofrece una alternativa productiva a las interpretaciones 
antropocéntricas convencionales de Hobbes abriendo un diálogo productivo con los enfoques de la 
comunidad política multiespecie basados en los derechos, las capacidades o la ética del cuidado.

Referencias bibliográficas
Aristóteles (1959). Politics [La política] (Harris Rackham, Trad. y Ed.). Harvard University.
Aristóteles (1992). Investigación sobre los animales (Joan Pallí Bonet, Trad.). Gredos.
Aristóteles (2007). Física (Guillermo De Echandía, Trad.). Gredos.
Bennington, Geoffrey (2009). Political animals [Animales políticos]. Diacritics, 39(2), 21-35. https://doi.

org/10.1353/dia.2009.0015
Bezáres, Jimena (2018). Sobre la bestia espontánea. Lo monstruoso en Aristóteles y Hobbes [Ensayo inédi-

to]. Universidad Nacional de San Martín.
Bredekamp, Horst (2020). Der Leviathan. Das Urbild des modernen Staates und seine Gegenbilder. 1651-

2001 [El Leviatán. La imagen del estado moderno y sus contraimágenes]. De Gruyter.
Brett, Annabel (2017). Rights of and over animals in the ius naturae et gentium (sixteenth and seventeenth 

centuries) [Derechos de y sobre los animales en el ius naturae et gentium (siglos dieciséis y diecisiete)]. 
AJIL Unbound, 111, 257-261. https://doi.org/10.1017/aju.2017.67

Brown, Alison (2010). The Return of Lucretius to Renaissance Florence [El retorno de Lucrecio a la Florencia 
del renacimiento]. Harvard University. https://doi.org/10.2307/j.ctv1pncphc

Cummings, Robert y Gillespie, Stuart (2009). Translations from Greek and Latin classics 1550-1700: A revised 
bibliography [Traducciones de clásicos griegos y latinos 1550-1700: una bibliografía revisada]. Transla-
tion and Literature, 18(1), 1-42. https://doi.org/10.3366/E0968136108000538

Daston, Lorraine y Park, Katherine (2001). Wonders and the Order of Nature, 1150-1750 [Maravillas y el orden 
de la naturaleza, 1150-1750]. Zone Books.

Derrida, Jacques (2009). The Beast and the Sovereign [La bestia y el soberano] (Vol. 1, Geoffrey Bennington, 
Trad.). The University of Chicago. https://doi.org/10.7208/chicago/9780226144399.001.0001

Donaldson, Sue y Kymlicka, Will (2013). Zoopolis: A Political Theory of Animal Rights [Zoópolis: Una teoría 
política de los derechos de los animales]. Oxford University.

El Mundo (2015, 15 de octubre). La aventura de la historia: Los mapas más bellos del mundo (Imagen nº 13: 
Atlas Vallard, c. 1547). El Mundo. https://www.elmundo.es/album/la-aventura-de-la-historia/2015/10/15/
561f84fb46163f75568b45e6_13.html

Hanafi, Zakiya (2000). The Monster in the Machine: Magic, Medicine, and the Marvelous in the Time of the 
Scientific Revolution [El monstruo en la máquina: magia, medicina y lo maravilloso en la revolución cien-
tífica]. Duke University. https://doi.org/10.1215/9780822380351

Hankins, James (2013). Ficino’s Critique of Lucretius [La crítica de Ficino a Lucrecio]. En James Hankins 
y Francesco Meroi (Eds.), The Rebirth of Platonic Theology (pp.137-154). Leo S. Olschki. https://doi.or-
g/10.2307/j.ctt1tqx8b6.10

Hobbes, Thomas (1969). De Corpore. En William Molesworth (Ed.), The English Works of Thomas Hobbes (Vol. 
1). John Bohn. (Trabajo original publicado en 1655).

Hobbes, Thomas (1983). De Cive. English Version (Howard Warrender, Ed.). Clarendon. (Trabajo original publi-
cado en 1642).

Hobbes, Thomas (1991). Man and Citizen: (De Homine and De Cive) (Bernard Gert, Ed.). Hackett. (Trabajo ori-
ginal publicado en 1642).

Hobbes, Thomas (1994). Leviathan: With Selected Variants from the Latin Edition of 1668 (Edwin Curley, Ed.). 
Hackett. (Trabajo original publicado en 1651).

Hobbes, Thomas (2013). Elements of Law, Natural and Politic (Ferdinand Tönnies, Ed.). Routledge. (Trabajo 
original publicado en 1640).

Hobbes, Thomas (2017). Leviatán. O la materia, forma y poder de una república eclesiástica civil (María Luisa 
Sánchez Mejías, Ed. y Trad.). Fondo de Cultura Económica. (Trabajo original publicado en 1651).

Horta, Oscar (2013). Zoopolis, Interventions and the State of Nature [Zoópolis, intervenciones y el estado de 
naturaleza]. Law, Ethics and Philosophy, 1, 113-125.

Kang, Minsoo (2011). Sublime Dreams of Living Machines: The Automaton in the European Imagination [Sue-
ños sublimes de máquinas vivientes: el autómata en la imaginación europea]. Harvard University. https://
doi.org/10.4159/9780674059412

https://doi.org/10.1353/dia.2009.0015
https://doi.org/10.1353/dia.2009.0015
https://doi.org/10.1017/aju.2017.67
https://doi.org/10.2307/j.ctv1pncphc
https://doi.org/10.3366/E0968136108000538
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226144399.001.0001
https://doi.org/10.1215/9780822380351
https://doi.org/10.2307/j.ctt1tqx8b6.10
https://doi.org/10.2307/j.ctt1tqx8b6.10
https://doi.org/10.4159/9780674059412
https://doi.org/10.4159/9780674059412


16 Bustamante Kuschel, G. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 5-16

Kristiansson, Magnus y Tralau, Johan (2014). Hobbes’s hidden monster: A new interpretation of the frontis-
piece of Leviathan [El monstruo oculto de Hobbes: una nueva interpretación de la portada del Leviatán]. 
European Journal of Political Theory, 13(3), 299-320. https://doi.org/10.1177/1474885113491954

Lewis, Suzanne (2010). Encounters with monsters at the end of time: Some early medieval visualizations of 
apocalyptic eschatology [Encuentros con monstruos al final de los tiempos: algunas visualizaciones me-
dievales tempranas de la escatología apocalíptica]. Different Visions, 2, 1-76. https://doi.org/10.61302/
FSQU1802

Lucrecio (1990). De rerum natura (Cyril Bailey, Ed.). Oxford University.
Malcolm, Noel (2007). The name and nature of Leviathan: Political symbolism and Biblical exegesis [El nom-

bre y la naturaleza del Leviatán: simbolismo político y exégesis bíblica]. Intellectual History Review, 17(1), 
29-58. https://doi.org/10.1080/17496970601140196

Malegam, Jehangir Yezdi (2013). The Sleep of Behemoth: Disputing Peace and Violence in Medieval Europe, 
1000-1200 [El dormir de Behemoth: disputando la paz y la violencia en la Europa medieval, 1000-1200]. 
Cornell University. https://doi.org/10.7591/9780801467899

Milanese, Arnaud (2016). The beast and the sovereign according to Hobbes [La bestia y el soberano según 
Hobbes]. Philosophy Today, 60(1), 71-88. https://doi.org/10.5840/philtoday201611199

Moloney, Pat (2011). Hobbes, savagery, and international anarchy [Hobbes, el salvajismo y la anarquía interna-
cional]. American Political Science Review, 105(1), 189-204. https://doi.org/10.1017/S0003055410000511

Moss, Jessica (2012). Aristotle on the apparent good: perception, phantasia, thought, and desire [Sobre el 
bien aparente en Aristóteles: percepción, fantasía, pensamiento y deseo]. Oxford University. https://doi.
org/10.1093/acprof:oso/9780199656349.001.0001

Neumann, Franz (1943). Behemoth. Pensamiento y acción en el nacional-socialismo (Vicente Herrero Maldo-
nado y José Márquez Rodríguez, Ed. y Trad.). Fondo de Cultura Económica.

Palmer, Ada (2007). Reading Lucretius in the Renaissance [Leyendo a Lucrecio en el Renacimiento]. Journal 
of the History of Ideas, 73(3), 395-416. https://doi.org/10.1353/jhi.2012.0023

Paganini, Gianni (2016). Hobbes and the French Skeptics [Hobbes y los escépticos franceses]. En John Chris-
tian Laursen y Gianni Paganini (Eds.), Skepticism and Political Thought in the Seventeenth and Eighteen-
th Centuries (pp. 55-82). University of Toronto. https://doi.org/10.3138/9781442619722-004

Raylor, Timothty (2018). Philosophy, Rhetoric, and Thomas Hobbes [Filosofía, retórica y Thomas Hobbes]. 
Oxford University. https://doi.org/10.1093/oso/9780198829690.001.0001

Robbins, Nicholas (2020). Hobbes’s social contract as monster narrative: The wolf-man, Leviathan, and the 
politics of monstrosity [El contrato social de Hobbes como narrativa-monstruo: el hombre-lobo, el Levia-
tán y las políticas de la monstruosidad]. Polity, 52(4), 466-495. https://doi.org/10.1086/710686

Rossello, Diego (2012). Hobbes and the wolf-man: Melancholy and animality in modern sovereignty [Hobbes y 
el hombre lobo: melancolía y animalidad en la soberanía moderna]. New Literary History, 43(2), 255-279. 
https://doi.org/10.1353/nlh.2012.0011

Rossello, Diego (2021). The animal condition in the human condition: Rethinking Arendt’s political action be-
yond the human species [La condición animal en la condición humana: Repensando la acción política 
de Arendt más allá de la especie humana]. Contemporary Political Theory, 21(2), 219-239. https://doi.
org/10.1057/s41296-021-00495-9

Schmitt, Carl (1996). The Leviathan in the State Theory of Thomas Hobbes: Meaning and Failure of a Political 
Symbol [El Leviatán en la teoría del Estado de Thomas Hobbes: Significado y falla de un símbolo político] 
(George Schwab y Erna Hilfstein, Trad.). The University of Chicago.

Struever, Nancy (2009). Rhetoric, Modality, Modernity [Retórica, modalidad, modernidad]. The University of 
Chicago. https://doi.org/10.7208/chicago/9780226777504.001.0001

Tralau, Johan (2007). Leviathan, the beast of myth: Medusa, Dionysos, and the riddle of Hobbes’s sovereign 
Monster [Leviatán, la bestia del mito: Medusa, Dionisio y el acertijo del monstruo soberano de Hobbes]. 
En Patricia Springborg (Ed.), The Cambridge Companion to Hobbes’s Leviatán, pp. 61-89. Cambridge 
University. https://doi.org/10.1017/CCOL0521836670.003

Tralau, Johan (2013). El “Leviatán” de Hobbes. La destrucción del Estado, Cristo y el vientre del cocodrilo. 
Foro Interno, 13, 119-138. https://doi.org/10.5209/rev_FOIN.2013.v13.43087

Tralau, Johan (2016). Gobierno subliminal. Lecciones secretas de la teoría hobbesiana de las imágenes, la 
representación y la política. Las Torres de Lucca: Revista Internacional de Filosofía Política, 5(9), 61-89.

Tricot, Jules (1987). Introduction. En Aristóteles, Historie des Animaux (Jules Tricot, Trad.) (pp. 7-45). Librairie 
Philosophique J. Vrin.

Van Duzer, Chet (2012). Waldseemüller’s world maps of 1507 and 1516: Sources and development of his car-
tographical thought [Los mapas del mundo de 1507 y 1516 de Waldseemüller: fuentes y desarrollo de su 
pensamiento cartográfico]. The Portolan, 85, 8-20.

Van Duzer, Chet (2013). Sea Monsters on Medieval and Renaissance Maps [Monstruos marinos sobre los 
mapas medievales y del Renacimiento]. The British Library.

Wolch, Jennifer (1998). Zoopolis [Zoópolis]. En Jacqueline Emel y Jennifer Wolch (Eds.), Animal Geographies: 
Place, Politics, and Identity in the Nature-Culture Borderlands (pp. 119-138). Verso.

Zatta, Claudia (2018). The desire to live: Aristotle’s animals in Hobbes’s philosophy of man [El deseo de vi-
vir: los animales de Aristóteles en la filosofía del hombre de Hobbes]. En Bonnie King & Lillian Doherty 
(Eds.), Thinking the Greeks: A Volume in Honor of James M. Redfield (pp. 216-228). Routledge. https://doi.
org/10.4324/9781315616711-16

https://doi.org/10.1177/1474885113491954
https://doi.org/10.61302/FSQU1802
https://doi.org/10.61302/FSQU1802
https://doi.org/10.1080/17496970601140196
https://doi.org/10.7591/9780801467899
https://doi.org/10.5840/philtoday201611199
https://doi.org/10.1017/S0003055410000511
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199656349.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199656349.001.0001
https://doi.org/10.1353/jhi.2012.0023
https://doi.org/10.3138/9781442619722-004
https://doi.org/10.1093/oso/9780198829690.001.0001
https://doi.org/10.1086/710686
https://doi.org/10.1353/nlh.2012.0011
https://doi.org/10.1057/s41296-021-00495-9
https://doi.org/10.1057/s41296-021-00495-9
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226777504.001.0001
https://doi.org/10.1017/CCOL0521836670.003
https://doi.org/10.5209/rev_FOIN.2013.v13.43087
https://doi.org/10.4324/9781315616711-16
https://doi.org/10.4324/9781315616711-16

