EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofia politica DOSSIER
ISSN: 2255-3827 « e-ISSN: 2255-3827

Identidad del enemigo y civilidad politica:
una lectura de Hobbes desde Balibar

Isabel Rios Gomez
Departamento de Filosofia |, Universidad de Granada t<

https://www.doi.org/10.5209/1td1102722 Recibido: 13/05/2025 e Aceptado: 13/10/2025 e Publicado: 30/01/2026

Resumen. En el presente trabajo propongo una lectura critica de la figura del enemigo en el pensamiento
politico de Thomas Hobbes, contrastandola con la caracterizacién que hace Carl Schmitt y poniéndola en
dialogo con la nocion de “violencia ultrasubjetiva” desarrollada por Etienne Balibar. A pesar de que la filosofia
hobbesiana suele vincularse a una vision pesimista del ser humano y a la justificacion de un poder soberano
absoluto, defenderé que su teoria contiene elementos que pueden ser leidos como estrategias de civilidad:
formas de evitar la deshumanizacion del otro incluso en contextos de violencia extrema. En contraste, la
oposicion amigo-enemigo propuesta por Schmitt, al depender de una légica identitaria y no meramente
circunstancial, abre la puerta a formas de violencia encarnizada que Hobbes logra sortear. El objetivo ser3,
por tanto, recuperar ciertos elementos de la propuesta hobbesiana como herramientas utiles para pensar
criticamente la politica contemporanea, marcada por formas de enemistad que desbordan lo politico para
caer en exclusiones, discriminaciones y formas de violencia justificadas por esencias supuestamente
incompatibles.

Palabras clave: Hobbes; Enemigo; Violencia, Balibar; Civilidad, Schmitt

Enemy Identity and Political Civility: a Reading of Hobbes through Balibar

Abstract. In this paper, | propose a critical reading of the figure of the enemy in the political thought of Thomas
Hobbes, contrasting it with Carl Schmitt’s characterization and bringing it into dialogue with Etienne Balibar’s
notion of “ultrasubjective violence.” Although Hobbesian philosophy is often associated with a pessimistic
view of human nature and the justification of absolute sovereign power, | will argue that his theory contains
elements that can be interpreted as strategies of civility -ways of avoiding the dehumanization of the other
even in contexts of extreme violence. In contrast, Schmitt’s friend-enemy opposition, insofar as it depends
on an identitarian rather than merely circumstantial logic, opens the door to forms of ferocious violence that
Hobbes manages to avoid. The aim, therefore, is to recover certain aspects of Hobbes’s proposal as useful
tools for critically thinking about contemporary politics, marked by forms of enmity that overflow the political
sphere and result in exclusions, discriminations, and forms of violence justified by supposedly incompatible
essences.

Keywords. Hobbes; Enemy; Violence; Balibar; Civility; Schmitt

Sumario: 1. El miedo a una muerte violenta: la amenaza permanente del otro 1.1. Una guerra generalizada
marcada por laigualdad. 1.2 Paz e irracionalidad en el estado de naturaleza. 2. El miedo a una muerte violenta:
el poder soberano del Leviatan. 3.La caracterizacion del enemigo. 4. Carl Schmitt y su oposicion entre
amigo y enemigo. 4.1. Puntos en comun entre Schmitt y Hobbes 4.2. Divergencias entre Schmitt y Hobbes.
5. Enemistad y civilidad: la evitacion de la violencia ultrasubjetiva. 6. Estrategias de civilidad el sistema

' Este articulo fue elaborado en el marco de una Beca de Colaboracién en el Departamento de Filosofia | de la Universidad de

Granada (curso 2024-2025) bajo la supervision del profesor José Luis Moreno Pestafia, a quien agradezco la primera revision del
texto. Asimismo, agradezco a las personas evaluadoras anénimas, cuyos comentarios contribuyeron significativamente a mejorar
la version final del articulo.

Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 57-67 57


https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

http://orcid.org/0009-0003-1902-9129
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:isabelrios%40correo.ugr.es?subject=

58 Rios Gomez, |. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 57-67

hobbesiano. 6.1. El enemigo como identidad o como comportamiento 6.2 La civilidad de la alternancia de
roles. 7. Conclusiones. 8. Referencias bibliograficas.

Como citar: Rios Gomez, Isabel. (2026). Identidad del enemigo vy civilidad politica: una lectura de Hobbes
desde Balibar. Las Torres de Lucca. Revista Internacional de Filosofia Politica 15(1), 57-67. https://www.doi.
0rg/10.5209/1td1.102722

En el escenario de la politica actual, fendbmenos como el racismo y el sexismo se materializan en discursos
y practicas esencialistas, populistas y deshumanizantes de un otro que se caracteriza como lo diferente, lo
amenazante, en definitiva, como el enemigo. Estas formas de construir la alteridad como enemistad mediante
mecanismos identitarios provocan la caida en lo que el filésofo Etienne Balibar denomina formas de violencia
ultrasubjetivas (2015), es decir, formas de violencia que apelan a una identidad perversa, inferior y peligrosa
del otro para justificar politicas y comportamientos sociales de exclusion, discriminacion, opresion e incluso
eliminacion.

En este marco, pensadores del siglo pasado como Carl Schmitt defendieron, de hecho, que la politica
necesita de enemigos, necesita establecer demarcaciones entre quiénes son amigos y quiénes no lo son
para poder proceder, y la contemplacion del escenario politico tanto a nivel global como a nivel nacional
parece en numerosas ocasiones confirmar esta tesis. No obstante, Balibar defiende la tesis opuesta,
la de que estas formas de ultraviolencia no son necesarias sino que contaminan y socavan el espacio de
lo politico. Para explicar su idea, el fildsofo francés propone concebir lo politico como una busqueda de
estrategias de civilidad, esto es, mecanismos que logren impedir la caida en estas formas de ultraviolencia
y que cortocircuiten la deriva de nuestras politicas en ellas, una tarea urgente para hacer frente a la crisis
de lo politico. Desde esta tension conceptual, propongo volver a un pensador que se ocupo asimismo de
una coyuntura politica dificil y atravesada por la violencia: Thomas Hobbes. Este autor clasico, conocido
comunmente como el defensor del pesimismo antropoldgico y politico por antonomasia, que consideraba
que en su estado natural el ser humano solo puede vivir en una guerra de todos contra todos, es habitualmente
rescatado por pensadores actuales que ven claros paralelismos entre la situacion descrita por Hobbes y
la vivida en los tiempos presentes, acuciada por problemas de conflictividad internacional e intranacional,
de nuevos enemigos politicos y de resurgimiento y fortalecimiento del autoritarismo. De hecho, la anterior
mencion a Carl Schmitt no es baladi porque este pensador, defensor de que la distincion basicay esencial de
lo politico es la de amigo-enemigo, se consideré admirador y en cierto sentido heredero del propio Thomas
Hobbes. Por tanto, la concepcion de la figura del enemigo, crucial en el desarrollo de estas politicas recién
descritas basadas en formas de violencia ultrasubjetivas, sera asimismo central en la propuesta hobbesiana
y en la forma en que estructura su propia propuesta politica.

No obstante, mi interés no sera sefialar como la concepcion del enemigo que Hobbes ofrece en su
obra vertebra toda una tradicion politica que desemboca en las vertientes mas cruentas de la actualidad.
Al contrario, el objetivo de este trabajo sera mostrar que Hobbes, a pesar de describir y dar respuesta a
un escenario politico profundamente violento, posee una concepcion del enemigo que, si bien es central,
no cae en su deshumanizacion ni en su conversion en un enemigo esencial. Para mostrar esto, repasaré
varios de los rasgos que considero principales en la construccion del enemigo de la propuesta hobbesiana
y los contrapondré a los que ofrece Schmitt. Las diferencias que revele esta contraposicion contribuiran a
mostrar que hay ciertos elementos en la filosofia de Hobbes que impiden la caida en formas encarnizadas
de violencia y, por tanto, que consideraré como ejemplos de estrategias de civilidad, tal y como las define
Balibar, que pueden ser de gran utilidad para criticar productivamente ciertas formas de politica actuales y
comenzar a pensar alternativas eficaces a estas que logren evitar sus peores consecuencias.

1. El miedo a una muerte violenta: la amenaza permanente del otro

1.1. Una guerra generalizada marcada por la igualdad

En este primer apartado, quisiera comenzar explorando las relaciones de enemistad que Hobbes define
como derivadas de la esencia humana, es decir, aquellas que se dan en lo que el filésofo llama el estado de
naturaleza. A pesar del caracter hipotético del estado de naturaleza descrito por Hobbes, la coexistencia y
persistencia de este en el Estado civil (Balibar, 2016, p. 9) hara que el analisis de la violencia que se produce
en uno sea inseparable de las que caracterizan al otro. Para comenzar es preciso tomar el punto de partida
antropoldgico que Hobbes establece y sobre el que erige toda su teoria politica: el del mayor deseo del
ser humano, el de encontrar la felicidad. Este deseo no seria problematico ni exigiria la creacion de un
Estado civil que sustituya al natural en el que primeramente se desenvolveria, de no ser por tres factores: la
competicion, la desconfianza y la gloria (Hobbes, 1651/2018, p. 179). Las causas de estos tres factores son
importantes: hay competencia porque el estado de naturaleza esta marcado por la escasez, que provoca
facilmente que dos personas deseen lo mismo y sus deseos sean incompatibles; hay desconfianza porque
no existen diferencias significativas entre las personas, esto es, que la mas débil es capaz de vencer a la
mas fuerte mediante distintas estrategias (Hobbes, 1651/2018, p. 177) y hay un deseo de gloria en tanto que
los seres humanos cuentan con pasiones que los pueden llevar a buscar mas poder por el propio placer de



Rios Gomez, . Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 57-67 59

contemplar su poder, asi como por querer reparar injurias.? Esta caracterizacion antropoldgica, sin un poder
soberano que la ampare, cuenta con el derecho natural de cada personaa “usar su propio poder segun le
plazca para la preservacion de su propia naturaleza, esto es, de su propia vida; y, consecuentemente, de
hacer cualquier cosa que, conforme a su juicio y razén, se conciba como la mas apta para alcanzar ese fin”
(Hobbes, 1651/2018, p. 184).

Este derecho natural se traduce en un ambiente de guerra de todos contra todos, sin necesidad de que
haya batallas propiamente dichas, sino solo porque “la voluntad de confrontacion violenta es suficientemente
declarada” (Hobbes, 1651/2018, p. 180). La guerra, como dice Alves,

Es la situacion en la que existe el “clima” propicio para que en cualquier momento la batalla se desate.
El estado de naturaleza tiene este “clima” debido a la desconfianza generalizada que existe entre los
individuos que el otro pueda amenazar su seguridad y de la capacidad humana para “calcular” benefi-
cios y danos, que es lo que hace de la anticipacion no sélo una estrategia valida sino incluso racional-
mente recomendada. (2015, p. 4).

Incluso sin que ocurra un conflicto de intereses real, todos los otros son potenciales enemigos, con
lo cual el sujeto hobbesiano no es meramente prudente o defensivo, sino que se ve obligado a atacar: no
hay nada que le asegure la preservacion del poder presente, de modo que, previendo su posible pérdida,
tiene que esforzarse por adquirir mas poder para estar preparado en caso de un ataque que lo ponga en
peligro, como explica Carlos Mellizo en su introduccion al Leviatan (Hobbes, 1651/2018, p. 25). El diagndstico
de Hobbes sobre el estado de naturaleza es, como sabemos, atroz: esta desconfianza impide cualquier
proyecto civilizatorio -en el estado de naturaleza no hay trabajos que permitan la construccion, el comercio
ni la mejora técnica, no hay conocimiento, ni artes ni ciencia (Hobbes, 1651/2018, p. 181)- y cada individuo esta
enfrentado permanentemente a su temor mas radical: el de sufrir una muerte violenta.

Esta desconfianza, recordemos, esta erigida sobre la igualdad de todas las personas: si bien Hobbes
reconoce que estas son diferentes entre si en muchos aspectos, considera que estas diferencias no son
significativas, al menos no lo suficiente como para poder distinguir entre personas que amenazan laintegridad
de otras -sin ver la suya amenazada- y personas que ven su integridad amenazada -sin poder constituir una
amenaza para otras-. Como expone Hobbes: “a diferencia entre hombre y hombre no es tan apreciable como
para justificar el que un individuo reclame para si cualquier beneficio que otro individuo no pueda reclamar
con igual derecho. Pues, en lo que se refiere a fuerza corporal, el mas débil tiene fuerza suficiente para matar
al mas fuerte” (Hobbes, 1651/2018, p. 177). De hecho, como dice Carlos Mellizo, “la situacién belicosa que esto
supone no seria posible (y aqui radica uno de los pilares de la argumentacion hobbesiana) si la desigualdad
entre los hombres fuese manifiesta y la diferencia natural entre los poderosos y los débiles hiciera imposible
que estos ultimos compitieran con los primeros” (Mellizo, en Hobbes 1651/2018, p. 24).

Por tanto, la igualdad generalizada en el estado de naturaleza, lejos de ser un consuelo, es la condicion
que impide cualquier forma de seguridad y tranquilidad: toda otra persona es capaz de acabar con la vida
propia. Y para los otros, uno mismo es asimismo capaz de acabar con su vida, con lo cual la desconfianza es
reciproca entre todos los sujetos del estado de naturaleza y hace que el medio mas racional para procurar la
propia preservacion sea la destruccion de los demas antes de que ellos acaben con uno mismo.

Dado que es imposible erigir una sociedad en el estado de naturaleza, lo Uunico que encontramos en
ella es “un contante miedo y un constante peligro de perecer con muerte violenta” (Hobbes, 1651/2018, p.
181). De esta enemistad que se genera en el estado de naturaleza y que caracteriza todas las relaciones
interpersonales es preciso destacar un elemento crucial, que sera de gran relevancia para la argumentacion
posterior: el de que es el miedo a sufrir esa muerte violenta lo que lleva a los sujetos del estado de naturaleza
a atacar a los demas y a estar dispuestos a atacarlos. Esos ataques, que pueden ser mortales, no son, por
tanto, fruto de una maldad inherente a la naturaleza humana que explique un deseo de hacer dafno sin razon
alguna: los ataques y conquistas serian estrategias defensivas, tanto ante un ataque real como ante un
ataque posible -ya que Hobbes reconoce esa necesidad de aumentar el poder para prevenir su posible futura
pérdida o debilitamiento-. No es una suerte de sadismo lo que provoca esa guerra de todos contra todos
que Hobbes describe, sino que es, mas bien, una vulnerabilidad constitutiva la que provoca esta situacion.
Incluso cuando Hobbes reconoce que hay individuos que “se complacen en la contemplacion de su propio
poder y realizan actos de conquista que van mas alla de lo requerido para su seguridad” (Hobbes, 1651/2018,
p. 179), no apunta con esta causa a una actitud ante una enemistad esencial, sino a un efecto que podriamos
llamar adictivo del poder: incluso si los sujetos buscan el poder como medio para defenderse mejor, el poder
contaria con unos mecanismos internos que podrian derivar en una transformacion de ese medio en un fin
en si mismo.

Del derecho natural -es decir, el derecho que impera también en el estado de naturaleza y que es “la
libertad que tiene cada hombre de usar su propio poder segun le plazca” (Hobbes, 1651/2018, p. 184)- se
derivan una serie de “leyes de la naturaleza” que se van exponiendo a lo largo de la obra del Leviatan. La
primera de estas leyes refiere justamente a que “cada hombre debe procurar la paz hasta donde tenga
esperanza de lograrla; y cuando no puede conseguirla, entonces puede buscar y usar todas las ventajas

2 Aestaidease podria objetar que el deseo de acumular mas y mas poder, excediendo lo estrictamente defensivo, desemboca ne-

cesariamente en una megalomania que facilmente deriva en una idea de la superioridad propia —y quizas de los aliados— frente
a la inferioridad del resto. No he dado demasiada relevancia a esta idea porque considero que en el discurso hobbesiano tienen
preeminencia clara las otras dos causas del conflicto y porque he argumentado que no necesariamente se daria este paso de la
gloria a la violencia ultrasubjetiva. Sin embargo, es un asunto que necesita mayor exploracion y esta abierto a critica.



60 Rios Gomez, |. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 57-67

de la guerra” (Hobbes, 1651/2018, p. 185). La paz constituiria el mejor medio para la felicidad humana, es
decir, para eliminar el miedo a una muerte violenta, cumplir el deseo de tener las cosas necesarias para
una vida comoda, y albergar la esperanza de poder cumplirlas mediante el trabajo (Hobbes, 1651/2018, p.
183). Y podria parecer paraddjico que todos los seres humanos que desean la paz estén enzarzados en ese
estado de guerra si no atendiéramos al apunte de Hobbes, que indica que la busqueda de la paz es un medio
racional “hasta donde tenga esperanza de lograrla.” Y en el estado de naturaleza, no existe esa esperanza.

Esta es una de las claves argumentativas que Hobbes usara para derivar del estado de naturaleza la
necesidad del Leviatan: si las personas en el estado de naturaleza no viven en paz aunque sea el mejor
escenario para cumplir sus deseos naturales, no se debe a que sean irracionales, sino a que en el estado de
naturaleza faltan las condiciones necesarias para que dicho estado de paz pueda constituirse.

1.2. Paz e irracionalidad en el estado de naturaleza

Dice Hobbes, “mientras el hombre esta en su condicion natural, que es un estado de guerra, su apetito
personal es la medida de lo buenoy lo malo” (Hobbes, 1651/2018, p. 218). El engaio, el sometimiento e incluso
el asesinato no son actos impugnables por si solos porgue no entrafian en si mismos ningun mal, sino que son
consecuencias necesarias de este estado de guerra, en el que cada persona cuenta con un poder precario
para preservar su existencia y debe usarlo de la forma en que pueda contribuir con mas efectividad a este
fin. Si no ejerciera alguno de estos actos por considerarlos “malos”, estaria violando la propia ley natural,
que prohibe llevar a cabo actos destructivos que disminuyan las posibilidades de preservar la propia vida,
con lo cual esa persona solo estaria siendo irracional. Si en vez de valerse del asesinato, una persona se alia
con otra sera, de nuevo, no por querer acatar imperativos morales, sino porque ve una mayor conveniencia
en este acto y porque considera que de esa manera ejerce su libertad de la manera mas ventajosa para su
propia conservacion.

Es por esta razon que las leyes de la naturaleza en el estado de naturaleza solo obligan in foro interno,
como dice Hobbes, pero no in foro externo (Hobbes, 1651/2018, p. 217). esto es, la propia razéon humana
establece la paz como deseable en tanto que es el mejor medio para garantizar dos de los deseos naturales:
el deseo de autopreservacion y de evitar una muerte violenta; pero en una condicion de guerra la busqueda
de la paz no obliga en la practica porque no hay una seguridad que garantice que ese comportamiento
pacifico sea el mas racional, esto es, el que mejor preserve la existencia propia. La paz no es, por tanto, un
fin en si misma, sino un medio para lograr ese otro fin que, cuando no puede ser garantizado, hace de la
busqueda de la paz una actitud irracional, antinatural. Algunos autores han apuntado a que esto denota que
hay una obligacion moral en el caracter imperativo de las leyes de la naturaleza, es decir, que no son meros
calculos egoistas de la razon, sino que son “leyes de obligacion reciproca” (Taylor, 1938, p. 411). De ahi que
siempre obliguen in foro interno aunque no siempre in foro externo: remitirian a una especie de imperativo
moral que sin una garantia de reciprocidad no podria cumplirse (Taylor, 1938, p. 411).

Todo esto permite explicar el porqué de este estado de guerra cuando un estado de paz contribuiria
mejor a asegurar la propia vida. La paz no se busca porque sea moralmente mejor a la guerra, sino porque
contribuye a la disminucion o erradicacion del miedo a sufrir una muerte violenta, garantizando asi el deseo
del ser humano de preservarse y de contar con los medios para conseguir su felicidad. El problema radica en
que, a pesar de conocer la conveniencia de la paz generalizada, en el estado de naturaleza no hay nada que
pueda servir como garantia de que, si una persona depone su actitud belicosa, las demas haran lo mismo, es
decir, nada asegura la reciprocidad del imperativo. Un pacto para deponer esta actitud belicosa no sirve sinun
poder que atemorice y obligue a cumplirlo, un poder “que en el estado natural, donde todos los hombres son
iguales y son los jueces que deciden cuando sus propios temores tienen justificacion, no puede concebirse”
(Hobbes, 1651/2018, p.193). De hecho, para los demas puede ser mas ventajoso aprovechar para atacar a esa
persona que ha depuesto sus armas, dado que asi eliminan una potencial amenaza. Por eso, abandonar la
guerra, confiar en los demas y despreocuparse de las amenazas sin tener fundamento ni garantia de que
esto sea lo mas conveniente, es mucho peor que seguir en guerra, porque convierte a los pacificos en “presa
facil para los demas, procurando asi su propia destruccion, lo cual es contrario al fundamento de todas las
leyes de la naturaleza” (Hobbes, 1651/2018, p. 217). Por tanto, dado que no hay ninguna seguridad ni fuente
posible de ella en el estado de naturaleza, el estado de guerra perpetua, pese a estar muy lejos de ser idilico,
es la mejor opcion con la que estos seres humanos cuentan.

2. El miedo a una muerte violenta: el poder soberano del Leviatan

En esta coyuntura es donde entra la figura del Leviatan. Hobbes considera que la unica forma de abandonar
esta guerra de todos contra todos es que las personas instituyan un poder al que entreguen todas sus
libertades y al que estén dispuestos a someterse. Al Leviatan se le encomienda la mision de representar a
cada uno de sus miembros, que pasan a ser subditos de ese poder soberano que han instituido por acuerdo
comun. A pesar de que el sacrificio del poder y de la libertad propios no es agradable para los ciudadanos,
es la via mas apropiada para conseguir la mayor paz y seguridad posibles, dado que esto hace que todo acto
del soberano sea inexpugnable y que posea todo el control sobre la vida de cada subdito, asi como sobre su
fin. Como dice Hobbes:

La causa final, propdsito o designio que hace que los hombres -los cuales aman por naturaleza la
libertad y el dominio sobre los demas- se impongan a si mismos esas restricciones de las que vemos



Rios Gomez, . Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 57-67 61

que estan rodeados cuando viven en Estados, es el procurar su propia conservacion y, consecuente-
mente, una vida mas grata. (1651/2018, p. 229).

Este poder irrevocable no elimina el miedo, puesto que €l mismo es aterrador, pero es precisamente este
estado de temor profundo a una sola persona -0 asamblea de personas- soberana lo que consigue acabar
con el estado de naturaleza en el que las pasiones naturales de las personas las llevaban a la catastrofe
permanente, puesto que es un miedo que también implica una esperanza: la esperanza de que esa
organizacion es el mejor medio para el cumplimiento de los deseos naturales. Nada debe escapar al poder
del Leviatan ni le pueda hacer frente, pues, en el momento en que aparezca un resquicio en su omnipotencia,
el estado de naturaleza emergera de nuevo y conducira a la guerra civil.

Esto se debe a que el temor que inspira el poder soberano del Leviatan no es del mismo tipo que el
miedo que se le tenia a los demas en el estado de naturaleza: ahora, el poder soberano se encarga de
establecer unas leyes y de marcar claramente los castigos para quienes las infrinjan, de tal manera que,
aunque el Leviatan provoque un terror mayor que los pares porque este no es un igual frente al que quepa
defensa alguna, sino un Gran Hombre capaz de disponer de la vida de sus subditos sin perjuicio cuando sea
necesario, si que introduce un cambio muy importante: vuelve a las personas predecibles. “Con la creacion
del Estado el individuo pasa de un miedo incontrolable a todo y a todos propio de la condicion natural, a un
miedo medido al soberano en ciertas situaciones previsibles” (de Zavalia Dujovne, 2015, p. 10) puesto que,
dado que la amenaza reside ahora en el Leviatan, las personas haran todo lo posible por preservar sus vidas
no ya atacando a los demas sino evitando el castigo del soberano, es decir, procurando cumplir las leyes que
este imponga.®

Comodice Hobbes, muchas de las normas del Estado civil no serian adecuadas en el estado de naturaleza,
pero acatarlas cuando se esta bajo el poder soberano capaz de hacer pagar duramente cualquier infraccion
es lo mas sensato para vivir comodamente. Es preciso resaltar que las leyes del Leviatan no son leyes justas
o injustas, buenas o malas, puesto que para, como he indicado antes, la justicia solo existe en el marco
de una sociedad civil y se corresponde con la legalidad. Es por esto que la seguridad que proporciona el
Leviatan no se deriva de la imposicion de unas leyes justas. Como dice Hobbes, “ninguna ley puede ser
injusta” (Hobbes, 1651/2018, p. 431). El soberano se reserva el derecho a decidir como preservar la pazy las
medidas necesarias para ello, decisiones que no se pueden discutir ni revocar sin incurrir en autodestruccion
-por estar minando el poder absoluto que preserva la paz e impide la caida en el estado de naturaleza-.

La obediencia a las leyes del Leviatan no se deriva, por tanto, de una evaluacion de aquello que estas
demandan, sino solo del hecho de que se esté demandando: esto es, las razones para la obediencia son
independientes del contenido (Dyzenhaus, 1994, p. 6) Asi, las personas acatan las leyes sabiendo que sus
congéneres, acechados por el mismo miedo a ser castigados por el Leviatan e imbuidos de esperanza de
que con ello contribuyen a la mejor sociedad posible, las acataran del mismo modo. Los demas dejan de ser
una amenaza porqgue se vuelven previsibles y porque en esta previsibilidad se descubre que su prioridad ha
dejado de ser el atague entre unosy otros, y ha pasado a ser la obediencia al poder soberanoy la preservacion
de dicha soberania.

3. La caracterizacion del enemigo

Todos los rasgos presentados de estos dos escenarios son cruciales para empezar aresponder a la pregunta
que articula este trabajo: ;quién es el enemigo en la filosofia hobbesiana y qué lo caracteriza? Una vez mas
sera preciso separar ambos contextos, el del estado de naturaleza y el de la sociedad civil, para dilucidar
con mas precision la cuestion. En el analisis, se podra apreciar que en el estado de naturaleza parece facil
ver que los enemigos son virtualmente todos los demas, pero que en el Estado civil ese papel se vuelve mas
complejo, puesto que el Leviatan, el que pareceria el enemigo mas directo por poseer poder sobre la vida de
sus subditos, también es el que procura que estas se desarrollen en la mejor situacion posible. No obstante,
una mirada mas detenida al estado de naturaleza revelara algunas complejidades de esta figura del enemigo
que seran de gran utilidad para la argumentacion.

En el estado de naturaleza el enemigo puede ser cualquiera. Esto tiene dos importantes consecuencias:
por un lado, descaracteriza totalmente al enemigo, pues su papel hostil no puede deberse a ningun rasgo
especifico suyo que lo distinga de otros -lo cual haria que el enemigo no pudiera ser cualquiera sino solo
quienes poseyeran dicho rasgo- sino a una cuestion circunstancial en la que cualquiera puede verse
posicionado en un determinado momento: todos son potencialmente enemigos. Por otro lado, esto conduce
alaidea de que no solo el enemigo puede ser cualquier otro, sino que también puede ser uno mismo. No es
que uno pueda ser su propio enemigo —cualquier forma de autodestruccion seria irracional para Hobbes-
pero si que uno cumple ese mismo papel del enemigo potencial para los demas. Esto no es baladi porque
implica que no hay una distincion esencial entre lo que amenaza a una persona y lo que esa persona es,
quiere y hace, es decir, que no hay diferencia esencial, identitaria, entre quien sufre un ataque y quien ataca.
Esto, ademas, lejos de ser una mera abstraccion tedrica, parece ser un hecho bien reconocido por estos
seres que habitan el estado de naturaleza hobbesiano, puesto que la advertencia de su semejanza es lo que

3 Eneste punto podria matizarse, de nuevo volviendo a las tesis de Taylor (1938), que los sujetos hobbesianos en el Estado civil

no actuan de manera puramente prudencialista, esto es, para evitar el castigo, sino que también actiuan movidos por una serie
de imperativos deontoldgicos, como el de cumplir con lo que se ha prometido, por el mero hecho de haberlo prometido, no solo
por conveniencia o por temor al castigo. Si bien mi lectura se centra mas en los aspectos mas prudencialistas de la conducta de
estos sujetos, es pertinente recordar que existen numerosas interpretaciones que aportan facetas alternativas a las de la mera
prudencia.



62 Rios Gomez, |. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 57-67

les permite ver a los otros como enemigos: saber que estan dispuestos a hacer lo mismo que uno estaria
dispuesto a hacer porque desean y temen lo mismo en la misma medida. Es esta semejanza lo que permite
la prediccion y lo que provoca el ambiente de desconfianza generalizada (Hobbes, 1651/2018, p. 178).

¢;Qué cambia en el Estado civil, bajo el poder del Leviatan? En el Estado civil ocurre que los subditos
que componen ese cuerpo colectivo que conforma al Leviatan, renuncian a su derecho a castigar a otros, y,
aunque no delegan este derecho en el Leviatan, este ve el suyo fortalecido por la renuncia al mismo de los
demas: el soberano tiene derecho absoluto a castigar a los demas, tal y como todos lo tenian en el estado
de naturaleza, siempre que con ello contribuya de la mejor manera a su preservacion (Hobbes, 1651/2018, p.
389). No obstante, el soberano no es un individuo mas, sino que es un sujeto colectivo, cuya preservacion es
realmente la preservacion de todos los subditos que lo conforman. Por eso, |la aplicacion de su violencia tiene
algunas restricciones importantes: en primer lugar, el castigo se aplica cuando se ha infringido una ley que el
soberano mismo ha instituido, con lo cual siempre es preciso que haya una audiencia publica que demuestre
que hubo una ley incumplida: una aplicacion arbitraria de la violencia seria un exceso por parte del soberano
(Hobbes, 1651/2018, p. 390). En segundo lugar, el castigo debe tener siempre un fin constructivo, que bien
puede ser reformar al delincuente o bien que otras personas, a través del ejemplo de este, tengan mayor
predisposicion a obedecer las leyes (Hobbes, 1651/2018, p. 390). El Leviatan, por tanto, no es un enemigo
en el sentido en que hablabamos de este en el estado de naturaleza, puesto que no busca destruir a los
subditos, sino protegerlos. Esta proteccion pasa por el castigo de quienes incumplen las leyes, puesto que
es crucial para el Leviatan contar con el poder absoluto de castigar precisamente para mantener el poder
de proteger a sus subditos: este derecho al castigo al que el Leviatan no renuncia es el que permite que
haya una garantia del cumplimiento de las leyes, pues nada debilita la aplicacion del castigo que conlleva
su infraccion. Asi, las personas se vuelven predecibles y sus energias no tienen por qué estar enfocadas en
protegerse de los ataques de sus vecinos, sino en el cumplimiento de las leyes que conforman su Estado
civil.

Esto apunta a dos interesantes conclusiones: si el castigo siempre se aplica con vistas a un bien futuro, se
contempla la posibilidad de o bien redimir al delincuente, que se vea inclinado a obedecer las leyes gracias
al castigo, o bien conseguir con su ejemplo que otros ciudadanos aprendan la importancia de obedecer,
esto es, disuadiéndolos de repetir ese comportamiento delictivo. De esta forma, comprobamos que el
delincuente sigue considerandose como parte de la ciudadania, capaz de un comportamiento adecuado y
solo falto de una educacioén en la importancia de cumplir las leyes; y que, incluso en el caso en que el castigo
se considere solo util para los demas pero no para el propio delincuente, se parte de una similitud potencial
de la ciudadania con este comportamiento delictivo. Si los delincuentes siguen siendo ciudadanos y los
ciudadanos son -potencialmente- delincuentes, no hay una distincion esencial entre ambos.

Ahora bien, hay un sentido en el que el Leviatan si es un enemigo como los que encontrabamos en el
estado de naturaleza: lo es para aquel que no suscribe sus leyes, aquel que se niega a declararle su lealtad.*
Dado que no se rige por las leyes civiles, el Leviatan tiene derecho a castigarlo segun sea conveniente, “pues
al negar su sujecion a la ley, un individuo niega también el castigo que legalmente ha sido determinado, y
sufrira las consecuencias que se derivan de ser un enemigo del Estado, es decir, que estara a merced de la
voluntad del representante” (Hobbes, 1651/2018, p. 393). Algo analogo ocurrira para Hobbes en las relaciones
internacionales, pues, como él expresa, “la misma ley que dicta a los hombres sin gobierno civil qué es lo
que deben hacer y qué deben evitar en sus relaciones con los préjimos, dictara lo mismo a los Estados, es
decir, a las consciencias de los principes soberanos y de las asambleas soberanas.” (Hobbes, 1651/2018, p.
438). En el plano internacional encontraremos, por tanto, una situacion de guerra de todos contra todos -solo
que no entre individuos, sino entre Estados- que puede llevar a un ambiente de hostilidad global profunda.
Sin embargo, a lo que no conduce es a una justificacion moral de las guerras ni tampoco a una division y
categorizacion de las guerras entre justas e injustas, pues sabemos que la distincion entre lo justo y lo injusto
no tiene cabida en el estado de naturaleza (Hobbes, 1651/2018, p. 182). Esto sera clave para mas adelante
argumentar que no encontramos aqui tampoco esa esencializacion del enemigo que conduce a la violencia
ultrasubijetiva, esto es, a una violencia que permite “legitimar” el ataque a ciertos individuos, grupos humanos
0 haciones en base a su maldad esencial -el ataque seria un imperativo moral- y que permite criminalizar
la violencia de esos otros grupos o Estados, usando parametros diferentes a los que se usan para juzgar la
propia violencia.

4. Carl Schmitt y su oposicion entre amigo y enemigo

4.1 Puntos en comiuin entre Schmitt y Hobbes

En Hobbes la figura del enemigo es central, y no es baladi que en el pensamiento de uno de sus mas famosos
intérpretes la figura del enemigo sea igualmente crucial. Este intérprete es Carl Schmitt (1888-1985), fildsofo
y jurista que, ademas de tener en gran estima a Hobbes y considerarlo uno de los fundamentos de su propio
pensamiento (Dyzenhaus, 1994, p. 2), es interesante porque es considerado como el enunciador principal
de una de las ideas que mas han marcado la politica moderna: la idea de que la categoria especifica de
la politica es la que refiere a la distincion amigo-enemigo (Schmitt, 2014). Para Schmitt sin esta distincion,

4 Este individuo que niega la soberania del Leviatan no es propiamente un delincuente, como si es el anteriormente mencionado

sujeto que incumple alguna ley pero sin cuestionar o rebelarse ante el poder soberano del Leviatan. Esta distincion es relevante
en tanto que ha dado lugar a un debate muy actual sobre el derecho penal del enemigo, es decir, sobre qué trato juridico debe
recibir una persona que no se considera ciudadana sino externa al sistema que la juzga.



Rios Gomez, . Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 57-67 63

no hay politica, y de haberla, no tendria autonomia, pues esta distincion es el fundamento exclusivamente
politico que hace que la politica posea una normatividad propia no subordinada a otros ambitos. Lo politico,
no obstante, no es que esté aislado de otros ambitos ni se valga nunca de cierta heteronomia -estética, ética
0 economica-, porque su distincion base no es exhaustiva respecto a su contenido y a todo lo que abarca
(Schmitt, 2014, p. 59) y, sin que lo politico se funde en otras categorias, si entra en relacion con distinciones
éticas, estéticas o econdémicas.

Schmitt pone esta idea en relacion con Hobbes, pues, si bien reconoce que el desarrollo de la misma
que él hace no esta en el fildsofo moderno, si considera que en Hobbes se pueden rastrear sus raices.
Si bien esa analogia entre lo que Schmitt propone en su caracterizacion de la figura del enemigo y lo que
encontramos en Hobbes es una analogia mayoritariamente pertinente, hay tres puntos cruciales en los que
ambas teorias difieren y que en un analisis profundo pueden demostrar tener efectos no solo distintos sino
incluso contrarios. Estas diferencias permitiran ir mostrando la especificidad de la concepcion hobbesiana
del enemigo.

Comenzando por los puntos en comun, vemos que la descripcion de Schmitt es muy aguda a la hora de
caracterizar esta distincion entre amigoy enemigo: él separa los ambitos de la moral, laeconomiay la estética
del de la politica, lo cual le permite indicar que la cuestion de la enemistad es una cuestion de intereses
contrapuestos, pero que no tiene nada que ver en esencia con la maldad, la fealdad o el perjuicio econdmico
que el otro pueda o no encarnar, y que, incluso aunque en la practica suelan vincularse estrechamente,
la autonomia no es una cuestion puramente tedrica porque ni siquiera la vinculacion practica entre estas
distintas categorias es necesaria. Lo que indican la amistad y la enemistad son simplemente distancias
y grados de unién y asociacion o separacion y disociacion (Schmitt, 2014, p. 59) pero estas distancias no
pueden ni reducirse ni reconducirse ni derivarse de esas otras dicotomias no politicas. Por tanto, en palabras
del propio Schmitt:

El enemigo politico no necesita ser moralmente malo, ni estéticamente feo; no hace falta que se erija
en competidor econdmico, € incluso puede tener sus ventajas hacer negocios con él. Simplemente es
el otro, el extrano y para determinar su esencia basta con que sea existencialmente distinto y extrafo
en un sentido puramente intensivo. En ultimo extremo pueden producirse conflictos con él que no
puedan resolverse ni desde alguna normativa general previa ni en virtud del juicio o sentencia de un
tercero “no afectado” o “imparcial”. (Schmitt, 2014, p. 59-60).

Por tanto, lo que de entrada encontramos es la defensa de la autonomia de esta distincion politica basica,
con la cual, Schmitt ofrece una caracterizacion del enemigo que no cae en la deshumanizaciéon automatica de
su identidad. De hecho, reconoce incluso la posibilidad de que el grupo humano que caiga en la categoria de
“enemigo” lo haga de manera eventual, correspondiente a una posibilidad real que surja en un determinado
momentoy que oponga ados grupos pero que no tiene que mantenerse una vez desaparecida esa posibilidad
(Schmitt, 2014, p. 61). Ahora bien, a pesar de estas ideas analogas entre lo que encontrabamos en Hobbes y
lo que presenta Schmitt, hay en concreto tres puntos en los que la teoria que Schmitt desarrolla se distingue
de la hobbesiana.

4.2. Divergencias entre Schmitt y Hobbes

En primer lugar, quisiera sefalar que la distincion amigo-enemigo no es la mas basica en la filosofia
hobbesiana, como dice Schmitt, por el simple hecho de que no hay, de manera primordial y como si
encontramos en la propuesta del fildsofo aleman, amigos (Balibar, 2016, p. 8; Jaede, 2015, p. 4). En el estado
de naturaleza, fundamento de su filosofia politica, solo encontramos personas que no pueden confiar en
nadie porque virtualmente todos pueden hacerles dano. Es cierto que Hobbes contempla la posibilidad de
una alianza de un grupo contra otro, pero esta alianza seria puntual y muy precaria, pues solo se haria en
base a la conveniencia, lo cual haria que entre aliados se conociera que en cualquier momento unos podrian
volverse contra otros en cuanto la alianza dejara de resultar ventajosa. A esta diferencia parece apuntar
Strauss cuando en su resefa a El concepto de lo politico objeta a Schmitt haber hablado de Hobbes tal
y como si este describiese el estado de naturaleza como un estado de guerra de grupos humanos contra
grupos humanos, cuando en realidad lo que Hobbes describe es un conflicto esencialmente entre individuos
(Balibar, 2016, p. 8).

Lo relevante de esta diferencia es que lo que encontramos en la teoria hobbesiana son individuos que
entran en conflicto porque, en un ambiente de escasez que los conduce a la competencia, reconocen una
vulnerabilidad constitutiva frente a los demas, lo cual los obliga a tratarlos como potenciales enemigos. E
incluso que algunos sujetos acaben encontrando un placer en el propio ejercicio del poder que primero
buscaron como defensa, y eso los conduzca a querer aumentar su poder mas alla de lo defensivo, no anula
el hecho de que no encontramos en Hobbes una division de bandos. En la distincion que hace Schmitt, sin
embargo, necesitamos algo mas a lo que apelar que a la mera vulnerabilidad constitutiva o a la busqueda
de la gloria.? Esto se debe a que, si asumimos que desde la base existe la posibilidad de contar con amigos,
es decir, no solo aliados convenientes pero tan potencialmente enemigos como el resto, sino personas con
las que entablar relaciones de confianza, entonces la vulnerabilidad frente a los demas no puede ser el
estado natural del ser humano ni nuestra mayor preocupacion, dado que con los amigos es posible esa
convivencia sin que suponga una amenaza. El problema, entonces, debe radicar en la presencia de esos

5 Veéasenotal.



64 Rios Gomez, |. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 57-67

otros, como la verdadera amenaza, frente a los que adquirimos una nueva vulnerabilidad que ya no puede
ser simplemente constitutiva -dado que con los amigos no la poseemos- sino que debe radicar en alguna
intencion de esos otros, en un mal que quieren perpetrar contra nosotros y que no podemos atribuir de igual
manera a los que calificamos como amigos. Este cambio es muy relevante y permitira explicar el paso a la
violencia ultrasubjetiva que Schmitt, a diferencia de Hobbes, no evita en su teoria.

Ensegundolugar, a pesar de que Schmitt recalque laautonomia de la politicarespecto alamoral, laestética
y la economia, dice de Hobbes que es de admirar la “correcta comprension de que lo que desencadena
las mas terribles hostilidades es justamente el que cada una de las partes esta convencida de poseer la
verdad, la bondad y la justicia” (Schmitt, 2014, p. 95). Esto no refuta su idea de que la categoria politica
de la enemistad no tiene que ver con lo ético, estético y econdmico, pero si parece apuntar a que asume
que, si bien el enemigo no es, a un nivel 6ntico, mas que enemigo, es decir, no necesariamente malo, feo o
perjudicial en lo econdmico, en la practica se necesita una justificacion ética, estética y/o econdémica para
esa enemistad, incluso si no se corresponde con la realidad de como son las cosas. Asi, Schmitt pareceria
tomar una forma de hacer politica -una en la que impera la violencia ultrasubjetiva, ese concepto de Etienne
Balibar que desarrollaré mas adelante- como el espacio exclusivo de lo politico, cuando lo que realmente
es mi intencion defender es que, tal y como expone Balibar, el espacio de lo politico solo se da cuando se
impiden estas formas de violencia estructurales, algo para lo cual es esencial contar con estrategias de
civilidad que, considero, podemos encontrar en Hobbes.

Por otra parte, en la cita anteriormente presentada de Schmitt encontramos que esta oposicion
especificamente politica es una cuestion de alteridad, una alteridad que se convierte en enemiga si
“representa en el conflicto concreto y actual la negacion del propio modo de existencia, y en consecuencia,
si hay que rechazarlo o combatirlo para preservar la forma esencial de vida.” (Schmitt, 2014, p. 60). Esto
podria entenderse como algo analogo a lo que expone Hobbes en su caracterizacion de la enemistad, ya que
el enemigo es para €l quien supone una amenaza real para la preservacion de la vida. La diferencia radica en
que, mientras para Hobbes esta amenaza para la vida es una cuestion material, en la que esa vida a perder es
efectivamente la vida en su sentido literal; para Schmitt esta es una cuestion simbdlica, porque esta basada
en la amenaza a una forma de vida, es decir, a una identidad.

Ademas, su caracterizacion del enemigo como el extrafio al que no se puede juzgar mediante los
parametros propios ya introduce una gran dosis de impunidad en la forma en la que se decide cdmo combatir
aese enemigo (Schmitt, 2014, p. 60). Considero que, contrariamente alo que dice Schmitt de él, precisamente
en Hobbes lo que nos encontramos es que la hostilidad extrema que describe entre las personas no es vista
en ningun momento como una consecuencia de la creencia de cada individuo de poseer la verdad, la bondad
y la justicia, sino precisamente de lo contrario: de saber que todos los demas tienen una verdad igual, un
deseo y un miedo basicos compartidos y unos medios parecidos para lograrlos, con lo cual el choque entre
libertades se dara necesariamente. Si cada individuo creyera estar en posesion de ideas distintas a las del
resto, se romperia la predictibilidad del comportamiento de los demas y, por tanto, ni siquiera la constitucion
conjunta del Leviatan tendria sentido, puesto que la confianza en el funcionamiento de este poder soberano
para eliminar el estado de naturaleza se basa en el conocimiento de las personas de su igualdad constitutiva.

Por ultimo, en tercer lugar, Schmitt considera que Hobbes comete un error al dejar espacio a la
racionalidad individual en su construccion del Estado civil, puesto que esta acabara siendo la semilla que
acabara destruyendo al Leviatan (Dyzenhaus, 1994, p. 6), puesto que el fin ultimo que explica el sometimiento
a la autoridad del Leviatan no es el miedo sino el deseo de autopreservacion que todos comparten y la
esperanza de cumplirlo gracias al poder soberano del Leviatan. Por otro lado, dado que la obediencia es
un medio necesario para lograr ese fin, no tiene que haber una adhesion real e interna a las directrices del
Leviatan, solo un cumplimiento externo de las mismas: de ahi que Hobbes deje espacio a la libertad de
pensamiento y distinga entre confesion y fe (Dyzenhaus, 1994, p. 9) y también permita que el individuo se
resista a ser ajusticiado a pesar de que esta sea una resistencia contra si mismo en tanto que representado
por el Leviatan. Schmitt considera que este espacio a la libertad interna y esta busqueda de una base racional
para el poder soberano no son necesarias y que Hobbes, al confiar en ellas subvierte su solucion autoritaria
(Dyzenhaus, 1994, p. 10).

La diferencia que esto introduce, entre un autoritarismo con una base en la racionalidad humana y
un autoritarismo que renuncia a buscar una base justificativa de si mismo, provoca que los sujetos que
conforman la sociedad hobbesiana no necesiten una identidad grupal ficticia puesto que el Leviatan es el
mejor medio para lograr la mayor proteccion posible ante su miedo a la muerte violenta y la mayor felicidad
dadas las condiciones de competencia y escasez, es decir: el Leviatan garantiza el cumplimiento de la
actitud que estos individuos saben mas racional pero que no son capaces de cumplir sin esta coaccion
externa.Y provoca que los sujetos de la sociedad schmittiana estén a merced de laimposicion estatal de una
demarcacion entre amigos y enemigos y un relato identitario-nacionalista al que sirva.

5. Enemistad y civilidad: la evitacion de la violencia ultrasubjetiva

Traer a colacion estas diferencias no tiene como objetivo dar una vision completa de la propuesta de Schmitt,
que es mucho mas ampliay compleja, pero si sirve para resaltar ciertos aspectos de la teoria hobbesiana que
me permitiran explicar el enlace entre esta y la propuesta de Etienne Balibar. Balibar, en varias de sus obras
aunque con especial detalle en Violencia y civilidad (2015), se encarga de analizar distintos tipos de violencia
estructural, que auna bajo el nombre de “ultraviolencia.” Esta violencia extrema la separa en dos: la violencia
ultraobjetiva y la violencia ultrasubjetiva. La primera se refiere a las formas de violencia que aparecen en



Rios Gomez, . Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 57-67 65

un sistema como andnimas, tal y como si fueran desastres naturales por los que cabe lamentarse pero no
culpar a nadie ni, por tanto, esperar, exigir o construir una alternativa. Ejemplos de ella serian la pobreza, la
explotacion o la precariedad de ciertos grupos humanos que se perciben remanentes, residuos de los que
la sociedad puede prescindir (Balibar, 2015, p.13, p. 69). Por otro lado, la violencia ultrasubjetiva es la que se
ejerce contra individuos o grupos de individuos a los que se ve como encarnaciones del mal que constituyen
una amenaza y que deben ser eliminados a cualquier precio (Balibar, 2015, p. 52). Ese otro seria percibido
como poseedor de algun mal interno, como un ser aterrador, despreciable e inferior a lo que se considera
humano. Esta caracterizacion, ademas de despertar grandes dosis de violencia, justificaria el deseo por
eliminar al otro asi como cualquier esfuerzo por lograrlo, ya que la violencia quedaria parapetada bajo la
apariencia de una forma de depuracion frente a la contaminacion que supone el contacto con el otro (Balibar,
1991, p. 32).

Esta ultima cara ultrasubjetiva de la violencia es la que me interesa en la discusion que estamos trazando.
La crueldad y el encarnizamiento que la caracterizan estan a la base de la mayor parte de estructuras,
instituciones y practicas sociales que involucren mecanismos de discriminacion racistas o sexistas, por
ejemplo. La construccién de estas formas de discriminacion y la violencia a la que conducen se erige sobre
una concepcion del otro como enemigo, pero como enemigo porque su esencia posee un mal corrosivo que
amenaza algo “propio” -la vida, la sociedad, la cultura o las ideas propias-. La construccion simbdlica de ese
otro es de por si violenta a la vez que provoca violencia, puesto que hace percibir al otro como una amenaza
por suidentidad mas intrinseca, y no como una amenaza circunstancial e independiente de laidentidad, como
encontrabamos en Hobbes. La violencia ultrasubjetiva no busca, como la violencia instrumental hobbesiana,
acabar con un conflicto que ha surgido -la competencia, la amenaza a la vida propia, la defensa, etc.-, sino
que busca la eliminacion, real o simbdlica, de quienes considera encarnaciones del mal independientemente
de que haya un conflicto real con ellos y mas alla de ese conflicto en caso de que lo hubiera.

Balibar, no obstante, en su exposicion de como estas formas de violencia estructural abundan en el
escenario politico, no las presenta como la forma inevitable que puede tomar lo politico, como si parecia
ocurrir en Schmitt. El considera, por el contrario, que la caida en estas formas de violencia se produce cuando
la politica carece de lo que él denomina “estrategias de civilidad” (Balibar, 2015, p. 107). La civilidad, que seria
el espacio especificamente de lo politico, refiere a practicas e instituciones que logren crear tal estructura
que impidan que masas de individuos habiten las condiciones de existencia mas vulnerables a la vez que se
las identifica con una suerte de “subhumanidad” contaminante de la que hay que librarse (Balibar, 2015, p.

57).

6. Estrategias de civilidad el sistema hobbesiano

A raiz de esta exposicion, quisiera defender que podemos encontrar estrategias de civilidad en la teoria
de Thomas Hobbes que son las que impiden que, en medio del escenario profundamente violento y dificil
que describe, no se pase a formas de violencia ultrasubjetivas, esto es, encarnizadas contra un otro que
se esencialice como perverso, peligroso y corrosivo. La reflexion sobre qué elementos en la propuesta
hobbesiana son los que permiten cortocircuitar el paso a estas formas de violencia no solo sera importante
para una mejor comprension de las ideas del fildsofo, sino que podran ser de gran utilidad para propiciar
una reflexion critica sobre la politica actual y sus carencias, en concreto en aquellos aspectos en los que las
formas de violencia ultrasubjetivas predominen sin este tipo de estrategias de civilidad para frenarlas.

6.1. El enemigo como identidad o como comportamiento

Como vimos, en Schmitt tenemos grupos de amigos frente a grupos de enemigos, y esto hace que ya no
quede claro que la lucha se dé por una vulnerabilidad constitutiva del ser humano frente a cualquier otro, sino
por una vulnerabilidad frente a unos otros especificos: los enemigos. Cuando el enemigo no es cualquiera
sino solo un grupo, ya que tenemos amigos que no entran en esa categoria, de repente se necesita una
caracterizacion mas esencial e identitaria de estos otros para explicar que sean enemigos en vez de amigos.
Si no fuera posible esta caracterizacion, no tendriamos criterios para distinguir entre amigos y enemigos. Por
tanto, aunque en Schmitt no se especifica qué hace que los enemigos sean tales en base a un mal interno,
vemos como facilmente la oposicion de intereses publicos puede derivar en una justificacion ultrasubjetiva
de la misma -lo cual no es baladi sefialar teniendo en cuenta la ya conocida vinculacion del autor con teorias
politicas basadas en formas de violencia ultrasubjetiva atroces-.

En Hobbes, sin embargo, esta justificacion del enemigo como mal a erradicar no aparece porque el
principal motivo de ataque es la vulnerabilidad de nuestro bien mas preciado: la vida. En tanto que los otros
suponen una amenaza para esto, debemos defendernos contra ellos, pero en el momento en que dejaran
de ser una amenaza -como ocurre, segun Hobbes, con el Leviatan- ya no tendria sentido mantener esta
actitud de ataque de todos contra todos. Como expone Balibar en un articulo en el que calibra la idoneidad
de la interpretacion schmittiana de Hobbes, lo que nos encontramos en Hobbes es que el enemigo “no tiene
rasgos sustanciales o ‘identitarios’ (2016, p. 15), sino que su “caracter concreto refiere a comportamientos y
no a individuos amenazantes en ellos mismos” (2016, p. 15). El enemigo no es una identidad sino un conjunto
de potenciales acciones que ponen en peligro, en este caso la conservacion de la propia vida. Aqui se ve lo
que ese otro puede hacer y de ahi se deduce quién o qué es —-enemigo o no- pero la violencia ultrasubjetiva
se produce cuando ocurre lo contrario: que se ve quién es el otro y de ahi se deduce lo que hara. Por esta
razon, comprender al enemigo y verlo como igual no impide castigarlo en el estado hobbesiano, puesto que



66 Rios Gomez, |. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 57-67

se concibe que ciertos comportamientos son peligrosos o nefastos para el funcionamiento de la sociedad
civil, pero estajustificacion es suficiente para el castigo y no necesita de ulteriores justificaciones identitarias.

Siendo la obra de Hobbes una respuesta al caos politico y social (Alves, 2005, citado por Gomes, Teixeira,
& Ravnjak, 2020, p. 162) es sorprendente que en ella no se caiga en la deshumanizacion del enemigo que en
politicas actuales efectuadas en situaciones de una comodidad, seguridad y prosperidad que nada tienen
que ver con la descrita por Hobbes se den con tanta facilidad. Asumiendo el beneficio que puede suponer el
estudio de Hobbes en este punto para nuestra propia praxis politica, es preciso aclarar que las estrategias
de civilidad que puedan hallarse en la propuesta hobbesiana y que considero virtudes de su teoria no deben
llevarnos a obviar otros factores del sistema hobbesiano que pueden entrafar una profunda violencia o la
omision de derechos y libertades que a dia de hoy considerariamos basicos.

Por consiguiente, si bien rescatar las estrategias de civilidad que consiguen que en estas situaciones tan
cruentas como las que describe Hobbes no se pase a formas ultrasubjetivas de violencia puede ser muy
fructifero para reflexionar sobre la politica actual, en ningun momento esto debe llevar a una automatica
justificacion de las otras formas de violencia no ultrasubjetivas que Hobbes presenta como necesarias y
justificadas en base a la ldgica que ha establecido, basada en ideas antropoldgicas con las que podemos
estar en total desacuerdo.

6.2. La civilidad de la alternancia de roles

;Donde residen, por tanto, estas estrategias de civilidad? Considero que el punto crucial para comenzar
a tratar esta cuestion es la igualdad constitutiva de los seres humanos. Como sabemos, esta no es una
idea feliz en la filosofia hobbesiana, pues es la que causa ese estado de perpetua amenaza y desconfianza.
Ahora bien, a pesar de ser motivo de angustia y ansiedad constantes, la igualdad constitutiva y reconocida
por todos -dado que, como expuse mas arriba, es el reconocer esta igualdad lo que lleva a las personas a
temerse unas a otras-, introduce la idea anteriormente expuesta de que los enemigos no son solo los demas
sino que uno mismo es enemigo para el resto: por eso sabe que esta bajo amenaza constante de ser atacado,
puesto que los motivos que a uno lo llevan a atacar a los demas los compartiran los otros que lo atacaran a
él. Por mas que esto conduzca a la guerra de todos contra todos, involucra una forma de reconocimiento,
puesto que cada uno se escenifica sus propias intenciones y las maneras para materializarlas dentro de
un marco en el que asume que todos los demas poseen esas mismas intenciones y pueden concebir las
mismas estrategias para llevarlas a cabo. Como dice Alves:

Noétese que esta concepcion del estado de naturaleza presupone, por parte de aquellos que lo cons-
tituyen, un ejercicio de evaluacion de si mismo y del otro, de ponerse en el lugar del otro para definir
mejor el propio actuar, de esforzare por anticipar mentalmente las relaciones posibles con el otro (in-
cluyendo aquella decisiva del contrato y las que de él se pudieran derivar), todo ello tomando como
patron de medida siempre el yo propio. Eso significa que tenemos dos (o0 mas) subjetividades que
estan expectantes, que tratan de descifrarse mutuamente, que se reconocen la una a la otra, todo ello
esencialmente y ante todo, a través de si mismas. De este modo, por medio del “|éete a ti mismo” -di-
visa metodoldgica adoptada por Hobbes- yo no simplemente leo o escruto al otro, sino que, en ultima
instancia también soy el otro. (2015, p. 4).

El enemigo no se puede deshumanizar, no se lo puede concebir como poseedor de una esencia
radicalmente diferente a la propia, como ocurre en las formas de violencia ultrasubjetiva, sino que hay que
comprenderlo, hay que conocer qué lo motiva y buscar similitudes con uno mismo para ello. A pesar de
que en Hobbes esto se haga por una mera cuestion de supervivencia, involucra un factor crucial: el de la
alternancia de roles, el de la rotacion entre la posicion de enemigo y de victima. Ser verdugo o victima no
son dos identidades diferentes mediante las que se puedan clasificar a las personas: todas cumplen sendos
papeles, puesto que son tanto potenciales verdugos como potenciales victimas del resto. El que ataca lo
hace porque puede ser atacado, y cuando es atacado sabe que esto ocurre porque €l mismo podria haber
atacado a quienes ahora lo atacan. Esto, por mas que produzca la terrible situacion de barbarie generalizada
en el estado de naturaleza, impide frontalmente la esencializacién del enemigo como peor y radicalmente
distinto de uno mismo.

En el Estado civil ocurre lo mismo: la igualdad constitutiva no se pierde porque todos siguen compartiendo
el mismo deseo y miedo basicos, ya que en eso radica el funcionamiento del Leviatan como obstaculo al
resurgimiento del estado de naturaleza. Por esta razon, el infractor de las leyes no se ve como un ser maligno
cuyos motivos se opongan totalmente a los propios, sino como un igual que puede ser reeducado o puede
servir como ejemplo para el resto de conciudadanos, asumiendo que estos son capaces de lo mismo que
el delincuente y que es preciso, por eso, disuadirlos de actuar como él. Como dice Balibar, en Hobbes el
enemigo es un (potencial) comportamiento, y no una identidad esencialmente distinta a la propia (2016, p. 15).

La alternancia de roles ya ha sido sehalada como estrategia de civilidad referida a otros contextos, como
el del principio de la rotacion en la democracia ateniense clasica (Moreno Pestafia, 2021). Su fuerza reside
en que impide enjuiciar el comportamiento del otro desde valores o criterios abstractos e irrealizables, una
forma de juzgar que convierte a la politica en una batalla pueril en la que no se buscan soluciones sino
culpables, mientras que se acrecienta la irresponsabilidad. No es facil decir que simplemente alguien
no deberia haber procedido como procedid y que, por tanto, eso denota que es peor que uno mismo -ya
asumimos que nosotros lo habriamos hecho mejor- cuando de verdad nos llega el momento de ocupar su
lugary enfrentarnos a sus mismas decisiones, medios y recursos. Entonces se ve si proceder de otra manera



Rios Gomez, . Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 57-67 67

eraviable o noy probablemente se comprenden las razones que llevaron al otro a su actuacion, por mas que
se consideren o no las mas adecuadas. Esto es lo que encontramos en Hobbes: no se muere a manos de la
crueldad de otros ni tampoco se mata para hacer dafo a otros que son malvados, sino que todo gira en torno
a la comprension de la igual vulnerabilidad ante la muerte que todos comparten y que los hace ser por igual
potenciales victimas de todos y potenciales amenazas para todos. Esto no hace mas agradable el sufrir una
muerte violenta, pero si evita el encarnizamiento: se puede temer profundamente a los demas, pero no se
condena su proceder como maligno e irracional porque se lo comprende, porque ese proceder es el propio
o lo seria de estar en su lugar.

7. Conclusiones

A partir del contraste entre Hobbes y Schmitt, y con el marco tedrico aportado por Balibar, he buscado
mostrar que la figura del enemigo en Hobbes no conlleva necesariamente su deshumanizacion, es decir, su
caida en formas de violencia ultrasubjetivas; sino que se basa en una comprension racional de la amenaza
comun que todos los seres humanos representan entre si. Esta igualdad constitutiva, lejos de justificar
una violencia encarnizada, permite evitar su forma ultrasubjetiva al impedir que el otro sea reducido a una
esencia amenazante o corrupta. Si bien el sistema hobbesiano no esta exento en absoluto de violencia, sus
mecanismos permiten un reconocimiento mutuo que puede ser leido como una estrategia de civilidad: no
se castiga al enemigo por lo que es, sino por lo que puede hacer”’, y ese hacer es siempre comprensible
desde la propia racionalidad compartida porque no se explica apelando a una identidad diferente a la
propia. Esta lectura permite rescatar del pensamiento hobbesiano una herramienta valiosa para resistir las
I6gicas actuales de exclusion, odio y enemistad absoluta que se dan en fendmenos como el racismo o el
ultranacionalismo; y repensar asi los fundamentos ético-politicos de nuestra convivencia y organizacion.

8. Referencias bibliograficas

Alves, Marcelo (2015). El Leviatan de Hobbes: el estado de naturaleza hobbesiano en la dialéctica del recono-
cimiento. Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, (35)2-7. Recuperado de https:/hobbesiana.
com.ar/index.php/hobbesianos/issue/view/34/30

Balibar, Etienne y Wallerstein, Immanuel (1991). Raza, nacion y clase (Trad. no indicada en la edicion). IEPALA.

Balibar, Etienne (2015). Violence and civility: On the limits of political philosophy [Violencia y civilidad: sobre
los limites de la filosofia politica]. (G. M. Goshgaarian, Trad.). Columbia University.

Balibar, Etienne (2016). El Hobbes de Schmitt, el Schmitt de Hobbes (Gonzalo Ricci Cernadas, Trad.). Las To-
rres de Lucca: International Journal of Political Philosophy, 5(9), 201-259. Recuperado de https:/revistas.
ucm.es/index.php/LTDL/article/view/76990

Zavalia Dujovne, Diego de (2015). Prometeo como el hombre hobbesiano. La temporalidad en el origen de la
politicay la religion. Boletin de la Asociacion de Estudios Hobbesianos, (35), 8-11. Recuperado de https://
hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/issue/view/34/30

Dyzenhaus, David (1994). Now the machine runs itself: Carl Schmitt on Hobbes and Kelsen [Ahora la maquina
funciona sola: Carl Schmitt sobre Hobbes y Kelsen]. Cardozo Law Review, 16(1), 1-20. Recuperado de
https://ssrn.com/abstract=1244505

Gomes Soares, Fernando, Rodrigues Teixeira, Arthur., & Silva Ravnjak, Luciano (2020). De Hobbes a Appadu-
rai: O instituto do refugio sob a ética do contrato social e da geografia da raiva [De Hobbes a Appadurai:
la institucion del refugio desde la dptica del contrato social y de la geografia de la ira]. Revista Ciéncias
Humanas - UNITAU, 13(3), 156-168. https://doi.org/10.32813/2179-1120.2020v13.n3.2668

Hobbes, Thomas (2018). Leviatan (Carlos Mellizo, Trad.). Alianza. (Trabajo original publicado en 1651).

Jaede, Maximilian (2015). The concept of enmity in the political philosophy of Hobbes [El concepto de ene-
mistad en la filosofia politica de Hobbes]. [Tesis doctoral, Universidad de St. Andrews]. Research@StAn-
drews. Recuperado de http://hdl.handle.net/10023/6679

Moreno Pestana, José Luis (2021). Los pocos y los mejores. Localizacion y critica del fetichismo politico. Akal.

Schmitt, Carl (2014). El concepto de lo politico (Rafael de Agapito Serrano, Trad.). Alianza. (Trabajo original
publicado en 1932).

Schmitt, Carl (2004). El Leviathan en la teoria del Estado de Thomas Hobbes (Francisco Javier Conde, Trad.).
Comares. (Trabajo original publicado en 1938).

Taylor, Alfred Edward (1938). The ethical doctrine of Hobbes [La doctrina ética de Hobbes]. Philosophy,
13(52):406-424. https://doi.org/10.1017/S0031819100014194


https://hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/issue/view/34/30
https://hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/issue/view/34/30
https://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/article/view/76990
https://revistas.ucm.es/index.php/LTDL/article/view/76990
https://hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/issue/view/34/30
https://hobbesiana.com.ar/index.php/hobbesianos/issue/view/34/30
https://ssrn.com/abstract=1244505
https://doi.org/10.32813/2179-1120.2020.v13.n3.a668
http://hdl.handle.net/10023/6679
https://doi.org/10.1017/S0031819100014194

