
221Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 221-231

Resumen: En la filosofía política contemporánea persiste una discusión sobre la relación entre genealogía 
y normatividad. Esta controversia se enmarca en las coordenadas propias de las discusiones en el ámbito 
anglosajón, desde donde tendió a dejarse de lado el valor de los análisis de Foucault para pensar lo jurídico. 
Por ello, en este trabajo se propone retomar el vínculo que, en los textos foucaulteanos, la crítica guarda 
con la genealogía como método de trabajo filosófico y con la normatividad como uno de los aspectos o 
dimensiones de este vínculo, con la finalidad de replantear la utilidad de las genealogías en el campo jurídico, 
y reinscribir el derecho como un objeto de reflexión histórico-crítica. El artículo se desarrolla en tres partes, la 
primera dedicada a la noción de crítica en Foucault y Koselleck, quienes ahondaron en la configuración que 
la cuestión tuvo, en Occidente, desde la modernidad en adelante. La segunda, se ocupa de la genealogía 
como método crítico filosófico en el pensamiento de Foucault. Y, la tercera, se ocupa de la manera en que 
la normatividad se encuentra en el corazón de la filosofía foucaulteana, y del tipo de caracterizaciones y 
distinciones que Foucault realizó en torno de ella, en la década de 1970.
Palabras clave: Crítica; Genealogía; Normatividad; Foucault; Derecho.

Crítique, Geneaology, Normativity. Koselleck, Foucault,  
and the historic-critical reflection on law

Abstract: In contemporary political philosophy, an ongoing debate concerns the relationship between 
genealogy and normativity. This controversy is framed within the coordinates of the Anglo-Saxon context, 
where the value of Foucault’s analyses for thinking the legal domain has often been sidelined. This paper 
therefore proposes to revisit the connection that, in Foucauldian thought, links critique with genealogy as a 
method of philosophical inquiry, and with normativity as one of the dimensions of this relationship. The aim 
is to reassess the relevance of genealogical approaches within the legal field and to reinsert law as a valid 
object of historical-critical reflection. The article is structured in three parts: the first focuses on the notion of 
critique in the works of Foucault and Koselleck, both of whom explored how this issue has been shaped in the 
West since modernity. The second part addresses genealogy as a critical philosophical method in Foucault’s 
thought. The third part examines how normativity lies at the core of Foucauldian philosophy, and explores the 
types of characterizations and distinctions Foucault made regarding it during the 1970s.
Keywords. Critique; Genealogy; Normativity; Foucault; Law.

Sumario: Crítica. Genealogía. Normatividad. De las disciplinas al gobierno. Normalización, normación y 
codificación. Conclusiones. Referencias bibliográficas.

Cómo citar: Alvarez, Luciana (2026). Crítica, Genealogía, Normatividad. Koselleck, Foucault y la reflexión 
histórico-crítica sobre el derecho. Las Torres de Lucca. Revista Internacional de Filosofía Política, 15(1), 221-
231. https://www.doi.org/10.5209/ltdl.100961

En el campo de la filosofía política contemporánea persiste una discusión en torno a la relación entre 
genealogía y normatividad, que ha tenido diversos momentos y se ha organizado en torno de distintos ejes 

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofía política
ISSN: 2255-3827 • e-ISSN: 2255-3827

A RT Í C U LOS

Crítica, Genealogía, Normatividad. Koselleck, Foucault y la 
reflexión histórico-crítica sobre el derecho

Luciana Alvarez
CONICET/Universidad Nacional de Cuyo 

https://www.doi.org/10.5209/ltdl.100961 Recibido: 01/05/2025 • Aceptado: 01/10/2025 • Publicado: 30/01/2026

https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0000-0002-5319-2152
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:lalvarezbauza%40gmail.com?subject=


222 Alvarez, L. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 221-231

conceptuales. Una de las derivas de la discusión condujo a una divisoria según la cual ambas nociones 
parecen excluirse mutuamente. Esta controversia, que lleva sus décadas y actualmente posee algunos 
nombres propios, como Axel Honneth (2007), Yves Cusset y Stéphane Haber (2007), Amy Allen (2009), 
Daniele Lorenzini (2020) o Bernard Harcourt (2025), se encuentra en el centro de las tensiones entre las 
posiciones habermasianas y las posiciones foucaulteanas. De hecho, en buena medida, tomó lugar a partir de 
las objeciones cruzadas entre estas posiciones1 y la necesidad de cada una de ellas de caracterizar su propia 
perspectiva explicitando aquello que la distingue de la otra. Todo ello culminó en una lectura que, a nuestro 
juicio, sigue las coordenadas que organizan la producción y circulación de narrativas propias del pensamiento 
anglosajón, con una fuerte pretensión de hegemonizar la discusión. Sin identificar normatividad a secas con 
normatividad jurídica, reconocemos que la controversia sobre el derecho en el pensamiento de Foucault se 
encuentra íntimamente relacionada con esta discusión en torno de la genealogía y la normatividad. Cuando 
menos, podemos sostener que el modo en que esta relación sea concebida tenderá a condicionar nuestra 
comprensión de aquel problema.

Para responder a una serie de preguntas, tales como: ¿para qué hacemos genealogías en el campo 
jurídico? ¿qué sentido tiene todo ese trabajo gris, meticuloso, pacientemente documentalista en torno de 
una realidad específica como el derecho? ¿qué espacio ocupa en el pensamiento de Foucault lo jurídico?; 
retomamos la relación que, en los textos foucaulteanos, la crítica guarda con la genealogía como método 
de trabajo filosófico, y con la normatividad como uno de los aspectos o dimensiones puestos en juego. 
Entendemos que reponer este vínculo, tal como Foucault lo tematiza, es una tarea necesaria a la hora 
de imaginar, intensificar y desplegar prácticas de resistencia en las que el derecho posea algún tipo de 
implicación. 

Crítica
Comenzamos por revisitar algunos desarrollos de Koselleck y Foucault2 relativos a la crítica en tanto 
práctica que, en la modernidad, habría gozado de una locación privilegiada, ubicándose en el centro 
de las preocupaciones de esa época.3 La cuestión de la crítica en la modernidad ha suscitado diversas 
tematizaciones que podríamos reponer, pero al escoger el trabajo de Koselleck sobre crítica y crisis y hacerlo 
dialogar con el pensamiento de Foucault, se entiende con mayor precisión qué es lo que se encuentra en 
juego en la crítica genealógica de éste y cuál es el desplazamiento que propone en relación con Kant.

Según el clásico texto de Koselleck, dedicado a la crítica en la modernidad, “en la Crítica se oculta la 
crisis” (2007, p. 97). El uso moderno del vocablo “crítica” habría comenzado a tomar relevancia en el siglo 
XVII, vinculado al estudio analítico de obras de arte y textos antiguos y sagrados por parte del pensamiento 
humanista de la época. A partir de la Reforma, la necesidad de descubrir la interpretación correcta de 
las sagradas escrituras implicó una problematización del principio de revelación como criterio de verdad, 
dando lugar a la crítica como trabajo sobre los textos para comprender su estructura y contenido auténticos, 
verdaderos, originales. En la modernidad, la crítica abarca todos los campos del saber, llegando a identificarse 
con la misma actividad de la razón. Un análisis crítico era equiparado con un análisis riguroso, guiado por la 
razón, donde “crítica” se acerca a “conocimiento científico”. Separa lo auténtico de lo inauténtico, lo bello de 
lo feo, lo bueno de lo malo, lo verdadero de lo falso. Planteada la cuestión sobre la verdad, su fundamento y 
el modo de acceder a ella, la crítica se presenta como la manera en que la razón actúa para disipar la tiniebla 
y la confusión.

Conforme la significación general que alcanzó en el siglo XVIII, Koselleck puede sostener que:
La crítica es un arte del juicio, y su actividad consiste en interrogar a un contenido objetivo previamen-
te dado por su autenticidad o verdad, por su exactitud o su belleza, con el objeto de, partiendo del 
conocimiento extraído, pronunciar un juicio que, según el uso normal del término, puede extenderse 
también a las personas (Koselleck, 2007, p. 97).

En este sentido, es evidente el correlato de la crítica –conforme su acepción moderna– y la concepción 
dualista del mundo por medio de la cual puede distinguirse lo valioso de lo disvalioso, donde la noción crítica 
introduce una escansión. Koselleck busca reponer ese componente de la crítica ligado a la crisis. Si bien 
la idea de “crisis” desempeñó un papel preponderante en el deterioro de la legitimidad del absolutismo 
monárquico y el derrotero que signó el papel de la crítica como tribunal supremo de la razón, su acoplamiento 
a la noción de crítica no había sido adecuadamente relevado. Es decir, a pesar de la evidente ligazón crisis-
crítica, la primera no gozaba de la misma centralidad. Koselleck (2007) entiende que: “radica en el concepto 
mismo de la Crítica el que mediante ella se lleve a cabo una escisión o división” (p. 97). La crítica inocula una 
crisis, una instancia de quiebre al interior de la cuestión que constituye su blanco.

1	 Suele reconocerse al texto de Habermas, El discurso filosófico de la modernidad (1985), como el inicio de la confrontación entre 
estas posiciones. Igualmente, para una cartografía más detallada de las coordendas de ese debate, puede verse Las coordena-
das del debate entre Foucault y Habermas (Cuset y Haber, 2007). 

2	 Algunos desarrollos incorporados a este artículo fueron presentados en el coloquio Michel Foucault y el ejercicio de la crítica para 
la problematización del presente, organizado por el Programa de Estudios Foucaultianos del Instituto de Investigaciones Gino 
Germani, de la Universidad de Buenos Aires. Se trató de una exposición que elaboramos junto con Emiliano Jacky Rosell, a quien 
agradezco el haberme compartido la lectura del texto de Koselleck, vinculado a las nociones de crítica y crisis, como puntapié 
para profundizar la cuestión de la crítica en el pensamiento de Foucault. 

3	 No nos ocupamos en este artículo de ello, pero de todos modos es importante señalar que, tanto Koselleck como Foucault, se 
interesaron por vías diversas en el tratamiento que Kant asignó a la noción de “crítica” como paradigma de la modernidad ilustra-
da.



223Alvarez, L. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 221-231

Si reparamos en su etimología, conforme la entrada que Koselleck prepara para el término “crisis” en 
Geschichtliche Grundbegriffe (2007, pp. 241-270),4 advertimos que, en su emergencia y circulación en griego, 
los vocablos crítica y crisis comparten la misma raíz, correspondiente al verbo krinein, portador de diversos 
sentidos. La dimensión dualista habita la noción de crítica desde su uso temprano. Por un lado, encontramos 
el significado de separar, cortar, distinguir, proveniente de la raíz indoeuropea krei-, que alude a la dimensión 
analítica y valorativa vinculada al juicio como capacidad para establecer distinciones dicotómicas: verdad/
falsedad, bondad/maldad, justicia/injusticia; y, por el otro, krinein indica la acción de decidir y elegir, ligada 
a la dimensión selectiva y resolutiva. Además, el verbo porta el sentido de luchar, combatir; componente 
litigioso, adversativo, polémico, de pugna entre elementos a favor y elementos en contra.  De la misma 
manera, siempre de acuerdo con Koselleck,5 los términos krinein, krisis y kritikós remiten (en la Grecia 
antigua) al ámbito de la jurisprudencia y la práctica judicial, revelando por esta vía una conexión íntima con 
la dimensión jurídico-normativa. La crítica-crisis participa del arte del enjuiciamiento sobre los elementos a 
favor y en contra en el marco de un litigio judicial. Se refiere al arte de la decisión en el sentido de veredicto, 
o resolución, que pone fin a un proceso en el que se confrontan posiciones mutuamente excluyentes; evoca 
tanto la escisión como la decisión o resolución entre opuestos. De allí habría derivado hacia la creación del 
orden político-jurídico soberano de una comunidad, propio de la democracia griega; y, luego, se traspasaría 
al ámbito teológico con la primera traducción bíblica al griego, donde krisis remite al orden jurídico que tiene 
a Dios como su soberano el día del juicio final (Koselleck, 2007, p. 190). Esta deriva permite comprender la 
imagen de la crítica como supremo tribunal de la razón, tan cara a la modernidad. Quien posee la facultad de 
juzgar, constituye la autoridad suprema. Junto a todo ello, podemos considerar la etimología del término “ley” 
que proviene de legere, y la raíz indoeuropea leg- de donde provienen “leer” al igual que “logos”, cuyo sentido 
remite a escoger, seleccionar, pero también decidir, distinguir, clasificar y ordenar y medir (Pabón, 1983, pp. 
3-8; Peirano, 2024, pp. 49-53). Tanto en el vocablo “crítica”, como en los términos “ley” y “logos”, encontramos 
elementos vinculados al arte del juicio y al establecimiento de unas distinciones que lo sostienen, selladas en 
la modernidad mediante la identificación entre crítica y razón, siendo el pensamiento de Kant su expresión 
más acabada. Conforme resalta Koselleck (2007, p. 245), el término “crítica” se inscribió como un concepto 
central de la modernidad relativo al campo político e histórico, quedando desatendido el término “crisis”. 
Éste habría consolidado su uso en la terapéutica médica, como indicador del momento en que el decurso de 
una enfermedad se resuelve mediante la cura o, por el contrario, se acentúa el deterioro que culmina en la 
muerte, dado que luego de la crisis sobreviene una definición. A partir del siglo XIX el término “crisis” amplía 
su uso, se introduce en el habla cotidiana pregnando diversos campos vinculados a lo político, lo económico 
o lo social, sin llegar a considerarse un concepto o categoría de relevancia.

De esta manera, crítica y crisis, expresan una doble ligadura. Por un lado, comparten una raíz común, 
aun cuando con posterioridad cada uno de ellos permee un campo específico de prácticas. Por el otro, 
ambos portan los diversos sentidos relativos al establecimiento de un juicio, o veredicto, la contrastación 
de diferentes puntos de vista o elementos que pueden encontrarse en pugna, así como la necesidad de 
establecer distinciones excluyentes. Esta primera aproximación a la noción de “crítica” nos ha habilitado 
un campo multívoco de sentidos, así como enlaces a otros términos, como crisis, juicio, logos y ley, que nos 
interesan para recuperarlos, más adelante, en relación al modo en que el ejercicio crítico supone la puesta en 
crisis de las normatividades existentes, entre las cuales se encuentra la normatividad jurídica.

Si seguimos a Foucault en ¿Qué es la crítica? (2018), conferencia dictada en la Universidad de La Sorbona 
en mayo de 1978, junto a la serie de indicaciones que aparecen en distintas intervenciones entre 1978 y 
1984, la crítica posee un carácter general, involucra diversas actividades,6 pero se trata de una actitud. No 
remite simplemente a un conocimiento o a la manera de establecer su legitimidad, no es un simple saber, 
ni un arte ligado al conocimiento por medio del cual apartar errores y dirimir la autenticidad de un objeto o 
suceso, tal como el pensamiento moderno cristalizó su uso. Es más bien una tarea, una práctica, un modo de 
posicionarse, una intervención estratégica enmarcada en relaciones de poder. Se trata de una cierta manera 
de pensar, de decir, de actuar, cierta relación con lo que existe, con lo que se sabe, con lo que se hace, una 
relación con la sociedad, la cultura, una relación, asimismo, con los otros, y que podríamos llamar, digamos, 
la “actitud crítica” (Foucault, 2018, p. 46).

Más aun, como actitud y manera de pensar habría emergido en Occidente moderno, en correlación a las 
modalidades de gobierno, esto es como:

4	 Téngase en cuenta que hemos trabajado con la edición de 2007, en español, del libro Crítica y crisis. Un estudio sobre la pato-
génesis del mundo burgués, en el que se inserta como apéndice la entrada correspondiente al término krisis compuesta por 
Koselleck para el Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, edición de 
O. Brunner, W. Conze y R. Koselleck, Klett-Cotta, Stuttgart, 8 vols., 1972-1997, vol. III, 1982, pp. 617-650. En la edición en español el 
apéndice corresponde a las páginas 239-281.

5	 Esta remisión del krinein griego al campo judicial fue trabajada por Foucault en el curso dictado en 1974 en el Collège de France, 
editado bajo el título Lecciones sobre la voluntad de saber. 

6	 Este no es el único modo en que Foucault se refiere a la crítica en sus investigaciones. En su primera intervención en el Collège de 
France, la conferencia publicada bajo el título El orden del discurso, propuso caracterizar al trabajo que emprendía como crítico y 
genealógico, donde crítica refería a un tipo de descripción que, a diferencia de la exégesis tradicional, pretendía mostrar cómo se 
han formado las funciones o sistemas de control del discurso (Foucault, 1996, pp. 59-65). Más tarde, en el curso de 1975, editado 
en español bajo el título Defender la sociedad, caracteriza a la crítica como actividad eminentemente local y desde abajo; saber 
histórico de las luchas o investigaciones genealógicas que acoplan saber erudito y saber de la gente (Foucault, 2006, pp. 20-22). 



224 Alvarez, L. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 221-231

contrapartida –o mejor, contraparte y adversario a la vez– de las artes de gobernar, como manera de 
desconfiar de ellas, de recusarlas, de limitarlas, de encontrarles una justa medida, de transformarlas 
(...) el arte de no ser gobernado de esa manera (Foucault, 2018, p. 49).

Aquí la opción crítica foucaulteana se deriva, por un lado, hacia el vector relativo a krinein que indica la 
acción de decidir y elegir, el componente de intervención selectiva y resolutiva así como el sentido de lucha 
y combate; y, al mismo tiempo, hacia la cuestión de la “crisis” que entraña necesariamente preguntar a la 
verdad por sus efectos de poder, en ese desplazamiento en el que escoge la Aufklarung kantiana como 
escena crítica.7 La crítica como actitud, como “voluntad decisoria de no ser gobernado” (Foucault, 2018, 
p. 73) supone una crisis. En cualquier caso, no prioriza el componente analítico, aun cuando constituye un 
análisis, su blanco no es el conocimiento y las condiciones que lo tornan legítimo, sino el poder. Es decir, las 
condiciones que tornan enunciable, aceptable un determinado discurso de verdad, en sí mismo contingente, 
que funciona como el fundamento igualmente histórico y circunstancial de las coerciones que organizan un 
determinado gobierno.

Sin renunciar a la polémica, Foucault reorienta la cuestión capital de la filosofía, que habitualmente se 
circunscribe a la pregunta por el ser y la verdad del ser, hacia la pregunta por el modo en que efectiva, 
o positivamente, aceptamos someternos a la conducción de otros, a través de la verdad. Interroga los 
discursos de verdad, en tanto estos integran dispositivos de poder y son el producto de relaciones o juegos 
de fuerza. Los discursos de verdad vectorizan una fuerza que organiza las modalidades de gobierno, al mismo 
tiempo que constituyen el efecto de un régimen por el cual un postulado puede ser considerado verdadero 
(régimen de veridicción o juegos de verdad). La pregunta por la verdad del ser, o del fundamento, se modula 
encaminándose a mostrar que, en sí misma, esa verdad no existe, sólo contamos con regímenes de verdad 
siempre relativos e históricamente contingentes (Lorenzini, 2020, p. 32). La cuestión pasa por atacar el nexo 
que ata verdad y poder, impugnar y colocar en entredicho la aceptabilidad de un sistema. Es decir:

si la gubernamentalización es ese movimiento por el cual se trataba, en la realidad misma, de una 
práctica social de sujeción de individuos por medio de mecanismos de poder que reclaman para sí 
una verdad; pues bien, diría que la crítica es el movimiento por medio del cual el sujeto se arroga el 
derecho de interrogar a la verdad sobre sus efectos de poder y al poder sobre sus discursos de verdad 
(Foucault, 2018, p. 52).

La crítica como tarea de la filosofía se liga a la pregunta por la verdad y sus efectos. Preguntarnos cuáles 
son esas verdades, esos saberes, que forman parte de los anclajes de las relaciones de poder, y cómo, en 
el entramado de cuáles estrategias, unas verdades han llegado a constituirse como tales para nosotros. 
De acuerdo con Foucault, la crítica mantiene una relación con el conocimiento en el campo filosófico, es 
un tipo de interrogación histórico-filosófica, una ontología histórica, que tiene por objeto “analizar, elucidar, 
hacer visible y, por lo tanto, intensificar las luchas que se desarrollan en torno al poder, las estrategias de 
los adversarios en el seno de las relaciones de poder, las tácticas utilizadas, los núcleos de resistencia” 
(Foucault, 1999b, pp. 117-118). Es decir, lleva a cabo un diagnóstico del presente.

Genealogía
Foucault designó a su trabajo de diversas maneras, sin que ello tuviese un correlato temporal y secuencial. 
En algunas ocasiones se privilegió la denominación crítica, en otras lo arqueológico, en otros lo genealógico, 
por momentos distinguió ambas dimensiones, pero lo hizo de formas diversas. Si bien en la conferencia 
¿Qué es la crítica? de 1978, sostuvo:

Al hablar de arqueología, de estrategia y de genealogía no pienso que se trate de descubrir en ello tres 
niveles sucesivos que serían desarrollados unos a partir de otros. Más bien se trata de caracterizar tres 
dimensiones necesariamente simultáneas del mismo análisis (Foucault, 2018, p. 71).

A partir de su desempeño en el Collège de France, se refirió a sus indagaciones como investigaciones 
genealógicas o simplemente genealogías. Parte de la literatura secundaria, luego de abandonar la estructura 
tripartita que escandía secuencialmente su trabajo en arqueología, genealogía y ética, ha comenzado a 
denominarla arqueo-genealogía (Villacañas y Castro, 2017; Vázquez, 2020; Raffin, 2021; Dalmau, 2024), en 
el afán de colocar el foco en el hecho de que se trata de un mismo tipo de indagación, una modalidad de 
trabajo que aun transformándose, aborda los mismos objetos haciendo variar el ángulo de acometida.8 En 
el trabajo de la filosofía como genealogía, tal como lo desarrolla Foucault, se persigue interrogar a la verdad 
por sus efectos de poder, exponer las condiciones históricas de aceptabilidad de diversos sistemas o focos 
de experiencia (prisión, enfermedad mental, la sexualidad, la libertad, etc.). Es un procedimiento que tiende a 
desfondarlos en tanto no han llegado a ser aceptables por algún derecho originario, alguna esencia o verdad, 
y es posible seguir las líneas de ruptura que marcan su emergencia. Esto es, remontar las peripecias de la 

7	 Cabe recordar que Foucault propone una distinción entre crítica y Aufklarung en Kant, según la cual “crítica” refiere al conoci-
miento y su legitimidad, y Auflkarung refiere al coraje de pensar por uno mismo y valerse del propio entendimiento. En cierto 
modo, Foucault sugiere que aquello que él mismo denomina “actitud crítica” se encontraría más cerca de la Aufklarung que del 
proyecto crítico kantiano (Foucault, 2018, pp. 52-53).

8	 En un trabajo de reciente publicación Daniele Lorenzini (2025), sin adscribir a la denominación de arqueo-genealogía, da cuenta 
de la inextricable implicación entre arqueología y genealogía en la tarea de diagnóstico del presente que, de acuerdo con Fou-
cault, define el trabajo propiamente filosófico. 



225Alvarez, L. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 221-231

historia para mostrar que no hay nada que pertenezca necesariamente al lugar que la contingencia le ha 
asignado (Foucault, 1988, p. 19).

Si retenemos la multivocidad constitutiva del término crítica, reseñado en el primer apartado de este texto, 
advertimos que en el trabajo genealógico el componente de polémica, disputa y ruptura aparece exaltado. Al 
mismo tiempo, la idea de diagnóstico, que derivó hacia el sentido médico de “crisis”, señalando el decurso 
de una enfermedad y las posibilidades de su resolución, integra el trabajo genealógico dando cuenta del 
campo de adversariedad en el que determinados problemas toman forma, gesto que en sí mismo supone 
intervenir en él sin definirlo. La dimensión diagnóstica de la filosofía parece tener que ver con esta afirmación 
que referimos antes: en la crítica se oculta la crisis, puesto que el análisis que despliega pretende mostrar 
las fuerzas que subtienden eso que se nos presenta como natural, necesario e inmodificable. El trabajo 
genealógico porta el componente adversativo y agonístico, acopla con lo que está en disputa, capta el punto 
de vista de la crisis en virtud del cual una situación se bifurca, pudiendo orientarse a diversas resoluciones 
posibles. El punto de disyunción, ese espacio en que unos elementos se ligan a otros, aun cuando pudieron 
haber seguido una deriva diferente. Busca desvelar, desmenuzar, la contingencia de aquello que percibimos 
como intemporal, por eso constituye un trabajo que es histórico y crítico. Consiste en “seguir las líneas de 
fragilidad actuales, para llegar a captar lo que es, y cómo lo que es podría dejar de ser lo que es” (Foucault, 
1999a, p. 325), sin pretender orientar el decurso de las mutaciones a partir de la elucidación de lo bueno o lo 
malo (Lorenzini, 2025, pp. 138-139). Lo bueno y lo malo son en sí mismos configuraciones históricas.

Las genealogías hacen que la multiplicidad de derivas posibles alojadas en ciertas positividades (las 
instituciones de encierro y cuidado, el estatuto de la locura, de lo normal, los procedimientos de sanción, o 
de intercambio de valor, u otras) entren en relación con las líneas de fuerza que sostienen nuestra actualidad, 
dejando abiertas vías de experimentación. Se despliegan junto a las luchas en curso, suponen un acoplamiento. 
No pretenden establecer qué es verdadero y qué es falso buscando el fundamento de la acción; sino saber 
“cuáles son los vínculos, cuáles son las conexiones que pueden señalarse entre mecanismos de coerción y 
elementos de conocimiento” (Foucault, 2018, p. 65); en lugar de legitimar los saberes estatuidos, se orientan 
hacia la posibilidad de pensar de otro modo.

Cuando Kant sostiene que hacer la crítica es hacerse una idea justa del conocimiento, poder separar 
entre conocimiento verdadero, legítimo; y conocimiento falso, ilegítimo, insinuaba allí una secuencia según la 
cual primero hay que conocer y definir, delimitar, analizar, sopesar, juzgar, establecer lo universal y necesario, 
y luego actuar. Es el procedimiento analítico eminentemente moderno de la crítica razonada, conocer para 
actuar conforme a eso que se conoce, pudiendo discernir incluso los puntos en que se actúa por fuera o más 
allá de la razón misma. La verdad es el fundamento de la acción y el problema pasa por mostrar la legitimidad 
y autenticidad de ese conocimiento, de esa verdad que funda; y se hace valer como necesaria, como lo que 
no puede ser de otro modo. Esta escena del discurso fundador de todos los saberes y dominios es una 
escena familiar para la filosofía, por lo menos desde que supo ocupar el lugar de los dioses.

El trabajo genealógico abre otra escena, una en la que sea posible dar cuenta de la contingencia de una 
verdad cualquiera que funciona como anclaje de las relaciones de gobierno. Donde sea posible mostrar que 
nos conducimos de determinada manera, porque aceptamos como verdaderos unos discursos que, en rigor, 
no son más que el efecto de relaciones de fuerzas. Donde sea posible elucidar la contingencia histórica de 
las coerciones y las normatividades que organizan las diversas artes de gobierno en Occidente.

Normatividad
En tanto los sistemas de coerción constituyen uno de los blancos de su crítica, podemos sostener que 
la normatividad se encuentra en el corazón de la genealogía foucaulteana, haciendo lugar a este tipo de 
interrogantes: ¿cómo nos gobernamos a través de la verdad? ¿de qué manera unos discursos que se asumen 
verdaderos (saberes) pasan a constituir el soporte de modos de hacer y formas de vivir? ¿qué efectos 
producen esos discursos de verdad? ¿cómo se acoplan y desacoplan a regímenes de conducta? ¿cómo se 
relacionan esos regímenes de conducta con los sistemas jurídico normativos?

En las tres primeras clases del curso Seguridad, territorio, población, impartido en 1978, Foucault realiza una 
serie de señalamientos vinculados a la cuestión de la normatividad. A través de ellos es posible comprender 
no sólo qué lugar posee lo jurídico en relación a los mecanismos de seguridad sino, sobre todo, la modulación 
que introduce respecto de la distinción entre derecho y tecnologías de poder disciplinarias, desarrollada en 
los años anteriores, es decir hasta el curso Defender la sociedad impartido en 1976 (Foucault, 2000). En 
concreto, al desplegar el problema de la gubernamentalidad liberal, reconfigura –en parte– el tratamiento 
que había dado a los mecanismos disciplinarios, y a la relación de éstos con lo jurídico, la normalización y las 
libertades, señalando:

En alguna parte dije que no se podía comprender la introducción de las ideologías y una política libe-
rales en el siglo XVIII sin tener presente que esa misma centuria que había reivindicado en tan alta voz 
las libertades las había lastrado, empero, con una técnica disciplinaria [...]. Pues bien, creo que me 
equivoqué. No me equivoqué por completo, por supuesto, pero en fin, no es exactamente así. Lo que 
está en juego, me parece, es muy otra cosa. Esa libertad, a la vez ideología y técnica de gobierno, debe 
comprenderse en el interior de las mutaciones y transformaciones de las tecnologías de poder. Y de 
una manera más precisa y particular, la libertad no es otra cosa que el correlato de la introducción de 
los dispositivos de seguridad (Foucault, 2006, pp. 70-71).



226 Alvarez, L. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 221-231

La cuestión tiene su complejidad puesto que cruza dos cartografías diversas: por un lado, la trayectoria 
relativa a las formas jurídicas, según la cual distinguimos entre prueba, indagación y examen; y, por el otro, 
la trayectoria desarrollada a partir de 1978 vinculada a la gubernamentalidad, que distingue entre Estado 
judicial, Estado policial y Estado liberal. Se cruzan, aluden a problemas y tecnologías que se superponen, y no 
siempre son trabajados de la misma manera. Un primer acercamiento indicaría que la trayectoria esbozada 
en La verdad y las formas jurídicas (1986), es dejada de lado al retomar la cuestión a partir de la grilla de 
la gubernamentalidad. Pero, el curso Obrar mal, decir la verdad (2014), parece recuperarla –al menos en 
parte– en la última clase correspondiente al 20 de mayo de 1981, al introducir al examen como dispositivo de 
sustitución de la confesión del criminal, como esa verdad que habla cuando el criminal no nos dice quién es, 
en los sistemas penales de los siglos XIX y XX. La cuestión, como indicamos, posee su dificultad.

En lo que sigue intentaremos, primero, dar cuenta de esas diversas trayectorias y sus entrecruzamientos; 
y, luego, mostrar las distinciones entre normalización, normación y codificación legal, para que se aprecie 
con mayor nitidez el vínculo que, a través de la crítica, se teje entre genealogía y normatividad.

De las disciplinas al gobierno
De acuerdo con los desarrollos de Foucault, en Occidente encontramos un primer momento en las artes 
de gobernar en el que se buscaba incardinar el ejercicio del poder político a las prescripciones de Dios. El 
gobierno monárquico medieval tendió a ajustar las relaciones que mantenían los súbditos entre sí y con el 
Estado, por medio de su acoplamiento a la verdad del texto religioso, la revelación y el orden del mundo, de 
acuerdo con la teología cristiana (Foucault, 2007, p. 356). Las monarquías, bajo la forma del Estado judicial, 
se habrían servido del derecho como mecanismo para centralizar el poder y consolidar su soberanía, 
acaparar recursos económicos por medio del control de territorios, así como para delimitar las articulaciones 
de poder entre feudos. Este proceso habría sido correlativo a la expansiva juridización de las relaciones 
sociales que impactó no sólo al poder de los reyes, sino también al cristianismo, conforme lo refiere en la 
clase del 13 mayo de 1981 (Foucault, 2014, pp. 194-216) al dar cuenta del momento en el que las relaciones 
entre el hombre y Dios se juridizan y se institucionalizan en el seno de la Iglesia, a partir del siglo XIII. Todo 
esto se despliega en correspondencia con la emergencia de la indagación como forma de saber-poder, y 
el desarrollo del discurso jurídico, o derecho de soberanía, a través del cual los reyes pudieron establecer 
la legitimidad del gobierno y del funcionamiento del poder sobre un territorio determinado. Conforme lo 
desarrolla en la conferencia tercera de La verdad y las formas jurídicas, la indagación es sobre todo una 
técnica de administración que permite a la justicia monárquica en ascenso sobreponerse al sistema de la 
liquidación judicial entre particulares (Foucault, 1986, pp. 74-78).

A partir de los siglos XVI y XVII, en lo que se conoce como la emergencia del problema de cómo gobernar 
de conformidad a la Razón de Estado, habría cobrado forma el Estado administrativo de policía, que buscó 
garantizar la conservación y el fortalecimiento de la unidad política y prosperidad económica del Estado. En 
ese marco, en el que el ejercicio del poder ya no se restringe a la custodia de las fronteras, la anexión de 
territorios y el cobro de impuestos, sino que se involucra en la reglamentación y control del espacio urbano y la 
vigilancia exhaustiva de la población para la producción de cuerpos dóciles y útiles; el derecho pasa a ocupar 
otras funciones. Por un lado, tal como señala Jordana (2025, p. 15), el derecho es el mecanismo por el cual se 
trata de poner límites externos a ese Estado administrativo que ejerce su poder de forma ilimitada sobre las 
cosas y los súbditos; pero, al mismo tiempo, por otro lado, forma parte de las disciplinas en tanto economía 
general del poder. El derecho en sus diversas modalidades de positivación (medidas legislativas, decretos, 
sentencias, reglamentos, protocolos) se ve transformado y reactivado para garantizar el encauzamiento de 
las conductas a través de múltiples dispositivos de control (escuela, hospital, fábrica, prisión, etc.). Todo ello 
en correspondencia con el examen como mecanismo por excelencia de vigilancia y sanción.

Luego, se habría producido una transformación del arte de gobernar según la Razón de Estado, al arte del 
menor gobierno, gobierno frugal y autolimitado que dará lugar al Estado liberal. Como correlato de la puesta 
en crisis de esa gubernamentalidad excesiva de la policía, el arte de gobernar encuentra su racionalidad 
a través del respeto de los mecanismos intrínsecos de los objetos que manipula: procesos naturales que 
atraviesan las relaciones sociales consideradas en su globalidad. En ese momento, “la población como 
conjunto de fenómenos naturales toma el relevo de la población como conjunto de súbditos” (Foucault, 
2006, p. 403), y el mercado se configura como campo de veridicción, es el espacio de producción de una 
verdad que se propone como regla y norma de la intervención del gobierno.

Las regulaciones encuentran su límite interno en torno de la población y el mercado que constituyen a la vez 
su objeto y su finalidad; aquello sobre lo cual las leyes se aplican, pero aquello que procuran no desnaturalizar 
por efecto de esa misma regulación. De esta manera, el derecho en el gobierno liberal se desdobla en 
múltiples funciones. Por un lado, mantiene su papel de límite externo a la racionalidad de gobierno a través 
de la determinación de los fundamentos legítimos del poder político, conforme lo hacía en la modalidad de 
gobierno según la Razón de Estado (Foucault, 2007, p. 25), que Foucault denominó el camino revolucionario 
o rousseauniano, por medio del cual se hacía derivar la legitimidad del gobierno de los derechos naturales de 
quienes han cedido facultades de conducción al soberano. Por otro lado, las limitaciones internas al arte de 
gobernar se traducen jurídicamente a través del derecho público y del derecho administrativo, marcados por 
la utilidad o la inutilidad de las intervenciones estatales en resguardo a la independencia de los gobernados, 
que Foucault (2007) denominó el camino del radicalismo inglés (pp. 58-62). Y, finalmente, al igual que en el 
Estado policial, el derecho participa de la regulación securitaria en tanto “economía general de poder”, por 
medio de la proliferación de “medidas legislativas, decretos, reglamentos, circulares que permiten introducir 



227Alvarez, L. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 221-231

mecanismos de seguridad” (Foucault, 2006, p. 22) al interior de esos espacios que es necesario expandir 
y asegurar. Además, aparece una figura nueva: los derechos de los gobernados que, como instancia crítica 
respecto de los límites internos del arte de gobernar liberal, constituyen la contracara del derecho público 
y el derecho administrativo, aun cuando no se identifican con ellos. Los derechos de los gobernados 
involucrarían “una afirmación positiva y precisa de la manera en que los individuos quieren ser gobernados, 
una parte de invención” (Sauvêtre, 2015, p. 4), que funciona como instancia crítica, indicando (respecto al 
gobierno): cómo, de qué manera, aceptan ser gobernados, es decir, una suerte de gubernamentalidad crítica. 
Como correlato de esta noción, puede comprenderse mejor por qué Foucault, sobre el final de la segunda 
clase de Defender la sociedad impugnaba el recurso a los viejos derechos de soberanía, en tanto modo 
políticamente poco eficaz de limitar los efectos mismos del poder disciplinario, reclamando a su vez que 
“deberíamos encaminarnos hacia un nuevo derecho, que fuera antidisciplinario pero que al mismo tiempo 
estuviera liberado del principio de la soberanía” (Foucault, 2006, pp. 46-47).

Aun cuando Foucault no precisa, o al menos no explicita una categoría o un término capaz de nombrar a 
la forma de saber-poder que continúe la trayectoria prueba-indagación-examen, es claro que distingue entre 
mecanismos disciplinarios y mecanismos securitarios, haciendo corresponder los primeros con el examen 
y los segundos con una modalidad que sucede al examen. Al mismo tiempo, entiende que las disciplinas no 
desaparecen en el gobierno liberal sino que, surgidas en el Estado policial, se han mantenido integrándose a 
otro diagrama de relaciones de poder. Teniendo en cuenta esto, podemos comprender algunas afirmaciones 
que de otro modo podrían parecer algo enigmáticas. En primer lugar, la relevancia que otorga al examen en 
los siglos XIX y XX al trabajar la función de la confesión en la Justicia en el curso de Lovaina; y, en segundo 
lugar, el análisis de las disciplinas y el encierro carcelario en correlación al despliegue del liberalismo en los 
cursos dictados entre 1971 y 1976, mientras no había tenido lugar todavía la noción de “gobierno liberal”.

En efecto, a partir de la grilla gubernamental, Foucault entiende que las disciplinas no constituyen la 
verdad oculta, ni el reverso que lastra el funcionamiento de las libertades, sino que integran las tecnologías 
securitarias por medio de las cuales se producen libertades. El funcionamiento del gobierno liberal requiere 
tanto de intervención disciplinaria como de medidas legales, la cuestión pasa por descifrar el tipo y la medida 
de las técnicas que le son útiles. Puesto que:

si tomamos los mecanismos de seguridad tal como se intenta desarrollarlos en la época contem-
poránea, es absolutamente evidente que la actitud no constituye en modo alguno una puesta entre 
paréntesis y una anulación de las estructuras jurídico legales o de los mecanismos disciplinarios. Al 
contrario […] hay una verdadera inflación legal, una inflación del código jurídico legal para poner en 
funcionamiento ese sistema de seguridad. De la misma manera, el corpus disciplinario también es ac-
tivado y fecundado en gran medida por el establecimiento de los mecanismos de seguridad. Después 
de todo, en efecto, para asegurar concretamente esa seguridad, es necesario recurrir, por ejemplo y 
–es sólo un ejemplo–, a toda una serie de técnicas de vigilancia […] todo un conjunto que prolifera bajo 
los mecanismos de seguridad y para hacerlos funcionar (Foucault, 2006, pp. 22-23).

Por último, Foucault alcanzó a vislumbrar una modulación de la gubernamentalidad liberal como efecto 
de cierto antiestatismo vinculado a la planificación de posguerra, al nazismo, a la experiencia soviética, al 
intervencionismo estatal posterior a la crisis del 29, y a la vigencia de cierto consenso socialdemócrata, entre 
otros factores. Se trató de una mutación hacia lo que se conoce como neoliberalismo o gubernamentalidad 
neoliberal cuya vigencia se mantiene hasta nuestros días, en la que –nuevamente– el derecho pasa a 
desempeñar otras funciones, integrándose junto a la soberanía, lo disciplinario y lo securitario en la economía 
de poder neoliberal que las engloba.

A diferencia de la gubernamentalidad liberal, que buscaba autolimitar la intervención del Estado 
atendiendo al funcionamiento natural del mercado y los fenómenos poblacionales, definirá la racionalidad 
de su actividad a partir de generación de las condiciones que permitan el funcionamiento de una sociedad 
ajustada al mercado y la forma empresa. Nuevamente, se trata de escoger intervenciones por parte del 
gobierno, en función de su utilidad. Si en el gobierno liberal solo se toleraban intervenciones o regulaciones 
capaces de garantizar el funcionamiento natural del mercado, la gubernamentalidad neoliberal tolerará 
intervenciones capaces de conseguir la empresarialización de las relaciones sociales y la libre competencia. 
Este diagrama de relaciones ajustado a la forma empresa suscita una multiplicidad de fricciones y conflictos 
propios de la dinámica de mercado empresarial. El equilibrio –siempre inestable– de una formación social 
de esas características requiere la aplicación del principio formal del Estado de derecho a la economía 
(rule of law), lo que entraña dos dimensiones: la introducción de reglas exclusivamente formales en la 
legislación económica y la garantía de un arbitraje judicial para los conflictos que puedan suscitarse entre 
los ciudadanos (concebidos como unidades empresariales en competencia) y, entre los ciudadanos y 
las autoridades públicas (Foucault, 2007, pp. 202-207). La función judicial es la forma por excelencia de 
incidencia del derecho en la gubernamentalidad neoliberal, aun cuando se presente bajo una forma distinta 
al Estado judicial premoderno.

Normalización, normación y codificación
En otro nivel de análisis, en la segunda clase del curso dictado en el Collège de France, bajo el título Seguridad, 
territorio, población, Foucault introduce algunas aclaraciones y distinciones en relación a la normatividad; 
la normación y la normalización para mostrar la diferencia entre dos tecnologías de poder: dispositivos 
disciplinarios y dispositivos securitarios (de seguridad), en el marco del gobierno de la vida como racionalidad 



228 Alvarez, L. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 221-231

política. A la misma vez, insiste en la imposibilidad de tratar la cuestión como si pudiera sostenerse una era 
de lo legal, que es reemplazada por una era de lo disciplinario, que finalmente es sustituida por una era 
de lo securitario, ya que: “no tenemos mecanismos de seguridad que tomen el lugar de los mecanismos 
disciplinarios, que a su vez hayan tomado el lugar de los mecanismos jurídico legales” (Foucault, 2006, p. 
23). No hay sustitución de un mecanismo por otro, del mismo modo que no hay ningún tipo de evolución o 
racionalidad ascendente por la cual pueda sostenerse que un mecanismo es más adecuado, mejor o más 
sofisticado que otros. Se trata, simplemente, de reconfiguraciones estratégicas comprensibles a la luz de las 
relaciones de fuerzas en las que emergen.

De acuerdo con Foucault, los dispositivos disciplinarios hacen derivar lo normal y lo anormal a partir de 
un modelo o estándar prefijado. La mayor o menor adecuación de las acciones a dicho modelo permite 
considerar a un sujeto como normal o anormal, sano o enfermo, dócil o insumiso, útil o inútil, etc. En rigor, 
entiende que cabe denominar a los dispositivos disciplinarios, dispositivos de “normación” en lugar de 
dispositivos de normalización (cuya denominación reserva para los mecanismos securitarios) ya que lo 
primero y fundamental no es lo normal y lo anormal, sino la norma. La disciplina va de la norma a lo normal: 
“se trata más de una normación que de una normalización” (Foucault, 2006, p. 76). De todos modos, a pesar 
de las precauciones expresadas por Foucault, consideramos que no hay que perder de vista que en los 
mecanismos disciplinarios el estándar al que deben adecuarse los comportamientos para considerarse 
normales se construye por medio de diversos saberes de observación, que emergieron en el seno de las 
tecnologías de encierro y vigilancia. Es decir, en cierto modo esos estándares provienen de las regularidades 
observables en los cuerpos y los comportamientos, dentro de los cuales unas formas y unos movimientos se 
priorizaron con respecto a otras regularidades observables en virtud de finalidades específicas, en este caso 
la docilidad y la utilidad. Recordemos que:

el examen abre dos posibilidades que son correlativas: la constitución del individuo como objeto des-
criptible, analizable [...]; y de otra parte la constitución de un sistema comparativo que permite la me-
dida de fenómenos globales, la descripción de grupos, la caracterización de hechos colectivos, la 
estimación de las desviaciones de los individuos unos respecto de otros (Foucault, 2008, p. 221).

Si bien es atendible la distinción entre normación y normalización, no es menos cierto que la norma o 
modelo que utilizan las disciplinas proviene –igualmente– de regularidades observables en una multiplicidad 
de sujetos sometidos a escrutinio, en el marco de determinados espacios y prácticas. Esa observación 
continua y su registro exhaustivo permitirán seleccionar las actitudes, los comportamientos, las incitaciones 
y los ejercicios capaces de esculpir los sujetos dóciles y útiles requeridos por la naciente economía industrial. 
La definición de esas actitudes y comportamientos como las más adecuadas para el logro de los fines queda 
a cargo de los saberes de normalización.

Por su parte, los dispositivos de seguridad suponen mecanismos de control y conducción cuyo blanco 
lo constituyen fenómenos de conjunto, en los cuales las curvas de normalidad constituyen el dato primario 
del cual se hace derivar la norma a la cual otras curvas de normalidad deberán acercarse. Nuevamente, 
nos encontramos con el monitoreo de los comportamientos –considerados en su globalidad– de donde se 
obtiene un óptimo, un estándar que funciona como modelo a alcanzar, en la medida en que se consagra 
como la curva de normalidad más favorable. En tal sentido, sostiene:

habrá [...] un señalamiento de las diferentes curvas de normalidad, y la operación de normalización 
consistirá en hacer interactuar esas diferentes atribuciones de normalidad y procurar que las más 
desfavorables se asimilen a las más favorables. (...) La norma es un juego dentro de las normalidades 
diferenciales. Lo normal es lo primero y la norma se deduce de él, o se fija y cumple su papel operativo 
a partir del estudio de las normalidades. Por consiguiente (...) no se trata de una normación sino más 
bien, o en sentido estricto, de una normalización (Foucault, 2006, p. 84).

Aun así, en ambos dispositivos funciona una normatividad, una expectativa de conducta, sea que ella 
provenga de un estándar prefijado, concebido a partir de determinadas capacidades que se busca esculpir 
(cuerpos dóciles y útiles) como correlato de unos saberes basados en la observación permanente y el 
cálculo comparativo; sea que provenga de las probabilidades que se espera maximizar (determinada tasa 
de natalidad, cierto nivel de ocupación de las tierras cultivables, etc.), establecidos como correlato de unos 
saberes sostenidos por la medición y el registro de los acontecimientos considerados en su globalidad, que 
es preciso orientar a la mayor utilidad y riqueza social posibles. Luego, Foucault señala:

creo que es preciso mostrar que la relación de la ley con la norma indica en efecto que, intrínseco a 
todo imperativo de la primera, hay algo que podríamos llamar una normatividad, pero que esta norma-
tividad inherente a la ley, fundadora tal vez de la ley, no puede confundirse en ningún caso con lo que 
se trata de identificar aquí con el nombre de procedimientos, métodos, técnicas de normalización. Yo 
diría incluso que, por el contrario, si es cierto que la ley se refiere a una norma, su papel y función, por 
consiguiente –esa es su operación misma–, consisten en codificar una norma, efectuar con respecto 
a ésta una codificación (Foucault, 2006, pp. 74-75).

Un mandato por el solo hecho de encontrarse codificado, es decir inscrito en un sistema de jerarquías y 
derivaciones que permiten determinar su validez jurídica, posee estatuto jurídico normativo. Decimos que 
una prescripción de conducta (habilitación, prohibición, autorización u otra) posee carácter normativo, en 
el sentido jurídico del término, cuando es un comportamiento captado por el sistema de atribuciones de 
conducta que constituye un sistema legal. Cuando nos referimos a normatividad podemos aludir a aquella 



229Alvarez, L. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 221-231

que –como acabamos de señalar– se deriva de un sistema de leyes; o podemos referirnos a las técnicas de 
normalización-normación disciplinarias y securitarias que funcionan en un plano distinto, aun cuando sus 
imperativos, sus sistemas de coacción, puedan ser codificados por el sistema legal, que se ve forzado a 
transformarse expandiendo alguna de sus dimensiones y retrayendo otras, para aceitar el funcionamiento de 
aquellos mecanismos de disciplina o de seguridad.

A continuación del párrafo que acabamos de citar, Foucault indica lo siguiente: “el problema que trato de 
señalar es el de mostrar que, a partir y por debajo, en los márgenes e incluso a contrapelo de un sistema de 
la ley, se desarrollan técnicas de normalización” (Foucault, 2006, p. 75). Nótese que, por un lado, indica la 
existencia de un problema diferente, el problema de la normalización que es enteramente heterogéneo al de 
la normatividad jurídica; y por el otro, refiere que las técnicas de normalización se encuentran entramadas 
con el sistema de la ley al desarrollarse a partir del sistema de la ley, por debajo del sistema de la ley y a 
contrapelo de él. Sostiene que la normalización no obedece a la codificación legal, sino que procede de 
las transformaciones de una economía de poder determinada. Aun manteniéndose en planos diversos, 
se encuentran profundamente vinculados. Así, por ejemplo, en el curso La verdad y las formas jurídicas, 
precisa la relación entre el funcionamiento de los mecanismos disciplinarios, centrado en el criminal y su 
peligrosidad y la consagración legal de las circunstancias atenuantes y agravantes de la sanción penal. En 
el curso Seguridad, territorio, población, menciona cómo “el conjunto de medidas legislativas, decretos. 
reglamentos, circulares que permiten introducir mecanismos de seguridad es cada vez más gigantesco” 
(Foucault, 2007, p. 22). Igualmente, en el curso La sociedad punitiva, de 1972, da cuenta del funcionamiento 
diverso de una misma disposición legal de acuerdo con el diagrama de relaciones de poder en el que se 
inserta, evitando la caracterización de las sociedades en función del tipo de castigo penal que utilizaban, ya 
fuera marca, exclusión, encierro o indemnización, para mostrar –en su lugar– cómo, aun cuando las penas 
fuesen las mismas, lo que variaba era su “función táctica” (Foucault, 2016, p. 24), cuestión que retoma en la 
primer clase del curso de 1978 (Foucault, 2006, p. 19).

Los dispositivos legales codifican, formalizan normas (imperativos, reglas de conducta), tornándolas 
legibles para la jurisdicción, haciendo operar las funciones que lo caracterizan: permitir, prohibir, 
responsabilizar, imponer una sanción, establecer su validez, determinar una condición o estatuto, etc. 
Codificar supone contar, ordenar, clasificar, las partes de un conjunto compuesto por unidades homogéneas. 
Toda vez que nos encontramos con una ley, hay una consideración normativa que establece lo que debe 
ser, lo que debe hacerse o lo que no debe hacerse, y en función de ello la ley establece lo prohibido, lo 
permitido o lo debido, sus enlaces, excepciones, derivaciones y reenvíos con la finalidad de hacer funcionar, 
de suscitar o desincentivar determinados comportamientos (por ejemplo, el incremento de las sanciones 
penales o tributarias a conductas que bloquean el intercambio en el mercado cuando se busca promover 
una sociedad de libre mercado, o validar la unión en matrimonio a una pareja heterosexual como manera de 
incentivar un modelo familiar, entre otros).

Siempre que nos encontremos con procesos de normación disciplinarios o de normalización securitarios, 
es decir procesos por medio de los cuales se elabora un óptimo a alcanzar, forma de vida o modo de ser 
y de comportarse, podrá superponerse a ellos una codificación legal (lo que permitirá hablar de derecho 
disciplinario o derecho securitario, de derecho público, de rule of law, e incluso de derechos de los 
gobernados). Esto no se identifica con las tecnologías de normalización disciplinaria o securitaria, ni con la 
resistencia a esas tecnologías en sí mismas, pero deja entrever una estrecha relación entre la codificación 
que hace operar el sistema de la ley, y las tecnologías de gobierno y subjetivación. Reconocer que lo legal se 
juega a nivel de la codificación no indica que necesariamente la consagración legal suceda a la elaboración 
del imperativo de conducta, como en el caso de las atenuantes y agravantes de los delitos que referimos 
antes; en múltiples ocasiones la codificación legal se mantiene, pero cambia su funcionamiento al quedar 
enmarcada en mecanismos disciplinarios o securitarios, según el caso.

El derecho de soberanía, el derecho disciplinario, el derecho securitario no constituyen la normatividad 
propia del sistema de soberanía, ni de las tecnologías disciplinarias, ni de las securitarias, sino el código 
legal que organiza su funcionamiento jurídico. Cada una de estas modalidades de derecho –de soberanía, 
disciplinario, securitario– pueden distinguirse en función de la economía de poder que las hace funcionar y 
en cuyo seno se producen unos efectos determinados. Esto es así, ya sea que tengamos una codificación 
legal que se modifica para hacer funcionar lo disciplinario o lo securitario sea que la codificación legal se 
mantenga sin modificaciones y lo que varíe es simplemente su funcionamiento, sirviendo de soporte a 
diversas tecnologías de poder.

Conclusiones
En este trabajo hemos sostenido que el foco no pasa por contraponer genealogía y normatividad. En buena 
medida, el blanco de las genealogías son los sistemas normativos, en la multiplicidad de sentidos que el 
término “normatividad” aloja. Si estos sistemas se encuentran en el centro del análisis, no es para promover 
su borramiento absoluto, sino para historizarlos, exponer su contingencia e instaurar una crisis respecto 
de la familiaridad de los hábitos que naturalizan y cristalizan comportamientos. De este modo, se abre el 
espacio al devenir de otras normatividades o, al menos, de otros modos de ser.

Como señalamos al recuperar la cuestión de la crítica en Foucault, y mostrar la implicación entre crítica y 
crisis, la pregunta por los efectos de poder de una verdad –a su vez producto de un determinado régimen de 
veridicción– tiene como meta la reversibilidad de un sistema de coerciones históricamente determinado. Se 



230 Alvarez, L. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 221-231

trata de poner en crisis la forma en que somos gobernados y, a partir de la evidencia de la no necesariedad 
del vínculo que une saberes y poderes, dejar de ser gobernados de una determinada manera.

Vinculado con la normatividad aparecen múltiples planos de análisis: las tecnologías de poder, los campos 
de saber y las formas de subjetividad. Para comprender cómo funcionan estos sistemas, y cómo podrían 
hacerlo de otro modo, es preciso situar las codificaciones legales en el marco más amplio de las mutaciones 
de la economía de poder que las engloba. Solo así puede advertirse también cómo podrían utilizarse para 
contrarrestar determinadas líneas de fuerza.

La grilla foucaultiana –en su persistente trabajo genealógico– permite discernir estos diversos planos 
de análisis. Hace posible comprender cómo operan las tecnologías de poder: qué fines persiguen, qué 
procedimientos de coerción ponen en juego, a qué verdades se ligan y qué formas específicas de relación 
de los sujetos consigo mismos promueven. Este trabajo crítico-genealógico permite, entre otras cosas, 
impugnar el código jurídico. Pero no lo hace señalando que se trata de un mecanismo meramente ideológico, 
de enmascaramiento, o denunciando su falsedad o ineficacia. Más bien, pone en evidencia cómo integra 
tecnologías de poder específicas. Lo jurídico deja de comprenderse en sí y por sí mismo: aparece como 
inseparable de la economía de poder que condiciona su funcionamiento, al tiempo que constituye uno de sus 
engranajes significativos. El código jurídico introduce en su interior mecanismos disciplinarios o securitarios 
con la finalidad de hacer funcionar lo disciplinario, lo securitario, e incluso lo empresarial.

En sociedades que pretenden, y en parte funcionan, a través del derecho, comprender cómo los derechos 
constituyen soportes y engranajes de relaciones de fuerzas, por medio de las cuales unas verdades encauzan 
unas conductas, parece una tarea indispensable.

Referencias
Allen, Amy (2009). Discourse, Power, and Subjectivation: The Foucault/Habermas Debate Reconsidered [Dis-

curso, poder y subjetivación: El debate Foucault/Habermas reconsiderado]. The Philosophical Forum, 
40, 1-28. https://doi.org/10.1111/j.1467-9191.2008.00314.x.

Cusset, Yves y Haber, Stéphane (Comps.) (2007). Habermas y Foucault. Trayectorias cruzadas, confrontacio-
nes críticas. (Heber Cardozo, Trad.). Nueva Visión.

Dalmau, Iván Gabriel (2024). Michel Foucault: entre epistemología y política. Reflexiones en torno de la ar-
queo-genealogía del saber que vertebra la analítica d ela gubernamentalidad neoliberal. Teseo. https://
doi.org/10.55778/ts877234206

Foucault, Michel (1986). La verdad y las formas jurídicas (Enrique Lynch, Trad.). Gedisa.
Foucault, Michel (1988). Nietzsche, la genealogía, la historia (José Vázquez, Trad.). Pre-textos.
Foucault, Michel (1996). El orden del discurso (Alberto González, Trad.). La Piqueta.
Foucault, Michel (1999a). Estructuralismo y postestructuralismo. En Á. Gabilondo (Comp.), Estética, ética y 

hermenéutica (Ángel Gabilondo, Trad.) (pp. 307-334). Paidós.
Foucault, Michel (1999b). La filosofía analítica de la política. En Á. Gabilondo (Comp.), Estética, ética y herme-

néutica (Ángel Gabilondo, Trad.) (pp. 111-128). Paidós.
Foucault, Michel (2000). Defender la sociedad. Curso en el Collège de France (1975-1976) (Horacio Pons, 

Trad.). Fondo de Cultura Económica.
Foucault, Michel (2006) Seguridad, territorio, población. Curso en el Collage de France (1977-1978) (Horacio 

Pons, Trad.). Fondo de Cultura Económica.
Foucault, Michel (2007). Nacimiento de la biopolítica. Curso en el Collège de France (1978-1979) (Horacio 

Pons, Trad.). Fondo de Cultura Económica.
Foucault, Michel (2008). Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisión (Aurelio Garzón, Trad.). Siglo XXI.
Foucault, Michel (2014). Obrar mal, decir la verdad: Función de la confesión en la justicia. Curso de Lovaina, 

1981 (Horacio Pons, Trad.). Siglo XXI.
Foucault, Michel (2016). La sociedad punitiva. Curso en el Collège de France (1972-1973) (Horacio Pons, Trad.). 

Fondo de Cultura Económica.
Foucault, Michel (2018). ¿Qué es la crítica? seguido de La cultura de sí (Horacio Pons, Trad.). Siglo XXI.
Habermas, Jürgen (1985). El discurso filosófico de la modernidad (Manuel Jiménez Redondo, Trad.). Taurus.
Harcourt, Bernard (2025). On critical genealogy [Sobre la genealogía crítica]. Contemporary Political Theory, 

24. 167-185 https://doi.org/10.1057/s41296-024-00715-y.
Honneth, Axel (2007). Crítica reconstructiva de la sociedad con salvedad genealógica. Sobre la idea de críti-

ca en la Escuela de Frankfurt. En A. Honneth (Comp.), Patologías de la razón (Griselda Mársico, trad.) (pp. 
53-64). Katz.

Jordana, Ester (2025). Derecho y biopolítica: el sueño de conciliar ley y orden. Quaestio Iuris, 17(2), 5-35. ht-
tps://doi.org/10.12957/rqi.2024.87750

Koselleck, Reinhart (2007). Crítica y crisis. Un estudio sobre la patogénesis del mundo burgués (Rafael de la 
Vega y Jorge Pérez de Tudela Velasco, Trads.). Trotta.

Lorenzini, Daniele (2020) On possibilising genealogy [Sobre la posibilitación de la genalogía]. Inquiry, 67(7), 
2175-2196. https://doi.org/10.1080/0020174X.2020.1712227

Lorenzini, Daniele (2025). What Does It Mean to Diagnose the Present? Archaeology and Genealogy in Michel 
Foucault [¿Qué significa diagnosticar el presente? Arqueología y genealogía en Michel Foucault]. Gra-
duate Faculty Philosophy Journal, 46(1), 125-148. https://doi.org/10.5840/gfpj20254615

Pabón, Carmen Teresa (1983). Sobre la etimología de lex. Anales de la Universidad de Murcia. Letras, 41(1-2). 
https://digitum.um.es/digitum/bitstream/10201/12832/1/Sobre la Etimologia de Lex.pdf

https://doi.org/10.1111/j.1467-9191.2008.00314.x
https://doi.org/10.55778/ts877234206
https://doi.org/10.55778/ts877234206
https://doi.org/10.1057/s41296-024-00715-y
https://doi.org/10.12957/rqi.2024.87750
https://doi.org/10.12957/rqi.2024.87750
https://www.trotta.es/autores/jorge-perez-de-tudela-velasco/815/
https://doi.org/10.1080/0020174X.2020.1712227
https://doi.org/10.5840/gfpj20254615
https://digitum.um.es/digitum/bitstream/10201/12832/1/Sobre la Etimologia de Lex.pdf


231Alvarez, L. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 221-231

Peirano, Fernando (2024). El fin de la escritura. Efectos políticos y culturales de la sociedad poslogos. Fondo 
de Cultura Económica.

Raffin, Marcelo (2021). Lecturas foucaultianas del liberalismo y el neoliberalismo: entre una arqueo-genealo-
gía de las formas del gobierno contemporáneo y la historia de la gubernamentalidad. Valenciana, 13(27), 
305-338. https://doi.org/10.15174/rv.v13i27.584

Sauvêtre, Pierre (2015). Foucault et le droit des gouvernés [Foucault y el derecho de los gobernados]. Maté-
rialismes, (39).

Vázquez García, Francisco (2020). Cómo hacer cosas con Foucault. Instrucciones de uso. Dado.
Villacañas, José Luis y Castro, Rodrigo (2017). Prólogo. Fragmentos filosóficos, talleres históricos. En J. L. 

Villacañas y R. Castro (Eds.), Foucault y la Filosofía de la Historia (pp. 5-27). Dado.

https://doi.org/10.15174/rv.v13i27.584

