EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofia politica DOSSIER
ISSN: 2255-3827 « e-ISSN: 2255-3827

¢cDebemos recordar u olvidar la guerra civil
para evitar su reiteracion? Reflexiones acerca
de un problema clave de la estatalidad

Damian Rosanovich
Universidad Nacional de San Martin <

https://www.doi.org/10.5209/1td1102339 Recibido: 23/04/2025 « Aceptado: 8/09/2025 e Publicado: 30/01/2026

Resumen. el presente articulo aborda el estudio entre la guerra civil, la memoria y el olvido. Si la guerra civil
es el peor de los males de una comunidad politica y un pueblo quiere evitar recaer nuevamente en ella, ;debe
olvidarla o recordarla? Hobbes ofrece una lucida reflexion al respecto, a pesar de la distancia, de la cual
podemos extraer un conjunto de reflexiones para el mundo contemporaneo. Nuestro texto lleva a cabo una
evaluacion critica de esta posible respuesta hobbesiana.

Palabras clave: memoria; olvido; guerra civil; Estado.

Remembering or Forgetting the Civil War:
Reflections on a Core Problem of State Formation

Abstract. In this article we focus on the relationship between civil war, memory and oblivion. If civil war is
the worst evil of a political community and a people wants to avoid falling back into it, should they forget it or
remember it? Hobbes offers a good understanding on this subject, despite the distance, from which we can
extract a set of reflections for the contemporary world. Our text carries out a critical evaluation of this possible
Hobbesian response.

Keywords. memory; oblivion; civil war; State.

Sumario: Memoria colectiva y memoria cultural. Historia, memoria, recuerdo y olvido de la guerra civil.
Conclusion. Referencias bibliograficas.

Como citar: Rosanovich Damian (2026). ; Debemos recordar u olvidar la guerra civil para evitar su reiteracion?
Reflexiones acerca de un problema clave de la estatalidad. Las Torres de Lucca. Revista Internacional de
Filosofia Politica 15(1), 69-78. https://www.doi.org/10.5209/1td1.102339

Los grandes conflictos politicos del siglo XX, que pusieron en evidencia un grado inusitado de violencia
colectiva de dimensiones inéditas, han tenido y tienen hoy un alcance tan importante, que no seria errado
afirmar que su sombra sigue proyectandose sobre nuestras experiencias y sobre nuestro horizonte de
expectativas. En efecto, esto puede visibilizarse en los cambios geopoliticos que los mismos implicaron,
las modificaciones en materia de técnica militar, las transformaciones juridicas, los profundos cambios
de estructura social, la destruccion de comunidades politicas, etnias y grupos religiosos. Naturalmente, el
silencio de los motores de los tanques no supuso ni supone superacion alguna de estos procesos: hoy en
dia se siguen pagando deudas contraidas en esos conflictos, hay juicios penales fundados en el caracter
imprescriptible de los crimenes cometidos y, paulatinamente, adquieren caracter publico archivos que nos
permiten esclarecer zonas profundamente oscuras de nuestro pasado siglo. Esto ha motivado urbi et orbiun
intento de llevar a cabo un ajuste de cuentas con el pasado y, en particular, con aquellos actores que habrian
participado activamente en genocidios, guerras civiles y dictaduras.

Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78 69


https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0009-0007-3699-4560
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:drosanovich%40gmail.com?subject=

70 Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

;/Qué debemos hacer frente a este pasado? Colectivamente, ¢hay acaso una actitud correcta o
unilateralmente deseable? En paralelo a las horas mas oscuras del siglo XX, el arte y la filosofia buscaron
ofrecer respuestas a esta pregunta, evitando trasladar razonamientos psicoldgicos (ex hypothesi
irreductiblemente individuales) a una dimension colectiva. Como ha sefalado Walter Benjamin en su
trabajo titulado “El narrador” (2016),' las caracteristicas de la Primera Guerra Mundial habrian de producir
transformaciones singulares en quienes retornaban del frente de combate, con una marcada incapacidad
para poder narrar y comunicar las experiencias vividas. Ya en los afios 30’ hubo una reflexion acerca de los
alcances que habria de tener el proceso de violencia a gran escala, pero no fue sino la generacion siguiente
a los acontecimientos mas oscuros del siglo la que pudo desarrollar las categorias fundamentales de la
memoria no individual: en este sentido, a fin de siglo participarian de este debate Paul Ricoeur, el matrimonio
de Adelaide y Jan Assmann, Harald Weinrich y, mas recientemente, Claus Leggewie, Christian Meier o Ute
Seydel, entre otros.?

Ciertamente, no es una casualidad que muchas de las investigaciones provengan de situaciones
traumaticas del siglo XX: el genocidio armenio, los campos de concentracion, las hambrunas, el terrorismo,
las guerras civiles y los regimenes autoritarios. En efecto, existe alli todavia una busqueda de la verdad,
de la cual se desprenden varias contiendas: juridicas, por el castigo de los criminales; y ético-politicas,
por la institucion de una imagen del pasado que sea una referencia inequivoca para coordinar y orientar
conductas colectivas. De un modo u otro, las vias a través de las cuales la violencia principista a gran escala
se desencadend en el siglo XX estan presentes hoy en nuestras legislaciones, en nuestras tradiciones y
también en nuestra memoria, otro territorio en franca disputa.

Por una razén elemental no es antojadizo acudir aqui a la filosofia de Hobbes. Efectivamente, el gran
tedrico de la estatalidad tuvo plena consciencia de la vulnerabilidad de origen que connota al Deus Mortalis:
el orden juridico politico se encuentra flanqueado por la guerra de todos contra todos, ese estado de
naturaleza frente al cual se instituye el Leviatan. Ahora bien, su creacion produce un doble movimiento: por
un lado, al expulsar la violencia politica hacia el orden supraestatal (i.e. el estado de naturaleza internacional)
configura un orden de paz y seguridad para el desarrollo individual y supraindividual. Por otro, la institucion
del orden juridico politico -si este efectivamente es exitoso- produce en el ser humano un olvido del origen
y, en consecuencia, su (falsa) naturalizacion. Aun cuando los hombres no ignoren que su comunidad politica
tiene un origen artificial, entienden que la tarea de preservar su integridad solo tiene sentido respecto de
invasiones extranjeras o rebeliones internas. No obstante —-como veremos- el paso del tiempo instaura en la
percepcion de los individuos la familiaridad de su entorno juridico-politico, el cual solo se ve alterado frente
atrastornos politicos. ¢ Cuales son las causas que generan estos trastornos? Como tedrico de la estatalidad,
Hobbes dedicé un conjunto no menor de reflexiones al respecto, que buscaremos sistematizar y someter a
examen critico en nuestro trabajo, a fin de poder ofrecer una respuesta a la pregunta formulada en el titulo
del mismo.

Memoria colectiva y memoria cultural

Los citados estudios de ladimension colectivade lamemoria coinciden en dos cuestiones clave: (a)lamemoria
no se agota en su dimension individual y (b) al referirse al pasado, los individuos y las sociedades traen al
presente objetos cuyo desplazamiento afecta su constitucion. Efectivamente, hay aspectos supraindividuales
de la memoria, que se expresan en la sociedad y en la culturay, por tanto, constituyen a los individuos como
tales. La complejidad de instancias a través de las cuales los actores individuales y colectivos recordamos el
pasado esta connotada por representaciones, sentimientos, emociones, y deseos, que imposibilitan que la
memoria, como tal, sea meramente un vehiculo neutral para la transmision de representaciones. Al interior
de esta dimension tienen lugar los hechos traumaticos del pasado, que estan asociados a infortunios cuyas
consecuencias se proyectan en el futuro, que implican la desaparicion fisica de seres queridos, miembros de
una comunidad, pérdidas patrimoniales, exilio, etc. Asimismo, es posible focalizar sobre el modo a través del
cual tienen lugar estas experiencias, el cual, en el siglo XX, seria tristemente innovador en materia de tortura,
de humillacién publica y de agravio a distintos grupos de personas.®

Podriamos identificar grosso modo dos interpretaciones opuestas que se configuran en la confrontacion
con los pasados traumaticos colectivos: en primer lugar, (a) la tesis segun la cual es necesario recordar y
tener permanentemente presente estos hechos, a fin de que no vuelvan a suceder y, por ello, es preciso
conservarlos en la memoria, aun cuando nuestro recuerdo de los mismos, con el tiempo, comience a
desvanecerse. En segundo lugar, (b) la tesis contraria, parala cual, a efectos de superar las lesiones colectivas

1 Aqui podria pensarse la contracara con Ernst Jiinger, quien precisamente decide participar de la Primera Guerra Mundial, en la

busqueda de experiencias y materiales para sus relatos. A partir de esa participacion escribiria la célebre novela Tempestades
de acero, aparecida en 1920.

En particular, nos referimos a los siguientes trabajos: de Weinrich (1999), Ricoeur (2003), Assmann, J. (2000), Assmann, A. (2006),
Meier (2010), Seydel (2014) y Leggewie (2014). Por supuesto, estos estudios tedricos serian complementados por los modos par-
ticulares a través de los cuales cada comunidad politica habria (o no habria) logrado sortear los diferentes obstaculos para poder
elaborar colectivamente los traumas asociados a hechos dificiles de ignorar.

Por razones de espacio no abordamos aqui la relacion entre la valuacion subjetiva de tales acontecimientos, y la valoracion obje-
tiva de los mismos.



Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78 sl

producidas por graves hechos de violencia politica colectiva es preciso olvidar, a fin de no reactivar aquellos
factores que propiciaron las historias que no queremos que se repitan.*

Los estudios de Hobbes pueden arrojar un grado significativo de luz acerca de esta dicotomia, pero
antes de resenfarlos, entendemos que es preciso referirse a las investigaciones de Adelaide y Jan Assmann.
En efecto, su teorizacion de la memoria cultural logré complejizar y precisar con detalle las contribuciones
clasicas de Maurice Halbwachs acerca de la memoria colectiva. Podemos sintetizar estos aportes en tres
momentos:® en primer lugar, si bien la socializacién nos permite recordar, no es menos cierto que nuestros
recuerdos permiten socializarnos. De este modo, es posible comprender también la socializacion como una
“funcion de la memoria” (Assmann, 2008, p. 21). Esto supone reconocer en el acto de recordar, segun Jan
Assmann, un “deseo de atencion y de pertenencia” (Assmann, 2008, p. 21). Esto nos permite avanzar en una
caracterizacion de la estructuracion del acto de recordar, con independencia de las historias singulares.

En segundo lugar, nos interesa subrayar la distincion de Adelaide Assmann entre la dimension
comunicativa de la memoria y la dimension relacionada con las herencias culturales: “Podemos entender la
tradicién como un caso especial de comunicacion, en el que a la informacion no se la intercambia reciproca
y horizontalmente, sino que se la transmite verticalmente a lo largo de generaciones” (Assmann, A., 1999, p.
64 en Assmann, J., 2008, p. 25). Jan Assmann, por su parte, se ha referido a dicha distincion para diferenciar
entre un eje sincronico y un eje diacronico, a efectos de tipificar ambas memorias. Esto es fundamental
para poder pensar la relacion entre la memoria, la historia y el olvido, dado que existe una patente oquedad
entre aquello que podemos recordar (por experiencia propia o por un relato familiar) y aquellas transmisiones
culturales que interactuan de manera altamente dinamica con nuestra memoria, pero se remontan a
temporalidades con las cuales no es posible reconstruir una linea de contacto a través de experiencias.®
En efecto, mientras que la memoria comunicativa aparece como un espacio de juego para la circulacion
de experiencias y relatos acerca de aquello que puede también ser entendido como historia reciente; la
memoria cultural, en tanto es pensada como herencia, no puede ser inteligida sino como un componente
clave de nuestras tradiciones, y en tanto tal, habra de ser objeto de estudio de la historia, en tanto y en cuanto
no sea posible reponer experiencia ni relato originario alguno al cual acceder. La fuente aqui ha de estar
irreductiblemente mediada.”

Entercerlugar,queremos destacar aquello que Jan Assmann caracteriza como elemento contrapresencial
delamemoriacultural, es decir,aquellas marcas, practicas, ritos y costumbres que operan como recordatorios
de una herencia cultural que no debe ser olvidada, asi como -en virtud de su caracter normativo- tampoco
debe quedar disponible a un libre juego de reinterpretaciones o resemantizaciones. Por el contrario, la
dimension contrapresencial de la memoria opera de manera semejante a la tradicion del derecho positivo:
como una mano del pasado que nos recuerda hechos, circunstancias y personas relevantes para nuestro
presente y futuro, asi como la interpretacion de los mismos. Este elemento aparece como procedente de la
noche de los tiempos, y con frecuencia en forma de practicas con formalidades muy precisas, que aspiran,
entre otras cosas, a controlar la multiplicacion de posibles interpretaciones.

En sintesis, las citadas reflexiones nos permiten tener un primer abordaje a la cuestion de la memoria,
en su dimensién supraindividual y en su especificidad: la dimension supraindividual de la memoria no se
proyecta hacia el pasado de manera unilateral y desinteresada, es una condicion de posibilidad de nuestra
socializacion (y por ello hay alli intereses en juego), transmite a lo largo del tiempo una herencia cultural
en forma de tradicidn y, por ultimo, se presenta frecuentemente a través de momentos contrapresenciales
dotados de un valor normativo, que aspiran a que instancias concretas del pasado sigan presentes en
nuestro horizonte contemporaneo. Ahora bien, ;qué debemos hacer entonces con la guerra civil? Un analisis
de diferentes escenarios posibles nos permitira avanzar en nuestra investigacion.

Historia, memoria, recuerdo y olvido de la guerra civil

Si bien los hechos de violencia suelen tener distintos tipos de repudio privado y publico, muchos de ellos son
justificados a la luz de las circunstancias (e.g. defensa propia, venganza, represion legal, revoluciones, entre
otros). En este sentido, las guerras suelen ser ocasiones paradigmaticas en las cuales se ponen en evidencia
diferentes tipos de violencia politica: de aqui que existan los distintos plexos normativos vinculados con la
regulacion juridica de tales acciones, como el ius gentium, €l ius belli, el ius in bello, entre las formulaciones
canonicas, y sus respectivas recepciones en la legislacion internacional vigente (i.e. derecho internacional

4 Christian Meier ha estudiado los tratados de pazen los cuales, luego de listar las condiciones del establecimiento de la misma, se

estipula el compromiso de olvidar las ofensas cometidas. La firma de un tratado de paz implica auto-obligarse a cumplir con los
términos del mismo, a menos que se quiera desatar nuevamente la guerra. Aqui opera la idea de que, si se firma la paz, es pre-
ciso olvidar los terribles sucesos de la guerra, a fin de neutralizar los factores que dieron origen a la misma, y evitar que éstos se
activen nuevamente. La tesis de Meier es que la singularidad de la Segunda Guerra Mundial y de Auschwitz invirtié esta férmula,
conforme a la cual es necesario recordar los fendmenos de la guerra y tenerlos presentes en la memoria, a fin de que éstos no
vuelvan a ocurrir (Meier, 2010).

Para un estudio detallado de los ejemplos, véase (Assmann, J., 2000). Para una tipificacion de las dimensiones de la memoria 'y
de sus respectivas interacciones, véase (Assmann, A., 1999, cap. 1). Von Seydel recupera las criticas del planteo de Astrid Errl al
concepto de “memoria cultural” de los Assmann y sostiene que el concepto de “culturas de rememoracion” seria superador de
las limitaciones de la citada cifra, en virtud de que este ultimo permitiria incluir formas no candnicas de representar el pasado, y
de esta manera, su flexibilidad seria mas idonea para analizar los mass-media (Von Seydel, 2014, Erll, 2005).

Ricoeur ofrece una tipologia del olvido, al distinguir entre la memoria “impedida”, la memoria “manipulada” y el “olvido impuesto”
en forma de la amnistia (Ricoeur, 2003, parte llI).

Un ejemplo sintético sobre tépicos de la historia reciente, de fuerte recepcion en el campo historiografico, puede encontrarse en
Traverso (2012).



72 Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

humanitario). A pesar de las transformaciones operadas al interior del derecho relacionado con la guerra,
continua siendo un locus de sensible atencion el fendmeno de la guerra civil, hecho tipificado de manera
modélica como uno de los peores escenarios politicos relacionados con la convivencia humana.? Teniendo
presente esto, debemos descartar aquellas experiencias o configuraciones politicas que no pueden ser
pensadas bajo la I6gica de la estatalidad clasica, en virtud de carecer de ciertos rasgos presentes de manera
patente en las diferentes tradiciones histérico-conceptuales de la estatalidad:

a) En primer lugar, el orden juridico-politico entendido como “mera dominacién”, disociado de la legalidad
(y, eventualmente, de la justicia), articulado en la mera efectividad de la coaccion. Podemos pensar aqui en
la clasica formula agustiniana “Remota itaque iustitia, quid sunt regna nisi magna latrocinia,” para referirnos
a una mera dominacion o conjunto de reglas divorciados de la moral, de las relaciones éticas objetivas,
0 de principios de justicia. Asimismo, es posible recordar el célebre simil entre el Estado y un asaltante
(Hart, 1998), en donde queda en evidencia un orden juridico-politico identificado con la coaccion singular,
disociado de su publicidad, autoridad y pretensiones normativas.

b) En segundo lugar, podemos tener presente formulas mixtas, hibridas, que yuxtaponen rasgos propios
de la estatalidad moderno-contemporanea, con caracteristicas decididamente incompatibles con el Estado,
que lo desnaturalizan como tal, al subsumirlo a un orden normativo mas alto (i.e. el partido politico en un
régimen unipartidista). En este sentido, sobre la URSS ha afirmado el jurista Boris Mirkin-Guetzevich:

Le partisan le plus orthodoxe de Lénine, promoteur actif de la Iégislation soviétique, écrit que la lega-
lité ne correspond qu’a 'intérét de la classe dominante; certains juristes soviétiques a la recherche de
légalité, ont beau s’appliquer a reconnaitre I'Etat soviétique comme un Etat de droit ; ce terme ne lui
est aucunement applicable, car il présume une certaine limitation du pouvoir d’Etat, idée absolument
étrangére a I'Etat soviétique. Il a pour base la primauté de la conformité avec le but sur la légalite, et la
primauté du fait sur le droit. Le parti communiste est identifié a I'Etat. (1928, p. 16).°

¢;Puede pensarse un Estado donde legalidad y justicia estén absolutamente disociadas? En este caso
hay dos principios en concurrencia, que no pueden coexistir al interior del orden publico: es evidente que
si el Estado se identifica con un Partido, que a su vez no conoce limites (frente a los derechos individuales)
entonces la articulacion entre unidad y pluralidad ha de ser sustituida por una relacion autoritaria de unidad
sin pluralidad, en virtud de que se sobreentiende que la pluralidad partidaria es intrinsecamente disvaliosa
por razones de diferente naturaleza. Otro ejemplo puede visualizarse en Alemania, en el devenir del Estado
de Derecho liberal al oximoron “Estado de Derecho nacionalsocialista”, igualmente violatorio del principio de
legalidad, de la division de poderes, de la diferenciacion entre el Estado y el Partido, etc.® De esta manera, la
espacialidad societal del Estado apareceria en un complejo de drdenes concretos, y el constructo juridico-
politico de mediaciones representativas se neutralizarian a la luz del vinculo primario establecido entre el
Fiihrery el Volk. En 1941 publicaria Ernst Fraenkel su célebre escrito El Estado dual, teorizando la experiencia
juridico politica del nazismo como una dualidad entre un Estado de Normas y un Estado de Medidas
(identificado con “la persona” de Adolf Hitler), que disuelve el Estado de Derecho a través de a) la abolicion
de limites constitucionales, b) la eliminacion de las barreras legales, c) la eliminacion de las barreras juridico-
policialesy d) la eliminacion del control jurisdiccional (Fraenkel, 2022, pp. 63-127). Un afo después apareceria
el célebre Behemoth de Franz Neumann, quien, en oposicion a su otrora companero de estudios, afirmaria:

Se ha dicho que el nacional-socialismo es un estado dual, es decir, de hecho, un Estado dentro del
cual actuan dos sistemas, el uno regido por el derecho normativo, el otro por medidas individuales;
racional el uno y regido el otro por la prerrogativa. No compartimos esta opinidén porque creemos que

Esto se puede rastrear en los autores clasicos de la filosofia politica. Sin embargo, existen algunas destacables excepciones.
Francois René de Chateaubriand, por ejemplo, ha sostenido la tesis contraria: “Se diga lo que se diga, las guerras civiles son me-
nos injustas, menos indignantes y mas naturales que las guerras con un enemigo extranjero, cuando no se emprenden éstas para
salvar la independencia nacional. Al menos las guerras civiles estan basadas en ultrajes individuales, en aversiones confesadas
y reconocidas; se trata de duelos con padrinos, en los que los adversarios saben por qué empufian la espada. Aunque las pa-
siones no justifican el dafio, si excusan, explican, permiten entender por qué existe. ; Como justificar la guerra con el extranjero?
Normalmente las naciones se degliellan porque un rey se aburre, porque un ambicioso quiere encumbrarse, porque un ministro
trata de suplantar a un rival. Ya es hora de tratar como es debido esos viejos topicos sensibleros, mas propios de los poetas que
de los historiadores. Tucidides, César, Tito Livio se limitan a expresar unas palabras de dolor y pasan a otra cosa” (Chateaubriand,
2007, L XXX, cap. 4). A menos que se aclare lo contrario, todas las traducciones son nuestras. Asimismo, al referirse a la guerra
civil resultante de la Revolucion Francesa, Joseph De Maistre afirmaria: “Cuanto mas se examinan los personajes en apariencia
mas activos de la revolucion, tanto mas se encuentra en ellos algo de pasivo y de mecanico. Nunca se repetira demasiado que
no son los hombres los que llevan la revolucion, es la revolucion la que emplea a los hombres. Se dice muy bien cuando se dice
que ella va completamente sola. Esta frase significa que nunca la Divinidad se habia mostrado de una manera tan clara en ningun
acontecimiento humano. Si emplea los instrumentos mas viles es porque castiga para regenerar” (De Maistre, 1990, p. 8). Algu-
nos autores contemporaneos, en oposicion a la tesis de la igualdad entre los seres humanos, han tematizado el “caos social” y
el topico de la guerra civil en clave antihobbesiana, como un resultado de la consideracion de los seres humanos como iguales.
Véase Guénon (1982, especialmente el cap. 6) o Evola (1994).

El partidario mas ortodoxo de Lenin, promotor activo de la legislacion soviética, escribe que la legalidad no corresponde sino al
interés de la clase dominante. Ciertos juristas soviéticos, en busca de la legalidad, se esfuerzan en vano por reconocer al Estado
soviético como un Estado de Derecho. Este término no le es aplicable en modo alguno, pues supone una cierta limitacion del
poder estatal, idea absolutamente ajena al Estado soviético. Este tiene como base la primacia de la conformidad con el fin sobre
la legalidad, y la primacia del hecho sobre el derecho. El Partido Comunista se identifica con el Estado.

Dos célebres articulos al respecto los constituyen “Der deutsche Rechtsstaat Adolf Hitlers”, de Hans Frank, aparecido en 1934 en
Deutsches Recht, 4; o “Der Rechtssicherheit als Grundlage der Volksgemeinschaft’, de Hermann Goring, publicado en 1935.



Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78 73

en Alemania no existe ningun dominio del derecho, aunque haya miles de normas técnicas que sean
calculables (Neumann, 2014, p. 335).

¢Es compatible el nazismo con la estatalidad, o es precisamente lo contrario de ella?

Entre estos dos extremos es posible situar mutatis mutandis la reflexion de Hobbes, que busca tipificar
la naturaleza del Estado a partir de una teoria del principio degenerativo de los érdenes politicos. Este
derrotero podria establecerse entre el Estado configurado de manera modélica, y posteriormente, la cadena
secuencial que lo transforma de aquella condicion de posibilidad para la vida pacifica y segura de los
individuos hacia su disolucién. En efecto, fue Hobbes quien se ocupd de teorizar la estatalidad en medio
de las guerras civiles de religion, motivo por el cual supo con agudeza reconocer las caracteristicas de los
rasgos fundamentales de todo orden juridico-politico para la vida en comun, asi como de aquellos elementos
que son incompatibles con ella. Por esta razén su filosofia politica supo poner en el centro de su reflexion las
causas del mantenimiento saludable del cuerpo politico, asi como también sus principios degenerativos."
Esta teoria se encuentra parcialmente sistematizada en capitulos precisos de sus tratados, pero también,
como veremos, en diferentes pasajes clave de su obra.

Para Hobbes, la oposicion entre estado de naturaleza y Estado no admite términos intermedios: o bien
reconocemos una autoridad legitima, configuradora de un espacio juridico-politico, investida de la potestad
de interpretar las leyes civiles, decidir sobre los posibles conflictos y ejecutar las penas, y entonces vivimos
en un estado civil; o bien retornamos al estado de naturaleza. Por supuesto, este retorno puede presentarse a
través de distintos escenarios; es por ello que es de vital importancia que los ciudadanos estén debidamente
advertidos sobre la relevancia de respetar las leyes civiles y el dictum “Jesus es el Cristo”, a los efectos
de no participar de los posibles factores desencadenantes de la guerra civil. Al ser una de las eventuales
representaciones del estado de naturaleza la misma guerra civil, queda en evidencia que la necesidad de
preservar el orden juridico-politico no puede ser pensada como una deliberacion acerca de la manera a
través de la cual una comunidad politica toma decisiones colectivamente, sino que se conforma como la
condicion de posibilidad para que esa misma comunidad pueda coexistir pacificamente al interior de un
espacio politico. La guerra civil no puede nunca ser un modelo convivencial posible, dado su caracter
intrinsecamente destructivo.

Por esta razon, para Hobbes es fundamental conocer las causas de la guerra civil, y he aqui que su
investigacion conduce hacia el conocimiento del proceso a través del cual se gesta este escenario, y la
memoria que los actores sociales tienen del mismo, una vez que lo han atravesado. En este sentido, afirma
Hobbes en 1655, en De Corpore: “[...] a la ignorancia de los deberes, es decir, de la ciencia moral, le siguen
las guerras civiles y de ahi las mayores calamidades, a su conocimiento atribuiremos con razén las ventajas
contrarias a ellas” (Hobbes, 1655/2000, p. 40). Con frecuencia, la guerra civil no es producida o buscada
intencionalmente, sino que los actores sociales y politicos se dirigen hacia ella ignorando el derrotero por el
que transitan y las consecuencias de sus acciones. A la inversa, el conocimiento de las causas de la guerra
y de la paz permitiria abortar determinadas decisiones politicas y evitar transgredir ciertos limites, que de
traspasarlos habria de redundar en un escenario de autoimplosion del orden juridico-politico. Unos afos
mas tarde, hacia 1668, reafirmaria con énfasis esta tesis:

No es la falta de inteligencia sino la falta de una ciencia de la justicia lo que les puso en apuros [...]. No
carecian de inteligencia, sino del conocimiento de las causas y razones por las que una persona tiene
derecho a gobernary el resto obligacion de obedecer; razones éstas que es necesario que se ensenen
al pueblo, que sin ellas no se puede vivir por mucho tiempo en paz (Hobbes, 1668/2010a, pp. 207-208).

La paz no es un dato de la experiencia o un hecho natural, sino que es una construccion juridico-politica
resultante del concurso de voluntades que no solo acuerdan deponer todo orgullo y actitud anti-estatal,
sino que ademas aceptan sostener esa paz a través de la obediencia a las leyes y del citado credo minimum
requerido para vivir en el Estado. Con todo, Hobbes aclara que no es suficiente con lo referido, ya que solo
el conocimiento de las causas de la paz y del nexo entre proteccion y obediencia lo que permite sostener la
paz instaurada a través del pacto.”? Sociolégicamente, es necesario ponderar que la falta de conocimiento de
tales causas no necesariamente procede de los sectores subalternos, sino que también se encuentra entre
los comerciantes, los industriales y la aristocracia. En efecto, para Hobbes nunca los miembros de un pueblo
estaran libres de ser gravados, ya que “si la guerra civil viene, tienen que poner todo lo que tienen” (Hobbes,
1681/1992, p. 20).

Ahora bien, por un momento supongamos que podamos estar en posesion de las causas de la guerra
y de la paz, de la guerra civil, y por consiguiente, utilizar dicho saber en nuestro provecho para anticiparnos
a un mal que, si bien no es inevitable, sabemos que puede llegar a sobrevenir. En efecto, existen diversas
ocasiones que producen aprendizajes en los actores sociales: la educacion, en sentido amplio, la instruccion,

" carlo Cipolla ha destacado acertadamente el caracter imperfecto de los mecanismos de relojeria en la época de Hobbes. En

efecto, la metafora del Estado pensado como maquina estaba ciertamente lejos de poder pensarse como un artefacto cuyo fun-
cionamiento pudiera carecer de ajustes y modificaciones permanentes (Cipolla, 2003).

Este conocimiento puede tener un aspecto empirico/histérico, por asi decir, pero Hobbes apunta fundamentalmente a criticar
la ausencia de un razonamiento geométrico: “Si los filésofos morales hubieran desempefiado su funcion con la misma eficacia,
no veo con qué habria podido contribuir mas noblemente el esfuerzo humano a su propia felicidad en esta vida. Porque una
vez conocida la razén de las acciones humanas con la misma certeza con la que se conoce la razén de las magnitudes en las
figuras, estarian inertes la ambicion y la avaricia, cuya potencia se apoya en las opiniones falsas del vulgo acerca de la justicia y
la injusticia, y el género humano disfrutaria de una paz tan constante que no pareceria que hubiera que luchar jamas” (Hobbes,
1642-1647/2010b, p. 109).



74 Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

las propias experiencias, el conocimiento de desavenencias ajenas, etc. Ciertamente, la historia evolutiva del
ser humano esta signada por la adquisicion de ciertos saberes que se incorporan a un patrimonio colectivo
y que son de importancia capital para su supervivencia. Con todo, aparece para Hobbes un segundo
problema, no menor que el primero: ademas de prever el modo a través del cual los seres humanos toman
conocimiento de las causas de la guerra civil, es necesario pensar en que éstas deben ser recordadas.
De lo contrario, algo que considerabamos un saber podria disiparse lentamente en la ignorancia y en el
olvido. Con frecuencia, los seres humanos tienden a tener muy presentes causas hipotéticas de la guerra
civil cuando ella esta frente a sus 0jos, o0 ha tenido lugar hace poco tiempo. Empero, no es evidente que los
hombres tengan presente la genealogia posible de una guerra civil cuando este fendmeno les resulta lejano
o extrafno. Asimismo, el proceso del olvido de tales saberes (idealmente, segiin Hobbes, geométricos) tiene
lugar en el marco de la imaginacion, lo cual, de manera patente, nos pone frente al umbral hermenéutico del
conocimiento/desconocimiento: “[...] imaginaciony memoria son una sola cosa, que tiene diversos nombres
debido a las diversas consideraciones que hacemos” (Hobbes, 1651/2019, p. 18). En efecto, por un lado, es
clave comprender las causas de la guerra civil, pero de su comprension presente no se sigue su recuerdo
futuro. Con el paso del tiempo se yuxtaponen las formas de la imaginacién/memoria, lo que trae como
consecuencia la capacidad de manipular las representaciones del pasado. La falta de memoria nos puede
conducir a la ignorancia, a dejar de saber aquello que en algun momento tuvimos muy en claro. Aun peor, el
decaimiento de las imagenes puede inducirnos al peor escenario, el de la soberbia: pensar que sabemos lo
que no sabemos, en cuyo caso hi siquiera podriamos tener la prudencia para reconocer nuestra ignoranciay
buscar nuestro conocimiento. Al contrario, tendriamos la conviccion de estar en posesion de algo de lo cual
carecemos.”®

Aun cuando Hobbes distinga con nitidez entre una Iégica constructiva y una Iégica disolutoria del orden
estatal, al situar el principio de disolucion del orden en el mismo ser humano que vive en el Estado, plantea
la posibilidad de que se desate la guerra civil como resultado de una exteriorizacion (y una politizacion) de la
mencionadaignorancia de sus causas. En efecto, ;en qué momento un Estado cesa en su existencia? ; Ocurre
cuando el retorno al estado de naturaleza es irreversible, y la desaparicion de la construccion civilizatoria
del homo homini Dei se ha desvanecido entre sus manos; o cuando la ciencia politica puede reconocer in
nuce el crecimiento de ese principio disolutorio que habita en el ser humano? El principio degenerativo del
Estado no reside solamente en el exterior (los barbaros que han de invadirnos) sino en nosotros mismos,
en la ignorancia o en el olvido de que los 6rdenes juridico-politicos que habitamos son el resultado de la
construccion sobre las cenizas de la guerra civil, de los caidos, los derrotados, de victorias nunca definitivas
y del intento del bando vencedor por integrar al vencido."

Para los intereses del Estado, de cara a la hipdtesis del retorno de la guerra fratricida, ¢es deseable
recordar u olvidar los hechos lamentables del pasado conflicto civil? ¢ Es necesario recordar los fendomenos
para que no se vuelvan a repetir? El recuerdo permanente de la guerra civil podria sobrerrepresentar los
rasgos del conflicto originario, clausurar el olvido y poner permanentemente en peligro la paz. Por el contrario,
el olvido permanente de la guerra civil podria subrepresentar elementos de la propia realidad, clausurando
asi el recuerdo de tales hechos.”® No hay razones para que, en circunstancias estables y duraderas de paz
y cierta prosperidad, una comunidad recuerde permanentemente sus horas mas oscuras. En este sentido,
como sefala Jan Assmann, opera la dimensidon contrapresencial de la memoria colectiva, que actua como
un vector vertical, en cierto modo diacronico, para reponer un sentido originario y constitutivo de nuestra
comunidad politica, y advertir sobre los riesgos de su olvido (mutatis mutandis, podemos pensar en el
control de constitucionalidad que hace un tribunal al evaluar una ley a la luz de una Constitucion sancionada
hace dos siglos). No se trata de echar luz sobre un aspecto de nuestra memoria colectiva, sino de poner en
evidencia un elemento central de nuestra memoria cultural (de nuestras tradiciones, usos y costumbres),

B Enel capitulo 29 del Leviathany en su par 12 del De Cive Hobbes describe ampliamente el principio de disolucion del Estado: alli

distingue entre causas objetivas (falta de dinero, popularidad de un subdito, proliferacion de corporaciones), vicios de construc-
cion (creer que el hombre tiene derechos absolutos oponibles al soberano, pensar que el soberano debe estar sometido a la ley
civil, que el poder soberano debe estar dividido), y causas subjetivas, entre las cuales entendemos que es clave y primario indicar
la ignorancia de las causas que llevan a la guerra civil (2019, pp. 302-315; 2010, pp. 243-253).

Contemporaneamente, ha expresado con certeza esta idea Paolo Prodi: “Seria muy simple si pudiéramos concebir el Estado de
Derecho como una conquista definitiva que defender sélo contra ataques externos, como pudieron parecer en nuestro siglo -en
una historiografia impostada- los regimenes totalitarios. En realidad, el mal siempre esta dentro de nosotros, y aun en los regime-
nes democraticos la amenaza proviene en cierto modo desde el interior, de la tendencia a sacralizar la politica; simultaneamente,
se pierde de vista aquel dualismo entre esfera del poder y esfera de lo sagrado [...] que constituyen la base de nuestra vida colec-
tiva” (Prodi, 2008, pp. 12-13).

Aqui pueden situarse las contemporaneas reflexiones sobre los asi llamados “discursos de odio”, para las cuales las incitaciones
verbales serian -por asi decir- el punto de partida de un proceso de violencia fisica colectiva. En paralelo, cabria aqui preguntarse
si los discursos politicos que buscan minimizar o ignorar los conflictos politicos que son reconocidos como tales en la sociedad
no producen consecuencias opuestas a las perseguidas. En este sentido, no podemos dejar de omitir que ha de ser el soberano
quien interprete el alcance y significado de esta expresion. A la sazén, podemos tener presente aqui el recuerdo de Georges
Sorel de las leyes relativas a la proliferacion del odio (de agosto de 1848), que penalizaba a quienes, mediante discursos o escri-
tos pudieran “perturbar la paz publica, incitando el desprecio o el odio de unos ciudadanos contra otros [...]. Se esperaba poner
término a las guerras civiles haciendo que fuese mas dificil la propagacion de doctrinas de odio [doctrines de hainel, susceptibles
de sublevar a los proletarios contra los burgueses” (Sorel, 2016, p. 129).



Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78 75

y por consiguiente, irrevocablemente identitario.’® A la inversa, hay una nutrida tradicion de pensadores
que han subrayado los riesgos de que las comunidades politicas incurran en el olvido de que, en ciertas
circunstancias, es posible que se desencadenen procesos de violencia colectiva.” El problema no radica
tanto en el olvido de los hechos violentos traumaticos del pasado, sino en la naturalizacion de periodos
de paz y de prosperidad colectiva que, a lo largo de la historia, han sido excepcionales. Este proceso de
naturalizacion no solamente tendria como consecuencia el olvido de la violencia colectiva colindante con
todo orden politico, sino el abandono de recursos materiales y simbdlicos destinados al cuidado y defensa
de dicha comunidad. En efecto, es aqui donde Hobbes pone el foco al subrayar la subrepresentacion del
conflicto que diera origen al orden juridico-politico. Hobbes no pergefia una formula inequivoca para afrontar
este problema, pero nos da los indicios necesarios para sistematizarla: ante todo, es necesario ponderar
el ya citado conocimiento de las causas de la guerra civil, los cuales no solamente permiten explicar
acontecimientos pasados, sino también futuros. En la carta introductoria al Behemoth, dirigida a Sir Henry
Bennet, consciente de lo delicado del problema, afirma Hobbes: “Nada puede haber mas instructivo en favor
de la lealtad y la justicia que la memoria de esa guerra, mientras esa memoria perdure” (Hobbes, 1642-
1647/2010Db, p. 4).”® Hobbes es consciente de la oquedad existente entre la memoria de los hechos sucedidos
en un horizonte temporal accesible mediante experiencias en primera persona o relatadas por allegados, de
aquellos hechos pasados no recuperables mediante esta dimension de la memoria, que se articulan como
historia, o como -en palabras de Assmann- una memoria colectiva, como una tradicién que, poco a poco, se
vuelve constitutiva de nuestra identidad colectiva.

Ahora bien, ;como es posible permitir que circule un libre flujo de interpretaciones sobre las horas
mas oscuras de nuestra historia (a fin de no clausurar, reprimir, o subrepresentar tales hechos), y al mismo
tiempo, determinar un anclaje que evite que este conflicto hermenéutico en potencia sobrerepresente tales
imagenes del pasado en la provocacion de las condiciones que reproducirian una guerra civil? Es aqui donde
Hobbes apela al derecho y, particularmente, al derecho civil emanando de la autoridad politica. En efecto, ni
la moral ni la politica son autosuficientes, no pueden autorregularse ni resolver sus propios conflictos. Por
ello precisamos una autoridad politica y apelamos al derecho positivo: Authoritas non Veritas facit Legem
(Hobbes, 1651-1668/2012, p. 431).° Hobbes graficaria esta controversia entre las representaciones del pasado
en el derecho y las determinaciones de la razon en su célebre inventiva contra el Common Law (tradicion
para el cual existe una suerte de racionalidad histérica inscrita en los usos y costumbres, y particularmente

16 Naturalmente, la condicion estructural de una identidad colectiva reside en estar sujeta a cambios. Con todo, existen ciertos limi-
tes infranqueables para poder pensar una configuracion de estas caracteristicas y evitar la guerra civil es, sin lugar a dudas, uno
de ellos. En su biografia sobre Francisco Franco relata Paul Preston una anécdota reveladora acerca de la relacion entre una iden-
tidad colectiva y la guerra civil: “A principios de marzo [de 1938] [...] Mussolini envié a Roberto Farinacci, el poderoso jefe fascista
de Cremona, como emisario personal para informar a Franco de sus ‘ideas sobre el futuro’, que implicaban colocar a un principe
de Saboya en el trono de Espafia. Franco rechazo la idea cortésmente pero con firmeza. No obstante, el Caudillo se mostré mas
flexible cuando Farinacci intenté convencerle para crear un ‘partido nacional espanol’ de corte fascista a fin de controlar todos los
aspectos de la vida politica. Encantado de hablar de ‘su’ futuro Estado, y sin inhibicién alguna derivada de la naturaleza transitoria
de su mandato, Franco dijo que no planeaba confiar ni en los falangistas ni en los carlistas para la reconstruccion de posguerra.
Al rechazar la idea de un principe italiano, aclaré que la restauracion de la Monarquia no era una perspectiva inmediata, diciendo:
‘Primero, tengo que crear la nacion; luego decidiremos si es buena idea nombrar un rey’. Eso resumia la filosofia politica que le
mantendria en el poder hasta su muerte en 1975” (Preston, 2006, p. 262). Como ha afirmado José Luis Villacafas Berlanga, para
Franco la guerra civil era la forma “de su economia y de conquista de estatus”. Franco no pondria en practica la Iégica politica
conforme a la cual habia que vencer al enemigo, sino la del “condotiero”, segun la cual al enemigo habia que destruirlo (Villacafias
Berlanga, 2022, pp. 41y ss.).

Dos ejemplos conocidos, pero no por ello no menos importantes son los de Hegel y de Schmitt. En el contexto del debate aleman
sobre el topico de la paz perpetua, Hegel intervendria en 1802 defendiendo el “momento ético de la guerra” (valga la aclaracion,
no de la guerra civil, sino de la guerra en forme), al denunciar el modo a través del cual los individuos consideran al Estado de
manera puramente utilitarista cuando olvidan la violencia fundante que circunda a todo orden politico. En efecto, “[...] en la guerra:
se da la libre posibilidad de que sean aniquiladas no solo las determinaciones singulares, sino, por lo que respecta al absoluto
mismo o al pueblo, su integridad en cuanto vida. La guerra, en su indiferencia de cara a las determinaciones y de cara al acos-
tumbrarse a ellas y fijarlas, conserva la salud ética de los pueblos; igual que el movimiento del viento preserva los mares de la co-
rrupcion a que los llevaria una calma duradera, asi preserva a los pueblos de una paz duradera, 0 mas aun, de una paz perpetua”
(Hegel, 1802/1971, tomo Il, pp. 481-482). Por su parte, en 1927 Schmitt impugnaria el argumento de la “lltima guerra” que acabaria
con todas las guerras de la humanidad, o de la “guerra a la guerra™: “En la actualidad este parece ser un modo particularmente
promisorio de justificacion de la guerra. La guerra se desarrolla entonces bajo la forma de ‘Ultima guerra final de la humanidad’.
Tales guerras son necesariamente de particular intensidad e inhumanidad, puesto que, superando lo ‘politico’, descalifican al
enemigo inclusive bajo el perfil moral, asi como bajo todos los demas aspectos, y lo transforman en un monstruo feroz, que no
puede ser solo derrotado, sino que debe ser definitivamente destruido” (Schmitt, 2001, pp. 185-186).

Las bastardillas son nuestras. En relacion con la conquista, al final del Leviathan Hobbes afirma: “Considero, por consiguiente,
que una de las semillas mas efectivas de la muerte de un Estado es que los conquistadores no solamente exijan la sumision
de las acciones de los hombres en el futuro, sino también la aprobacion de todas sus acciones pasadas, cuando apenas ha de
existir algun Estado en el mundo cuyos comienzos puedan ser justificados en la conciencia” (Hobbes, 1651/2012, p. 1135). Aunque
pertenezca a un fendmeno del siglo XX, cabe citar aqui la investigacion de Welzer, Moller y Tschuggnall sobre la memoria de las
generaciones subsiguientes a quienes vivieron durante el nacionalsocialismo. El estudio empirico detecté que, mientras quienes
habian sido testigos directos del régimen nazi podian aceptar que lo habian apoyado, sin saber exactamente qué ocurria y el
alcance de los horrores del periodo, los hijos de dicha generacion tendian a distanciar a sus padres de dichos horrores, a efectos
de no mezclarlos con la parte del pueblo que habria apoyado a Hitler. Los nietos, por su parte, coincidirian en situar a sus abuelos
(que confesaban haber apoyado al NSDAP) practicamente en la resistencia al régimen. Este estudio, publicado en 2002, permite
contrastar tres visiones muy diferentes de tres generaciones distintas, todas ellas referidas a un mismo proceso histérico (Welzer,
Moller y Tschuggnall, 2012).

En la version del Dialog: “No es, pues, la palabra de la ley, sino el poder de quien tiene la fuerza de una nacion lo que hace efectivas
las leyes” (Hobbes, 1681/1992, p. 10).



76 Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

en la jurisprudencia misma) y contra uno de sus maximos exponentes, Sir Edward Coke. En el Dialogo entre
un fildsofo y un jurista podemos leer:

J: [La tesis de Coke: “nada que sea contrario a la razon es Derecho” ha de entenderse como] una per-
feccion artificial de la razon, adquirida mediante largo estudio, observacion y experiencia, y no en el
sentido de la razén natural de todo hombre; pues nemo nascitur artifex. Esta razon juridica es summa
ratio. Y por consiguiente, aunque toda la razén que se encuentra dispersa en tantas cabezas diferen-
tes se reuniera en una sola, no podria ella, sin embargo, hacer un Derecho como el inglés, porque éste
através de tantas sucesiones de edades ha sido afinado y refinado por un nimero infinito de hombres
graves y doctos.

F:[...] Os concedo que el conocimiento del Derecho es un arte pero no que sea Derecho cualquier arte
de un hombre o de muchos, por muy sabios que fueren, o que lo sea la obra de uno o muchos artifices,
por muy perfecta que pudiera ser. No es la sabiduria sino la autoridad la que hace una ley [...] supongo
que lo que él quiere decir es que la razén de un juez o de todos los jueces juntos sin el rey es esa sum-
ma ratio, y la verdadera ley, cosa que niego, porque nadie puede hacer una ley sino el que tiene el poder
legislativo. Que el Derecho haya sido afinado por hombres serios e instruidos, entendiendo por tales
a los profesionales del derecho, es algo manifiestamente falso; pues todas las leyes de Inglaterra han
sido hechas por los reyes de Inglaterra, consultando con la nobleza y los comunes en el Parlamento,
de los cuales ni siquiera uno de cada veinte era un docto jurista (Hobbes, 1681/1992, p. 6).

La posicion hobbesiana gravita en torno al topico clasico de la comprension de la ley como ratioy como
voluntas. Ciertamente, en un Estado la ley civil supone un proceso implicito de acumulacion de saberes,
pero para Hobbes su normatividad no proviene de la multiplicidad de conocimientos alli presente, ni de su
antigliedad o novedad, sino de la autoridad de la cual procede. Esta controversia con el Common Law es de
fundamental importancia cuando el mundo social y politico esta permeado por posiciones intransigentes
acerca de una guerra civil, deseos de venganza y odios irreductibles, cuyas consecuencias estan todavia
presentes de manera patente en nuestra memoria. Apelar a una sabiduria juridica colectiva, desarrollada
a lo largo de la historia, resultante de la labor de jueces, legistas y agentes judiciales puede llegar a ser el
elemento ideal que reactive las mismas condiciones que dieron lugar a la guerra civil.?° El soberano ha de ser
el ultimo intérprete de todos los conflictos politicos al interior del mundo sociopolitico precisamente en virtud
de su condicion, y no por el hecho de que en los mecanismos formales de los servicios de justicia existan
hombres “serios e instruidos”.?'

Si el derecho no solamente tiene que superar la guerra civil y cerrar la revolucion, sino las condiciones de
posibilidad que producen su emergencia, ,como debe articularse con la memoria y con la historia? ; Quién es
el encargado de interpretar el pasado? ; Como evitar su manipulacion por parte de quienes quieren promover
la sedicion y la guerra civil? ;Cual es el alcance que debe tener nuestro pasado siniestro sobre nuestra
vida social y politica? Nuevamente, Hobbes vuelve sobre su célebre apotegma: Authoritas non Veritas facit
Legem. Mientras la memoria perdure, es inevitable que exista una dinamica social espontanea que -de
alguna manera- tenga presente esos hechos. En la medida en que esa memoria decaiga, y los vinculos de
proximidad sean sustituidos por interpretaciones histdricas o por la configuracion de tales representaciones
al interior de una memoria cultural, ha de ser el soberano quien deba conducir los margenes interpretativos
dentro de los cuales pueda moverse el conflicto hermenéutico acerca del pasado. La prudencia sera aqui la
maxima que guie tales procesos, a los efectos de evitar la recaida en la guerra civil.

Con todo, ¢qué criterios han de determinar tal proceso? ;Cuadles son los margenes de negociacion para
referirse a ese pasado, ante todo, cuando nos enfrentamos a posiciones irreductibles, para las cuales existe
una suerte de deber intransigente de vengar o de hacer justicia por los caidos? A efectos de pensar en
clave hobbesiana este problema, podemos volver aqui a retomar las reflexiones de Adelaide y Jan Assmann,
quienes, al respecto, ofrecen una relevante distincion, en torno a la cual, a nuestro entender, gravita la
quintaesencia de la determinacion de este problema: (a) entre aquellos escenarios en los cuales “el dolor
esta todo del otro bando” (e.g. Auschwitz) y no hay posibilidad de establecer una negociacion en comun
sobre la memoria, el recuerdo y las causas de la discordia; (b) aquellas circunstancias en las cuales tiene
lugar “una historia de sufrimiento en comun”, en donde existen factores claros -ajenos a la guerra civil-
sobre los cuales constituir un discurso acerca del pasado, frente a los que es posible matizar las posiciones
intransigentes o irreductibles:

20 pos siglos mas tarde, Alexis de Tocqueville suscribiria una posicion no demasiado lejana a la de Hobbes: “Nuestras leyes escritas
[las francesas] son a menudo dificiles de comprender, pero todos pueden leerlas. No hay nada, por el contrario, mas oscuro para
el vulgo y menos a su alcance que una legislacion fundada sobre precedentes [...]. El legista francés no es mas que un conocedor
de la materia; pero el hombre de leyes inglés o norteamericano se parece en cierto modo a los sacerdotes de Egipto y, como
ellos, es el unico intérprete de una ciencia oculta [...]. El legista inglés estima las leyes, no tanto porque son buenas sino porque
son viejas [...]. La legislacion inglesa es como un arbol antiguo, sobre el que los legistas han injertado sin cesar los retofios mas
extranos, con la esperanza de que, aunque de frutos diferentes, se confundira por lo menos su follaje con el tallo venerable que lo
sostiene” (Tocqueville, 2015, pp. 270-271).

Entre otras cosas, esto puede permitir pensar por qué, actualmente, en algunos paises existen leyes que prohiben la negacion de
ciertos crimenes, y por qué esto no sucede en todo el mundo. Esto muestra que las diferentes comunidades politicas han encon-
trado distintas maneras de enfrentar su relacion con las horas mas oscuras de su pasado. Mientras que en algunos paises rigen
tales leyes, otros cuentan con limitaciones democraticas a la libertad de expresion (entre ellas, las que promueven la propaganda
antidemocratica).

21



Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78 7

En situaciones asi [cuando el dolor no esta de un solo bando], de veras hay que marcar una linea final
si se pretende un futuro mejor [...]. La unica solucion consiste en reconocer los recuerdos ajenos y
negociar un pasado comun en el que los pesares ajenos y las culpas propias encuentren su lugar, es
decir, destruir el estrecho horizonte de la propia memoria colectiva. (Assmann, 2008, p. 41).

Solamente el soberano puede ser la uUnica instancia legitima para garantizar el caracter publico y no
particularista de la conduccioén del proceso a través del cual la memoria “que decae” se convierte en una
suerte de memoria cultural. Ciertamente, no es posible que desaparezcan los conflictos interpretativos
acerca de la guerra civil, su origen, sus caracteristicas y su derrotero, pero es de importancia central para
la vida en comun el conocimiento de sus causas y, en particular, el conocimiento de las causas especificas
de la guerra civil por la cual ha transitado una comunidad especifica. Sobre todo, a los efectos de que una
comunidad politica siga siendo pensada como tal, es preciso que exista una ensefanza de tales hechos que
neutralice todo tipo de reactivacion del conflicto, y que ponga en evidencia las calamidades que se siguen de
las posiciones intransigentes que fomentan la violencia politica en forma de guerra civil.

El derecho no es una solucion infalible, pero implica un proceso compuesto de un sistema de mediaciones
técnicas y politicas a través de las cuales una comunidad busca conservar aquello que considera valioso.
Como haestudiado Koselleck, podemos afirmar que laaccion humana seinscribe en constantes estructurales
que operan como marco dentro del cual tiene lugar la accion politica (hay presupuestos acerca de nuestras
limitaciones fisicas e intelectuales, existen condiciones no humanas que limitan nuestra experiencia, las
instituciones son irreductiblemente humanas, existen estructuras lingiisticas que no son neutrales en la
configuracion de nuestras experiencias, etc.) (Koselleck, 2013, pp. 125-161). De aqui no se sigue que no puedan
configurarse nuevas estructuras. Con todo, esto nos permite afirmar que la inercia del pasado no se agota en
el olvido de los hechos oscuros para una comunidad politica. Por el contrario, los elementos constantes que
estan presentes en ella operan simultaneamente como instancias de estabilizacion y desestabilizacion. Por
estarazon, nuestra apelacion a la filosofia del Estado de Hobbes se funda en el hecho de que dota al derecho
positivo de una importancia fundamental en la configuracion del orden estatal (de hecho, no seria errado
atribuirle una directa responsabilidad en el proceso de sistematizacion del principio de legalidad). En este
sentido, si identificamos la memoria colectiva con una dimension sincrénica, donde tiene lugar una lucha
hermenéutica por la disputa acerca del significado y alcance de los conceptos que utilizamos para referirnos
a los hechos éticamente mas sensibles de nuestra vida social, podemos situar alli también a los conflictos
éticos y politicos, cuyos consensos solamente podemos advertir ex post, una vez que la accion humana
ha tenido lugar y podemos interpretarla a partir de su especificidad y sus consecuencias, y ho solamente
a partir de sus intenciones, o de la percepcion que los actores sociales tenian acerca de si mismos (algo
que, en politica, es irrelevante). Frente a ello, podemos situar a la memoria cultural y al derecho en una
dimension predominantemente diacronica, en virtud de proyectar una normatividad sobre nuestras acciones
procedente de un pasado irrecuperable en términos de experiencias singulares o relatos de primera persona.
En este sentido, el derecho positivo sintetiza saberes y practicas que suelen ser considerados verdaderos
hitos civilizatorios. De aqui que continuemos ciertas tradiciones (incluso de la antigua Roma), mas alla del
hecho evidente de que nuestras sociedades se parezcan cada vez menos en aspectos sustantivos a las de
nuestros antepasados. La proverbial temporalidad lenta del derecho esta intimamente relacionada con el
hecho de ser portadora de una tradicion que busca hundir sus raices en el origen del orden juridico-politico
sobre el cual tiene jurisdiccion y vigencia.

Conclusion

A cuatro siglos de distancia del autor del Leviathan seguimos preguntandonos por los limites de la
estatalidad, sus origenes y su final. Sin temor a exagerar, podemos afirmar que la actualidad de Hobbes es
cada vez mayor: el perpetuum mobile que Hobbes pudo ver en el mundo politico de su época no hizo sino
acelerarse en la era de las masas. El sistema de compensaciones juridico-politicas que apunto a neutralizar
la guerra civil exteriorizo la violencia de manera inusitada en el siglo XX. Mientras perdure la memoria
colectiva sincronica sobre los acontecimientos de la guerra civil, es necesario que el Estado determine los
procesos a través de los cuales estos recuerdos configuran identidades colectivas y, con el paso del tiempo,
se desplazan al olvido. La sobrerrepresentacion y la subrepresentacion de tales recuerdos pueden conducir
a una reactivacion de los factores que dieron lugar a la guerra civil, y en este sentido, como hemos visto, es
el mayor de los males para el Estado soberano. Las decisiones concretas acerca del alcance de la accion
del Estado han de articularse juridicamente y solo pueden depender de instancias debidamente legitimas.
Cuando el espacio del recuerdo ya no es contemporaneo y tales representaciones se convierten en objeto de
debates historicos o de una memoria cultural entonces es clave que, nuevamente, los procesos a través de
los cuales se pone en evidencia esa memoria cultural no sean portadores de los factores desencadenantes
de la guerra civil. El hilo conductor que une ambos escenarios es el conocimiento de las causas de la guerra
y de la paz, y de las condiciones que promueven el odio intransigente al interior de una comunidad, que
solo puede terminar en formas de violencia colectiva. Esto implica un esfuerzo colectivo muy grande para
las sociedades que atraviesan tales conflictos, y es frecuente que luego de afos de pérdidas significativas
las comunidades politicas no posean las fuerzas suficientes para abordar esta mirada hacia el pasado vy,
en simultaneo, construir un futuro de paz. Lamentablemente, no existe un rasero universal que determine
unilateral y exitosamente un curso de accion. La capacidad que cada comunidad politica tiene de soportary
resolver las horas mas oscuras de su pasado ha de ser Idgicamente dependiente de sus miembros y de sus
instituciones.



78 Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

Referencias bibliograficas

Assmann, Adelaide (1999). Zeit und Tradition: Kulturelle Strategien der Dauer [Tiempo y tradicion: estrategias
culturales de la duracion]. Bohlau.

Assmann, Adelaide (2006). Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und Geschichstspo-
litik [La larga sombra del pasado. Cultura del recuerdo y politica de la historia]. C. H. Beck. https:/doi.
org/10.17104/9783406622625

Assmann, Jan (2008). Religion y memoria cultural. Diez estudios (Burello, M. y Saban, K., Trads.). Lilmod.

Benjamin, Walter (2016). El narrador (Oyarzun, P, Trad.). Metales pesados.

Chateaubriand, Francois (2007). Memorias de ultratumba (Monreal, J. R., Trad.). Acantilado.

Cipolla, Carlo (2003) [1978]. Le macchine del tempo. Lorologio e la societa: 1300-1700 [Las maquinas del
tiempo. El reloj y la sociedad: 1300-1700]. Il mulino.

De Maistre, Joseph (1990). Consideraciones sobre Francia (Poch Elio, J., Trad.). Tecnos.

Erll, Astrid (2005). Kollektives Gedéchtnis und Erinnerungskulturen [Memoria colectiva y culturas del recuer-
do). Metzler. https://doi.org/101007/978-3-476-05007-6

Evola, Julius (1994). Los hombres y las ruinas (Ghio, M., Trad.). Heracles.

Guénon, René (1982). La crisis del mundo moderno (Garcia Vino, M., Trad.). Obelisco.

Hart, Herbert Lionel (1998). El concepto de Derecho (Carrio, G., Trad.).Abeledo-Perrot.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1971) . Uber die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts,
seine Stelle in der praktischen Philosophie und sein Verhaltnis zu den positiven Rechtswissenschaften
[Sobre el tratamiento cientifico del derecho natural, su lugar en la filosofia practica y su relacion con las
ciencias juridicas positivas]. Werke in zwanzig Banden, Suhrkamp, tomo Il, 434-531.

Hobbes, Thomas (1992). Dialogo entre un filosofo y un jurista y escritos autobiograficos (Rodilla, M. A., Trad.).
Tecnos. (Trabajo original publicado en 1681).

Hobbes, Thomas (2000). Tratado sobre el cuerpo (Rodriguez Feo, J., Trad.). Trotta. (Trabajo original publicado
en1655).

Hobbes, Thomas (2010a). Behemoth (Rodilla, M. A., Trad.). Tecnos. (Trabajo original publicado en 1668).

Hobbes, Thomas (2010b). Elementos filosoficos. Del ciudadano (Rosler, A. Trad.). (Trabajo original publicado
en 1642-1647).

Hobbes, Thomas (2012) Leviathan. The Clarendon Edition of the Works of Thomas Hobbes, Clarendon Press.
(Trabajo original publicado en 1651-1658). https://doi.org/10.1093/oseo/instance.00025178

Hobbes, Thomas (2019). Leviatan (Balzi, C., Trad.). Colihue. (Trabajo original publicado en 1651)

Fraenkel, Ernst (2022). El Estado dual. Contribucion a la teoria de la dictadura, (Muiiz, J. N., Trad.). Trotta.

Koselleck, Reinhart (2013) Estructuras de repeticion en el lenguaje y en la historia. Sentido y repeticion en la
historia (pp. 125-161), (Lima, T., Trad.). Hydra

Leggewie, Claus (2014). Der Kampf um die européische Erinnerung. Ein Schlachtfeld wird besichtigt [La ba-
talla por el recuerdo europeo. Visita a un campo de batalla]. C. H. Beck.

Meier, Christian (2010). Das Gebot zu Vergessen und die Unabweisbarkeit des Erinnerns [El mandamiento de
olvidar y lo indeclinable del recordar]. Siedler. i

Mirkin-Guetzévich, Boris (1928). Apercues des principes fondamentaux de I'Etat soviétique. [Esquemas de
los principios fundamentales del Estado soviético] Librairie Générale.

Neumann, Franz (2014). Behemoth. Pensamiento y accion en el nacional-socialismo, 1933-1944, (Barreto, D.,
Trad.). Anthropos.

Preston, Paul (2006). Franco. Caudillo de Espafa, (Camprodon, T. y Falcon D., Trads.). Debolsillo.

Prodi, Paolo (2008). Una historia de la justicia. De la pluralidad de fueros al dualismo moderno entre concien-
cia y derecho, (Padilla Lopez, L., Trad.). Katz.

Ricoeur, Paul (2003). La memoria, la historia, el olvido, (Neira, A., Trad.). Trotta.

Schmitt, Carl (2001). El concepto de lo politico. Carl Schmitt, tedlogo de la politica (pp. 157-223) (Molina 'y Ve-
dia, E. y Crisafio, R., Trads.). Fondo de Cultura Econémica.

Seydel, Ute (2014). La constitucion de la memoria cultural. Acta Poética (35.2), 187-214. https://doi.org/10.1016/
S0185-3082(14)72425-3

Sorel, Georges (2016). Reflexiones sobre la violencia, (Trapero, F., Trad.). Alianza.

Tocqueville, Alexis de (2015). De la democracia en América, (Cuéllar, L., Trad.). Fondo de Cultura Econdmica.

Traverso, Enzo (2012). Il secolo armato. Interpretare le violenze del Novecento [El siglo armado. Interpretar las
violencias del siglo XX]. Feltrinelli.

Villacafnas Berlanga, José Luis (2022). La revolucion pasiva de Franco. Harper Collins.

Weinrich, Harald (1999). Leteo. Arte y critica del olvido, (Fortea, C., Trad.). Siruela.

Welzer, Harald, Moller, Sabine y Tschuggnall, Karoline (2012). Mi abuelo no era nazi. El nacionalsocialismo y el
holocausto en la memoria familiar, (Figari, R. y Der-Meguerditchian, S., Trads.). Prometeo.


https://doi.org/10.17104/9783406622625
https://doi.org/10.17104/9783406622625
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05007-6
https://doi.org/10.1093/oseo/instance.00025178
https://doi.org/10.1016/S0185-3082(14)72425-3
https://doi.org/10.1016/S0185-3082(14)72425-3

