
69Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

Resumen. el presente artículo aborda el estudio entre la guerra civil, la memoria y el olvido. Si la guerra civil 
es el peor de los males de una comunidad política y un pueblo quiere evitar recaer nuevamente en ella, ¿debe 
olvidarla o recordarla? Hobbes ofrece una lúcida reflexión al respecto, a pesar de la distancia, de la cual 
podemos extraer un conjunto de reflexiones para el mundo contemporáneo. Nuestro texto lleva a cabo una 
evaluación crítica de esta posible respuesta hobbesiana.
Palabras clave: memoria; olvido; guerra civil; Estado.

Remembering or Forgetting the Civil War:  
Reflections on a Core Problem of State Formation

Abstract. In this article we focus on the relationship between civil war, memory and oblivion. If civil war is 
the worst evil of a political community and a people wants to avoid falling back into it, should they forget it or 
remember it? Hobbes offers a good understanding on this subject, despite the distance, from which we can 
extract a set of reflections for the contemporary world. Our text carries out a critical evaluation of this possible 
Hobbesian response. 	
Keywords. memory; oblivion; civil war; State.

Sumario: Memoria colectiva y memoria cultural. Historia, memoria, recuerdo y olvido de la guerra civil. 
Conclusión. Referencias bibliográficas.

Cómo citar: Rosanovich Damián (2026). ¿Debemos recordar u olvidar la guerra civil para evitar su reiteración? 
Reflexiones acerca de un problema clave de la estatalidad. Las Torres de Lucca. Revista Internacional de 
Filosofía Política 15(1), 69-78. https://www.doi.org/10.5209/ltdl.102339

Los grandes conflictos políticos del siglo XX, que pusieron en evidencia un grado inusitado de violencia 
colectiva de dimensiones inéditas, han tenido y tienen hoy un alcance tan importante, que no sería errado 
afirmar que su sombra sigue proyectándose sobre nuestras experiencias y sobre nuestro horizonte de 
expectativas. En efecto, esto puede visibilizarse en los cambios geopolíticos que los mismos implicaron, 
las modificaciones en materia de técnica militar, las transformaciones jurídicas, los profundos cambios 
de estructura social, la destrucción de comunidades políticas, etnias y grupos religiosos. Naturalmente, el 
silencio de los motores de los tanques no supuso ni supone superación alguna de estos procesos: hoy en 
día se siguen pagando deudas contraídas en esos conflictos, hay juicios penales fundados en el carácter 
imprescriptible de los crímenes cometidos y, paulatinamente, adquieren carácter público archivos que nos 
permiten esclarecer zonas profundamente oscuras de nuestro pasado siglo. Esto ha motivado urbi et orbi un 
intento de llevar a cabo un ajuste de cuentas con el pasado y, en particular, con aquellos actores que habrían 
participado activamente en genocidios, guerras civiles y dictaduras.

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofía política
ISSN: 2255-3827 • e-ISSN: 2255-3827

D OS S I E R

¿Debemos recordar u olvidar la guerra civil  
para evitar su reiteración? Reflexiones acerca  

de un problema clave de la estatalidad

Damián Rosanovich
Universidad Nacional de San Martín 

https://www.doi.org/10.5209/ltdl.102339 Recibido: 23/04/2025 • Aceptado: 8/09/2025 • Publicado: 30/01/2026

https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0009-0007-3699-4560
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:drosanovich%40gmail.com?subject=


70 Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

¿Qué debemos hacer frente a este pasado? Colectivamente, ¿hay acaso una actitud correcta o 
unilateralmente deseable? En paralelo a las horas más oscuras del siglo XX, el arte y la filosofía buscaron 
ofrecer respuestas a esta pregunta, evitando trasladar razonamientos psicológicos (ex hypothesi 
irreductiblemente individuales) a una dimensión colectiva. Como ha señalado Walter Benjamin en su 
trabajo titulado “El narrador” (2016),1 las características de la Primera Guerra Mundial habrían de producir 
transformaciones singulares en quienes retornaban del frente de combate, con una marcada incapacidad 
para poder narrar y comunicar las experiencias vividas. Ya en los años 30’ hubo una reflexión acerca de los 
alcances que habría de tener el proceso de violencia a gran escala, pero no fue sino la generación siguiente 
a los acontecimientos más oscuros del siglo la que pudo desarrollar las categorías fundamentales de la 
memoria no individual: en este sentido, a fin de siglo participarían de este debate Paul Ricoeur, el matrimonio 
de Adelaide y Jan Assmann, Harald Weinrich y, más recientemente, Claus Leggewie, Christian Meier o Ute 
Seydel, entre otros.2

Ciertamente, no es una casualidad que muchas de las investigaciones provengan de situaciones 
traumáticas del siglo XX: el genocidio armenio, los campos de concentración, las hambrunas, el terrorismo, 
las guerras civiles y los regímenes autoritarios. En efecto, existe allí todavía una búsqueda de la verdad, 
de la cual se desprenden varias contiendas: jurídicas, por el castigo de los criminales; y ético-políticas, 
por la institución de una imagen del pasado que sea una referencia inequívoca para coordinar y orientar 
conductas colectivas. De un modo u otro, las vías a través de las cuales la violencia principista a gran escala 
se desencadenó en el siglo XX están presentes hoy en nuestras legislaciones, en nuestras tradiciones y 
también en nuestra memoria, otro territorio en franca disputa.

Por una razón elemental no es antojadizo acudir aquí a la filosofía de Hobbes. Efectivamente, el gran 
teórico de la estatalidad tuvo plena consciencia de la vulnerabilidad de origen que connota al Deus Mortalis: 
el orden jurídico político se encuentra flanqueado por la guerra de todos contra todos, ese estado de 
naturaleza frente al cual se instituye el Leviatán. Ahora bien, su creación produce un doble movimiento: por 
un lado, al expulsar la violencia política hacia el orden supraestatal (i.e. el estado de naturaleza internacional) 
configura un orden de paz y seguridad para el desarrollo individual y supraindividual. Por otro, la institución 
del orden jurídico político –si este efectivamente es exitoso– produce en el ser humano un olvido del origen 
y, en consecuencia, su (falsa) naturalización. Aun cuando los hombres no ignoren que su comunidad política 
tiene un origen artificial, entienden que la tarea de preservar su integridad solo tiene sentido respecto de 
invasiones extranjeras o rebeliones internas. No obstante –como veremos– el paso del tiempo instaura en la 
percepción de los individuos la familiaridad de su entorno jurídico-político, el cual solo se ve alterado frente 
a trastornos políticos. ¿Cuáles son las causas que generan estos trastornos? Como teórico de la estatalidad, 
Hobbes dedicó un conjunto no menor de reflexiones al respecto, que buscaremos sistematizar y someter a 
examen crítico en nuestro trabajo, a fin de poder ofrecer una respuesta a la pregunta formulada en el título 
del mismo. 	

Memoria colectiva y memoria cultural
Los citados estudios de la dimensión colectiva de la memoria coinciden en dos cuestiones clave: (a) la memoria 
no se agota en su dimensión individual y (b) al referirse al pasado, los individuos y las sociedades traen al 
presente objetos cuyo desplazamiento afecta su constitución. Efectivamente, hay aspectos supraindividuales 
de la memoria, que se expresan en la sociedad y en la cultura y, por tanto, constituyen a los individuos como 
tales. La complejidad de instancias a través de las cuales los actores individuales y colectivos recordamos el 
pasado está connotada por representaciones, sentimientos, emociones, y deseos, que imposibilitan que la 
memoria, como tal, sea meramente un vehículo neutral para la transmisión de representaciones. Al interior 
de esta dimensión tienen lugar los hechos traumáticos del pasado, que están asociados a infortunios cuyas 
consecuencias se proyectan en el futuro, que implican la desaparición física de seres queridos, miembros de 
una comunidad, pérdidas patrimoniales, exilio, etc. Asimismo, es posible focalizar sobre el modo a través del 
cual tienen lugar estas experiencias, el cual, en el siglo XX, sería tristemente innovador en materia de tortura, 
de humillación pública y de agravio a distintos grupos de personas.3

Podríamos identificar grosso modo dos interpretaciones opuestas que se configuran en la confrontación 
con los pasados traumáticos colectivos: en primer lugar, (a) la tesis según la cual es necesario recordar y 
tener permanentemente presente estos hechos, a fin de que no vuelvan a suceder y, por ello, es preciso 
conservarlos en la memoria, aun cuando nuestro recuerdo de los mismos, con el tiempo, comience a 
desvanecerse. En segundo lugar, (b) la tesis contraria, para la cual, a efectos de superar las lesiones colectivas 

1	 Aquí podría pensarse la contracara con Ernst Jünger, quien precisamente decide participar de la Primera Guerra Mundial, en la 
búsqueda de experiencias y materiales para sus relatos. A partir de esa participación escribiría la célebre novela Tempestades 
de acero, aparecida en 1920. 

2	 En particular, nos referimos a los siguientes trabajos: de Weinrich (1999), Ricoeur (2003), Assmann, J. (2000), Assmann, A. (2006), 
Meier (2010), Seydel (2014) y Leggewie (2014). Por supuesto, estos estudios teóricos serían complementados por los modos par-
ticulares a través de los cuales cada comunidad política habría (o no habría) logrado sortear los diferentes obstáculos para poder 
elaborar colectivamente los traumas asociados a hechos difíciles de ignorar. 

3	 Por razones de espacio no abordamos aquí la relación entre la valuación subjetiva de tales acontecimientos, y la valoración obje-
tiva de los mismos.



71Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

producidas por graves hechos de violencia política colectiva es preciso olvidar, a fin de no reactivar aquellos 
factores que propiciaron las historias que no queremos que se repitan.4

Los estudios de Hobbes pueden arrojar un grado significativo de luz acerca de esta dicotomía, pero 
antes de reseñarlos, entendemos que es preciso referirse a las investigaciones de Adelaide y Jan Assmann. 
En efecto, su teorización de la memoria cultural logró complejizar y precisar con detalle las contribuciones 
clásicas de Maurice Halbwachs acerca de la memoria colectiva. Podemos sintetizar estos aportes en tres 
momentos:5 en primer lugar, si bien la socialización nos permite recordar, no es menos cierto que nuestros 
recuerdos permiten socializarnos. De este modo, es posible comprender también la socialización como una 
“función de la memoria” (Assmann, 2008, p. 21). Esto supone reconocer en el acto de recordar, según Jan 
Assmann, un “deseo de atención y de pertenencia” (Assmann, 2008, p. 21). Esto nos permite avanzar en una 
caracterización de la estructuración del acto de recordar, con independencia de las historias singulares.

En segundo lugar, nos interesa subrayar la distinción de Adelaide Assmann entre la dimensión 
comunicativa de la memoria y la dimensión relacionada con las herencias culturales: “Podemos entender la 
tradición como un caso especial de comunicación, en el que a la información no se la intercambia recíproca 
y horizontalmente, sino que se la transmite verticalmente a lo largo de generaciones” (Assmann, A., 1999, p. 
64 en Assmann, J., 2008, p. 25). Jan Assmann, por su parte, se ha referido a dicha distinción para diferenciar 
entre un eje sincrónico y un eje diacrónico, a efectos de tipificar ambas memorias. Esto es fundamental 
para poder pensar la relación entre la memoria, la historia y el olvido, dado que existe una patente oquedad 
entre aquello que podemos recordar (por experiencia propia o por un relato familiar) y aquellas transmisiones 
culturales que interactúan de manera altamente dinámica con nuestra memoria, pero se remontan a 
temporalidades con las cuales no es posible reconstruir una línea de contacto a través de experiencias.6 
En efecto, mientras que la memoria comunicativa aparece como un espacio de juego para la circulación 
de experiencias y relatos acerca de aquello que puede también ser entendido como historia reciente; la 
memoria cultural, en tanto es pensada como herencia, no puede ser inteligida sino como un componente 
clave de nuestras tradiciones, y en tanto tal, habrá de ser objeto de estudio de la historia, en tanto y en cuanto 
no sea posible reponer experiencia ni relato originario alguno al cual acceder. La fuente aquí ha de estar 
irreductiblemente mediada.7

En tercer lugar, queremos destacar aquello que Jan Assmann caracteriza como elemento contrapresencial 
de la memoria cultural, es decir, aquellas marcas, prácticas, ritos y costumbres que operan como recordatorios 
de una herencia cultural que no debe ser olvidada, así como –en virtud de su carácter normativo– tampoco 
debe quedar disponible a un libre juego de reinterpretaciones o resemantizaciones. Por el contrario, la 
dimensión contrapresencial de la memoria opera de manera semejante a la tradición del derecho positivo: 
como una mano del pasado que nos recuerda hechos, circunstancias y personas relevantes para nuestro 
presente y futuro, así como la interpretación de los mismos. Este elemento aparece como procedente de la 
noche de los tiempos, y con frecuencia en forma de prácticas con formalidades muy precisas, que aspiran, 
entre otras cosas, a controlar la multiplicación de posibles interpretaciones.

En síntesis, las citadas reflexiones nos permiten tener un primer abordaje a la cuestión de la memoria, 
en su dimensión supraindividual y en su especificidad: la dimensión supraindividual de la memoria no se 
proyecta hacia el pasado de manera unilateral y desinteresada, es una condición de posibilidad de nuestra 
socialización (y por ello hay allí intereses en juego), transmite a lo largo del tiempo una herencia cultural 
en forma de tradición y, por último, se presenta frecuentemente a través de momentos contrapresenciales 
dotados de un valor normativo, que aspiran a que instancias concretas del pasado sigan presentes en 
nuestro horizonte contemporáneo. Ahora bien, ¿qué debemos hacer entonces con la guerra civil? Un análisis 
de diferentes escenarios posibles nos permitirá avanzar en nuestra investigación.

Historia, memoria, recuerdo y olvido de la guerra civil
Si bien los hechos de violencia suelen tener distintos tipos de repudio privado y público, muchos de ellos son 
justificados a la luz de las circunstancias (e.g. defensa propia, venganza, represión legal, revoluciones, entre 
otros). En este sentido, las guerras suelen ser ocasiones paradigmáticas en las cuales se ponen en evidencia 
diferentes tipos de violencia política: de aquí que existan los distintos plexos normativos vinculados con la 
regulación jurídica de tales acciones, como el ius gentium, el ius belli, el ius in bello, entre las formulaciones 
canónicas, y sus respectivas recepciones en la legislación internacional vigente (i.e. derecho internacional 

4	 Christian Meier ha estudiado los tratados de paz en los cuales, luego de listar las condiciones del establecimiento de la misma, se 
estipula el compromiso de olvidar las ofensas cometidas. La firma de un tratado de paz implica auto-obligarse a cumplir con los 
términos del mismo, a menos que se quiera desatar nuevamente la guerra. Aquí opera la idea de que, si se firma la paz, es pre-
ciso olvidar los terribles sucesos de la guerra, a fin de neutralizar los factores que dieron origen a la misma, y evitar que éstos se 
activen nuevamente. La tesis de Meier es que la singularidad de la Segunda Guerra Mundial y de Auschwitz invirtió esta fórmula, 
conforme a la cual es necesario recordar los fenómenos de la guerra y tenerlos presentes en la memoria, a fin de que éstos no 
vuelvan a ocurrir (Meier, 2010). 

5	 Para un estudio detallado de los ejemplos, véase (Assmann, J., 2000). Para una tipificación de las dimensiones de la memoria y 
de sus respectivas interacciones, véase (Assmann, A., 1999, cap. 1). Von Seydel recupera las críticas del planteo de Astrid Errl al 
concepto de “memoria cultural” de los Assmann y sostiene que el concepto de “culturas de rememoración” sería superador de 
las limitaciones de la citada cifra, en virtud de que este último permitiría incluir formas no canónicas de representar el pasado, y 
de esta manera, su flexibilidad sería más idónea para analizar los mass-media (Von Seydel, 2014; Erll, 2005). 

6	 Ricoeur ofrece una tipología del olvido, al distinguir entre la memoria “impedida”, la memoria “manipulada” y el “olvido impuesto” 
en forma de la amnistía (Ricoeur, 2003, parte III). 

7	 Un ejemplo sintético sobre tópicos de la historia reciente, de fuerte recepción en el campo historiográfico, puede encontrarse en 
Traverso (2012).



72 Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

humanitario). A pesar de las transformaciones operadas al interior del derecho relacionado con la guerra, 
continúa siendo un locus de sensible atención el fenómeno de la guerra civil, hecho tipificado de manera 
modélica como uno de los peores escenarios políticos relacionados con la convivencia humana.8 Teniendo 
presente esto, debemos descartar aquellas experiencias o configuraciones políticas que no pueden ser 
pensadas bajo la lógica de la estatalidad clásica, en virtud de carecer de ciertos rasgos presentes de manera 
patente en las diferentes tradiciones histórico-conceptuales de la estatalidad:

a) En primer lugar, el orden jurídico-político entendido como “mera dominación”, disociado de la legalidad 
(y, eventualmente, de la justicia), articulado en la mera efectividad de la coacción. Podemos pensar aquí en 
la clásica fórmula agustiniana “Remota itaque iustitia, quid sunt regna nisi magna latrocinia,” para referirnos 
a una mera dominación o conjunto de reglas divorciados de la moral, de las relaciones éticas objetivas, 
o de principios de justicia. Asimismo, es posible recordar el célebre símil entre el Estado y un asaltante 
(Hart, 1998), en donde queda en evidencia un orden jurídico-político identificado con la coacción singular, 
disociado de su publicidad, autoridad y pretensiones normativas.

b) En segundo lugar, podemos tener presente fórmulas mixtas, híbridas, que yuxtaponen rasgos propios 
de la estatalidad moderno-contemporánea, con características decididamente incompatibles con el Estado, 
que lo desnaturalizan como tal, al subsumirlo a un orden normativo más alto (i.e. el partido político en un 
régimen unipartidista). En este sentido, sobre la URSS ha afirmado el jurista Boris Mirkin-Guetzevich:

Le partisan le plus orthodoxe de Lénine, promoteur actif de la législation soviétique, écrit que la léga-
lité ne correspond qu’à l’intérêt de la classe dominante; certains juristes soviétiques à la recherche de 
légalité, ont beau s’appliquer à reconnaître l’Etat soviétique comme un Etat de droit ; ce terme ne lui 
est aucunement applicable, car il présume une certaine limitation du pouvoir d’Etat, idée absolument 
étrangère à l’Etat soviétique. Il a pour base la primauté de la conformité avec le but sur la légalité, et la 
primauté du fait sur le droit. Le parti communiste est identifié à l’Etat. (1928, p. 16).9

¿Puede pensarse un Estado donde legalidad y justicia estén absolutamente disociadas? En este caso 
hay dos principios en concurrencia, que no pueden coexistir al interior del orden público: es evidente que 
si el Estado se identifica con un Partido, que a su vez no conoce límites (frente a los derechos individuales) 
entonces la articulación entre unidad y pluralidad ha de ser sustituida por una relación autoritaria de unidad 
sin pluralidad, en virtud de que se sobreentiende que la pluralidad partidaria es intrínsecamente disvaliosa 
por razones de diferente naturaleza. Otro ejemplo puede visualizarse en Alemania, en el devenir del Estado 
de Derecho liberal al oxímoron “Estado de Derecho nacionalsocialista”, igualmente violatorio del principio de 
legalidad, de la división de poderes, de la diferenciación entre el Estado y el Partido, etc.10 De esta manera, la 
espacialidad societal del Estado aparecería en un complejo de órdenes concretos, y el constructo jurídico-
político de mediaciones representativas se neutralizarían a la luz del vínculo primario establecido entre el 
Führer y el Volk. En 1941 publicaría Ernst Fraenkel su célebre escrito El Estado dual, teorizando la experiencia 
jurídico política del nazismo como una dualidad entre un Estado de Normas y un Estado de Medidas 
(identificado con “la persona” de Adolf Hitler), que disuelve el Estado de Derecho a través de a) la abolición 
de límites constitucionales, b) la eliminación de las barreras legales, c) la eliminación de las barreras jurídico-
policiales y d) la eliminación del control jurisdiccional (Fraenkel, 2022, pp. 63-127). Un año después aparecería 
el célebre Behemoth de Franz Neumann, quien, en oposición a su otrora compañero de estudios, afirmaría:

Se ha dicho que el nacional-socialismo es un estado dual, es decir, de hecho, un Estado dentro del 
cual actúan dos sistemas, el uno regido por el derecho normativo, el otro por medidas individuales; 
racional el uno y regido el otro por la prerrogativa. No compartimos esta opinión porque creemos que 

8	 Esto se puede rastrear en los autores clásicos de la filosofía política. Sin embargo, existen algunas destacables excepciones. 
François René de Chateaubriand, por ejemplo, ha sostenido la tesis contraria: “Se diga lo que se diga, las guerras civiles son me-
nos injustas, menos indignantes y más naturales que las guerras con un enemigo extranjero, cuando no se emprenden éstas para 
salvar la independencia nacional. Al menos las guerras civiles están basadas en ultrajes individuales, en aversiones confesadas 
y reconocidas; se trata de duelos con padrinos, en los que los adversarios saben por qué empuñan la espada. Aunque las pa-
siones no justifican el daño, sí excusan, explican, permiten entender por qué existe. ¿Cómo justificar la guerra con el extranjero? 
Normalmente las naciones se degüellan porque un rey se aburre, porque un ambicioso quiere encumbrarse, porque un ministro 
trata de suplantar a un rival. Ya es hora de tratar como es debido esos viejos tópicos sensibleros, más propios de los poetas que 
de los historiadores. Tucídides, César, Tito Livio se limitan a expresar unas palabras de dolor y pasan a otra cosa” (Chateaubriand, 
2007, L XXXIII, cap. 4). A menos que se aclare lo contrario, todas las traducciones son nuestras. Asimismo, al referirse a la guerra 
civil resultante de la Revolución Francesa, Joseph De Maistre afirmaría: “Cuanto más se examinan los personajes en apariencia 
más activos de la revolución, tanto más se encuentra en ellos algo de pasivo y de mecánico. Nunca se repetirá demasiado que 
no son los hombres los que llevan la revolución, es la revolución la que emplea a los hombres. Se dice muy bien cuando se dice 
que ella va completamente sola. Esta frase significa que nunca la Divinidad se había mostrado de una manera tan clara en ningún 
acontecimiento humano. Si emplea los instrumentos más viles es porque castiga para regenerar” (De Maistre, 1990, p. 8). Algu-
nos autores contemporáneos, en oposición a la tesis de la igualdad entre los seres humanos, han tematizado el “caos social” y 
el tópico de la guerra civil en clave antihobbesiana, como un resultado de la consideración de los seres humanos como iguales. 
Véase Guénon (1982, especialmente el cap. 6) o Evola (1994).

9	 El partidario más ortodoxo de Lenin, promotor activo de la legislación soviética, escribe que la legalidad no corresponde sino al 
interés de la clase dominante. Ciertos juristas soviéticos, en busca de la legalidad, se esfuerzan en vano por reconocer al Estado 
soviético como un Estado de Derecho. Este término no le es aplicable en modo alguno, pues supone una cierta limitación del 
poder estatal, idea absolutamente ajena al Estado soviético. Este tiene como base la primacía de la conformidad con el fin sobre 
la legalidad, y la primacía del hecho sobre el derecho. El Partido Comunista se identifica con el Estado.

10	 Dos célebres artículos al respecto los constituyen “Der deutsche Rechtsstaat Adolf Hitlers”, de Hans Frank, aparecido en 1934 en 
Deutsches Recht, 4; o “Der Rechtssicherheit als Grundlage der Volksgemeinschaft”, de Hermann Göring, publicado en 1935. 



73Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

en Alemania no existe ningún dominio del derecho, aunque haya miles de normas técnicas que sean 
calculables (Neumann, 2014, p. 335).

¿Es compatible el nazismo con la estatalidad, o es precisamente lo contrario de ella?
Entre estos dos extremos es posible situar mutatis mutandis la reflexión de Hobbes, que busca tipificar 

la naturaleza del Estado a partir de una teoría del principio degenerativo de los órdenes políticos. Este 
derrotero podría establecerse entre el Estado configurado de manera modélica, y posteriormente, la cadena 
secuencial que lo transforma de aquella condición de posibilidad para la vida pacífica y segura de los 
individuos hacia su disolución. En efecto, fue Hobbes quien se ocupó de teorizar la estatalidad en medio 
de las guerras civiles de religión, motivo por el cual supo con agudeza reconocer las características de los 
rasgos fundamentales de todo orden jurídico-político para la vida en común, así como de aquellos elementos 
que son incompatibles con ella. Por esta razón su filosofía política supo poner en el centro de su reflexión las 
causas del mantenimiento saludable del cuerpo político, así como también sus principios degenerativos.11 
Esta teoría se encuentra parcialmente sistematizada en capítulos precisos de sus tratados, pero también, 
como veremos, en diferentes pasajes clave de su obra.

Para Hobbes, la oposición entre estado de naturaleza y Estado no admite términos intermedios: o bien 
reconocemos una autoridad legítima, configuradora de un espacio jurídico-político, investida de la potestad 
de interpretar las leyes civiles, decidir sobre los posibles conflictos y ejecutar las penas, y entonces vivimos 
en un estado civil; o bien retornamos al estado de naturaleza. Por supuesto, este retorno puede presentarse a 
través de distintos escenarios; es por ello que es de vital importancia que los ciudadanos estén debidamente 
advertidos sobre la relevancia de respetar las leyes civiles y el dictum “Jesús es el Cristo”, a los efectos 
de no participar de los posibles factores desencadenantes de la guerra civil. Al ser una de las eventuales 
representaciones del estado de naturaleza la misma guerra civil, queda en evidencia que la necesidad de 
preservar el orden jurídico-político no puede ser pensada como una deliberación acerca de la manera a 
través de la cual una comunidad política toma decisiones colectivamente, sino que se conforma como la 
condición de posibilidad para que esa misma comunidad pueda coexistir pacíficamente al interior de un 
espacio político. La guerra civil no puede nunca ser un modelo convivencial posible, dado su carácter 
intrínsecamente destructivo.

Por esta razón, para Hobbes es fundamental conocer las causas de la guerra civil, y he aquí que su 
investigación conduce hacia el conocimiento del proceso a través del cual se gesta este escenario, y la 
memoria que los actores sociales tienen del mismo, una vez que lo han atravesado. En este sentido, afirma 
Hobbes en 1655, en De Corpore: “[…] a la ignorancia de los deberes, es decir, de la ciencia moral, le siguen 
las guerras civiles y de ahí las mayores calamidades, a su conocimiento atribuiremos con razón las ventajas 
contrarias a ellas” (Hobbes, 1655/2000, p. 40). Con frecuencia, la guerra civil no es producida o buscada 
intencionalmente, sino que los actores sociales y políticos se dirigen hacia ella ignorando el derrotero por el 
que transitan y las consecuencias de sus acciones. A la inversa, el conocimiento de las causas de la guerra 
y de la paz permitiría abortar determinadas decisiones políticas y evitar transgredir ciertos límites, que de 
traspasarlos habría de redundar en un escenario de autoimplosión del orden jurídico-político. Unos años 
más tarde, hacia 1668, reafirmaría con énfasis esta tesis:

No es la falta de inteligencia sino la falta de una ciencia de la justicia lo que les puso en apuros […]. No 
carecían de inteligencia, sino del conocimiento de las causas y razones por las que una persona tiene 
derecho a gobernar y el resto obligación de obedecer; razones éstas que es necesario que se enseñen 
al pueblo, que sin ellas no se puede vivir por mucho tiempo en paz (Hobbes, 1668/2010a, pp. 207-208).

La paz no es un dato de la experiencia o un hecho natural, sino que es una construcción jurídico-política 
resultante del concurso de voluntades que no solo acuerdan deponer todo orgullo y actitud anti-estatal, 
sino que además aceptan sostener esa paz a través de la obediencia a las leyes y del citado credo minimum 
requerido para vivir en el Estado. Con todo, Hobbes aclara que no es suficiente con lo referido, ya que solo 
el conocimiento de las causas de la paz y del nexo entre protección y obediencia lo que permite sostener la 
paz instaurada a través del pacto.12 Sociológicamente, es necesario ponderar que la falta de conocimiento de 
tales causas no necesariamente procede de los sectores subalternos, sino que también se encuentra entre 
los comerciantes, los industriales y la aristocracia. En efecto, para Hobbes nunca los miembros de un pueblo 
estarán libres de ser gravados, ya que “si la guerra civil viene, tienen que poner todo lo que tienen” (Hobbes, 
1681/1992, p. 20).

Ahora bien, por un momento supongamos que podamos estar en posesión de las causas de la guerra 
y de la paz, de la guerra civil, y por consiguiente, utilizar dicho saber en nuestro provecho para anticiparnos 
a un mal que, si bien no es inevitable, sabemos que puede llegar a sobrevenir. En efecto, existen diversas 
ocasiones que producen aprendizajes en los actores sociales: la educación, en sentido amplio, la instrucción, 

11	 Carlo Cipolla ha destacado acertadamente el carácter imperfecto de los mecanismos de relojería en la época de Hobbes. En 
efecto, la metáfora del Estado pensado como máquina estaba ciertamente lejos de poder pensarse como un artefacto cuyo fun-
cionamiento pudiera carecer de ajustes y modificaciones permanentes (Cipolla, 2003).

12	 Este conocimiento puede tener un aspecto empírico/histórico, por así decir, pero Hobbes apunta fundamentalmente a criticar 
la ausencia de un razonamiento geométrico: “Si los filósofos morales hubieran desempeñado su función con la misma eficacia, 
no veo con qué habría podido contribuir más noblemente el esfuerzo humano a su propia felicidad en esta vida. Porque una 
vez conocida la razón de las acciones humanas con la misma certeza con la que se conoce la razón de las magnitudes en las 
figuras, estarían inertes la ambición y la avaricia, cuya potencia se apoya en las opiniones falsas del vulgo acerca de la justicia y 
la injusticia, y el género humano disfrutaría de una paz tan constante que no parecería que hubiera que luchar jamás” (Hobbes, 
1642-1647/2010b, p. 109).



74 Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

las propias experiencias, el conocimiento de desavenencias ajenas, etc. Ciertamente, la historia evolutiva del 
ser humano está signada por la adquisición de ciertos saberes que se incorporan a un patrimonio colectivo 
y que son de importancia capital para su supervivencia. Con todo, aparece para Hobbes un segundo 
problema, no menor que el primero: además de prever el modo a través del cual los seres humanos toman 
conocimiento de las causas de la guerra civil, es necesario pensar en que éstas deben ser recordadas. 
De lo contrario, algo que considerábamos un saber podría disiparse lentamente en la ignorancia y en el 
olvido. Con frecuencia, los seres humanos tienden a tener muy presentes causas hipotéticas de la guerra 
civil cuando ella está frente a sus ojos, o ha tenido lugar hace poco tiempo. Empero, no es evidente que los 
hombres tengan presente la genealogía posible de una guerra civil cuando este fenómeno les resulta lejano 
o extraño. Asimismo, el proceso del olvido de tales saberes (idealmente, según Hobbes, geométricos) tiene 
lugar en el marco de la imaginación, lo cual, de manera patente, nos pone frente al umbral hermenéutico del 
conocimiento/desconocimiento: “[...] imaginación y memoria son una sola cosa, que tiene diversos nombres 
debido a las diversas consideraciones que hacemos” (Hobbes, 1651/2019, p. 18). En efecto, por un lado, es 
clave comprender las causas de la guerra civil, pero de su comprensión presente no se sigue su recuerdo 
futuro. Con el paso del tiempo se yuxtaponen las formas de la imaginación/memoria, lo que trae como 
consecuencia la capacidad de manipular las representaciones del pasado. La falta de memoria nos puede 
conducir a la ignorancia, a dejar de saber aquello que en algún momento tuvimos muy en claro. Aún peor, el 
decaimiento de las imágenes puede inducirnos al peor escenario, el de la soberbia: pensar que sabemos lo 
que no sabemos, en cuyo caso ni siquiera podríamos tener la prudencia para reconocer nuestra ignorancia y 
buscar nuestro conocimiento. Al contrario, tendríamos la convicción de estar en posesión de algo de lo cual 
carecemos.13

Aun cuando Hobbes distinga con nitidez entre una lógica constructiva y una lógica disolutoria del orden 
estatal, al situar el principio de disolución del orden en el mismo ser humano que vive en el Estado, plantea 
la posibilidad de que se desate la guerra civil como resultado de una exteriorización (y una politización) de la 
mencionada ignorancia de sus causas. En efecto, ¿en qué momento un Estado cesa en su existencia? ¿Ocurre 
cuando el retorno al estado de naturaleza es irreversible, y la desaparición de la construcción civilizatoria 
del homo homini Dei se ha desvanecido entre sus manos; o cuando la ciencia política puede reconocer in 
nuce el crecimiento de ese principio disolutorio que habita en el ser humano? El principio degenerativo del 
Estado no reside solamente en el exterior (los bárbaros que han de invadirnos) sino en nosotros mismos, 
en la ignorancia o en el olvido de que los órdenes jurídico-políticos que habitamos son el resultado de la 
construcción sobre las cenizas de la guerra civil, de los caídos, los derrotados, de victorias nunca definitivas 
y del intento del bando vencedor por integrar al vencido.14

Para los intereses del Estado, de cara a la hipótesis del retorno de la guerra fratricida, ¿es deseable 
recordar u olvidar los hechos lamentables del pasado conflicto civil? ¿Es necesario recordar los fenómenos 
para que no se vuelvan a repetir? El recuerdo permanente de la guerra civil podría sobrerrepresentar los 
rasgos del conflicto originario, clausurar el olvido y poner permanentemente en peligro la paz. Por el contrario, 
el olvido permanente de la guerra civil podría subrepresentar elementos de la propia realidad, clausurando 
así el recuerdo de tales hechos.15 No hay razones para que, en circunstancias estables y duraderas de paz 
y cierta prosperidad, una comunidad recuerde permanentemente sus horas más oscuras. En este sentido, 
como señala Jan Assmann, opera la dimensión contrapresencial de la memoria colectiva, que actúa como 
un vector vertical, en cierto modo diacrónico, para reponer un sentido originario y constitutivo de nuestra 
comunidad política, y advertir sobre los riesgos de su olvido (mutatis mutandis, podemos pensar en el 
control de constitucionalidad que hace un tribunal al evaluar una ley a la luz de una Constitución sancionada 
hace dos siglos). No se trata de echar luz sobre un aspecto de nuestra memoria colectiva, sino de poner en 
evidencia un elemento central de nuestra memoria cultural (de nuestras tradiciones, usos y costumbres), 

13	 En el capítulo 29 del Leviathan y en su par 12 del De Cive Hobbes describe ampliamente el principio de disolución del Estado: allí 
distingue entre causas objetivas (falta de dinero, popularidad de un súbdito, proliferación de corporaciones), vicios de construc-
ción (creer que el hombre tiene derechos absolutos oponibles al soberano, pensar que el soberano debe estar sometido a la ley 
civil, que el poder soberano debe estar dividido), y causas subjetivas, entre las cuales entendemos que es clave y primario indicar 
la ignorancia de las causas que llevan a la guerra civil (2019, pp. 302-315; 2010, pp. 243-253). 

14	 Contemporáneamente, ha expresado con certeza esta idea Paolo Prodi: “Sería muy simple si pudiéramos concebir el Estado de 
Derecho como una conquista definitiva que defender sólo contra ataques externos, como pudieron parecer en nuestro siglo –en 
una historiografía impostada– los regímenes totalitarios. En realidad, el mal siempre está dentro de nosotros, y aun en los regíme-
nes democráticos la amenaza proviene en cierto modo desde el interior, de la tendencia a sacralizar la política; simultáneamente, 
se pierde de vista aquel dualismo entre esfera del poder y esfera de lo sagrado [...] que constituyen la base de nuestra vida colec-
tiva” (Prodi, 2008, pp. 12-13). 

15	 Aquí pueden situarse las contemporáneas reflexiones sobre los así llamados “discursos de odio”, para las cuales las incitaciones 
verbales serían –por así decir– el punto de partida de un proceso de violencia física colectiva. En paralelo, cabría aquí preguntarse 
si los discursos políticos que buscan minimizar o ignorar los conflictos políticos que son reconocidos como tales en la sociedad 
no producen consecuencias opuestas a las perseguidas. En este sentido, no podemos dejar de omitir que ha de ser el soberano 
quien interprete el alcance y significado de esta expresión. A la sazón, podemos tener presente aquí el recuerdo de Georges 
Sorel de las leyes relativas a la proliferación del odio (de agosto de 1848), que penalizaba a quienes, mediante discursos o escri-
tos pudieran “perturbar la paz pública, incitando el desprecio o el odio de unos ciudadanos contra otros [...]. Se esperaba poner 
término a las guerras civiles haciendo que fuese más difícil la propagación de doctrinas de odio [doctrines de haine], susceptibles 
de sublevar a los proletarios contra los burgueses” (Sorel, 2016, p. 129). 



75Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

y por consiguiente, irrevocablemente identitario.16 A la inversa, hay una nutrida tradición de pensadores 
que han subrayado los riesgos de que las comunidades políticas incurran en el olvido de que, en ciertas 
circunstancias, es posible que se desencadenen procesos de violencia colectiva.17 El problema no radica 
tanto en el olvido de los hechos violentos traumáticos del pasado, sino en la naturalización de períodos 
de paz y de prosperidad colectiva que, a lo largo de la historia, han sido excepcionales. Este proceso de 
naturalización no solamente tendría como consecuencia el olvido de la violencia colectiva colindante con 
todo orden político, sino el abandono de recursos materiales y simbólicos destinados al cuidado y defensa 
de dicha comunidad. En efecto, es aquí donde Hobbes pone el foco al subrayar la subrepresentación del 
conflicto que diera origen al orden jurídico-político. Hobbes no pergeña una fórmula inequívoca para afrontar 
este problema, pero nos da los indicios necesarios para sistematizarla: ante todo, es necesario ponderar 
el ya citado conocimiento de las causas de la guerra civil, los cuales no solamente permiten explicar 
acontecimientos pasados, sino también futuros. En la carta introductoria al Behemoth, dirigida a Sir Henry 
Bennet, consciente de lo delicado del problema, afirma Hobbes: “Nada puede haber más instructivo en favor 
de la lealtad y la justicia que la memoria de esa guerra, mientras esa memoria perdure” (Hobbes, 1642-
1647/2010b, p. 4).18 Hobbes es consciente de la oquedad existente entre la memoria de los hechos sucedidos 
en un horizonte temporal accesible mediante experiencias en primera persona o relatadas por allegados, de 
aquellos hechos pasados no recuperables mediante esta dimensión de la memoria, que se articulan como 
historia, o como –en palabras de Assmann– una memoria colectiva, como una tradición que, poco a poco, se 
vuelve constitutiva de nuestra identidad colectiva.

Ahora bien, ¿cómo es posible permitir que circule un libre flujo de interpretaciones sobre las horas 
más oscuras de nuestra historia (a fin de no clausurar, reprimir, o subrepresentar tales hechos), y al mismo 
tiempo, determinar un anclaje que evite que este conflicto hermenéutico en potencia sobrerepresente tales 
imágenes del pasado en la provocación de las condiciones que reproducirían una guerra civil? Es aquí donde 
Hobbes apela al derecho y, particularmente, al derecho civil emanando de la autoridad política. En efecto, ni 
la moral ni la política son autosuficientes, no pueden autorregularse ni resolver sus propios conflictos. Por 
ello precisamos una autoridad política y apelamos al derecho positivo: Authoritas non Veritas facit Legem 
(Hobbes, 1651-1668/2012, p. 431).19 Hobbes graficaría esta controversia entre las representaciones del pasado 
en el derecho y las determinaciones de la razón en su célebre inventiva contra el Common Law (tradición 
para el cual existe una suerte de racionalidad histórica inscrita en los usos y costumbres, y particularmente 

16	 Naturalmente, la condición estructural de una identidad colectiva reside en estar sujeta a cambios. Con todo, existen ciertos lími-
tes infranqueables para poder pensar una configuración de estas características y evitar la guerra civil es, sin lugar a dudas, uno 
de ellos. En su biografía sobre Francisco Franco relata Paul Preston una anécdota reveladora acerca de la relación entre una iden-
tidad colectiva y la guerra civil: “A principios de marzo [de 1938] [...] Mussolini envió a Roberto Farinacci, el poderoso jefe fascista 
de Cremona, como emisario personal para informar a Franco de sus ‘ideas sobre el futuro’, que implicaban colocar a un príncipe 
de Saboya en el trono de España. Franco rechazó la idea cortésmente pero con firmeza. No obstante, el Caudillo se mostró más 
flexible cuando Farinacci intentó convencerle para crear un ‘partido nacional español’ de corte fascista a fin de controlar todos los 
aspectos de la vida política. Encantado de hablar de ‘su’ futuro Estado, y sin inhibición alguna derivada de la naturaleza transitoria 
de su mandato, Franco dijo que no planeaba confiar ni en los falangistas ni en los carlistas para la reconstrucción de posguerra. 
Al rechazar la idea de un príncipe italiano, aclaró que la restauración de la Monarquía no era una perspectiva inmediata, diciendo: 
‘Primero, tengo que crear la nación; luego decidiremos si es buena idea nombrar un rey’. Eso resumía la filosofía política que le 
mantendría en el poder hasta su muerte en 1975” (Preston, 2006, p. 262). Como ha afirmado José Luis Villacañas Berlanga, para 
Franco la guerra civil era la forma “de su economía y de conquista de estatus”. Franco no pondría en práctica la lógica política 
conforme a la cual había que vencer al enemigo, sino la del “condotiero”, según la cual al enemigo había que destruirlo (Villacañas 
Berlanga, 2022, pp. 41 y ss.). 

17	 Dos ejemplos conocidos, pero no por ello no menos importantes son los de Hegel y de Schmitt. En el contexto del debate alemán 
sobre el tópico de la paz perpetua, Hegel intervendría en 1802 defendiendo el “momento ético de la guerra” (valga la aclaración, 
no de la guerra civil, sino de la guerra en forme), al denunciar el modo a través del cual los individuos consideran al Estado de 
manera puramente utilitarista cuando olvidan la violencia fundante que circunda a todo orden político. En efecto, “[...] en la guerra: 
se da la libre posibilidad de que sean aniquiladas no solo las determinaciones singulares, sino, por lo que respecta al absoluto 
mismo o al pueblo, su integridad en cuanto vida. La guerra, en su indiferencia de cara a las determinaciones y de cara al acos-
tumbrarse a ellas y fijarlas, conserva la salud ética de los pueblos; igual que el movimiento del viento preserva los mares de la co-
rrupción a que los llevaría una calma duradera, así preserva a los pueblos de una paz duradera, o más aún, de una paz perpetua” 
(Hegel, 1802/1971, tomo II, pp. 481-482). Por su parte, en 1927 Schmitt impugnaría el argumento de la “última guerra” que acabaría 
con todas las guerras de la humanidad, o de la “guerra a la guerra”: “En la actualidad este parece ser un modo particularmente 
promisorio de justificación de la guerra. La guerra se desarrolla entonces bajo la forma de ‘última guerra final de la humanidad’. 
Tales guerras son necesariamente de particular intensidad e inhumanidad, puesto que, superando lo ‘político’, descalifican al 
enemigo inclusive bajo el perfil moral, así como bajo todos los demás aspectos, y lo transforman en un monstruo feroz, que no 
puede ser sólo derrotado, sino que debe ser definitivamente destruido” (Schmitt, 2001, pp. 185-186). 

18	 Las bastardillas son nuestras. En relación con la conquista, al final del Leviathan Hobbes afirma: “Considero, por consiguiente, 
que una de las semillas más efectivas de la muerte de un Estado es que los conquistadores no solamente exijan la sumisión 
de las acciones de los hombres en el futuro, sino también la aprobación de todas sus acciones pasadas, cuando apenas ha de 
existir algún Estado en el mundo cuyos comienzos puedan ser justificados en la conciencia” (Hobbes, 1651/2012, p. 1135). Aunque 
pertenezca a un fenómeno del siglo XX, cabe citar aquí la investigación de Welzer, Moller y Tschuggnall sobre la memoria de las 
generaciones subsiguientes a quienes vivieron durante el nacionalsocialismo. El estudio empírico detectó que, mientras quienes 
habían sido testigos directos del régimen nazi podían aceptar que lo habían apoyado, sin saber exactamente qué ocurría y el 
alcance de los horrores del período, los hijos de dicha generación tendían a distanciar a sus padres de dichos horrores, a efectos 
de no mezclarlos con la parte del pueblo que habría apoyado a Hitler. Los nietos, por su parte, coincidirían en situar a sus abuelos 
(que confesaban haber apoyado al NSDAP) prácticamente en la resistencia al régimen. Este estudio, publicado en 2002, permite 
contrastar tres visiones muy diferentes de tres generaciones distintas, todas ellas referidas a un mismo proceso histórico (Welzer, 
Moller y Tschuggnall, 2012). 

19	 En la versión del Dialog: “No es, pues, la palabra de la ley, sino el poder de quien tiene la fuerza de una nación lo que hace efectivas 
las leyes” (Hobbes, 1681/1992, p. 10). 



76 Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

en la jurisprudencia misma) y contra uno de sus máximos exponentes, Sir Edward Coke. En el Diálogo entre 
un filósofo y un jurista podemos leer:

J: [La tesis de Coke: “nada que sea contrario a la razón es Derecho” ha de entenderse como] una per-
fección artificial de la razón, adquirida mediante largo estudio, observación y experiencia, y no en el 
sentido de la razón natural de todo hombre; pues nemo nascitur artifex. Esta razón jurídica es summa 
ratio. Y por consiguiente, aunque toda la razón que se encuentra dispersa en tantas cabezas diferen-
tes se reuniera en una sola, no podría ella, sin embargo, hacer un Derecho como el inglés, porque éste 
a través de tantas sucesiones de edades ha sido afinado y refinado por un número infinito de hombres 
graves y doctos.

F: […] Os concedo que el conocimiento del Derecho es un arte pero no que sea Derecho cualquier arte 
de un hombre o de muchos, por muy sabios que fueren, o que lo sea la obra de uno o muchos artífices, 
por muy perfecta que pudiera ser. No es la sabiduría sino la autoridad la que hace una ley [...] supongo 
que lo que él quiere decir es que la razón de un juez o de todos los jueces juntos sin el rey es esa sum-
ma ratio, y la verdadera ley, cosa que niego, porque nadie puede hacer una ley sino el que tiene el poder 
legislativo. Que el Derecho haya sido afinado por hombres serios e instruidos, entendiendo por tales 
a los profesionales del derecho, es algo manifiestamente falso; pues todas las leyes de Inglaterra han 
sido hechas por los reyes de Inglaterra, consultando con la nobleza y los comunes en el Parlamento, 
de los cuales ni siquiera uno de cada veinte era un docto jurista (Hobbes, 1681/1992, p. 6).

La posición hobbesiana gravita en torno al tópico clásico de la comprensión de la ley como ratio y como 
voluntas. Ciertamente, en un Estado la ley civil supone un proceso implícito de acumulación de saberes, 
pero para Hobbes su normatividad no proviene de la multiplicidad de conocimientos allí presente, ni de su 
antigüedad o novedad, sino de la autoridad de la cual procede. Esta controversia con el Common Law es de 
fundamental importancia cuando el mundo social y político está permeado por posiciones intransigentes 
acerca de una guerra civil, deseos de venganza y odios irreductibles, cuyas consecuencias están todavía 
presentes de manera patente en nuestra memoria. Apelar a una sabiduría jurídica colectiva, desarrollada 
a lo largo de la historia, resultante de la labor de jueces, legistas y agentes judiciales puede llegar a ser el 
elemento ideal que reactive las mismas condiciones que dieron lugar a la guerra civil.20 El soberano ha de ser 
el último intérprete de todos los conflictos políticos al interior del mundo sociopolítico precisamente en virtud 
de su condición, y no por el hecho de que en los mecanismos formales de los servicios de justicia existan 
hombres “serios e instruidos”.21

Si el derecho no solamente tiene que superar la guerra civil y cerrar la revolución, sino las condiciones de 
posibilidad que producen su emergencia, ¿cómo debe articularse con la memoria y con la historia? ¿Quién es 
el encargado de interpretar el pasado? ¿Cómo evitar su manipulación por parte de quienes quieren promover 
la sedición y la guerra civil? ¿Cuál es el alcance que debe tener nuestro pasado siniestro sobre nuestra 
vida social y política? Nuevamente, Hobbes vuelve sobre su célebre apotegma: Authoritas non Veritas facit 
Legem. Mientras la memoria perdure, es inevitable que exista una dinámica social espontánea que –de 
alguna manera– tenga presente esos hechos. En la medida en que esa memoria decaiga, y los vínculos de 
proximidad sean sustituidos por interpretaciones históricas o por la configuración de tales representaciones 
al interior de una memoria cultural, ha de ser el soberano quien deba conducir los márgenes interpretativos 
dentro de los cuales pueda moverse el conflicto hermenéutico acerca del pasado. La prudencia será aquí la 
máxima que guíe tales procesos, a los efectos de evitar la recaída en la guerra civil.

Con todo, ¿qué criterios han de determinar tal proceso? ¿Cuáles son los márgenes de negociación para 
referirse a ese pasado, ante todo, cuando nos enfrentamos a posiciones irreductibles, para las cuales existe 
una suerte de deber intransigente de vengar o de hacer justicia por los caídos? A efectos de pensar en 
clave hobbesiana este problema, podemos volver aquí a retomar las reflexiones de Adelaide y Jan Assmann, 
quienes, al respecto, ofrecen una relevante distinción, en torno a la cual, a nuestro entender, gravita la 
quintaesencia de la determinación de este problema: (a) entre aquellos escenarios en los cuales “el dolor 
está todo del otro bando” (e.g. Auschwitz) y no hay posibilidad de establecer una negociación en común 
sobre la memoria, el recuerdo y las causas de la discordia; (b) aquellas circunstancias en las cuales tiene 
lugar “una historia de sufrimiento en común”, en donde existen factores claros –ajenos a la guerra civil– 
sobre los cuales constituir un discurso acerca del pasado, frente a los que es posible matizar las posiciones 
intransigentes o irreductibles:

20	 Dos siglos más tarde, Alexis de Tocqueville suscribiría una posición no demasiado lejana a la de Hobbes: “Nuestras leyes escritas 
[las francesas] son a menudo difíciles de comprender, pero todos pueden leerlas. No hay nada, por el contrario, más oscuro para 
el vulgo y menos a su alcance que una legislación fundada sobre precedentes [...]. El legista francés no es más que un conocedor 
de la materia; pero el hombre de leyes inglés o norteamericano se parece en cierto modo a los sacerdotes de Egipto y, como 
ellos, es el único intérprete de una ciencia oculta [...]. El legista inglés estima las leyes, no tanto porque son buenas sino porque 
son viejas [...]. La legislación inglesa es como un árbol antiguo, sobre el que los legistas han injertado sin cesar los retoños más 
extraños, con la esperanza de que, aunque de frutos diferentes, se confundirá por lo menos su follaje con el tallo venerable que lo 
sostiene” (Tocqueville, 2015, pp. 270-271).

21	 Entre otras cosas, esto puede permitir pensar por qué, actualmente, en algunos países existen leyes que prohíben la negación de 
ciertos crímenes, y por qué esto no sucede en todo el mundo. Esto muestra que las diferentes comunidades políticas han encon-
trado distintas maneras de enfrentar su relación con las horas más oscuras de su pasado. Mientras que en algunos países rigen 
tales leyes, otros cuentan con limitaciones democráticas a la libertad de expresión (entre ellas, las que promueven la propaganda 
antidemocrática). 



77Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

En situaciones así [cuando el dolor no está de un solo bando], de veras hay que marcar una línea final 
si se pretende un futuro mejor [...]. La única solución consiste en reconocer los recuerdos ajenos y 
negociar un pasado común en el que los pesares ajenos y las culpas propias encuentren su lugar, es 
decir, destruir el estrecho horizonte de la propia memoria colectiva. (Assmann, 2008, p. 41).

Solamente el soberano puede ser la única instancia legítima para garantizar el carácter público y no 
particularista de la conducción del proceso a través del cual la memoria “que decae” se convierte en una 
suerte de memoria cultural. Ciertamente, no es posible que desaparezcan los conflictos interpretativos 
acerca de la guerra civil, su origen, sus características y su derrotero, pero es de importancia central para 
la vida en común el conocimiento de sus causas y, en particular, el conocimiento de las causas específicas 
de la guerra civil por la cual ha transitado una comunidad específica. Sobre todo, a los efectos de que una 
comunidad política siga siendo pensada como tal, es preciso que exista una enseñanza de tales hechos que 
neutralice todo tipo de reactivación del conflicto, y que ponga en evidencia las calamidades que se siguen de 
las posiciones intransigentes que fomentan la violencia política en forma de guerra civil.

El derecho no es una solución infalible, pero implica un proceso compuesto de un sistema de mediaciones 
técnicas y políticas a través de las cuales una comunidad busca conservar aquello que considera valioso. 
Como ha estudiado Koselleck, podemos afirmar que la acción humana se inscribe en constantes estructurales 
que operan como marco dentro del cual tiene lugar la acción política (hay presupuestos acerca de nuestras 
limitaciones físicas e intelectuales, existen condiciones no humanas que limitan nuestra experiencia, las 
instituciones son irreductiblemente humanas, existen estructuras lingüísticas que no son neutrales en la 
configuración de nuestras experiencias, etc.) (Koselleck, 2013, pp. 125-161). De aquí no se sigue que no puedan 
configurarse nuevas estructuras. Con todo, esto nos permite afirmar que la inercia del pasado no se agota en 
el olvido de los hechos oscuros para una comunidad política. Por el contrario, los elementos constantes que 
están presentes en ella operan simultáneamente como instancias de estabilización y desestabilización. Por 
esta razón, nuestra apelación a la filosofía del Estado de Hobbes se funda en el hecho de que dota al derecho 
positivo de una importancia fundamental en la configuración del orden estatal (de hecho, no sería errado 
atribuirle una directa responsabilidad en el proceso de sistematización del principio de legalidad). En este 
sentido, si identificamos la memoria colectiva con una dimensión sincrónica, donde tiene lugar una lucha 
hermenéutica por la disputa acerca del significado y alcance de los conceptos que utilizamos para referirnos 
a los hechos éticamente más sensibles de nuestra vida social, podemos situar allí también a los conflictos 
éticos y políticos, cuyos consensos solamente podemos advertir ex post, una vez que la acción humana 
ha tenido lugar y podemos interpretarla a partir de su especificidad y sus consecuencias, y no solamente 
a partir de sus intenciones, o de la percepción que los actores sociales tenían acerca de sí mismos (algo 
que, en política, es irrelevante). Frente a ello, podemos situar a la memoria cultural y al derecho en una 
dimensión predominantemente diacrónica, en virtud de proyectar una normatividad sobre nuestras acciones 
procedente de un pasado irrecuperable en términos de experiencias singulares o relatos de primera persona. 
En este sentido, el derecho positivo sintetiza saberes y prácticas que suelen ser considerados verdaderos 
hitos civilizatorios. De aquí que continuemos ciertas tradiciones (incluso de la antigua Roma), más allá del 
hecho evidente de que nuestras sociedades se parezcan cada vez menos en aspectos sustantivos a las de 
nuestros antepasados. La proverbial temporalidad lenta del derecho está íntimamente relacionada con el 
hecho de ser portadora de una tradición que busca hundir sus raíces en el origen del orden jurídico-político 
sobre el cual tiene jurisdicción y vigencia.

Conclusión
A cuatro siglos de distancia del autor del Leviathan seguimos preguntándonos por los límites de la 
estatalidad, sus orígenes y su final. Sin temor a exagerar, podemos afirmar que la actualidad de Hobbes es 
cada vez mayor: el perpetuum mobile que Hobbes pudo ver en el mundo político de su época no hizo sino 
acelerarse en la era de las masas. El sistema de compensaciones jurídico-políticas que apuntó a neutralizar 
la guerra civil exteriorizó la violencia de manera inusitada en el siglo XX. Mientras perdure la memoria 
colectiva sincrónica sobre los acontecimientos de la guerra civil, es necesario que el Estado determine los 
procesos a través de los cuales estos recuerdos configuran identidades colectivas y, con el paso del tiempo, 
se desplazan al olvido. La sobrerrepresentación y la subrepresentación de tales recuerdos pueden conducir 
a una reactivación de los factores que dieron lugar a la guerra civil, y en este sentido, como hemos visto, es 
el mayor de los males para el Estado soberano. Las decisiones concretas acerca del alcance de la acción 
del Estado han de articularse jurídicamente y solo pueden depender de instancias debidamente legítimas. 
Cuando el espacio del recuerdo ya no es contemporáneo y tales representaciones se convierten en objeto de 
debates históricos o de una memoria cultural entonces es clave que, nuevamente, los procesos a través de 
los cuales se pone en evidencia esa memoria cultural no sean portadores de los factores desencadenantes 
de la guerra civil. El hilo conductor que une ambos escenarios es el conocimiento de las causas de la guerra 
y de la paz, y de las condiciones que promueven el odio intransigente al interior de una comunidad, que 
solo puede terminar en formas de violencia colectiva. Esto implica un esfuerzo colectivo muy grande para 
las sociedades que atraviesan tales conflictos, y es frecuente que luego de años de pérdidas significativas 
las comunidades políticas no posean las fuerzas suficientes para abordar esta mirada hacia el pasado y, 
en simultáneo, construir un futuro de paz. Lamentablemente, no existe un rasero universal que determine 
unilateral y exitosamente un curso de acción. La capacidad que cada comunidad política tiene de soportar y 
resolver las horas más oscuras de su pasado ha de ser lógicamente dependiente de sus miembros y de sus 
instituciones.



78 Rosanovich, D. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 69-78

Referencias bibliográficas
Assmann, Adelaide (1999). Zeit und Tradition: Kulturelle Strategien der Dauer [Tiempo y tradición: estrategias 

culturales de la duración]. Böhlau.
Assmann, Adelaide (2006). Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und Geschichstspo-

litik [La larga sombra del pasado. Cultura del recuerdo y política de la historia]. C. H. Beck. https://doi.
org/10.17104/9783406622625

Assmann, Jan (2008). Religión y memoria cultural. Diez estudios (Burello, M. y Saban, K., Trads.). Lilmod.
Benjamin, Walter (2016). El narrador (Oyarzun, P., Trad.). Metales pesados.
Chateaubriand, François (2007). Memorias de ultratumba (Monreal, J. R., Trad.). Acantilado.
Cipolla, Carlo (2003) [1978]. Le macchine del tempo. L’orologio e la società: 1300-1700 [Las máquinas del 

tiempo. El reloj y la sociedad: 1300-1700]. Il mulino.
De Maistre, Joseph (1990). Consideraciones sobre Francia (Poch Elío, J., Trad.). Tecnos.
Erll, Astrid (2005). Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen [Memoria colectiva y culturas del recuer-

do]. Metzler. https://doi.org/10.1007/978-3-476-05007-6
Evola, Julius (1994). Los hombres y las ruinas (Ghio, M., Trad.). Heracles.
Guénon, René (1982). La crisis del mundo moderno (García Viñó, M., Trad.). Obelisco.
Hart, Herbert Lionel (1998). El concepto de Derecho (Carrió, G., Trad.).Abeledo-Perrot.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1971) . Über die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts, 

seine Stelle in der praktischen Philosophie und sein Verhältnis zu den positiven Rechtswissenschaften 
[Sobre el tratamiento científico del derecho natural, su lugar en la filosofía práctica y su relación con las 
ciencias jurídicas positivas]. Werke in zwanzig Bänden, Suhrkamp, tomo II, 434-531.

Hobbes, Thomas (1992). Diálogo entre un filósofo y un jurista y escritos autobiográficos (Rodilla, M. A., Trad.). 
Tecnos. (Trabajo original publicado en 1681).

Hobbes, Thomas (2000). Tratado sobre el cuerpo (Rodríguez Feo, J., Trad.). Trotta. (Trabajo original publicado 
en 1655).

Hobbes, Thomas (2010a). Behemoth (Rodilla, M. A., Trad.). Tecnos. (Trabajo original publicado en 1668).
Hobbes, Thomas (2010b). Elementos filosóficos. Del ciudadano (Rosler, A. Trad.). (Trabajo original publicado 

en 1642-1647).
Hobbes, Thomas (2012) Leviathan. The Clarendon Edition of the Works of Thomas Hobbes, Clarendon Press. 

(Trabajo original publicado en 1651-1658). https://doi.org/10.1093/oseo/instance.00025178
Hobbes, Thomas (2019). Leviatán (Balzi, C., Trad.). Colihue. (Trabajo original publicado en 1651)
Fraenkel, Ernst (2022). El Estado dual. Contribución a la teoría de la dictadura, (Muñiz, J. N., Trad.). Trotta.
Koselleck, Reinhart (2013) Estructuras de repetición en el lenguaje y en la historia. Sentido y repetición en la 

historia (pp. 125-161), (Lima, T., Trad.). Hydra
Leggewie, Claus (2014). Der Kampf um die europäische Erinnerung. Ein Schlachtfeld wird besichtigt [La ba-

talla por el recuerdo europeo. Visita a un campo de batalla]. C. H. Beck.
Meier, Christian (2010). Das Gebot zu Vergessen und die Unabweisbarkeit des Erinnerns [El mandamiento de 

olvidar y lo indeclinable del recordar]. Siedler.
Mirkin-Guetzévich, Boris (1928). Aperçues des principes fondamentaux de l’État soviétique. [Esquemas de 

los principios fundamentales del Estado soviético] Librairie Générale.
Neumann, Franz (2014). Behemoth. Pensamiento y acción en el nacional-socialismo, 1933-1944, (Barreto, D., 

Trad.). Anthropos.
Preston, Paul (2006). Franco. Caudillo de España, (Camprodón, T. y Falcón D., Trads.). Debolsillo.
Prodi, Paolo (2008). Una historia de la justicia. De la pluralidad de fueros al dualismo moderno entre concien-

cia y derecho, (Padilla López, L., Trad.). Katz.
Ricoeur, Paul (2003). La memoria, la historia, el olvido, (Neira, A., Trad.). Trotta.
Schmitt, Carl (2001). El concepto de lo político. Carl Schmitt, teólogo de la política (pp. 157-223) (Molina y Ve-

dia, E. y Crisafio, R., Trads.). Fondo de Cultura Económica.
Seydel, Ute (2014). La constitución de la memoria cultural. Acta Poética (35.2), 187-214. https://doi.org/10.1016/

S0185-3082(14)72425-3
Sorel, Georges (2016). Reflexiones sobre la violencia, (Trapero, F., Trad.). Alianza.
Tocqueville, Alexis de (2015). De la democracia en América, (Cuéllar, L., Trad.). Fondo de Cultura Económica.
Traverso, Enzo (2012). Il secolo armato. Interpretare le violenze del Novecento [El siglo armado. Interpretar las 

violencias del siglo XX]. Feltrinelli.
Villacañas Berlanga, José Luis (2022). La revolución pasiva de Franco. Harper Collins.
Weinrich, Harald (1999). Leteo. Arte y crítica del olvido, (Fortea, C., Trad.). Siruela.
Welzer, Harald, Moller, Sabine y Tschuggnall, Karoline (2012). Mi abuelo no era nazi. El nacionalsocialismo y el 

holocausto en la memoria familiar, (Figari, R. y Der-Meguerditchian, S., Trads.). Prometeo.

https://doi.org/10.17104/9783406622625
https://doi.org/10.17104/9783406622625
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05007-6
https://doi.org/10.1093/oseo/instance.00025178
https://doi.org/10.1016/S0185-3082(14)72425-3
https://doi.org/10.1016/S0185-3082(14)72425-3

