
195Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

Resumen: El japonés es la lengua que ha producido más teoría marxista después del inglés, el alemán y el 
francés. Sin embargo, todavía impera en los circuitos de dicho campo intelectual la tendencia eurocéntrica a 
relegar el pensamiento de importantes pensadores marxistas japoneses a un plano secundario o incluso a 
invisibilizarlo. Este artículo se propone contribuir a contrarrestar esta tendencia eurocéntrica intelectualmente 
empobrecedora explorando la teoría político-económica de Kakehashi Akihide, cuya vida y obra representan 
un puente ideal para recorrer la transición desde el pensamiento japonés más internacionalmente conocido, 
el de la Escuela de Kioto, hasta el marxismo. Kakehashi creía que el sistema de pensamiento marxista 
debía ser refinado a través de la incorporación de la filosofía de Nishida Kitarō, y que la filosofía de Nishida 
debía refinarse proporcionándole una base marxista mediada por la filosofía de Lenin. La originalidad de 
su teoría lo convirtió en una figura prominente en las primeras décadas después de la Segunda Guerra 
Mundial, contribuyendo al surgimiento de un movimiento político, la Nueva Izquierda japonesa, articulado 
alrededor de la valorización de la subjetividad, la acción directa y el objetivo de la revolución como alternativa 
al objetivismo y economicismo de la izquierda institucional, especialmente el Partido Comunista.
Palabras clave: 68 japonés; Escuela de Kioto; naturaleza; Nueva Izquierda japonesa; marxismo japonés; 
revolución; subjetividad

Between Marxism and the Kyoto School. Kakehashi Akihide’s political-
economic theory as a development of Lenin’s and Nishida’s thought

Abstract: Japanese is the language that has produced the greatest amount of Marxist theory after English, 
German, and French. However, Eurocentric tendencies still prevail in the intellectual circuits of this field, 
relegating the theory of important Japanese Marxist thinkers to a secondary plane or even rendering them 
invisible. This article aims to contribute to countering this intellectually impoverishing Eurocentric tendency by 
exploring the political-economic theory of Kakehashi Akihide, whose life and work represent an ideal bridge 
for traversing the transition from the most internationally well-known Japanese thought, that of the Kyoto 
School circle, to Marxism. Kakehashi believed that the Marxist system of thought should be refined through 
the incorporation of Nishida Kitarō’s philosophy, and that Nishida’s philosophy should be refined by providing 
it with a Marxist foundation mediated by Lenin’s philosophy. The originality of Kakehashi’s theory made 
him a prominent figure in the first decades after World War II, contributing to the emergence of a political 
movement, the Japanese New Left, articulated around the valorization of subjectivity, direct action, and the 
goal of revolution as an alternative to the objectivism and economism of the institutional left, especially the 
Communist Party.
Keywords. Japanese 68; Japanese Marxism; Japanese New Left; Kyoto School; nature; revolution; subjectivity

Sumario: La filosofía como expresión del sufrimiento; De la sociología al marxismo; La teoría del proceso 
total de la historia natural: completando la filosofía de Lenin a través de Nishida; El trabajo como “lugar” 
histórico de la nada: tratando de superar la filosofía de Nishida; El capital de Marx como filosofía del trabajo 
asalariado; Conclusión: significación sociopolítica y legados del pensamiento marxista de Kakehashi. 
Referencias bibliográficas.

Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofía política
ISSN: 2255-3827 • e-ISSN: 2255-3827

A RT Í C U LOS

Entre el marxismo y la Escuela de Kioto.  
La teoría político-económica de Kakehashi Akihide como 

desarrollo del pensamiento de Lenin y Nishida

Ferran de Vargas
The University of Edinburgh 

https://www.doi.org/10.5209/ltdl.100961 Recibido: 14/02/2025 • Aceptado: 01/09/2025 • Publicado: 30/01/2026

https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0000-0001-5910-6414
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:ferran.devargas%40ed.ac.uk?subject=


196 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

Cómo citar: De Vargas, Ferran (2026). Entre el marxismo y la Escuela de Kioto. La teoría político-económica 
de Kakehashi Akihide como desarrollo del pensamiento de Lenin y Nishida. Las Torres de Lucca. Revista 
Internacional de Filosofía Política, 15 (1), 195-208. https://www.doi.org/10.5209/ltdl.100961

El japonés es la cuarta lengua del mundo que ha producido más teoría marxista después del inglés, el alemán 
y el francés (Walker, 2020a). El hecho de que esta fuese además la primera lengua en que se publicaron 
unas Obras completas de Marx y Engels (entre 1928 y 1935) atestigua la enorme dimensión del marxismo 
japonés. Pese a ello, dicha esfera intelectual es todavía un terreno poco explorado fuera de las fronteras de 
su país de origen. Nos encontramos, pues, ante la paradoja de que una de las tradiciones marxistas más 
importantes tiene una presencia mínima en los circuitos teóricos dominados por lenguas europeas, mientras 
que los japoneses tienen acceso a la mayoría de literatura marxista producida más allá del archipiélago 
nipón. Por supuesto, la complejidad de la escritura japonesa supone una barrera de acceso a esta tradición 
intelectual. Sin embargo, otras corrientes de pensamiento japonesas como es el caso de la Escuela de Kioto, 
de raíces budistas, sí ha traspasado fronteras de manera más o menos exitosa, quizá por encajar más con 
la visión orientalista de Japón como otredad que se mueve en parámetros supuestamente opuestos a la 
modernidad patentada por las naciones de raíz europea. En el campo del marxismo, en cambio, predomina 
el eurocentrismo con su concepción del mundo resumida con el epítome inglés “the West and the Rest”: 
Occidente y el Resto. Como afirma Gavin Walker (2016, p. 4), esta cosmovisión se traduce en la localización 
de la teoría en “Occidente” y la localización de los datos en ese “Resto”. En este sentido, Walker hace un 
llamamiento a contrarrestar esta “división del trabajo” intelectual marcadamente eurocéntrica:

Al formarnos una idea […] de los momentos en que la teoría misma se desarrolló fuera de “Occidente,” 
nos es posible historificar el eurocentrismo desarticulando la primacía que se le da por descontada en 
la teoría marxista, poniendo en cuestión así la asunción de que el “Resto” constituye el campo deriva-
do en el que la teoría es “aplicada” o “puesta a prueba” para su validez y viabilidad. (Walker, 2016, p. 4)

Una de las principales líneas de investigación a desarrollar para contrarrestar la tendencia eurocéntrica 
intelectualmente empobrecedora que todavía predomina en los circuitos globales de pensamiento, es 
por consiguiente la de abordar la producción marxista más prolífica en lengua no europea: la japonesa. 
Existe una enorme cantidad de intelectuales marxistas japoneses cuyo pensamiento merecería la pena 
abordar. Este artículo, sin embargo, se centra solo en uno de ellos, Kakehashi Akihide (1902-1996),1 ya que 
su vida y obra representan un puente ideal para recorrer la transición desde el pensamiento japonés más 
internacionalmente conocido, el de la Escuela de Kioto, hasta el marxismo. Cabe mencionar que un reciente 
trabajo en castellano, Crespín y Wirtz (2023), aborda de manera central la conexión entre la Escuela de Kioto, 
cuyo máximo exponente fue Nishida Kitarō (1870-1945), y el marxismo japonés a través de figuras clave como 
Tosaka Jun (1900-1945) y Miki Kiyoshi (1897-1945). No obstante, como afirma Walker (2017, pp. 236-237), el 
marxista japonés más influido por el pensamiento de Nishida fue Kakehashi Akihide, a quien no se le ha 
prestado todavía demasiada atención fuera de Japón.

Dentro del ámbito de investigación en lenguas europeas, solo Walker (2017) ha dedicado un breve trabajo 
en inglés a Kakehashi. Sin embargo, el trabajo de Walker presenta algunos vacíos e inexactitudes. Por un 
lado, afirma que la influencia más duradera en el pensamiento de Kakehashi, más que la recibida a través de 
Marx, provino de la Escuela de Kioto. Esta conclusión es errónea, ya que en la obra de Kakehashi se observa 
una fidelidad explícita al pensamiento de Marx como principal influencia. El proyecto de Kakehashi consistió 
principalmente en refinar un marxismo considerado por él demasiado objetivista y economicista a través de 
la incorporación de la filosofía de Nishida. El error de Walker se explica en parte por la falta de atención a un 
eslabón fundamental en la trayectoria intelectual de Kakehashi: los Cuadernos filosóficos de Lenin ([1916] 
1974). Como se demostrará en este artículo, Kakehashi recurrió a la filosofía de Nishida para completar la 
filosofía de Lenin, considerándolo el marxista que ofrecía la mejor guía para comprender a Marx.

Kakehashi no fue un pensador especialmente influyente antes de la Segunda Guerra Mundial. En buena 
medida, esto se debe precisamente a que basculaba entre las tendencias idealistas de la Escuela de Kioto y 
la ortodoxia marxista en una época, la década de 1930, de máxima polarización ideológica entre un fascismo 
en auge y un comunismo bajo condiciones de represión extrema. Sin embargo, Kakehashi encontró en la 
nueva situación de la posguerra un campo ideológico mucho más fértil para su visión del marxismo como 
filosofía de la praxis y no como ciencia. En este sentido, Kakehashi criticó el objetivismo que propagaban los 
líderes comunistas de la posguerra, que eran los mismos de antes de la guerra, en su esfuerzo militante por 
popularizar el marxismo:

Si uno se preocupa solo por la popularización del materialismo, los esfuerzos por elevarlo al reino de 
la filosofía tienden a negligirse. […] El hecho de que la filosofía materialista en la posguerra [se viese 
impelida a] abordar la [cuestión de la] subjetividad […] se debe a que la experiencia de la guerra hizo 
dudar a cada japonés de la realidad que existía ante sus ojos, o a criticarla y negarla. […] Aun así, el ma-
terialismo [de Marx] ha sido subjetivo desde el principio, con la subjetividad como dimensión esencial 

1	 A lo largo del artículo se ha respetado la disposición original para nombre y apellido en japonés, cuyo orden es inverso al utilizado 
en castellano.



197De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

de su definición teórica […]. Sin embargo, […] antes de la guerra solo se enfatizaba su aspecto científi-
co. (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 72-78).

La intersección entre el pensamiento de la Escuela de Kioto y el marxismo fue la génesis filosófica de 
una Nueva Izquierda que emergería políticamente a finales de la década de 1950 fruto de la ruptura definitiva 
con el Partido Comunista de Japón (PCJ) tras la acumulación de tensiones entre el viejo liderazgo, que 
seguía un modelo ideológico y organizativo marcado por el estalinismo, y sectores más jóvenes atraídos por 
concepciones del marxismo que dejasen espacio a la libre subjetividad individual, prestasen más atención 
a la teoría de la alienación de Marx, y colocasen en el centro la acción directa y el objetivo de la revolución.2

Desde muy joven, Kakehashi se sintió imbuido de la misión intelectual de desarrollar una filosofía de El 
capital de Marx que permitiese encontrar en la lógica interna del capitalismo mecanismos que abriesen 
una salida al capitalismo mismo a través de la activación de una subjetividad revolucionaria. En este 
sentido, Kakehashi consideraba que el carácter esencial de El capital no se encontraba en el estudio del 
empobrecimiento material de las masas proletarias, que era la interpretación dominante del PCJ, sino más 
bien en la autoconciencia del trabajador individual. Kakehashi sentía que El capital solo se había abordado 
en serio desde el ámbito de la economía, sin tener en cuenta el punto de vista filosófico de Marx al escribirlo: 
un punto de vista que Kakehashi definía como un materialismo dialéctico mediado por la absorción crítica 
del idealismo alemán. La misma unidimensionalidad era cierta a la inversa: cuando Marx era abordado como 
filósofo, El capital quedaba en un segundo plano. Kakehashi, por otro lado, argumentaba que en los trabajos 
explícitamente filosóficos de Marx no se desarrollaba todo su sistema filosófico, sino que eran preparativos 
para la sistematización final de su filosofía en El capital. Por lo tanto, en opinión de Kakehashi, El capital debía 
leerse como un texto filosófico. Como argumentó, mientras los sistemas filosóficos previos a Marx eran 
“meramente la autoexpresión de los seres humanos racionales (homo rationalis), El capital es la filosofía de la 
clase trabajadora asalariada moderna (homo laborans).” Como tal, el pensamiento filosófico era desplegado 
en El capital a través de categorías económicas. (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 31-33) De la misma manera que 
Kakehashi creía que El capital debía ser abordado como una filosofía del trabajo con el trabajador individual 
como sujeto en el centro, pensaba que la subjetividad del propio intelectual debía ser el punto de partida del 
estudio de la realidad social de la que formaba parte. En este sentido, declaró:

Los intelectuales con visiones del mundo científicas […] se ven mecánicamente arrancados de la so-
ciedad real. […] Para los intelectuales educados como fuerzas productivas del capitalismo, ser ne-
gados por esta sociedad y experimentar sus contradicciones [con sus propios cuerpos] aunque sea 
temporalmente, puede ser el comienzo de su comprensión de lo que es la esencia de tales contradic-
ciones. (Kakehashi, 1980, p. 43)

No es común encontrar intelectuales marxistas que desarrollen su pensamiento desde un conocimiento 
tan agudo de su conexión con sus propias experiencias vitales. La transición intelectual del propio Kakehashi 
hacia el marxismo era concebida por él mismo como un proceso de significación de su experiencia personal 
en el contexto histórico de la realidad del capitalismo japonés. Con su coherente trayectoria vital e intelectual, 
Kakehashi fue una influencia destacada en la realidad no solo filosófica sino también política de Japón, y la 
originalidad de sus planteamientos teóricos contribuye a pensar críticamente nuestra realidad capitalista.

Este artículo se propone introducir el pensamiento de Kakehashi desde una vocación panorámica 
que constituya un primer paso para futuras discusiones críticas sobre aspectos concretos de su cuerpo 
filosófico como figura destacada en el desarrollo del marxismo japonés y como precursor intelectual de la 
Nueva Izquierda nipona. El hecho de intentar ahondar directamente en aspectos concretos de la filosofía 
de pensadores sobre los que existe todavía muy poca investigación previa y tratar de generar discusiones 
críticas de alto nivel teórico-interpretativo sobre la base de un sustrato informativo prematuro, como es en 
cierta medida el caso del análisis de Walker (2017) sobre Kakehashi, conlleva el peligro de acabar proyectando 
una imagen más o menos distorsionada o demasiado incompleta del cuerpo filosófico en el que se pretende 
profundizar. Este tipo de limitación a la hora de abordar el pensamiento de un intelectual individual puede 
producirse también a la hora de abordar toda una corriente de pensamiento. Es el caso de obras como 
Walker (2020b), que pese a tener como objetivo explícito reflexionar sobre “el pensamiento del 68” japonés, 
ignora a la mayoría de sus pensadores protagonistas: no trata ni a Kakehashi como figura clave en la génesis 
filosófica del fenómeno en cuestión, ni a otras figuras tan destacadas como Umemoto Katsumi (1912-1974) o 
Yoshimoto Taka’aki (1924-2012), a quien Suga (2008) ha considerado el pensador preeminente del 68 japonés 
hasta el punto de referirse a dicho episodio histórico como “la era de Yoshimoto Taka’aki.”3

Por lo que respecta a la estructura del artículo, esta obedece a su vocación panorámica, siguiendo en la 
medida de lo posible el trayecto marcado por la lógica del propio desarrollo intelectual de Kakehashi. El primer 
apartado enmarca su formación y enfoque intelectual en el contexto de su biografía. El segundo aborda su 
transición definitiva del ámbito académico de la sociología al compromiso ideológico con el marxismo tras 
los primeros años de su formación intelectual. El tercero explora el punto de partida desde el que Kakehashi 
decidió abordar El capital: utilizando la filosofía de Lenin como guía interpretativa del punto de vista de 
Marx, y complementándola con la filosofía de Nishida. El cuarto apartado trata la forma en que Kakehashi, 
tras su reivindicación de la filosofía de Nishida como recurso para refinar un marxismo que consideraba 

2	 Para una exposición detallada del proceso histórico del surgimiento de la Nueva Izquierda japonesa como movimiento político, 
consultar: De Vargas (2020).

3	 Cabe decir que Walker (2020b) sí incluye de forma central a uno de los pensadores más destacados del 68 japonés, Nagasaki 
Hiroshi (1937-).



198 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

demasiado objetivista, trató de depurar los elementos idealistas de dicha filosofía dotándolos de historicidad 
y coordenadas materialistas. El quinto apartado expone finalmente la forma en que Kakehashi abordó El 
capital una vez esclarecida por su parte la naturaleza del marxismo mismo como sistema filosófico. Cabe 
decir que excede la intención introductoria del artículo, combinada con los límites de formato del mismo, 
analizar uno por uno el cuerpo teórico de los pensadores a los que Kakehashi recurrió para desarrollar su 
propio sistema, tales como Hegel, Marx, Nietzsche, Miki, Lenin o Nishida; en general el artículo abordará 
sobre todo la interpretación que el propio Kakehashi elaboró de sus influencias explícitas. Será en el último 
apartado de conclusiones donde, una vez presentada la visión explicativa de la obra de Kakehashi, se 
evaluará su significación sociopolítica y su legado intelectual, poniendo su pensamiento en diálogo con otras 
corrientes del marxismo japonés.

La filosofía como expresión del sufrimiento
Kakehashi Akihide nació en la isla de Shikoku, Japón. Su padre había abrazado el catolicismo, religión muy 
minoritaria en el país, y se había convertido en cura. Pese a su indiferencia por la fe y los rituales religiosos, 
el joven Akihide creció en un ambiente de rigidez moral en el que debía acudir a misa todos los sábados y 
domingos. En este sentido, su futuro interés por la filosofía de Nishida Kitarō, a diferencia de la de muchos 
intelectuales de su generación, no tendría relación alguna con afinidades budistas ni con ningún tipo de 
experiencia religiosa consciente. Sin embargo, el cristianismo de algún modo influyó en el desarrollo de su 
mirada del mundo. Cuando era adolescente, se sintió conmovido al leer el ensayo autobiográfico del escritor 
cristiano japonés Arishima Takeo (1878-1923) “Una declaración” (“Sengen hitotsu,” 1922), en el que este 
expresaba su frustración ante la realidad social atravesada por las divisiones de clase. Este escrito inspiró 
a Kakehashi para reflexionar a partir de entonces sobre sus propias experiencias vitales y escribirlas en una 
libreta (Kakehashi, [1960] 2001, p. 20). El desarrollo del pensamiento en base a experiencias subjetivas sería 
una constante en su trayectoria intelectual.

Cuando era estudiante de instituto en Tokio, Kakehashi se sintió atraído por la exaltación de la lucha en 
la filosofía de Nietzsche. Dejando de lado sus estudios, se volcó en la tarea de escribir un artículo sobre 
el espíritu de la lucha en el remo, deporte que practicaba como miembro de un club estudiantil. Un día, el 
capitán de uno de los equipos de remo cuestionó sus habilidades gritándole: “¡Qué sabrás tú! Si te crees 
que puedes remar con la literatura y la filosofía, ¡estás equivocado!” Kakehashi pensó que era una crítica 
acertada, y ya nunca olvidaría esas palabras. Al acabar el instituto, sentía que “pese a poder experimentar 
placer o conmoverme a través de la lectura, nada en términos de pensamiento me cautivó lo suficiente como 
para dejar una impresión duradera en mi vida.” Entonces se trasladó a Kioto, no atraído por la Escuela de 
Kioto como otras figuras destacadas un poco mayores que él como Miki Kiyoshi o Tosaka Jun, sino como una 
especie de exilio de la capital, a la que Kakehashi asociaba con la insatisfacción de una vida desconectada 
de la realidad social. Es por este mismo motivo que al entrar en la Universidad Imperial de Kioto se matriculó 
en la carrera de Sociología, convencido de que la filosofía japonesa de su época no tenía en cuenta las 
problemáticas reales de la sociedad (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 21-22).

Sin embargo, sus años universitarios fueron como una repetición de la insatisfacción vital que había 
sentido en Tokio. Atendía regularmente a los seminarios de filosofía impartidos por las grandes figuras de la 
Escuela de Kioto del momento, Nishida y Tanabe Hajime (1885-1962), pero pese a sentirse atraído por sus 
enseñanzas, todavía no lograba comprenderlas y se sentía frustrado por no conectar con el conocimiento 
académico a nivel vital. Llegó a desarrollar un trastorno neurasténico y pasó una temporada tomando pastillas 
para poder dormir. Pese a ello, las charlas informales del economista marxista Kawakami Hajime (1879-1946) 
y el contacto con los jóvenes filósofos marxistas Miki y Tosaka, fueron los elementos más positivos de la 
experiencia mayormente negativa que fue para Kakehashi su paso por la universidad. (Kakehashi, [1960] 
2001, p. 22)

Según el propio Kakehashi, ninguna experiencia tuvo un efecto realmente transformador en su interior 
hasta marzo de 1930, cuando fue detenido por la policía a causa de sus contactos con comunistas que trataban 
de reconstruir el PCJ tras una ola de arrestos masivos producida meses antes. Kakehashi fue torturado y 
puesto en libertad tres semanas después, cuando sus heridas habían sanado. Durante esas tres semanas, 
Kakehashi quedó profundamente impresionado al observar cómo los demás reclusos, entre los cuales se 
encontraban desde vagabundos hasta ladrones y carteristas, eran amables y respetuosos con él, mantenían 
el orden en su celda, y compartían un sentido natural de humanidad. Esta experiencia lo llevó a preguntarse 
por qué un humanista como él tenía que ser torturado por el Estado en medio de las contradicciones de 
clase del Japón de la década de 1930, y llegó a comprender corporalmente que la violencia era la realidad 
interna del capitalismo (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 22-24). Antes de su detención, Kakehashi ni siquiera 
había sido consciente de las actividades ilegales de los comunistas con los que se había reunido, sino que 
había contactado con ellos por mera curiosidad intelectual hacia el marxismo, sin considerarse a sí mismo 
un marxista. Sin embargo, la experiencia del arresto y la tortura lo llevaron a convertirse en marxista, tal y 
como rememoraría años más tarde:

Se me hizo experimentar a través de los sentidos cómo el poder estatal de la época se sustentaba 
fundamentalmente en la violencia. En este sentido, a fin de comprender teóricamente las relaciones 
sociales dominantes basadas en la división de clases, finalmente empecé a darme cuenta de que no 
tenía otra opción más que acercarme a posturas marxistas. De hecho, al aceptar esta experiencia ca-
sual de arresto como necesidad histórica, […] de repente transformé mi actitud académica en la direc-
ción de la investigación marxista. […] Mi modo filosófico de pensamiento en aquel momento debería 



199De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

llamarse “pensamiento sensorial,” ya que estaba crudamente arraigado en la experiencia sensorial de 
la tortura. (Kakehashi, 1980, p. 368)

En el “vuelco del alma” que supuso la transición de Kakehashi de la sociología al marxismo, se puede 
observar el núcleo del futuro desarrollo de su filosofía. Dado el hecho de que acabó abrazando el marxismo 
movido por la experiencia del arresto y la tortura, no es de extrañar que años después recurriese a la filosofía 
de Nishida para teorizar una percepción intuitiva, casi corporal, de la alienación capitalista como puerta 
de entrada a la conciencia de clase. La actitud intelectual que desarrollaría Kakehashi, en cuyo centro se 
encontraba la intersección entre la experiencia concreta del sujeto y la más amplia necesidad histórica, 
hallaría su forma más original en su concepción de la filosofía como expresión del sufrimiento:

Una filosofía de la [realidad en] crisis debe ser una expresión del sufrimiento. […] La motivación es algo 
corporal. Pero no meramente corporal. La motivación histórica no puede surgir de un cuerpo postrado 
en la cama. Para sentir la motivación en uno mismo, hay que colocarse en la realidad social. […] Lo que 
aparece impulsivamente en nuestros cuerpos en el punto unificado con las relaciones sociales […] 
debe ser este contenido histórico específico [o universal situacional] que captamos e interiorizamos 
subjetivamente. […] Lo que mueve a nuestros cuerpos impulsivamente desde dentro [conduciéndonos 
a la práctica] es algo más profundo que lo que percibimos externamente. […] Mientras enfrentamos 
los fenómenos exteriores meramente como sujetos cognitivos, solo derivamos analíticamente este 
[contenido histórico] como ley esencial a través del intelecto, pero siempre que colocamos nuestros 
cuerpos entre fenómenos externamente percibidos, este [universal situacional] se convierte en un 
lugar que nos envuelve y en algo que nos mueve desde dentro. (Kakehashi, 1975, pp. 32-35)

En 1932, Kakehashi se unió a la Sociedad para el Estudio del Materialismo (Yuibutsuron Kenkyūkai, 
o Yukien), un grupo que abordaba el marxismo desde las lentes de un materialismo con tendencias 
marcadamente objetivistas. Sin embargo, Kakehashi pasaría buena parte de la década moviendo posiciones 
hacia un marxismo que situase la dimensión de la subjetividad y las ideas en un lugar cada vez más central. 
Primero desarrolló una lectura de Marx a través de Lenin y finalmente a través de Nishida, lo cual lo acabaría 
distanciando definitivamente del Yukien. Pese a que Kakehashi adoptaría una posición cada vez más crítica 
con el Yukien por su excesivo cientificismo, años más tarde se mostraría comprensivo en retrospectiva con ese 
grupo al contemplarlo en el contexto del Japón de la década de 1930, cuando las corrientes de pensamiento 
idealistas entrañaban una peligrosa conexión con tendencias políticas fascistas en auge, generando en 
respuesta una polarización en dirección opuesta conectada con fuerzas políticas antagónicas en el campo 
de la izquierda. En cualquier caso, la tendencia de Kakehashi a bascular entre dos extremos opuestos —el 
materialismo y el idealismo— hizo que se sintiese cada vez más incomprendido por parte de la academia en 
general: sintió el desprecio de los materialistas ortodoxos del Yukien por integrar la filosofía de Nishida en el 
marxismo, y el desprecio de la Escuela de Kioto por situar la economía y las ciencias naturales en el centro de 
la filosofía. Esto llevó a Kakehashi a desarrollar su propia visión de lo que debía ser la actitud de una verdadera 
vanguardia intelectual: “Caminar arduamente en soledad por un camino oscuro y encrespado, manteniendo 
el equilibrio entre ojos despreciativos a izquierda [materialismo ortodoxo] y derecha [idealismo].” (Kakehashi, 
[1960] 2001, pp. 25-30)

Kakehashi fue arrestado por segunda vez en junio de 1938. Fue liberado dos años después, y en 1942 fue 
reclutado por el ejército y enviado al norte de China. Al final de la Segunda Guerra Mundial fue prisionero en 
la provincia de Henan, y no sería repatriado a Japón hasta mayo de 1946. Cuando regresó a su país, trató de 
reanudar su pensamiento, interrumpido por la guerra, partiendo de nuevo de la necesidad de la filosofía como 
expresión del sufrimiento. Se preguntó: “¿Qué sufrimiento debería existir en el yo como sujeto de expresión? 
Al menos en mi yo actual, no hay de hecho ningún sufrimiento. Así pues, ¿qué tipo de sufrimiento sienten 
otros?” En el contexto democratizador del Japón de la inmediata posguerra, el sufrimiento ya no estaba 
relacionado con la opresión directa de un Estado con tintes fascistas. Se trataba de un sufrimiento de carácter 
más económico y difuso. Sin embargo, precisamente esta nueva situación ubicaba la experiencia subjetiva 
de la alienación capitalista en una posición más central y por lo tanto abría la puerta a una mayor influencia 
del enfoque filosófico que Kakehashi había desarrollado antes de la guerra. Ante la nueva situación histórica, 
Kakehashi declararía: “La motivación no es reacción contra la represión. No se trata de [un fenómeno por el 
cual] la energía se acaba en tanto que la libertad se distribuye desde fuera. La motivación misma es libertad. 
La libertad es algo subjetivo, algo creado desde dentro del sujeto.” (Kakehashi, 1975, pp. 35-37)

Kakehashi vio las ruinas de la inmediata posguerra como un momento nihilista en la historia de Japón 
y, en ese contexto, el interés que había sentido de adolescente por Nietzsche recobró importancia. 
Según Kakehashi, la predicción de Nietzsche de que Europa entraría en una fase nihilista se cumplió tras 
la Primera Guerra Mundial, y esta vez Japón, con su derrota en la Segunda Guerra Mundial, entraba en 
una fase similar. El mismo Kakehashi, tras regresar a su país, se sintió desorientado y desconectado de 
todo sentido de necesidad histórica. Sin embargo, al mismo tiempo se esforzaba en mirar atrás, tratando 
desesperadamente de reconectar su pasado marxista con el presente nihilista. Admiraba la filosofía de 
Nietzsche por su “sinceridad incondicional” pero se distanciaba de su negación absoluta. (Kakehashi, 1975, 
pp. 4-11) El vacío de valores en el que había caído Japón era, según Kakehashi, un momento necesario para 
poder replanteárselo todo, pero debía servir como base para el desarrollo de nuevas certezas, esta vez 
verdaderas, que solamente el materialismo marxista podía proporcionar. En otras palabras, la situación de la 
posguerra en Japón exigía paradójicamente que el materialismo marxista y el existencialismo se asociasen 



200 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

y complementasen mutuamente (Kakehashi, 1975, pp. 43-44).4 En base a esta orientación, Kakehashi se 
dedicó durante las décadas posteriores a refinar la filosofía que había concebido antes de la guerra. Impartió 
clases en la Universidad de Kioto en 1949, y al año siguiente se convirtió en profesor de la Universidad 
Ritsumeikan, donde pasaría el resto de su carrera como profesor de filosofía económica. En 1955 sufrió un 
ataque cerebrovascular cuyas secuelas le impidieron escribir más teoría sustancialmente original, por lo que 
a partir de entonces se dedicó a compilar, editar y profundizar los textos que previamente había publicado.

Sin embargo, para cuando su producción intelectual quedó irremediablemente afectada por su mal 
estado de salud, Kakehashi ya había jugado un papel fundamental en el desarrollo del marxismo japonés 
de posguerra. Para comprender la relevancia de Kakehashi en la vasta esfera del marxismo japonés, y por 
tanto (teniendo en cuenta a su vez la relevancia universal, si bien ampliamente negligida, de dicha tradición 
intelectual) en el marxismo en su conjunto, cabe situar su pensamiento en el contexto de los debates sobre la 
subjetividad (shutaisei ronsō) que ocuparon la centralidad del panorama intelectual japonés tras la Segunda 
Guerra Mundial. Hasta la llegada de la posguerra y, con ella, el nuevo protagonismo de pensadores como 
Kakehashi, el marxismo era visto en Japón fundamentalmente como una ciencia. Por consiguiente, en el 
período de entreguerras el debate dominante en los círculos marxistas había girado alrededor del estado 
objetivo del capitalismo japonés: ¿se trataba de un capitalismo semifeudal que requería todavía de una 
fase de pleno desarrollo burgués, o era en cambio un capitalismo desarrollado y por tanto maduro para 
la transición al socialismo? Voces como la de Kakehashi y otros pensadores destacados como Umemoto 
Katsumi lograron cambiar el eje de los debates marxistas en la inmediata posguerra, que empezaron a girar 
alrededor de la naturaleza del marxismo mismo: ¿es el marxismo una ciencia que observa objetos movidos 
por leyes históricas objetivas, o una filosofía de la praxis que aborda la relación entre sujeto y objeto?

Tanto Kakehashi como Umemoto, cada uno desde trayectorias distintas e independientes, situaron 
decisivamente el marxismo de posguerra en las coordenadas de la filosofía al incorporar en él conceptos 
de Nishida como el de “subjetividad” (shutaisei) y “nada” (mu). Sus posturas entraron en confrontación 
directa con la línea oficial del PCJ, el principal agente político que marcaba la ortodoxia marxista de la 
época. Esta estaba dominada por la que era conocida entre el círculo de intelectuales marxistas japoneses 
como “teoría del reflejo”, que concebía lo espiritual e ideológico como reflejos de la estructura económico-
material (Kobayashi, 2010, p. 156). El filósofo insignia del PCJ era Matsumura Kazuto (1905-1977), para quien 
no era necesario ni deseable desarrollar una teoría de la subjetividad. Desde su perspectiva, el marxismo 
no debía desarrollar una teoría universal de la motivación subjetiva del ser humano, sino teorizar la situación 
general de la vida del proletariado, que finalmente lo haría desarrollar sentimientos antagónicos hacia 
las relaciones de producción capitalistas (Koschmann, 1996, pp. 112-113). En cambio, para esos marxistas 
criticados por Matsumura era fundamental establecer una teoría de la subjetividad porque no creían que las 
condiciones materiales de las relaciones de clase capitalistas y su iluminación científica por parte del partido 
de vanguardia fuesen suficientes para la consecución de una revolución socialista: la revolución debía ser 
en última instancia una decisión subjetiva proveniente de lo más profundo del individuo que experimenta la 
alienación del capitalismo, y no simplemente surgida de intereses materiales impuestos externamente.

Según Kobayashi (2010, p. 162), el pionero de los debates de la subjetividad que se desarrollaron en 
el Japón de posguerra fue Kakehashi, ya que empezó su original teorización marxista en el período de 
entreguerras, precediendo a Umemoto (quien se convirtió al marxismo en la posguerra) pese a que se 
suele prestar mucha más atención a este último; de hecho, la obra más importante hasta la fecha sobre 
los debates de la subjetividad, Koschmann (1996), aborda el pensamiento de Umemoto pero no el de 
Kakehashi. Cabe decir, por otra parte, que pese a llegar a conclusiones similares y situar la cuestión de la 
alienación en el centro de sus respectivos sistemas de pensamiento, Umemoto y Kakehashi desarrollaron 
teorías marxistas de la subjetividad desde posiciones diferenciadas. Umemoto partía de una trayectoria 
marcada por preocupaciones ético-religiosas, y abrazaba la influencia del monje budista Shinran (1173-
1263) y su idea de “autonegación” (jiko hitei) para subrayar la necesidad de una lógica de autosacrificio en el 
proceso revolucionario. En cambio, Kakehashi fundamentaría su teoría de la subjetividad revolucionaria en 
una concepción del metabolismo entre la naturaleza y el ser humano como productor esencialmente libre, 
que según él entraba en contradicción con la lógica del sistema productivo capitalista. A fin de comprender 
las particularidades del pensamiento de Kakehashi como pionero marxista de la teoría de la subjetividad, a 
continuación se explorará la lógica de su trayectoria intelectual.

De la sociología al marxismo
Kakehashi estudió Sociología porque creía que la filosofía japonesa de su época ignoraba la realidad social. 
Como estudiante, se sintió especialmente interesado por Gabriel Tarde (1843-1904), y escribió su tesis de 
graduación sobre las teorías microsociológicas de este intelectual francés. Esta elección, si bien todavía 
enmarcada en el ámbito de la sociología, ya contenía la semilla de la filosofía que Kakehashi desarrollaría 
años después, si tenemos en cuenta el foco de Tarde en la dimensión de la subjetividad.

4	 Este ejercicio de articulación entre marxismo y existencialismo se planteó de forma simultánea en otras geografías, especial-
mente en Francia a través de la filosofía de Jean-Paul Sartre. Viren Murthy (2022, p. 83) ha apuntado perspicazmente cómo Ume-
moto Katsumi, el otro filósofo japonés que durante la posguerra propuso junto con Kakehashi dicha articulación entre corrientes 
de pensamiento hasta entonces alejadas, adaptó el concepto de “nada” influido por la Escuela de Kioto de una forma similar a 
cómo Sartre concibió la subjetividad como algo enraizado en una concepción de la nada influida por Heidegger. Esta conexión 
entre la concepción de la “nada” por parte de Umemoto y Sartre como base de una síntesis entre marxismo y existencialismo que 
valoriza la dimensión de la subjetividad desde parámetros materialistas la encontramos también explicitada en De Vargas (2022, 
p. 690), donde además se concibe como raíz filosófica del movimiento político de la Nueva Izquierda.



201De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

La sociología de Tarde era antagónica a la de Durkheim. Durkheim concebía la sociedad como una suma 
de hechos sociales impuestos externamente sobre el individuo, y por lo tanto debía analizarse científicamente 
como una entidad con características colectivas objetivas. Si se adoptaba esta postura sociológica, creía 
por el contrario Tarde, uno no podía responder a la cuestión de cómo los hechos sociales mismos llegan 
a establecerse. Desde el punto de vista de Tarde, la sociedad es un tejido creado por interacciones entre 
mentes. Más que una realidad objetiva que domina a los individuos desde fuera, se trata de un proceso de 
“invención” a través de actos innovadores y creativos por parte de un pequeño número de personas, y de 
“imitación” de tales actos por parte de muchos otros. Según Tarde, las formas de invención e imitación de 
la sociedad son “siempre una idea o una voluntad, un juicio o una intención.” Kakehashi tomó los conceptos 
de Tarde y les dio su propio significado ligeramente distinto. Para él, ser “inventor” se refería a la forma 
individual de ser de los humanos en general, mientras que ser “imitador” se refería a su forma social de 
ser: “permanecer en una actitud imitativa sin adoptar una actitud inventiva debe llamarse indolencia, [lo 
cual] significa permanecer en la sociabilidad sin afirmar la individualidad, encontrar paz en la falsedad sin 
revelar el propio carácter.” La actitud inventiva significa en este sentido estar resuelto a “abandonar la propia 
estabilidad y exponerse a la ansiedad de la vida,” es decir, la “autoconciencia de la vida,” mientras que la 
actitud imitativa se refiere a la “evasión de la vida” como “artificio vital.” Sin embargo, Kakehashi en última 
instancia criticaba a Tarde: al concentrarse en la superioridad de la imitación (“la sociedad es imitación”) a fin 
de convertir la sociología en una ciencia basada en leyes objetivas, su sociología subestimaba la importancia 
ontológica y antropológica de la invención. (Nakajima, 2017, pp. 212-226)

Vemos en esta crítica cómo Kakehashi, aunque todavía escribiendo su tesis sobre Tarde, ya se orientaba 
más hacia la filosofía que la sociología. La influencia intelectual de Miki jugó un papel destacado en esta 
orientación. El trabajo de Miki en la década de 1920 marcó un antes y un después para toda una generación 
de jóvenes intelectuales al desarrollar una sofisticada filosofía intrínsecamente conectada con las 
contradicciones sociales del sistema capitalista existente, lo cual desafiaba la tendencia general en el Japón 
de la época a circunscribir las cuestiones sociales al ámbito de la economía, la historia, o la sociología. Dado 
que Kakehashi había recelado de la filosofía imperante en Japón por su desconexión de la realidad social, el 
marxismo de Miki lo reconcilió decisivamente con la filosofía. (Kakehashi, 1980, pp. 21-22)

Se observan trazos del futuro desarrollo marxista de Kakehashi en las conclusiones de su tesis sobre 
Tarde. Según Kakehashi, dado que la mayoría de seres humanos muestran fuertes tendencias a la imitación 
en busca de estabilidad, la uniformidad resultante de las relaciones sociales paradójicamente oculta la 
contradicción fundamental que contiene la sociedad existente: el antagonismo de clase. En el contexto de 
la realidad social como antagonismo de clase, unos pocos tienen una experiencia positiva y la mayoría una 
negativa (explotadores y explotados respectivamente), y la uniformidad de la imitación conlleva el efecto 
contradictorio de ser favorable para los primeros y desfavorable para los segundos. Mientras los primeros 
mantienen la estabilidad y la certeza al afirmar la posición dominante, los segundos son expuestos a la 
ansiedad a través de la misma afirmación porque la posición dominante de hecho los niega. Por lo tanto, 
aunque la mayoría busca estabilidad y certeza a través de la imitación, recibe ansiedad a través de la 
imitación específica de la sociedad de clases, y esta contradicción contiene el potencial de un impulso para 
iniciar un movimiento hacia la estabilidad y certeza a través de la invención. Aquí se entiende por invención 
las acciones que indican la dirección de un nuevo movimiento y crean un nuevo flujo de imitación deteniendo 
el antiguo flujo. Tarde llamaba “duelo lógico” a este antagonismo dentro del proceso de imitación de la 
sociedad que resulta en la victoria de uno u otro flujo de imitación, pero Marx probablemente lo llamaría 
“revolución.” Kakehashi criticaba la concepción de Tarde de un duelo meramente lógico por su idealismo: “La 
invención no puede ser la realización de sueños individuales” surgidos de la mente, sino la transformación 
social a través del encuentro del sujeto con “series causales” profundamente determinadas por la necesidad 
histórica de las relaciones sociales cruzadas por el antagonismo de clase. Tal invención también podría 
llamarse la activación de la “posibilidad de ser de otro modo” firmemente fundamentada en la historia y 
realidad sociales. (Nakajima, 2017, pp. 226-229)

En base a esta línea de análisis y movido por su experiencia personal de arresto y tortura, Kakehashi se 
marcaría el objetivo de buscar las condiciones materiales dentro del capitalismo que hiciesen posible una 
ruptura con el capitalismo mismo. Esta búsqueda lo acabaría alejando de la influencia de Miki. En los años 
inmediatamente posteriores a su conversión al marxismo, Kakehashi criticó el hecho de que la “determinación 
ontológica” de Miki, esto es, su visión general de la historia como un proceso dialéctico de lucha de clases 
que contiene la misión histórica del proletariado de superar el capitalismo, ignoraba la dimensión de la 
“determinación material”: las contradicciones materiales en el capitalismo real y concretamente existente que 
hacen posible el cumplimiento de esa misión histórica. En este sentido, Kakehashi concluía, las propuestas 
políticas de Miki fruto de su filosofía se basaban en una “lógica de la imaginación” idealista desconectada del 
proletariado real como sujeto activo surgido de las contradicciones del capitalismo existente, abriendo así la 
puerta a “soluciones” totalitarias para esquivar dichas contradicciones a través de “romanticismos técnicos” 
de iniciativa estatal. En otras palabras, a ojos de Kakehashi el marxismo de Miki abría peligrosamente la 
puerta a propuestas de carácter fascista. (Nakajima, 2017, pp. 230-243)

La teoría del proceso total de la historia natural: completando la filosofía de Lenin a 
través de Nishida
Cuando Kakehashi se aproximó por primera vez en serio a El Capital de Marx para buscar aquellos mecanismos 
del capitalismo que abriesen la puerta a su propia destrucción, se sintió profundamente intrigado por las 



202 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

palabras del prefacio de la primera edición del Volumen I (Nakajima, 2017, pp. 19-20): “Mi punto de vista, que 
concibe el desarrollo de la formación económica de la sociedad como un proceso histórico-natural, es el que 
menos puede hacer al individuo responsable de relaciones y situaciones de las que socialmente es criatura 
por mucho que pueda elevarse sobre ellas subjetivamente.” (Marx, [1867] 1976, p. 8)

Tras leer este fragmento, Kakehashi creyó que, antes de abordar la inmensa tarea de estudiar El Capital, 
debía comprender ese “punto de vista” con el que Marx lo escribió. Kakehashi encontró la guía para 
comprenderlo en los Cuadernos filosóficos de Lenin ([1916] 1974). En este trabajo, Lenin afirmaba que no 
es posible entender verdaderamente El capital sin comprender su lógica hegeliana subyacente, y que en 
realidad nadie la había comprendido tras la muerte de Marx. Kakehashi dedujo que esa lógica hegeliana 
era el “punto de vista” de Marx que estaba tratando de determinar. Los Cuadernos filosóficos le sirvieron a 
Kakehashi de base para concebir la naturaleza dinámica y no estáticamente: no como un mero cúmulo de 
objetos físicos sino como un concepto filosófico, movido por la lógica de sus contradicciones internas; en 
última instancia la materia no solo como un objeto de investigación circunscrito a las ciencias naturales, sino 
también como algo subjetivo que se mueve intencionalmente por sí mismo. Influido por la interpretación de 
Lenin por parte del filósofo soviético Abram Deborin (1881-1963), Kakehashi teorizó tres fases de desarrollo de 
la materia correspondientes a los tres momentos de la lógica de Hegel (ser, esencia, concepto). La primera 
fase es la historia cósmica, cuando la materia transforma infinitamente su forma hasta el surgimiento de 
la vida. La segunda es la historia biológica, cuando la materia se convierte en vida, que es la esencia de la 
corteza terrestre, y la vida se reproduce a través de la necesidad vital. La tercera es la historia social, cuando 
la vida se reproduce no a través de la necesidad vital sino conscientemente, y la naturaleza reflexiona sobre 
su propia esencia a través de los humanos como su mediación subjetiva (Nakajima, 2017, pp. 17-28):

Dado que los humanos mismos son productos de la Tierra, […] la Tierra se vuelve autoconsciente a 
través de los humanos. La naturaleza es subjetividad como materia que se vuelve autoconsciente 
en la existencia humana. […] Se puede considerar que los seres humanos están en la cúspide de la 
naturaleza y se han convertido en el sujeto de la misma. […] La humanidad no tiene libertad fuera de la 
necesidad, sino que más bien tiene la libertad de convertir la necesidad natural en su propio conteni-
do. (Kakehashi, [1960] 2001, p. 89)

Kakehashi creía que Lenin, a través de su revaluación de Hegel, fue el primero en descubrir la tarea 
fundamental de teorizar el auto-movimiento de la materia. Sin embargo, en su opinión, Lenin no había 
desarrollado la estructura lógica de ese auto-movimiento; únicamente había dejado notas dispersas que 
indicaban la dirección general para una futura teorización, y nadie después de él había convertido esas 
palabras fragmentarias en una exposición sistemática. Kakehashi se veía a sí mismo como el primero en 
completar la tarea iniciada por Lenin, y estaba convencido de que debía hacerlo recurriendo a la filosofía de 
Nishida. A ojos de Kakehashi, mientras Hegel solo había tenido en cuenta el lado procesual de la dialéctica, 
como si los seres humanos se convirtiesen en instrumentos subjetivos conscientes de un proceso 
macrocósmico llamado “historia,” Nishida pensaba que una verdadera dialéctica debía tener en cuenta la 
dimensión de la localidad: el lugar microcósmico en que el sujeto concreto y viviente existe activamente. El 
concepto de “lugar” de Nishida estaba inspirado por el concepto de Aristóteles de “sustrato”: el locus último 
desde el que surge la actividad creativa del sujeto y que continúa existiendo inmutable en su base antes y 
después de la acción. Nishida transformó el sustrato de Aristóteles en el “lugar de la nada” (mu no basho): el 
sustrato sin sustrato. En este sentido, la lógica aristotélica de los sujetos, expresada con la fórmula “sujeto 
→ predicado,” encontró con Nishida una nueva expresión como “nada → ser,” la cual se alejaba de la lógica 
hegeliana de los predicados expresada como “ser→ ser.” (Nakajima, 2017, pp. 42-51)

Kakehashi pensaba que las críticas de los materialistas a Nishida tanto por parte del Yukien de entreguerras 
como del PCJ de posguerra se habían quedado en un plano superficial. Kakehashi reivindicaba que Nishida, 
pese a no haber construido su filosofía en base al análisis de la política y la economía de Japón, había 
llegado a resultados clave que coincidían con el pensamiento marxiano; incluso declaró que Nishida le había 
comentado personalmente que su propia dialéctica era muy cercana a la de Lenin. Según la interpretación 
que Kakehashi hacía de la dialéctica de Lenin como próxima a la de Nishida, pensar significa descartar 
errores sensoriales para captar la esencia del objeto en sí pero, paradójicamente, mientras en este sentido 
el objeto pensado trasciende la sensación, la acción misma de pensar no se separa en última instancia de 
la sensación. A este respecto, Kakehashi citaba las palabras de Nishida: “Cuando pensamos, parecemos 
apartarnos de la realidad, pero de hecho no nos apartamos de la sensación presente.” En este sentido, la 
cosa en sí se intuye sensorialmente y debe ser objetivamente construida en nuestras mentes por nuestra 
actividad pensante de acuerdo con sus requerimientos dentro de nuestro pensamiento humano. Según 
Kakehashi, dicha cosa en sí que se mueve por sí sola es la materia desde una perspectiva materialista. El 
hecho de que el pensamiento es al mismo tiempo intuición sensorial del objeto, significaría que la materia 
no solo es una categoría epistemológica sino simultáneamente práctica: es decir, que la conciencia está 
unificada con la práctica. (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 90-99) Esto es a lo que Nishida llamaba “intuición 
actuante,” un concepto que expresa el hecho de que el origen de todo conocimiento se encuentra en la 
acción. Kakehashi aclaraba esta paradoja con las siguientes palabras:

El […] significado del auto-movimiento de la materia es que la materia hace del pensamiento […] el 
medio de su autodesarrollo a fin de realizar su forma potencial. Significa que la materia tiene el pen-
samiento como atributo esencial. La materia tiene la necesidad de realizar su contenido potencial a 
través de la mediación del libre pensamiento humano como su propio producto necesario. En este 



203De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

sentido, debemos pensar la materia tanto si queremos como si no. Esto significa que la materia pien-
sa. […] La materia es directamente sensación, y la autonegación de dicha sensación es el pensamien-
to, […] pero la sensación y el pensamiento tienen una relación negativa y al mismo tiempo unificada 
de oposición mutua. El concepto de materia se establece de esta manera como auto-idéntico y au-
to-contradictorio. (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 96-97)

Kakehashi advertía del peligro de interpretar esta forma de dialéctica en el sentido de considerar al 
sujeto pensante como mero instrumento del movimiento autónomo de la materia al margen de la voluntad. 
Quiso pues enfatizar la dimensión de la libertad humana o libre albedrío. Sin embargo, Kakehashi pensaba 
que la posibilidad del contenido de la materia de desarrollarse plenamente según la forma potencial de su 
sustancia solo podía realizarse a través de la conciencia subjetiva por parte de los seres humanos de ese 
potencial o misión; es decir, la conciencia de los fundamentos materiales para que la realidad pueda ser 
de otro modo. En otras palabras, la libertad existiría en la conciencia de la necesidad. Kakehashi apuntaba 
pues a lo irresoluble de la paradoja consistente en que el pensamiento es libre en la medida en que piensa 
de acuerdo con la necesidad del contenido de la materia o cosa en sí, pero también en la medida en que 
la práctica del sujeto transforma libremente el mundo externo a sí mismo según su propio pensamiento. 
(Kakehashi, [1960] 2001, pp. 95-96)

La centralidad de la libertad humana en la dialéctica de Kakehashi tiene que ver con el hecho de que, 
siguiendo la cita anterior de Nishida, “cuando pensamos […] no nos apartamos de la sensación presente.” 
Esto nos devuelve al “lugar de nada” de Nishida, que se podría también ver como el lugar del eterno presente. 
A fin de ilustrar esta cuestión, a Kakehashi se le ocurrió una analogía con la geometría. Una línea tiene infinitos 
puntos, y cada punto puede acercarse infinitamente a otros sin llegar a tocarlos nunca. El presente sería 
ese punto límite: aun siendo continuo desde el punto temporal pasado hasta el futuro, está absolutamente 
separado del pasado y el futuro. Por lo tanto, el presente es discontinuidad en la continuidad. Si este presente 
es el yo, el yo es un vacío, una brecha entre el pasado y el futuro. En palabras del propio Kakehashi: “Este 
abismo vacío es la fuente de la creación. A pesar de que [es vacío], este punto geométrico se orienta hacia 
algo. […] Es una partícula creativa que escoge y determina su propia dirección.” (Kakehashi, 1975, pp. 45-49)

El trabajo como “lugar” histórico de la nada: tratando de superar la filosofía de Nishida
Pese a que Kakehashi elogiaba la filosofía de Nishida, lo hacía para refinar el marxismo. Sin embargo, también 
a la inversa pensaba que la filosofía de Nishida debería ser refinada proporcionándole una base marxista. 
Mientras Kakehashi criticaba la interpretación procesual de la dialéctica por su visión macrocósmica de la 
realidad, criticaba al mismo tiempo a Nishida por lo contrario: su énfasis unidimensional en el momento local 
de la dialéctica, es decir, por no tener suficientemente en cuenta la dimensión de la historicidad en la que se 
mueve el sujeto. En este sentido, como Kakehashi expresó, la dialéctica “debe ser procesual=local” (Tanaka, 
[1968] 1975, p. 83). Mientras el concepto de autoconciencia de Nishida surgido de la “intuición actuante” 
implicaba que el yo (vacío) se ve a sí mismo en el yo mismo, Kakehashi proponía una “autoconciencia 
situacional” en que el yo (vacío) se ve a sí mismo en el otro absoluto que no es yo (Nakajima, 2017, pp. 51-55):

[“Lugar”] significa universalidad en la individualidad en tanto que el individuo se sitúa en la totalidad de 
la historia fase tras fase, y no sólo una universalidad conceptual vista en la reflexión de individuos [que 
se autoniegan]. […] La autoconciencia se relaciona con el universal situacional. No se propaga desde 
el fondo del yo como en la filosofía de Nishida, sino que lo hace de forma contradictoriamente idéntica 
con la situación externa. (Kakehashi, 1975, pp. 86-92)

Según Kakehashi, esta contradictoria “autoconciencia situacional” sucede en un lugar que “me trasciende 
y me incluye sin dejar yo de ser yo mismo.” Se trata de la unión de sujeto y predicado a través del trabajo: el 
proceso productivo descrito por Marx por el cual el sujeto, en intercambio con la naturaleza, crea objetos 
a partir de ella que son al mismo tiempo proyección del pensamiento, trascendiendo así al yo y al mismo 
tiempo reflejándolo como su propio predicado. En este proceso contradictorio, este “yo trascendente” o 
sujeto=objeto, necesaria e impulsivamente reclama autoconciencia; en otras palabras, a través del trabajo 
se produce intuitivamente un movimiento espontáneo de autoconciencia. Al mismo tiempo el trabajo, este 
“metabolismo” entre el ser humano y la naturaleza como Marx lo llamaba, es el proceso intencional que 
produjo y reproduce la historia social, que es la última fase del proceso total de la historia natural como 
auto-movimiento de la materia. Por tanto, la autoconciencia generada en el proceso productivo es también 
“apercepción histórica.” (Nakajima, 2017, pp. 52-60)

En este sentido, Kakehashi creía que Marx era quien mejor había entendido el verdadero significado 
de la “intuición actuante” o —como Kakehashi prefería llamarla— “intuición práctica” a pesar de no haber 
desarrollado dicho concepto explícitamente. Según Marx, el hecho de que los seres humanos viven de la 
naturaleza significa que la naturaleza es su cuerpo inorgánico, y el hecho de que su vida física y espiritual 
esté conectada de tal modo con la naturaleza implica que la naturaleza está conectada consigo misma. 
Sin embargo, como explicaba Kakehashi, el hecho de que esta conexión se produzca a través del trabajo 
mediado por la conciencia de los seres humanos y no por la necesidad inmediata de reproducir sus propios 
cuerpos, significa que cuando producen son libres, en cierto sentido, de sí mismos. Así pues, a diferencia 
de los animales, “los humanos se elevan a una posición de universalidad: liberados de la reproducción de 
sí mismos, son libres para reconocer la naturaleza. […] Hacen de la forma de su actividad productiva misma 
[…] el objeto de su conciencia y propósito.” (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 100-101) En otras palabras, “el ser 



204 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

humano como forma superior de existencia de la naturaleza produce conciencia en la actividad productiva.” 
(Tanaka, [1968] 1975, p. 86)

Kakehashi definía esta unión de la actividad productiva y la conciencia como “la posición de la 
intuición práctica” en base a la cual Marx desarrolló su sistema de pensamiento. Siguiendo esta lógica, 
Kakehashi concluía que la historia, como movimiento en que la generación de conciencia es al mismo 
tiempo construcción de la sociedad y su cultura, empieza siempre en el presente en tanto que tiene 
lugar en el aquí y ahora del trabajo productivo. (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 106-107) La afirmación de 
que “la historia siempre empieza en el presente” va en la línea de proporcionar una base materialista, 
es decir, histórica, al “lugar de la nada” de Nishida: al sustrato sin sustrato del que surge la creatividad 
o, definido de otro modo, el abismo vacío entre pasado y futuro que es el eterno presente del yo. Tal y 
como Kakehashi lo sintetizó, “el trabajo productivo como actividad vital plena es la nada que crea al ser.” 
(Nakajima, 2017, p. 47)

El capital de Marx como filosofía del trabajo asalariado
El hecho de que la historia social tenga su origen en los seres humanos convirtiendo su actividad vital en el 
objeto de su voluntad, de su conciencia, implica que su actividad misma es autoconsciente sin percibirse 
como sumisión a otro o pérdida de uno mismo. Por lo tanto, los seres humanos se relacionan naturalmente 
con su propia actividad productiva como seres libres. Sin embargo, si bien Kakehashi veía el proceso de 
trabajo que da origen a la historia social como esencialmente libre en este sentido, el proceso de trabajo 
real que experimentamos cotidianamente en la sociedad actualmente existente ha perdido la libertad como 
desarrollo intencional de la vida humana. Con la desposesión del productor de sus medios de producción 
producida en la génesis del capitalismo descrita por Marx en su capítulo de El capital sobre el proceso 
histórico de la “acumulación originaria,” el proceso de trabajo pierde la libertad esencial que define a los 
seres humanos como especie distinta a otros seres vivos. Esto es así porque el desarrollo auto-intencional 
de la vida humana a través de la actividad productiva está ahora bajo intencionalidad ajena: la intencionalidad 
del capital. Tal y como lo veía Kakehashi, mientras nuestros ancestros saborearon la libertad esencial de la 
humanidad en el proceso productivo, en los tiempos modernos sucede exactamente lo contrario. El hecho 
de que los trabajadores asalariados solo trabajen cuando se ven obligados a ello es un signo de que el 
trabajo ha perdido su libertad original en el proceso productivo existente y, por tanto, los seres humanos 
han perdido su humanidad. En términos filosóficos, este tipo de fenómeno recibe el nombre de alienación. 
El espíritu humano es infeliz en el trabajo, por lo que busca la felicidad fuera del trabajo. Según Kakehashi, 
con la división moderna entre la vida material y la vida espiritual, los seres humanos tienden a buscar 
satisfacción solo en la vida espiritual consumista que no implica el trabajo; mientras la vida material y la 
vida espiritual eran originalmente una, ahora la vida material es solo un medio para la vida espiritual, y el 
consumo se ha convertido en el propósito de la humanidad. En este sentido, Kakehashi reivindicaba que 
el materialismo marxista no es la negación de la vida espiritual sino su reunificación con la vida material. 
Por lo tanto, según él, “los materialistas deberían ser llamados espiritualistas.” (Kakehashi, [1960] 2001, 
pp. 114-119)

Siguiendo la teoría de Kakehashi del proceso total de la historia natural, el capitalismo es solo la fase 
actual de la historia social dentro de una larga cadena de fases históricas del auto-movimiento de la materia. 
El hecho de que la naturaleza garantiza la subsistencia a los seres humanos significa que garantiza la vida 
humana. Según Kakehashi, el surgimiento de la vida humana y su desarrollo puede así concebirse como 
la “misión” o “esencia sustancial” que existía desde el inicio como forma potencial en la corteza terrestre. 
Dentro de la corteza terrestre se encuentra el potencial para todos los medios de vida para los humanos, 
y los humanos mismos materializan subjetivamente esas posibilidades potenciales a través del trabajo, 
produciendo vida social o cultura. Dado que los seres humanos son la forma potencial de la naturaleza, la 
naturaleza existe para enriquecer sus vidas como trabajadores libres en la Tierra. (Kakehashi, [1960] 2001, 
pp. 83-89)

Según Kakehashi, lo que la humanidad experimentó desde sus ancestros más antiguos hace unos 600.000 
años hasta el surgimiento de la sociedad de clases, es el hecho de que si uno trabaja, uno puede comer y 
prosperar. Esta experiencia ha permanecido como creencia instintiva. Kakehashi afirmaba que la estructura 
social debería transformarse de tal manera que la población pudiese comer y prosperar simplemente 
trabajando. Según él, toda solución social debería pasar por el sencillo método de recuperar esta creencia 
instintiva de los trabajadores en base a la “necesidad histórica universal” de convertir en realidad todas 
las fuerzas potenciales de la corteza terrestre, es decir, el pleno desarrollo de la vida humana. La falta de 
consciencia de esta “necesidad histórica universal” ha de conducir a defectos en el sistema social, tales 
como la búsqueda de soluciones a la falta de medios para la vida humana en la migración o la colonización de 
otros pueblos. Kakehashi señalaba la contradicción de que los actos que van en contra de esta “necesidad 
histórica universal” de la naturaleza son efectuados en la Tierra, y por mucho poder que tenga el capital 
sobre el pueblo, no tiene un poder absoluto sobre la naturaleza. Kakehashi pensaba que esa era la razón por 
la que la sociedad de clases está orientada hacia la autodestrucción. Si esta creencia instintiva de los seres 
humanos es científicamente objetivada y filosóficamente especulada, se puede convertir según Kakehashi 
en una visión revolucionaria del mundo y una creencia militante en la lucha de clases. (Kakehashi, [1960] 
2001, pp. 110-116)

Según Kakehashi, debido a que el aspecto ideal e intencional del proceso de trabajo como fundamento 
de la existencia humana ha pasado a estar alienado bajo la intencionalidad ajena del capital, que es el ideal 



205De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

supremo de la valorización, los trabajadores existen abstractamente como meros portadores materiales 
de capital. El capital es según él una forma sumamente ideal de dominación que se nutre de la técnica. 
Como explicaba Kakehashi, originalmente la humanidad se dotó de la tecnología para la “razón concreta” 
de satisfacer su existencia a través del proceso de trabajo como expresión del sujeto. Sin embargo, 
actualmente la tecnología está alienada por el capital y por lo tanto la “razón concreta” de la humanidad 
está también alienada. (Nakajima, 2017, pp. 74-76) En este punto Kakehashi lanzaba una crítica a Nishida 
por considerar que los seres humanos siempre han vivido en un estado de auto-alienación debido al simple 
hecho de que la expresión de su yo está mediada por la tecnología, que negaría la intuición del sujeto-cuerpo 
como fundamento de su existencia creativa. Para Kakehashi, en cambio, la técnica es precisamente lo que 
permite la libre expresión de los seres humanos, la realización de sí mismos en un otro absoluto a través del 
trabajo; es la técnica del capitalismo como sistema específico lo que aliena la libertad del ser humano y, en 
definitiva, su humanidad. Bajo el capitalismo, surge una contradicción fundamental entre el yo, que hemos 
visto definido antes por Kakehashi como “discontinuidad en la continuidad” o “partícula creativa que escoge 
y determina su propia dirección,” y la expresión de ese yo a través de una técnica externa y uniformemente 
mecanizada. (Walker, 2017, pp. 240-241)

Si bien Kakehashi rechazaba estos aspectos de la teoría de la alienación de Nishida, partía de su concepto 
de “intuición actuante” para argumentar que los trabajadores podían desarrollar conciencia de clase a través 
de su experiencia directa, corporal, de la alienación capitalista. En su inmediatez, el trabajador asalariado 
y el capitalista se relacionan como sujetos libres intercambiando mercancías en el mercado de trabajo: el 
primero le cede al segundo su fuerza de trabajo, y recibe a cambio un salario en forma de dinero. Sin embargo, 
el mercado de trabajo es en sí mismo el resultado de una causa previa: el proceso histórico de desposesión 
de los medios de producción de los trabajadores por parte del capital. En este sentido, Kakehashi definía el 
capital como “capital como causa” ya que este compra constantemente una mercancía, la fuerza de trabajo, 
que él mismo ha creado —y crea— a través de la desposesión de los medios de producción. Por lo tanto, el 
intercambio que se produce en el mercado de trabajo no es entre el capital y el trabajo como algo externo a 
él, sino que forma parte de la lógica interna del capital mismo. Como se ha explicado en la sección anterior, 
Kakehashi teorizó la existencia de una tendencia natural hacia la autoconciencia generada impulsivamente 
en nuestras mentes por la “autoidentidad auto-contradictoria” característica del intercambio ser humano-
naturaleza que es el trabajo, por la cual el yo produce objetos que son proyecciones de su pensamiento y 
así se trasciende a sí mismo al tiempo que también se refleja como predicado. Por lo tanto, también en el 
proceso de trabajo actualmente existente en el capitalismo se produce entre los trabajadores un movimiento 
espontáneo hacia la autoconciencia de su propia condición alienada. La experiencia corporal del proceso 
de producción por parte de los trabajadores asalariados reclama en sus mentes la conciencia de que el 
principio de la existencia humana, que es el trabajo como actividad esencialmente libre, es negado por la 
constante actualización de la “acumulación originaria” del capital. (Nakajima, 2017, pp. 77-86) En palabras de 
Kakehashi:

El yo real en la sociedad capitalista no es el verdadero yo. La vida real no es posible si uno no pierde 
su verdadero yo. Uno no puede vivir tranquilamente sin vender la verdad. Si uno trata de afirmar ho-
nestamente la verdad, deja de conseguir comida. […] En este sentido, debido a que la conciencia y el 
objeto se encuentran en una relación negativa absoluta, […] la conciencia existe en la libertad histórica 
de superar la realidad social únicamente como nada [mu]. […] El materialismo que busca comprender 
la sociedad capitalista en su auto-movimiento debe [tener aquí presente] la subjetividad como auto-
negación del sujeto. (Kakehashi, 1975, pp. 317-318)

Abrazar la nada o la autonegación significa en este sentido ser fiel a la intuición inicial, casi corporal, que 
los trabajadores sienten en el proceso de trabajo por el hecho de verse en la situación de perder en él la 
libertad esencial que constituye su humanidad, y transformar esa experiencia pura —no mediada todavía 
por el pensamiento— en la base de la ciencia, la filosofía y la conciencia de clases como visión militante 
del mundo. Kakehashi argumentaba que la lógica de El capital de Marx no es simplemente un método 
para entender “los objetos en su desarrollo histórico, sino uno apoyado en la lógica de los trabajadores 
que se recuperan de la alienación; en otras palabras, es un método teórico apoyado en la convicción 
subjetiva de la extinción del capital.” (Kakehashi, [1960] 2001, p. 191) La existencia contradictoria de cada 
trabajador asalariado es “la forma celular de la contradicción de clase de la sociedad capitalista en su 
totalidad,” por lo que abordar “subjetivamente El capital significa situar el verdadero punto de partida 
para […] la investigación en [esta] existencia contradictoria del trabajador asalariado.” (Kakehashi, 
[1960] 2001, pp. 290-292) Si bien esta posición intuitiva es intrínseca a los trabajadores asalariados, 
según Kakehashi cualquier persona que no comparta su misma condición de clase puede interiorizar 
subjetivamente su posición como Marx mismo hizo para desarrollar todo su sistema de pensamiento. 
(Kakehashi, [1960] 2001, pp. 269-274) Así pues, el sistema de pensamiento de Marx sería para Kakehashi 
la máxima expresión de la paradójica libertad como conciencia de la necesidad: al no formar parte de 
la clase trabajadora, la posición revolucionaria de Marx pone de relieve la importancia de la subjetividad 
individual como fundamento intelectual, pero no se trata de una subjetividad idealista o ahistórica, sino 
una anclada en la conciencia de la necesidad histórica de la transición del capitalismo al socialismo 
identificada con la experiencia de su sujeto activo, que es precisamente el trabajador asalariado bajo las 
condiciones de alienación del capital.



206 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

Conclusión: significación sociopolítica y legados del pensamiento marxista de 
Kakehashi
La idea de Kakehashi de que el origen de la conciencia de clase se halla en la intuición práctica de nuestra 
propia experiencia alienada como seres humanos individuales en un sistema capitalista “inhumano,” tuvo 
implicaciones que desafiaron la ortodoxia marxista del PCJ ayudando a sentar las bases ideológicas para 
el desarrollo de la Nueva Izquierda japonesa. En primer lugar, esta idea proporcionó un fundamento para 
justificar la necesidad de la revolución en un periodo histórico —la década de 1960— en el que la sociedad 
japonesa no experimentaba un empobrecimiento material sino más bien un aumento de la sensación 
subjetiva de alienación en una floreciente sociedad de consumo. En segundo lugar, relativizaba la centralidad 
del partido de vanguardia único encarnado por el PCJ como ilustrador y guía de las masas hacia la conciencia 
de clases, abriendo así la puerta a concepciones más flexibles basadas en la acción directa y la colaboración 
horizontal entre organizaciones políticas y movimientos de masas. Por último, el énfasis en el hecho de que 
cualquier persona puede interiorizar una subjetividad revolucionaria más allá de la clase social a la que 
pertenezca, tal y como hizo el propio Marx, adoptaría una expresión concreta en la visión que Kakehashi 
tenía del movimiento estudiantil como sujeto potencialmente revolucionario (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 50-
54). Esta concepción del potencial revolucionario de los estudiantes se vería validado por su papel central 
en las revueltas y movimientos de masas de la década de 1960 y 1970 no solo en Japón sino en otros países 
industrializados.

El pensamiento de Kakehashi concebido en el período de entreguerras y refinado en los primeros años 
de la posguerra, de manera similar al de Umemoto, sentó las bases para la aparición de dos corrientes 
de pensamiento revolucionarias desarrolladas por una generación posterior, la del 68 japonés. La 
primera corriente buscaba renovar el marxismo a través de una vanguardia revolucionaria antiestalinista, 
manteniéndose fiel al proyecto moderno de la Ilustración. Entre sus pensadores más destacados se incluían 
Kuroda Kan’ichi (1927-2006), Hiromatsu Wataru (1933-1994) y Tanaka Kichiroku (1907-1985). La segunda 
surgió como una corriente antivanguardista o autonomista que se cuestionaba premisas fundamentales del 
pensamiento ilustrado y, si bien seguía estando muy influida por Marx, buscó ir más allá de los parámetros 
tradicionales del marxismo. Entre los pensadores de esta segunda esfera cabe destacar a Yoshimoto 
Taka’aki, Tanigawa Gan (1923-1995), Nagasaki Hiroshi (1937-) y Karatani Kōjin (1941-).

Por otro lado, si bien el pensamiento de Kakehashi tuvo una influencia considerable en el desarrollo 
intelectual de la generación inmediatamente posterior a la suya, marcada por la centralidad de cuestiones 
como la subjetividad y la revolución, se ha producido una ruptura generacional por parte del pensamiento 
marxista y marxiano post-68 desarrollado hasta nuestros días, que a grandes rasgos ha guardado en un 
cajón dichas cuestiones y ha puesto el foco en otras. Aunque Kakehashi prestó atención a la cuestión del 
metabolismo entre ser humano y naturaleza, su preocupación estaba lejos de poderse considerar ecologista 
como las propuestas de pensadores del marxismo japonés más recientes como Saito Kohei.5 Todo el 
andamiaje intelectual de Kakehashi construido alrededor del metabolismo entre ser humano y naturaleza 
tenía como pilar central la necesidad de sustentar una subjetividad revolucionaria contra el capitalismo. Esa 
subjetividad, cuya teorización fundamental Kakehashi desarrollaría hasta mediados de la década de 1950, 
tenía los tintes positivistas imperantes en un Japón en vías de modernización: una sociedad mayoritariamente 
agraria, previa al “milagro económico” de la década de 1960 que convertiría a Japón en un modelo de 
desarrollismo industrial y de urbanización masiva sin precedentes, en el que desastres como Minamata o 
Fukushima todavía no habían impactado en la opinión pública, así como tampoco los movimientos contra la 
contaminación que protagonizarían las protestas de la década de 1970, por no hablar de la inexistencia en 
aquella época del cambio climático en los principales debates nacionales e internacionales. Como ejemplo 
de la ausencia de conciencia ecologista en el pensamiento de Kakehashi, basta destacar un breve fragmento 
de su obra, ya en 1960, en que habla con admiración de la “futura dominación de la naturaleza a través de la 
energía atómica.” (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 105-106)

Pareciera, por otra parte, que la mayor conciencia ecologista adecuada a los nuevos tiempos de crisis 
climática por parte de Saito es proporcional a la ausencia en sus escritos de toda reflexión sobre la necesidad 
de un sujeto revolucionario como eje fundamental del pensamiento de Marx.6 Saito ha desarrollado una 
interpretación mayormente academicista de Marx con poca profundidad política: apunta rigurosamente a las 
contradicciones ecológicas intrínsecas al capitalismo que conducen a su propia autodestrucción por causa 
de la destrucción de la naturaleza, y por tanto también de la civilización humana, pero ante tan alarmante 
diagnóstico renuncia conscientemente a plantear salidas revolucionarias proporcionales a la emergencia en 
la que sus investigaciones concluyen que nos encontramos como especie. Esta postura academicista del 
ecologismo marxista de Saito contrasta con los posicionamientos más militantes de Andreas Malm, quien 
se declara “leninista ecológico” y sí reflexiona sobre la necesidad de discutir sobre el desarrollo de una 
subjetividad revolucionaria contra el capitalismo.7 La renuncia de Saito a valorar la contribución de Lenin 
al marxismo —posición inversa a la de Kakehashi— está en consonancia con su renuncia a toda reflexión 
sobre la configuración de una subjetividad revolucionaria. Irónicamente, el miedo imperante actualmente 

5	 Ver Saito (2022).
6	 La centralidad de la cuestión de la subjetividad revolucionaria en el pensamiento de Marx ha sido demostrada en diversas inves-

tigaciones y ensayos, entre los que destacan Löwy (1973), Starosta (2015), Read (2023) y Elias (2024).
7	 Ver Malm (2020).



207De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

entre las izquierdas japonesas, también las marxistas, a cualquier atisbo de radicalidad,8 es en parte fruto de 
los excesos violentos de la Nueva Izquierda protagonista del 68 japonés que pensadores como Kakehashi 
contribuyeron a legitimar indirectamente con su reivindicación de la subjetividad.9

No parece casual, en este sentido, que en el marco de los avanzados estudios sobre El capital desarrollados 
en el seno del marxismo japonés, Saito se declare seguidor de la “escuela” de Kuruma Samezō (1893-1982), 
a la que se suele contraponer con la “escuela” de Uno Kōzō (1899-1977) (De Vargas, 2023).10 Pese a que Uno 
tampoco reivindicaba la figura de Lenin en la interpretación del pensamiento de Marx, y de hecho su labor 
intelectual siempre se preocupó por excluir la cuestión de la subjetividad revolucionaria del análisis de El 
capital en oposición a la postura de Kakehashi, paradójicamente influyó tanto como este en la ideología 
revolucionaria de la Nueva Izquierda japonesa. El hecho de que Uno argumentase que el programa político 
del marxismo no debía derivarse directamente del análisis económico-científico de la realidad capitalista 
legitimó las posturas más subjetivistas de la Nueva Izquierda como movimiento en busca de una base 
teórica sólida para su programa revolucionario en un período de crecimiento económico y ausencia de crisis 
capitalista (Kawashima, 2021). De esta influencia teórica dual surgió la expresión, a menudo utilizada en los 
círculos de la Nueva Izquierda japonesa, “la teoría de Uno en el este, la teoría de Kakehashi en el oeste,” 
que reflejaba la pertenencia de Uno a la Universidad de Tokio (en el este de Japón) y la de Kakehashi a la 
Universidad Ritsumeikan (en el oeste de Japón) (Walker, 2017, p. 252). Los dos pensadores proporcionaron 
bases complementarias para el pensamiento revolucionario: Uno ofrecía una base negativa al argumentar 
que la práctica política no debía derivarse directamente del análisis económico, mientras que Kakehashi 
ofrecía una base positiva al identificar dentro de la lógica de El capital mecanismos para que una subjetividad 
revolucionaria generase una salida al capitalismo.

Referencias bibliográficas
Barshay, Andrew (2004). The social sciences in modern Japan. The Marxian and modernist traditions [Las 

ciencias sociales en el Japón moderno. Las tradiciones marxiana y modernista]. University of California.
Crespín Perales, Montserrat y Wirtz, Fernando (Eds.) (2023). Después de la nada. Dialéctica e ideología en la 

filosofía japonesa contemporánea. Herder.
De Vargas, Ferran (2020). Izquierda y revolución. Una historia política del Japón de posguerra (1945-1972). 

Edicions Bellaterra.
De Vargas, Ferran (2022). Japanese New Left’s political theories of subjectivity and Oshima Nagisa’s practice 

of cinema [Las teorías políticas de la subjetividad de la Nueva Izquierda japonesa y la práctica cinema-
tográfica de Oshima Nagisa]. positions: asia critique, 30(4), 679-703. https://doi.org/10.1215/10679847-
9967305

De Vargas, Ferran (2023, 5 de julio). El capital en la era del Antropoceno. Jacobin. https://jacobinlat.
com/2023/07/el-capital-en-la-era-del-antropoceno/

Elias, Paul (2024). Revolutionary subjectivity in the thought of Karl Marx. Exploring the psychosocial dynamic 
of emancipation [Subjetividad revolucionaria en el pensamiento de Karl Marx. Explorando la dinámica 
psicosocial de la emancipación]. Brill.

Gayle, Curtis A. (2003). Marxist history and postwar Japanese nationalism [Historia marxista y nacionalismo 
japonés de posguerra]. Routledge.

Hoston, Germaine A. (1986). Marxism and the crisis of development in prewar Japan [El marxismo y la crisis 
de desarrollo en el Japón de preguerra]. Princeton University.

Ito, Makoto (2020). Value and crisis. Essays on Marxian economics in Japan [Valor y crisis. Ensayos sobre 
economía marxiana en Japón]. Monthly Review.

Kakehashi, Akihide (1975). Sengo seishin no fukamotomu [La búsqueda del espíritu de posguerra]. Keiso 
Shobo.

Kakehashi, Akihide (1980). Zen shizenshiteki katei no shisō. Watashi no tetsugakuteki jiden ni okeru jakkan no 
danshō [La idea del proceso total de la historia natural. Algunos fragmentos de mi autobiografía filosó-
fica]. Sōjusha.

Kakehashi, Akihide (2001). Shihonron e no watashi no ayumi [Mi camino hacia el capital]. Gendai Shichō 
Shinsha. [Primera edición de 1960].

Kawashima, Ken (2021). Ken Kawashima reviews “The red years: theory, politics and aesthetic in Japan’s 68” 
[Ken Kawashima reseña “Los años rojos: teoría, política y estética en el 68 japonés”]. positions: politics. 
https://positionspolitics.org/ken-kawashima-reviews-the-red-years-theory-politics-and-aesthetic-in-
japans-68-edited-by-gavin-walker-verso-2021/

Kobayashi, Toshiaki (2010). <Shutaisei> no yukue. Nihon kindai shisō no ichi shikaku [El destino del “sujeto”. 
Una perspectiva sobre la historia del pensamiento japonés moderno]. Kodansha.

Koschmann, J. Victor (1996). Revolution and subjectivity in postwar Japan [Revolución y subjetividad en el 
Japón de posguerra]. University of Chicago.

8	 Consultar el último capítulo de De Vargas (2020) para una perspectiva de los legados de la Nueva Izquierda en Japón y su impacto 
en el tipo de activismo desarrollado en los años posteriores al declive autodestructivo de la izquierda revolucionaria nipona en la 
década de 1970, protagonizado por una miríada de grupos armados extremadamente violentos.

9	 En De Vargas (2023), Saito explicita la renuncia a toda posibilidad de vías revolucionarias contra el capitalismo por el peligro 
autoritario y antidemocrático que, según él, contienen siempre dichas vías. 

10	 Para una perspectiva detallada de los estudios de El capital en Japón y sus distintas interpretaciones o “escuelas”, consultar Ito 
(2020). Para una perspectiva general sobre otros aspectos del marxismo japonés, consultar Hoston (1986), Gayle (2003), Barshay 
(2004) y Walker (2016).

https://doi.org/10.1215/10679847-9967305
https://doi.org/10.1215/10679847-9967305
https://jacobinlat.com/2023/07/el-capital-en-la-era-del-antropoceno/
https://jacobinlat.com/2023/07/el-capital-en-la-era-del-antropoceno/
https://positionspolitics.org/ken-kawashima-reviews-the-red-years-theory-politics-and-aesthetic-in-japans-68-edited-by-gavin-walker-verso-2021/
https://positionspolitics.org/ken-kawashima-reviews-the-red-years-theory-politics-and-aesthetic-in-japans-68-edited-by-gavin-walker-verso-2021/


208 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

Lenin, Vladimir I. (1974). Cuadernos filosóficos. Editorial Ayuso. [Primera edición de 1916].
Löwy, Michael (1973). La teoría de la revolución en el joven Marx (Francisco González, Trad.). Siglo XXI.
Malm, Andreas (2020). Qui apagarà aquest incendi? Història i perspectives davant l’emergència climàtica 

[¿Quién apagará este incendio? Historia y perspectivas ante la emergencia climática]. Tigre de Paper.
Marx, Karl (1976). El capital. Volumen I. Grijalbo. [Primera edición de 1867].
Murthy, Viren (2022). The politics of time in China and Japan. Back to the future [La política del tiempo en 

China y Japón. Regreso al futuro]. Routledge.
Nakajima, Yoshihiro (2017). Kakehashi Akihide no busshitsu tetsugaku [La filosofía de la materia de Kakehashi 

Akihide]. Miraisha.
Read, Jason (2023). The production of subjectivity. Marx and philosophy [La producción de la subjetividad. 

Marx y la filosofía]. Haymarket Books.
Saito, Kohei (2022). La naturaleza contra el capital. El ecosocialismo de Karl Marx. Edicions Bellaterra.
Starosta, Guido (2015). Marx’s Capital, method and revolutionary subjectivity [El Capital, el método y la subje-

tividad revolucionaria de Marx]. Brill.
Suga, Hidemi (2008). Yoshimoto Taka’aki no jidai [La era de Yoshimoto Taka’aki]. Shohan.
Tanaka, Kichiroku (1975). Shutaiteki yuibutsuron e no ayumi [El camino del materialismo subjetivo]. Kisetsus-

ha. [Primera edición de 1968].
Walker, Gavin (2016). The sublime perversion of capital. Marxist theory and the politics of history in modern 

Japan [La sublime perversión del capital. La teoría marxista y la política de la historia en el Japón mo-
derno]. Duke University.

Walker, Gavin (2017). The sublime drive of capital. Kakehashi Akihide’s phenomenology of matter [El sublime 
impulso del capital. La fenomenología de la materia de Kakehashi Akihide]. En Murthy, V., Schäfer, F. & 
Ward, M. (Eds.), Confronting capital and empire. Rethinking Kyoto School philosophy (pp. 230-261). Brill.

Walker, Gavin (2020a). Marxist theory in Japan: A critical overview [La teoría marxista en Japón: una pers-
pectiva crítica]. Historical Materialism. https://www.historicalmaterialism.org/reading-guides/mar-
xist-theory-japan-critical-overview

Walker, Gavin (Ed.). (2020b). The red years: theory, politics, and aesthetics in the Japanese ’68 [Los años ro-
jos: teoría, política y estética en el ‘68 japonés]. Verso.

https://www.historicalmaterialism.org/reading-guides/marxist-theory-japan-critical-overview
https://www.historicalmaterialism.org/reading-guides/marxist-theory-japan-critical-overview

