EDICIONES
=] COMPLUTENSE @
Las Torres de Lucca. Revista internacional de filosofia politica ARTICULOS

ISSN: 2255-3827 « e-ISSN: 2255-3827

Entre el marxismo y la Escuela de Kioto.
La teoria politico-econémica de Kakehashi Akihide como
desarrollo del pensamiento de Lenin y Nishida

Ferran de Vargas
The University of Edinburgh 52

https://www.doi.org/10.5209/1td1.100961 Recibido: 14/02/2025 e Aceptado: 01/09/2025 e Publicado: 30/01/2026

Resumen: El japonés es la lengua que ha producido mas teoria marxista después del inglés, el alemany el
francés. Sin embargo, todavia impera en los circuitos de dicho campo intelectual la tendencia eurocéntrica a
relegar el pensamiento de importantes pensadores marxistas japoneses a un plano secundario o incluso a
invisibilizarlo. Este articulo se propone contribuir a contrarrestar esta tendencia eurocéntricaintelectualmente
empobrecedora explorando la teoria politico-econdmica de Kakehashi Akihide, cuya vida y obra representan
un puente ideal para recorrer la transicion desde el pensamiento japonés mas internacionalmente conocido,
el de la Escuela de Kioto, hasta el marxismo. Kakehashi creia que el sistema de pensamiento marxista
debia ser refinado a través de la incorporacion de la filosofia de Nishida Kitaro, y que la filosofia de Nishida
debia refinarse proporcionandole una base marxista mediada por la filosofia de Lenin. La originalidad de
su teoria lo convirtid en una figura prominente en las primeras décadas después de la Segunda Guerra
Mundial, contribuyendo al surgimiento de un movimiento politico, la Nueva Izquierda japonesa, articulado
alrededor de la valorizacion de la subjetividad, la accion directa y el objetivo de la revolucion como alternativa
al objetivismo y economicismo de la izquierda institucional, especialmente el Partido Comunista.

Palabras clave: 68 japonés; Escuela de Kioto; naturaleza; Nueva lzquierda japonesa; marxismo japonés;
revolucion; subjetividad

Between Marxism and the Kyoto School. Kakehashi Akihide’s political-
economic theory as a development of Lenin’s and Nishida’s thought

Abstract: Japanese is the language that has produced the greatest amount of Marxist theory after English,
German, and French. However, Eurocentric tendencies still prevail in the intellectual circuits of this field,
relegating the theory of important Japanese Marxist thinkers to a secondary plane or even rendering them
invisible. This article aims to contribute to countering this intellectually impoverishing Eurocentric tendency by
exploring the political-economic theory of Kakehashi Akihide, whose life and work represent an ideal bridge
for traversing the transition from the most internationally well-known Japanese thought, that of the Kyoto
School circle, to Marxism. Kakehashi believed that the Marxist system of thought should be refined through
the incorporation of Nishida Kitard’s philosophy, and that Nishida’s philosophy should be refined by providing
it with a Marxist foundation mediated by Lenin’s philosophy. The originality of Kakehashi’'s theory made
him a prominent figure in the first decades after World War |l, contributing to the emergence of a political
movement, the Japanese New Left, articulated around the valorization of subjectivity, direct action, and the
goal of revolution as an alternative to the objectivism and economism of the institutional left, especially the
Communist Party.

Keywords. Japanese 68; Japanese Marxism; Japanese New Left; Kyoto School; nature; revolution; subjectivity

Sumario: La filosofia como expresion del sufrimiento; De la sociologia al marxismo; La teoria del proceso
total de la historia natural: completando la filosofia de Lenin a través de Nishida; El trabajo como “lugar”
histérico de la nada: tratando de superar la filosofia de Nishida; El capital de Marx como filosofia del trabajo
asalariado; Conclusion: significacion sociopolitica y legados del pensamiento marxista de Kakehashi.
Referencias bibliograficas.

Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208 195


https://orcid.org/0009-0001-9021-498X

https://orcid.org/0000-0001-5910-6414
mailto:l92pegel%40uco.es?subject=
mailto:ferran.devargas%40ed.ac.uk?subject=

196 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

Como citar: De Vargas, Ferran (2026). Entre el marxismo y la Escuela de Kioto. La teoria politico-econémica
de Kakehashi Akihide como desarrollo del pensamiento de Lenin y Nishida. Las Torres de Lucca. Revista
Internacional de Filosofia Politica, 15 (1), 195-208. https:/www.doi.org/10.5209/1td1.100961

El japonés es la cuarta lengua del mundo que ha producido mas teoria marxista después del inglés, el aleman
y el francés (Walker, 2020a). El hecho de que esta fuese ademas la primera lengua en que se publicaron
unas Obras completas de Marx y Engels (entre 1928 y 1935) atestigua la enorme dimension del marxismo
japonés. Pese a ello, dicha esfera intelectual es todavia un terreno poco explorado fuera de las fronteras de
su pais de origen. Nos encontramos, pues, ante la paradoja de que una de las tradiciones marxistas mas
importantes tiene una presencia minima en los circuitos teéricos dominados por lenguas europeas, mientras
que los japoneses tienen acceso a la mayoria de literatura marxista producida mas alla del archipiélago
nipon. Por supuesto, la complejidad de la escritura japonesa supone una barrera de acceso a esta tradicion
intelectual. Sin embargo, otras corrientes de pensamiento japonesas como es el caso de la Escuela de Kioto,
de raices budistas, si ha traspasado fronteras de manera mas o menos exitosa, quiza por encajar mas con
la vision orientalista de Japdn como otredad que se mueve en parametros supuestamente opuestos a la
modernidad patentada por las naciones de raiz europea. En el campo del marxismo, en cambio, predomina
el eurocentrismo con su concepcion del mundo resumida con el epitome inglés “the West and the Rest”:
Occidente y el Resto. Como afirma Gavin Walker (2016, p. 4), esta cosmovision se traduce en la localizacion
de la teoria en “Occidente” y la localizacion de los datos en ese “Resto”. En este sentido, Walker hace un
llamamiento a contrarrestar esta “division del trabajo” intelectual marcadamente eurocéntrica:

Al formarnos una idea [...] de los momentos en que la teoria misma se desarroll6 fuera de “Occidente,”
nos es posible historificar el eurocentrismo desarticulando la primacia que se le da por descontada en
la teoria marxista, poniendo en cuestion asi la asuncion de que el “Resto” constituye el campo deriva-
do en el que la teoria es “aplicada” o “puesta a prueba” para su validez y viabilidad. (Walker, 2016, p. 4)

Una de las principales lineas de investigacion a desarrollar para contrarrestar la tendencia eurocéntrica
intelectualmente empobrecedora que todavia predomina en los circuitos globales de pensamiento, es
por consiguiente la de abordar la produccion marxista mas prolifica en lengua no europea: la japonesa.
Existe una enorme cantidad de intelectuales marxistas japoneses cuyo pensamiento mereceria la pena
abordar. Este articulo, sin embargo, se centra solo en uno de ellos, Kakehashi Akihide (1902-1996),' ya que
su vida y obra representan un puente ideal para recorrer la transicion desde el pensamiento japonés mas
internacionalmente conocido, el de la Escuela de Kioto, hasta el marxismo. Cabe mencionar que un reciente
trabajo en castellano, Crespin y Wirtz (2023), aborda de manera central la conexion entre la Escuela de Kioto,
cuyo maximo exponente fue Nishida Kitaro (1870-1945), y el marxismo japonés a través de figuras clave como
Tosaka Jun (1900-1945) y Miki Kiyoshi (1897-1945). No obstante, como afirma Walker (2017, pp. 236-237), el
marxista japonés mas influido por el pensamiento de Nishida fue Kakehashi Akihide, a quien no se le ha
prestado todavia demasiada atencion fuera de Japon.

Dentro del ambito de investigacion en lenguas europeas, solo Walker (2017) ha dedicado un breve trabajo
en inglés a Kakehashi. Sin embargo, el trabajo de Walker presenta algunos vacios e inexactitudes. Por un
lado, afirma que la influencia mas duradera en el pensamiento de Kakehashi, mas que la recibida a través de
Marx, provino de la Escuela de Kioto. Esta conclusion es erronea, ya que en la obra de Kakehashi se observa
una fidelidad explicita al pensamiento de Marx como principal influencia. El proyecto de Kakehashi consistio
principalmente en refinar un marxismo considerado por él demasiado objetivista y economicista a través de
la incorporacion de la filosofia de Nishida. El error de Walker se explica en parte por la falta de atencion a un
eslabon fundamental en la trayectoria intelectual de Kakehashi: los Cuadernos filosoficos de Lenin ([1916]
1974). Como se demostrara en este articulo, Kakehashi recurrio a la filosofia de Nishida para completar la
filosofia de Lenin, considerandolo el marxista que ofrecia la mejor guia para comprender a Marx.

Kakehashi no fue un pensador especialmente influyente antes de la Segunda Guerra Mundial. En buena
medida, esto se debe precisamente a que basculaba entre las tendencias idealistas de la Escuela de Kioto y
la ortodoxia marxista en una época, la década de 1930, de maxima polarizacion ideolégica entre un fascismo
en auge y un comunismo bajo condiciones de represion extrema. Sin embargo, Kakehashi encontré en la
nueva situacion de la posguerra un campo ideoldgico mucho mas fértil para su vision del marxismo como
filosofia de la praxis y no como ciencia. En este sentido, Kakehashi critico el objetivismo que propagaban los
lideres comunistas de la posguerra, que eran los mismos de antes de la guerra, en su esfuerzo militante por
popularizar el marxismo:

Si uno se preocupa solo por la popularizacion del materialismo, los esfuerzos por elevarlo al reino de
la filosofia tienden a negligirse. [...] El hecho de que la filosofia materialista en la posguerra [se viese
impelida a] abordar la [cuestion de la] subjetividad [...] se debe a que la experiencia de la guerra hizo
dudar a cada japonés de larealidad que existia ante sus 0jos, o a criticarlay negarla. [...] Aun asi, el ma-
terialismo [de Marx] ha sido subjetivo desde el principio, con la subjetividad como dimension esencial

T Alo largo del articulo se ha respetado la disposicion original para nombre y apellido en japonés, cuyo orden es inverso al utilizado

en castellano.



De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208 197

de su definicion tedrica [...]. Sin embargo, [...] antes de la guerra solo se enfatizaba su aspecto cientifi-
co. (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 72-78).

La interseccion entre el pensamiento de la Escuela de Kioto y el marxismo fue la génesis filosofica de
una Nueva Izquierda que emergeria politicamente a finales de la década de 1950 fruto de la ruptura definitiva
con el Partido Comunista de Japon (PCJ) tras la acumulacion de tensiones entre el viejo liderazgo, que
seguia un modelo ideoldgico y organizativo marcado por el estalinismo, y sectores mas jovenes atraidos por
concepciones del marxismo que dejasen espacio a la libre subjetividad individual, prestasen mas atencion
a la teoria de la alienacion de Marx, y colocasen en el centro la accion directa y el objetivo de la revolucién.?

Desde muy joven, Kakehashi se sintié imbuido de la mision intelectual de desarrollar una filosofia de E/
capital de Marx que permitiese encontrar en la Iégica interna del capitalismo mecanismos que abriesen
una salida al capitalismo mismo a través de la activacion de una subjetividad revolucionaria. En este
sentido, Kakehashi consideraba que el caracter esencial de El capital no se encontraba en el estudio del
empobrecimiento material de las masas proletarias, que era la interpretacion dominante del PCJ, sino mas
bien en la autoconciencia del trabajador individual. Kakehashi sentia que El capital solo se habia abordado
en serio desde el ambito de la economia, sin tener en cuenta el punto de vista filosofico de Marx al escribirlo:
un punto de vista que Kakehashi definia como un materialismo dialéctico mediado por la absorcion critica
del idealismo aleman. La misma unidimensionalidad era cierta a la inversa: cuando Marx era abordado como
filésofo, El capital quedaba en un segundo plano. Kakehashi, por otro lado, argumentaba que en los trabajos
explicitamente filoséficos de Marx no se desarrollaba todo su sistema filosofico, sino que eran preparativos
para la sistematizacion final de su filosofia en El capital. Por lo tanto, en opinion de Kakehashi, El capital debia
leerse como un texto filoséfico. Como argumentd, mientras los sistemas filosoficos previos a Marx eran
“meramente la autoexpresion de los seres humanos racionales (homo rationalis), El capital es la filosofia de la
clase trabajadora asalariada moderna (homo laborans).” Como tal, el pensamiento filosofico era desplegado
en El capital a través de categorias economicas. (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 31-33) De la misma manera que
Kakehashi creia que El capital debia ser abordado como una filosofia del trabajo con el trabajador individual
como sujeto en el centro, pensaba que la subjetividad del propio intelectual debia ser el punto de partida del
estudio de la realidad social de la que formaba parte. En este sentido, declaro:

Los intelectuales con visiones del mundo cientificas [...] se ven mecanicamente arrancados de la so-
ciedad real. [...] Para los intelectuales educados como fuerzas productivas del capitalismo, ser ne-
gados por esta sociedad y experimentar sus contradicciones [con sus propios cuerpos] aunque sea
temporalmente, puede ser el comienzo de su comprension de lo que es la esencia de tales contradic-
ciones. (Kakehashi, 1980, p. 43)

No es comun encontrar intelectuales marxistas que desarrollen su pensamiento desde un conocimiento
tan agudo de su conexion con sus propias experiencias vitales. La transicion intelectual del propio Kakehashi
hacia el marxismo era concebida por él mismo como un proceso de significacion de su experiencia personal
en el contexto historico de la realidad del capitalismo japonés. Con su coherente trayectoria vital e intelectual,
Kakehashi fue una influencia destacada en la realidad no solo filosofica sino también politica de Japoén, y la
originalidad de sus planteamientos tedricos contribuye a pensar criticamente nuestra realidad capitalista.

Este articulo se propone introducir el pensamiento de Kakehashi desde una vocacion panoramica
que constituya un primer paso para futuras discusiones criticas sobre aspectos concretos de su cuerpo
filoséfico como figura destacada en el desarrollo del marxismo japonés y como precursor intelectual de la
Nueva lzquierda nipona. El hecho de intentar ahondar directamente en aspectos concretos de la filosofia
de pensadores sobre los que existe todavia muy poca investigacion previa y tratar de generar discusiones
criticas de alto nivel tedrico-interpretativo sobre la base de un sustrato informativo prematuro, como es en
cierta medida el caso del analisis de Walker (2017) sobre Kakehashi, conlleva el peligro de acabar proyectando
unaimagen mas o menos distorsionada o demasiado incompleta del cuerpo filoséfico en el que se pretende
profundizar. Este tipo de limitacion a la hora de abordar el pensamiento de un intelectual individual puede
producirse también a la hora de abordar toda una corriente de pensamiento. Es el caso de obras como
Walker (2020b), que pese a tener como objetivo explicito reflexionar sobre “el pensamiento del 68” japonés,
ignora a la mayoria de sus pensadores protagonistas: no trata ni a Kakehashi como figura clave en la génesis
filosofica del fenémeno en cuestion, ni a otras figuras tan destacadas como Umemoto Katsumi (1912-1974) o
Yoshimoto Taka'aki (1924-2012), a quien Suga (2008) ha considerado el pensador preeminente del 68 japonés
hasta el punto de referirse a dicho episodio histérico como “la era de Yoshimoto Taka'aki.”®

Por lo que respecta a la estructura del articulo, esta obedece a su vocacion panoramica, siguiendo en la
medida de lo posible el trayecto marcado por la I6gica del propio desarrollo intelectual de Kakehashi. El primer
apartado enmarca su formacion y enfoque intelectual en el contexto de su biografia. El segundo aborda su
transicion definitiva del ambito académico de la sociologia al compromiso ideoldgico con el marxismo tras
los primeros ainos de su formacion intelectual. El tercero explora el punto de partida desde el que Kakehashi
decidié abordar El capital: utilizando la filosofia de Lenin como guia interpretativa del punto de vista de
Marx, y complementandola con la filosofia de Nishida. El cuarto apartado trata la forma en que Kakehashi,
tras su reivindicacion de la filosofia de Nishida como recurso para refinar un marxismo que consideraba

2 Parauna exposicion detallada del proceso histdrico del surgimiento de la Nueva lzquierda japonesa como movimiento politico,

consultar: De Vargas (2020).
Cabe decir que Walker (2020b) si incluye de forma central a uno de los pensadores mas destacados del 68 japonés, Nagasaki
Hiroshi (1937-).

3



198 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

demasiado objetivista, tratd de depurar los elementos idealistas de dicha filosofia dotandolos de historicidad
y coordenadas materialistas. El quinto apartado expone finalmente la forma en que Kakehashi abordo El
capital una vez esclarecida por su parte la naturaleza del marxismo mismo como sistema filosoéfico. Cabe
decir que excede la intencion introductoria del articulo, combinada con los limites de formato del mismo,
analizar uno por uno el cuerpo tedrico de los pensadores a los que Kakehashi recurrid para desarrollar su
propio sistema, tales como Hegel, Marx, Nietzsche, Miki, Lenin o Nishida; en general el articulo abordara
sobre todo la interpretacion que el propio Kakehashi elaboré de sus influencias explicitas. Sera en el ultimo
apartado de conclusiones donde, una vez presentada la vision explicativa de la obra de Kakehashi, se
evaluara su significacion sociopolitica y su legado intelectual, poniendo su pensamiento en didlogo con otras
corrientes del marxismo japonés.

La filosofia como expresion del sufrimiento

Kakehashi Akihide nacio en la isla de Shikoku, Japon. Su padre habia abrazado el catolicismo, religion muy
minoritaria en el pais, y se habia convertido en cura. Pese a su indiferencia por la fe y los rituales religiosos,
el joven Akihide crecié en un ambiente de rigidez moral en el que debia acudir a misa todos los sabados y
domingos. En este sentido, su futuro interés por la filosofia de Nishida Kitaro, a diferencia de la de muchos
intelectuales de su generacion, no tendria relacién alguna con afinidades budistas ni con ningun tipo de
experiencia religiosa consciente. Sin embargo, el cristianismo de algun modo influyd en el desarrollo de su
mirada del mundo. Cuando era adolescente, se sintié conmovido al leer el ensayo autobiografico del escritor
cristiano japonés Arishima Takeo (1878-1923) “Una declaracion” (“Sengen hitotsu,” 1922), en el que este
expresaba su frustracion ante la realidad social atravesada por las divisiones de clase. Este escrito inspird
a Kakehashi para reflexionar a partir de entonces sobre sus propias experiencias vitales y escribirlas en una
libreta (Kakehashi, [1960] 2001, p. 20). El desarrollo del pensamiento en base a experiencias subjetivas seria
una constante en su trayectoria intelectual.

Cuando era estudiante de instituto en Tokio, Kakehashi se sinti6 atraido por la exaltacion de la lucha en
la filosofia de Nietzsche. Dejando de lado sus estudios, se volco en la tarea de escribir un articulo sobre
el espiritu de la lucha en el remo, deporte que practicaba como miembro de un club estudiantil. Un dia, el
capitan de uno de los equipos de remo cuestiond sus habilidades gritandole: “jQué sabras tu! Si te crees
que puedes remar con la literatura y la filosofia, jestas equivocado!” Kakehashi penso que era una critica
acertada, y ya nunca olvidaria esas palabras. Al acabar el instituto, sentia que “pese a poder experimentar
placer o conmoverme a través de la lectura, nada en términos de pensamiento me cautivo lo suficiente como
para dejar una impresion duradera en mi vida.” Entonces se traslado a Kioto, no atraido por la Escuela de
Kioto como otras figuras destacadas un poco mayores que él como Miki Kiyoshi o Tosaka Jun, sino como una
especie de exilio de la capital, a la que Kakehashi asociaba con la insatisfaccion de una vida desconectada
de la realidad social. Es por este mismo motivo que al entrar en la Universidad Imperial de Kioto se matriculd
en la carrera de Sociologia, convencido de que la filosofia japonesa de su época no tenia en cuenta las
problematicas reales de la sociedad (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 21-22).

Sin embargo, sus afios universitarios fueron como una repeticion de la insatisfaccion vital que habia
sentido en Tokio. Atendia regularmente a los seminarios de filosofia impartidos por las grandes figuras de la
Escuela de Kioto del momento, Nishida y Tanabe Hajime (1885-1962), pero pese a sentirse atraido por sus
ensefanzas, todavia no lograba comprenderlas y se sentia frustrado por no conectar con el conocimiento
académico a nivel vital. Llego a desarrollar un trastorno neurasténico y paso una temporada tomando pastillas
para poder dormir. Pese a ello, las charlas informales del economista marxista Kawakami Hajime (1879-1946)
y el contacto con los jovenes fildsofos marxistas Miki y Tosaka, fueron los elementos mas positivos de la
experiencia mayormente negativa que fue para Kakehashi su paso por la universidad. (Kakehashi, [1960]
2001, p. 22)

Segun el propio Kakehashi, ninguna experiencia tuvo un efecto realmente transformador en su interior
hastamarzo de 1930, cuando fue detenido por la policia a causa de sus contactos con comunistas que trataban
de reconstruir el PCJ tras una ola de arrestos masivos producida meses antes. Kakehashi fue torturado y
puesto en libertad tres semanas después, cuando sus heridas habian sanado. Durante esas tres semanas,
Kakehashi quedd profundamente impresionado al observar como los demas reclusos, entre los cuales se
encontraban desde vagabundos hasta ladrones y carteristas, eran amables y respetuosos con él, mantenian
el orden en su celda, y compartian un sentido natural de humanidad. Esta experiencia lo llevo a preguntarse
por qué un humanista como él tenia que ser torturado por el Estado en medio de las contradicciones de
clase del Japon de la década de 1930, y llegé a comprender corporalmente que la violencia era la realidad
interna del capitalismo (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 22-24). Antes de su detencidn, Kakehashi ni siquiera
habia sido consciente de las actividades ilegales de los comunistas con los que se habia reunido, sino que
habia contactado con ellos por mera curiosidad intelectual hacia el marxismo, sin considerarse a si mismo
un marxista. Sin embargo, la experiencia del arresto y la tortura lo llevaron a convertirse en marxista, tal y
como rememoraria afios mas tarde:

Se me hizo experimentar a través de los sentidos cémo el poder estatal de la época se sustentaba
fundamentalmente en la violencia. En este sentido, a fin de comprender teéricamente las relaciones
sociales dominantes basadas en la division de clases, finalmente empecé a darme cuenta de que no
tenia otra opcion mas que acercarme a posturas marxistas. De hecho, al aceptar esta experiencia ca-
sual de arresto como necesidad historica, [...] de repente transformé mi actitud académica en la direc-
cion de la investigacion marxista. [...] Mi modo filosofico de pensamiento en aquel momento deberia



De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208 199

llamarse “pensamiento sensorial,” ya que estaba crudamente arraigado en la experiencia sensorial de
la tortura. (Kakehashi, 1980, p. 368)

En el “vuelco del alma” que supuso la transicion de Kakehashi de la sociologia al marxismo, se puede
observar el nucleo del futuro desarrollo de su filosofia. Dado el hecho de que acabd abrazando el marxismo
movido por la experiencia del arresto y la tortura, no es de extraiar que anos después recurriese a la filosofia
de Nishida para teorizar una percepcion intuitiva, casi corporal, de la alienaciéon capitalista como puerta
de entrada a la conciencia de clase. La actitud intelectual que desarrollaria Kakehashi, en cuyo centro se
encontraba la interseccion entre la experiencia concreta del sujeto y la mas amplia necesidad historica,
hallaria su forma mas original en su concepcion de la filosofia como expresion del sufrimiento:

Una filosofia de la [realidad en] crisis debe ser una expresion del sufrimiento. [...] La motivacién es algo
corporal. Pero no meramente corporal. La motivacion histérica no puede surgir de un cuerpo postrado
en la cama. Para sentir la motivacion en uno mismo, hay que colocarse en la realidad social. [...] Lo que
aparece impulsivamente en nuestros cuerpos en el punto unificado con las relaciones sociales [...]
debe ser este contenido histérico especifico [0 universal situacional] que captamos e interiorizamos
subjetivamente. [...] Lo que mueve a nuestros cuerpos impulsivamente desde dentro [conduciéndonos
a la practica] es algo mas profundo que lo que percibimos externamente. [...] Mientras enfrentamos
los fendmenos exteriores meramente como sujetos cognitivos, solo derivamos analiticamente este
[contenido historico] como ley esencial a través del intelecto, pero siempre que colocamos nuestros
cuerpos entre fendmenos externamente percibidos, este [universal situacional] se convierte en un
lugar que nos envuelve y en algo que nos mueve desde dentro. (Kakehashi, 1975, pp. 32-35)

En 1932, Kakehashi se unié a la Sociedad para el Estudio del Materialismo (Yuibutsuron Kenkytkai,
o Yukien), un grupo que abordaba el marxismo desde las lentes de un materialismo con tendencias
marcadamente objetivistas. Sin embargo, Kakehashi pasaria buena parte de la década moviendo posiciones
hacia un marxismo que situase la dimension de la subjetividad y las ideas en un lugar cada vez mas central.
Primero desarroll6 una lectura de Marx a través de Lenin y finalmente a través de Nishida, lo cual lo acabaria
distanciando definitivamente del Yukien. Pese a que Kakehashi adoptaria una posicion cada vez mas critica
con el Yukien por su excesivo cientificismo, afios mas tarde se mostrariacomprensivo enretrospectivaconese
grupo al contemplarlo en el contexto del Japon de la década de 1930, cuando las corrientes de pensamiento
idealistas entrafiaban una peligrosa conexion con tendencias politicas fascistas en auge, generando en
respuesta una polarizacion en direccion opuesta conectada con fuerzas politicas antagonicas en el campo
de la izquierda. En cualquier caso, la tendencia de Kakehashi a bascular entre dos extremos opuestos —el
materialismo y el idealismo— hizo que se sintiese cada vez mas incomprendido por parte de la academia en
general: sintio el desprecio de los materialistas ortodoxos del Yukien por integrar la filosofia de Nishida en el
marxismo, y el desprecio de la Escuela de Kioto por situar la economiay las ciencias naturales en el centro de
la filosofia. Esto llevo a Kakehashi a desarrollar su propia vision de lo que debia ser la actitud de una verdadera
vanguardia intelectual: “Caminar arduamente en soledad por un camino oscuro y encrespado, manteniendo
el equilibrio entre ojos despreciativos a izquierda [materialismo ortodoxo] y derecha [idealismo].” (Kakehashi,
[1960] 2001, pp. 25-30)

Kakehashi fue arrestado por segunda vez en junio de 1938. Fue liberado dos anos después, y en 1942 fue
reclutado por el ejército y enviado al norte de China. Al final de la Segunda Guerra Mundial fue prisionero en
la provincia de Henan, y no seria repatriado a Japon hasta mayo de 1946. Cuando regreso a su pais, tratd de
reanudar su pensamiento, interrumpido por la guerra, partiendo de nuevo de la necesidad de la filosofia como
expresion del sufrimiento. Se preguntd: ‘¢ Qué sufrimiento deberia existir en el yo como sujeto de expresion?
Al menos en mi yo actual, no hay de hecho ningun sufrimiento. Asi pues, ¢;qué tipo de sufrimiento sienten
otros?” En el contexto democratizador del Japon de la inmediata posguerra, el sufrimiento ya no estaba
relacionado con la opresion directa de un Estado con tintes fascistas. Se trataba de un sufrimiento de caracter
mas econodmico y difuso. Sin embargo, precisamente esta nueva situacion ubicaba la experiencia subjetiva
de la alienacion capitalista en una posicion mas central y por lo tanto abria la puerta a una mayor influencia
del enfoque filoséfico que Kakehashi habia desarrollado antes de la guerra. Ante la nueva situacion historica,
Kakehashi declararia: “La motivacion no es reaccion contra la represion. No se trata de [un fendmeno por el
cual] la energia se acaba en tanto que la libertad se distribuye desde fuera. La motivacion misma es libertad.
La libertad es algo subjetivo, algo creado desde dentro del sujeto.” (Kakehashi, 1975, pp. 35-37)

Kakehashi vio las ruinas de la inmediata posguerra como un momento nihilista en la historia de Japon
y, en ese contexto, el interés que habia sentido de adolescente por Nietzsche recobré importancia.
Segun Kakehashi, la prediccion de Nietzsche de que Europa entraria en una fase nihilista se cumplio tras
la Primera Guerra Mundial, y esta vez Japdn, con su derrota en la Segunda Guerra Mundial, entraba en
una fase similar. El mismo Kakehashi, tras regresar a su pais, se sintido desorientado y desconectado de
todo sentido de necesidad histérica. Sin embargo, al mismo tiempo se esforzaba en mirar atras, tratando
desesperadamente de reconectar su pasado marxista con el presente nihilista. Admiraba la filosofia de
Nietzsche por su “sinceridad incondicional” pero se distanciaba de su negacion absoluta. (Kakehashi, 1975,
pp. 4-11) El vacio de valores en el que habia caido Japon era, segun Kakehashi, un momento necesario para
poder replantearselo todo, pero debia servir como base para el desarrollo de nuevas certezas, esta vez
verdaderas, que solamente el materialismo marxista podia proporcionar. En otras palabras, la situacion de la
posguerra en Japon exigia paraddjicamente que el materialismo marxista y el existencialismo se asociasen



200 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

y complementasen mutuamente (Kakehashi, 1975, pp. 43-44).* En base a esta orientacion, Kakehashi se
dedic6 durante las décadas posteriores a refinar la filosofia que habia concebido antes de la guerra. Impartio
clases en la Universidad de Kioto en 1949, y al afo siguiente se convirtié en profesor de la Universidad
Ritsumeikan, donde pasaria el resto de su carrera como profesor de filosofia econdmica. En 1955 sufrié un
ataque cerebrovascular cuyas secuelas le impidieron escribir mas teoria sustancialmente original, por lo que
a partir de entonces se dedico a compilar, editar y profundizar los textos que previamente habia publicado.

Sin embargo, para cuando su produccion intelectual quedd irremediablemente afectada por su mal
estado de salud, Kakehashi ya habia jugado un papel fundamental en el desarrollo del marxismo japonés
de posguerra. Para comprender la relevancia de Kakehashi en la vasta esfera del marxismo japonés, y por
tanto (teniendo en cuenta a su vez la relevancia universal, si bien ampliamente negligida, de dicha tradicion
intelectual) en el marxismo en su conjunto, cabe situar su pensamiento en el contexto de los debates sobre la
subjetividad (shutaisei ronsd) que ocuparon la centralidad del panorama intelectual japonés tras la Segunda
Guerra Mundial. Hasta la llegada de la posguerra y, con ella, el nuevo protagonismo de pensadores como
Kakehashi, el marxismo era visto en Japon fundamentalmente como una ciencia. Por consiguiente, en el
periodo de entreguerras el debate dominante en los circulos marxistas habia girado alrededor del estado
objetivo del capitalismo japonés: ¢se trataba de un capitalismo semifeudal que requeria todavia de una
fase de pleno desarrollo burgués, o era en cambio un capitalismo desarrollado y por tanto maduro para
la transicion al socialismo? Voces como la de Kakehashi y otros pensadores destacados como Umemoto
Katsumi lograron cambiar el eje de los debates marxistas en la inmediata posguerra, que empezaron a girar
alrededor de la naturaleza del marxismo mismo: ;es el marxismo una ciencia que observa objetos movidos
por leyes histdricas objetivas, o una filosofia de la praxis que aborda la relacion entre sujeto y objeto?

Tanto Kakehashi como Umemoto, cada uno desde trayectorias distintas e independientes, situaron
decisivamente el marxismo de posguerra en las coordenadas de la filosofia al incorporar en él conceptos
de Nishida como el de “subjetividad” (shutaisei) y “nada” (mu). Sus posturas entraron en confrontacion
directa con la linea oficial del PCJ, el principal agente politico que marcaba la ortodoxia marxista de la
época. Esta estaba dominada por la que era conocida entre el circulo de intelectuales marxistas japoneses
como “teoria del reflejo”, que concebia lo espiritual e ideoldgico como reflejos de la estructura econémico-
material (Kobayashi, 2010, p. 156). El fildsofo insignia del PCJ era Matsumura Kazuto (1905-1977), para quien
no era necesario ni deseable desarrollar una teoria de la subjetividad. Desde su perspectiva, el marxismo
no debia desarrollar una teoria universal de la motivacion subjetiva del ser humano, sino teorizar la situacion
general de la vida del proletariado, que finalmente lo haria desarrollar sentimientos antagénicos hacia
las relaciones de produccion capitalistas (Koschmann, 1996, pp. 112-113). En cambio, para esos marxistas
criticados por Matsumura era fundamental establecer una teoria de la subjetividad porque no creian que las
condiciones materiales de las relaciones de clase capitalistas y su iluminacion cientifica por parte del partido
de vanguardia fuesen suficientes para la consecucion de una revolucion socialista: la revolucion debia ser
en ultima instancia una decision subjetiva proveniente de lo mas profundo del individuo que experimenta la
alienacion del capitalismo, y no simplemente surgida de intereses materiales impuestos externamente.

Segun Kobayashi (2010, p. 162), el pionero de los debates de la subjetividad que se desarrollaron en
el Japon de posguerra fue Kakehashi, ya que empezo6 su original teorizacion marxista en el periodo de
entreguerras, precediendo a Umemoto (quien se convirtid al marxismo en la posguerra) pese a que se
suele prestar mucha mas atencion a este ultimo; de hecho, la obra mas importante hasta la fecha sobre
los debates de la subjetividad, Koschmann (1996), aborda el pensamiento de Umemoto pero no el de
Kakehashi. Cabe decir, por otra parte, que pese a llegar a conclusiones similares y situar la cuestion de la
alienacion en el centro de sus respectivos sistemas de pensamiento, Umemoto y Kakehashi desarrollaron
teorias marxistas de la subjetividad desde posiciones diferenciadas. Umemoto partia de una trayectoria
marcada por preocupaciones ético-religiosas, y abrazaba la influencia del monje budista Shinran (1173-
1263) y su idea de “autonegacion” (jiko hitei) para subrayar la necesidad de una logica de autosacrificio en el
proceso revolucionario. En cambio, Kakehashi fundamentaria su teoria de la subjetividad revolucionaria en
una concepcion del metabolismo entre la naturaleza y el ser humano como productor esencialmente libre,
que segun €l entraba en contradiccion con la l6gica del sistema productivo capitalista. A fin de comprender
las particularidades del pensamiento de Kakehashi como pionero marxista de la teoria de la subjetividad, a
continuacion se explorara la légica de su trayectoria intelectual.

De la sociologia al marxismo

Kakehashi estudio Sociologia porque creia que la filosofia japonesa de su época ignoraba la realidad social.
Como estudiante, se sintid especialmente interesado por Gabriel Tarde (1843-1904), y escribid su tesis de
graduacion sobre las teorias microsocioldgicas de este intelectual francés. Esta eleccion, si bien todavia
enmarcada en el ambito de la sociologia, ya contenia la semilla de la filosofia que Kakehashi desarrollaria
afos después, si tenemos en cuenta el foco de Tarde en la dimension de la subjetividad.

4 Este ejercicio de articulacion entre marxismo y existencialismo se planteé de forma simultanea en otras geografias, especial-

mente en Francia a través de la filosofia de Jean-Paul Sartre. Viren Murthy (2022, p. 83) ha apuntado perspicazmente como Ume-
moto Katsumi, el otro fildsofo japonés que durante la posguerra propuso junto con Kakehashi dicha articulacion entre corrientes
de pensamiento hasta entonces alejadas, adaptoé el concepto de “nada” influido por la Escuela de Kioto de una forma similar a
como Sartre concibid la subjetividad como algo enraizado en una concepcion de la nada influida por Heidegger. Esta conexion
entre la concepcion de la “nada” por parte de Umemoto y Sartre como base de una sintesis entre marxismo y existencialismo que
valoriza la dimension de la subjetividad desde parametros materialistas la encontramos también explicitada en De Vargas (2022,
p. 690), donde ademas se concibe como raiz filoséfica del movimiento politico de la Nueva Izquierda.



De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208 201

La sociologia de Tarde era antagonica a la de Durkheim. Durkheim concebia la sociedad como una suma
de hechos sociales impuestos externamente sobre el individuo, y por lo tanto debia analizarse cientificamente
como una entidad con caracteristicas colectivas objetivas. Si se adoptaba esta postura sociolégica, creia
por el contrario Tarde, uno no podia responder a la cuestion de como los hechos sociales mismos llegan
a establecerse. Desde el punto de vista de Tarde, la sociedad es un tejido creado por interacciones entre
mentes. Mas que una realidad objetiva que domina a los individuos desde fuera, se trata de un proceso de
“invencion” a través de actos innovadores y creativos por parte de un pequefio numero de personas, y de
“imitacion” de tales actos por parte de muchos otros. Segun Tarde, las formas de invencion e imitacion de
la sociedad son “siempre una idea o una voluntad, un juicio o una intencién.” Kakehashi tomé los conceptos
de Tarde y les dio su propio significado ligeramente distinto. Para él, ser “inventor” se referia a la forma
individual de ser de los humanos en general, mientras que ser “imitador” se referia a su forma social de
ser: “permanecer en una actitud imitativa sin adoptar una actitud inventiva debe llamarse indolencia, [lo
cual] significa permanecer en la sociabilidad sin afirmar la individualidad, encontrar paz en la falsedad sin
revelar el propio caracter.” La actitud inventiva significa en este sentido estar resuelto a “abandonar la propia
estabilidad y exponerse a la ansiedad de la vida,” es decir, la “autoconciencia de la vida,” mientras que la
actitud imitativa se refiere a la “evasion de la vida” como “artificio vital.” Sin embargo, Kakehashi en ultima
instancia criticaba a Tarde: al concentrarse en la superioridad de la imitacion (“la sociedad es imitacion”) a fin
de convertir la sociologia en una ciencia basada en leyes objetivas, su sociologia subestimaba la importancia
ontoldgica y antropoldgica de la invencion. (Nakajima, 2017, pp. 212-226)

Vemos en esta critica como Kakehashi, aunque todavia escribiendo su tesis sobre Tarde, ya se orientaba
mas hacia la filosofia que la sociologia. La influencia intelectual de Miki jugd un papel destacado en esta
orientacion. El trabajo de Miki en la década de 1920 marcoé un antes y un después para toda una generacion
de jovenes intelectuales al desarrollar una sofisticada filosofia intrinsecamente conectada con las
contradicciones sociales del sistema capitalista existente, lo cual desafiaba la tendencia general en el Japon
de la época a circunscribir las cuestiones sociales al ambito de la economia, la historia, o la sociologia. Dado
que Kakehashi habia recelado de la filosofia imperante en Japon por su desconexion de la realidad social, el
marxismo de Miki lo reconcilio decisivamente con la filosofia. (Kakehashi, 1980, pp. 21-22)

Se observan trazos del futuro desarrollo marxista de Kakehashi en las conclusiones de su tesis sobre
Tarde. Segun Kakehashi, dado que la mayoria de seres humanos muestran fuertes tendencias a la imitacion
en busca de estabilidad, la uniformidad resultante de las relaciones sociales paraddjicamente oculta la
contradiccion fundamental que contiene la sociedad existente: el antagonismo de clase. En el contexto de
la realidad social como antagonismo de clase, unos pocos tienen una experiencia positiva y la mayoria una
negativa (explotadores y explotados respectivamente), y la uniformidad de la imitacion conlleva el efecto
contradictorio de ser favorable para los primeros y desfavorable para los segundos. Mientras los primeros
mantienen la estabilidad y la certeza al afirmar la posicion dominante, los segundos son expuestos a la
ansiedad a través de la misma afirmacion porque la posicion dominante de hecho los niega. Por lo tanto,
aunque la mayoria busca estabilidad y certeza a través de la imitacion, recibe ansiedad a través de la
imitacion especifica de la sociedad de clases, y esta contradiccion contiene el potencial de un impulso para
iniciar un movimiento hacia la estabilidad y certeza a través de la invencion. Aqui se entiende por invencion
las acciones que indican la direccion de un nuevo movimiento y crean un nuevo flujo de imitacion deteniendo
el antiguo flujo. Tarde llamaba “duelo l6gico” a este antagonismo dentro del proceso de imitacion de la
sociedad que resulta en la victoria de uno u otro flujo de imitacion, pero Marx probablemente lo llamaria
“revolucion.” Kakehashi criticaba la concepcion de Tarde de un duelo meramente légico por su idealismo: “La
invencion no puede ser la realizacion de suefios individuales” surgidos de la mente, sino la transformacion
social a través del encuentro del sujeto con “series causales” profundamente determinadas por la necesidad
historica de las relaciones sociales cruzadas por el antagonismo de clase. Tal invencion también podria
llamarse la activacion de la “posibilidad de ser de otro modo” firmemente fundamentada en la historia y
realidad sociales. (Nakajima, 2017, pp. 226-229)

En base a esta linea de analisis y movido por su experiencia personal de arresto y tortura, Kakehashi se
marcaria el objetivo de buscar las condiciones materiales dentro del capitalismo que hiciesen posible una
ruptura con el capitalismo mismo. Esta busqueda lo acabaria alejando de la influencia de Miki. En los afos
inmediatamente posteriores a su conversion al marxismo, Kakehashi critico el hecho de que la “determinacion
ontoldgica” de Miki, esto es, su vision general de la historia como un proceso dialéctico de lucha de clases
que contiene la mision histérica del proletariado de superar el capitalismo, ignoraba la dimension de la
“determinacion material”: las contradicciones materiales en el capitalismo real y concretamente existente que
hacen posible el cumplimiento de esa misidn histdrica. En este sentido, Kakehashi concluia, las propuestas
politicas de Miki fruto de su filosofia se basaban en una “légica de laimaginacion” idealista desconectada del
proletariado real como sujeto activo surgido de las contradicciones del capitalismo existente, abriendo asi la
puerta a “soluciones” totalitarias para esquivar dichas contradicciones a través de “romanticismos técnicos”
de iniciativa estatal. En otras palabras, a ojos de Kakehashi el marxismo de Miki abria peligrosamente la
puerta a propuestas de caracter fascista. (Nakajima, 2017, pp. 230-243)

La teoria del proceso total de la historia natural: completando la filosofia de Lenin a
través de Nishida

Cuando Kakehashise aproximo por primeravez enserio a El Capitalde Marx para buscar aquellos mecanismos
del capitalismo que abriesen la puerta a su propia destruccion, se sintio profundamente intrigado por las



202 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

palabras del prefacio de la primera edicion del Volumen | (Nakajima, 2017, pp. 19-20): “Mi punto de vista, que
concibe el desarrollo de la formacion econédmica de la sociedad como un proceso histérico-natural, es el que
menos puede hacer al individuo responsable de relaciones y situaciones de las que socialmente es criatura
por mucho que pueda elevarse sobre ellas subjetivamente.” (Marx, [1867] 1976, p. 8)

Tras leer este fragmento, Kakehashi creyo que, antes de abordar la inmensa tarea de estudiar E/ Capital,
debia comprender ese “punto de vista” con el que Marx lo escribid. Kakehashi encontrd la guia para
comprenderlo en los Cuadernos filoséficos de Lenin ([1916] 1974). En este trabajo, Lenin afirmaba que no
es posible entender verdaderamente El capital sin comprender su légica hegeliana subyacente, y que en
realidad nadie la habia comprendido tras la muerte de Marx. Kakehashi dedujo que esa loégica hegeliana
era el “punto de vista” de Marx que estaba tratando de determinar. Los Cuadernos filosoficos le sirvieron a
Kakehashi de base para concebir la naturaleza dinamica y no estaticamente: no como un mero cumulo de
objetos fisicos sino como un concepto filosofico, movido por la l6gica de sus contradicciones internas; en
ultima instancia la materia no solo como un objeto de investigacion circunscrito a las ciencias naturales, sino
también como algo subjetivo que se mueve intencionalmente por si mismo. Influido por la interpretacion de
Lenin por parte del fildsofo soviético Abram Deborin (1881-1963), Kakehashi teorizo tres fases de desarrollo de
la materia correspondientes a los tres momentos de la Iégica de Hegel (ser, esencia, concepto). La primera
fase es la historia cdsmica, cuando la materia transforma infinitamente su forma hasta el surgimiento de
la vida. La segunda es la historia biolégica, cuando la materia se convierte en vida, que es la esencia de la
corteza terrestre, y la vida se reproduce a través de la necesidad vital. La tercera es la historia social, cuando
la vida se reproduce no a través de la necesidad vital sino conscientemente, y la naturaleza reflexiona sobre
Su propia esencia a través de los humanos como su mediacion subjetiva (Nakajima, 2017, pp. 17-28):

Dado que los humanos mismos son productos de la Tierra, [...] la Tierra se vuelve autoconsciente a
través de los humanos. La naturaleza es subjetividad como materia que se vuelve autoconsciente
en la existencia humana. [...] Se puede considerar que los seres humanos estan en la cuspide de la
naturaleza y se han convertido en el sujeto de la misma. [...] La humanidad no tiene libertad fuera de la
necesidad, sino que mas bien tiene la libertad de convertir la necesidad natural en su propio conteni-
do. (Kakehashi, [1960] 2001, p. 89)

Kakehashi creia que Lenin, a través de su revaluacion de Hegel, fue el primero en descubrir la tarea
fundamental de teorizar el auto-movimiento de la materia. Sin embargo, en su opinién, Lenin no habia
desarrollado la estructura logica de ese auto-movimiento; unicamente habia dejado notas dispersas que
indicaban la direccion general para una futura teorizacion, y nadie después de él habia convertido esas
palabras fragmentarias en una exposicion sistematica. Kakehashi se veia a si mismo como el primero en
completar la tarea iniciada por Lenin, y estaba convencido de que debia hacerlo recurriendo a la filosofia de
Nishida. A ojos de Kakehashi, mientras Hegel solo habia tenido en cuenta el lado procesual de la dialéctica,
como si los seres humanos se convirtiesen en instrumentos subjetivos conscientes de un proceso
macrocosmico llamado “historia,” Nishida pensaba que una verdadera dialéctica debia tener en cuenta la
dimension de la localidad: el lugar microcésmico en que el sujeto concreto y viviente existe activamente. El
concepto de “lugar” de Nishida estaba inspirado por el concepto de Aristoteles de “sustrato”: el locus ultimo
desde el que surge la actividad creativa del sujeto y que continua existiendo inmutable en su base antes y
después de la accion. Nishida transformo el sustrato de Aristoteles en el “lugar de la nada” (mu no basho): el
sustrato sin sustrato. En este sentido, la l6gica aristotélica de los sujetos, expresada con la formula “sujeto
- predicado,” encontrd con Nishida una nueva expresion como “nada - ser,” la cual se alejaba de la l6gica
hegeliana de los predicados expresada como “ser- ser.” (Nakajima, 2017, pp. 42-51)

Kakehashi pensaba que las criticas de los materialistas a Nishida tanto por parte del Yukien de entreguerras
como del PCJ de posguerra se habian quedado en un plano superficial. Kakehashi reivindicaba que Nishida,
pese a no haber construido su filosofia en base al analisis de la politica y la economia de Japdn, habia
llegado a resultados clave que coincidian con el pensamiento marxiano; incluso declard que Nishida le habia
comentado personalmente que su propia dialéctica era muy cercana a la de Lenin. Segun la interpretacion
que Kakehashi hacia de la dialéctica de Lenin como proxima a la de Nishida, pensar significa descartar
errores sensoriales para captar la esencia del objeto en si pero, paraddjicamente, mientras en este sentido
el objeto pensado trasciende la sensacion, la accion misma de pensar no se separa en ultima instancia de
la sensacion. A este respecto, Kakehashi citaba las palabras de Nishida: “Cuando pensamos, parecemos
apartarnos de la realidad, pero de hecho no nos apartamos de la sensacion presente.” En este sentido, la
cosa en si se intuye sensorialmente y debe ser objetivamente construida en nuestras mentes por nuestra
actividad pensante de acuerdo con sus requerimientos dentro de nuestro pensamiento humano. Segun
Kakehashi, dicha cosa en si que se mueve por si sola es la materia desde una perspectiva materialista. El
hecho de que el pensamiento es al mismo tiempo intuicion sensorial del objeto, significaria que la materia
no solo es una categoria epistemoldgica sino simultaneamente practica: es decir, que la conciencia esta
unificada con la practica. (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 90-99) Esto es a lo que Nishida llamaba “intuicion
actuante,” un concepto que expresa el hecho de que el origen de todo conocimiento se encuentra en la
accion. Kakehashi aclaraba esta paradoja con las siguientes palabras:

El [...] significado del auto-movimiento de la materia es que la materia hace del pensamiento [...] el
medio de su autodesarrollo a fin de realizar su forma potencial. Significa que la materia tiene el pen-
samiento como atributo esencial. La materia tiene la necesidad de realizar su contenido potencial a
través de la mediacion del libre pensamiento humano como su propio producto necesario. En este



De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208 203

sentido, debemos pensar la materia tanto si queremos como si no. Esto significa que la materia pien-
sa. [...] La materia es directamente sensacion, y la autonegacion de dicha sensacion es el pensamien-
to, [...] pero la sensacion y el pensamiento tienen una relacion negativa y al mismo tiempo unificada
de oposicion mutua. El concepto de materia se establece de esta manera como auto-idéntico y au-
to-contradictorio. (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 96-97)

Kakehashi advertia del peligro de interpretar esta forma de dialéctica en el sentido de considerar al
sujeto pensante como mero instrumento del movimiento autbnomo de la materia al margen de la voluntad.
Quiso pues enfatizar la dimension de la libertad humana o libre albedrio. Sin embargo, Kakehashi pensaba
que la posibilidad del contenido de la materia de desarrollarse plenamente segun la forma potencial de su
sustancia solo podia realizarse a través de la conciencia subjetiva por parte de los seres humanos de ese
potencial o mision; es decir, la conciencia de los fundamentos materiales para que la realidad pueda ser
de otro modo. En otras palabras, la libertad existiria en la conciencia de la necesidad. Kakehashi apuntaba
pues a lo irresoluble de la paradoja consistente en que el pensamiento es libre en la medida en que piensa
de acuerdo con la necesidad del contenido de la materia o cosa en si, pero también en la medida en que
la practica del sujeto transforma libremente el mundo externo a si mismo segun su propio pensamiento.
(Kakehashi, [1960] 2001, pp. 95-96)

La centralidad de la libertad humana en la dialéctica de Kakehashi tiene que ver con el hecho de que,
siguiendo la cita anterior de Nishida, “cuando pensamos [...] no nos apartamos de la sensacion presente.”
Esto nos devuelve al “lugar de nada” de Nishida, que se podria también ver como el lugar del eterno presente.
Afindeilustrar esta cuestion, a Kakehashi se le ocurrié una analogia con la geometria. Una linea tiene infinitos
puntos, y cada punto puede acercarse infinitamente a otros sin llegar a tocarlos nunca. El presente seria
ese punto limite: aun siendo continuo desde el punto temporal pasado hasta el futuro, esta absolutamente
separado del pasado y el futuro. Por lo tanto, el presente es discontinuidad en la continuidad. Si este presente
es el yo, el yo es un vacio, una brecha entre el pasado y el futuro. En palabras del propio Kakehashi: “Este
abismo vacio es la fuente de la creacion. A pesar de que [es vacio], este punto geomeétrico se orienta hacia
algo. [...] Es una particula creativa que escoge y determina su propia direccion.” (Kakehashi, 1975, pp. 45-49)

El trabajo como “lugar” historico de la nada: tratando de superar la filosofia de Nishida

Pese a que Kakehashi elogiaba la filosofia de Nishida, lo hacia para refinar el marxismo. Sin embargo, también
a la inversa pensaba que la filosofia de Nishida deberia ser refinada proporcionandole una base marxista.
Mientras Kakehashi criticaba la interpretacion procesual de la dialéctica por su vision macrocosmica de la
realidad, criticaba al mismo tiempo a Nishida por lo contrario: su énfasis unidimensional en el momento local
de la dialéctica, es decir, por no tener suficientemente en cuenta la dimension de la historicidad en la que se
mueve el sujeto. En este sentido, como Kakehashi expreso, la dialéctica “debe ser procesual=Ilocal” (Tanaka,
[1968] 1975, p. 83). Mientras el concepto de autoconciencia de Nishida surgido de la “intuicion actuante”
implicaba que el yo (vacio) se ve a si mismo en el yo mismo, Kakehashi proponia una “autoconciencia
situacional” en que el yo (vacio) se ve a si mismo en el otro absoluto que no es yo (Nakajima, 2017, pp. 51-55):

[“Lugar”] significa universalidad en la individualidad en tanto que el individuo se situa en la totalidad de
la historia fase tras fase, y no solo una universalidad conceptual vista en la reflexion de individuos [que
se autoniegan]. [...] La autoconciencia se relaciona con el universal situacional. No se propaga desde
el fondo del yo como en la filosofia de Nishida, sino que lo hace de forma contradictoriamente idéntica
con la situacion externa. (Kakehashi, 1975, pp. 86-92)

Segun Kakehashi, esta contradictoria “autoconciencia situacional” sucede en un lugar que “me trasciende
y me incluye sin dejar yo de ser yo mismo.” Se trata de la union de sujeto y predicado a través del trabajo: el
proceso productivo descrito por Marx por el cual el sujeto, en intercambio con la naturaleza, crea objetos
a partir de ella que son al mismo tiempo proyeccion del pensamiento, trascendiendo asi al yo y al mismo
tiempo reflejandolo como su propio predicado. En este proceso contradictorio, este “yo trascendente” o
sujeto=objeto, necesaria e impulsivamente reclama autoconciencia; en otras palabras, a través del trabajo
se produce intuitivamente un movimiento espontaneo de autoconciencia. Al mismo tiempo el trabajo, este
“metabolismo” entre el ser humano y la naturaleza como Marx lo llamaba, es el proceso intencional que
produjo y reproduce la historia social, que es la ultima fase del proceso total de la historia natural como
auto-movimiento de la materia. Por tanto, la autoconciencia generada en el proceso productivo es también
“apercepcion histdrica.” (Nakajima, 2017, pp. 52-60)

En este sentido, Kakehashi creia que Marx era quien mejor habia entendido el verdadero significado
de la “intuicion actuante” o —como Kakehashi preferia llamarla— “intuicion practica” a pesar de no haber
desarrollado dicho concepto explicitamente. Segun Marx, el hecho de que los seres humanos viven de la
naturaleza significa que la naturaleza es su cuerpo inorganico, y el hecho de que su vida fisica y espiritual
esté conectada de tal modo con la naturaleza implica que la naturaleza esta conectada consigo misma.
Sin embargo, como explicaba Kakehashi, el hecho de que esta conexion se produzca a través del trabajo
mediado por la conciencia de los seres humanos y no por la necesidad inmediata de reproducir sus propios
cuerpos, significa que cuando producen son libres, en cierto sentido, de si mismos. Asi pues, a diferencia
de los animales, “los humanos se elevan a una posicion de universalidad: liberados de la reproduccion de
si mismos, son libres para reconocer la naturaleza. [...] Hacen de la forma de su actividad productiva misma
[...] el objeto de su conciencia y propoésito.” (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 100-101) En otras palabras, “el ser



204 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

humano como forma superior de existencia de la naturaleza produce conciencia en la actividad productiva.”
(Tanaka, [1968] 1975, p. 86)

Kakehashi definia esta unidon de la actividad productiva y la conciencia como “la posicion de la
intuicion practica” en base a la cual Marx desarroll6é su sistema de pensamiento. Siguiendo esta l6gica,
Kakehashi concluia que la historia, como movimiento en que la generacion de conciencia es al mismo
tiempo construccion de la sociedad y su cultura, empieza siempre en el presente en tanto que tiene
lugar en el aqui y ahora del trabajo productivo. (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 106-107) La afirmacion de
que “la historia siempre empieza en el presente” va en la linea de proporcionar una base materialista,
es decir, histérica, al “lugar de la nada” de Nishida: al sustrato sin sustrato del que surge la creatividad
o, definido de otro modo, el abismo vacio entre pasado y futuro que es el eterno presente del yo. Tal y
como Kakehashi lo sintetizd, “el trabajo productivo como actividad vital plena es la nada que crea al ser.”
(Nakajima, 2017, p. 47)

El capital de Marx como filosofia del trabajo asalariado

El hecho de que la historia social tenga su origen en los seres humanos convirtiendo su actividad vital en el
objeto de su voluntad, de su conciencia, implica que su actividad misma es autoconsciente sin percibirse
como sumision a otro o pérdida de uno mismo. Por lo tanto, los seres humanos se relacionan naturalmente
con su propia actividad productiva como seres libres. Sin embargo, si bien Kakehashi veia el proceso de
trabajo que da origen a la historia social como esencialmente libre en este sentido, el proceso de trabajo
real que experimentamos cotidianamente en la sociedad actualmente existente ha perdido la libertad como
desarrollo intencional de la vida humana. Con la desposesion del productor de sus medios de produccion
producida en la génesis del capitalismo descrita por Marx en su capitulo de EI capital sobre el proceso
histérico de la “acumulacién originaria,” el proceso de trabajo pierde la libertad esencial que define a los
seres humanos como especie distinta a otros seres vivos. Esto es asi porque el desarrollo auto-intencional
delavidahumanaatravés delaactividad productiva estd ahorabajo intencionalidad ajena:laintencionalidad
del capital. Taly como lo veia Kakehashi, mientras nuestros ancestros saborearon la libertad esencial de la
humanidad en el proceso productivo, en los tiempos modernos sucede exactamente lo contrario. El hecho
de que los trabajadores asalariados solo trabajen cuando se ven obligados a ello es un signo de que el
trabajo ha perdido su libertad original en el proceso productivo existente y, por tanto, los seres humanos
han perdido su humanidad. En términos filoséficos, este tipo de fendmeno recibe el nombre de alienacion.
El espiritu humano es infeliz en el trabajo, por lo que busca la felicidad fuera del trabajo. Segun Kakehashi,
con la division moderna entre la vida material y la vida espiritual, los seres humanos tienden a buscar
satisfaccion solo en la vida espiritual consumista que no implica el trabajo; mientras la vida material y la
vida espiritual eran originalmente una, ahora la vida material es solo un medio para la vida espiritual, y el
consumo se ha convertido en el propdsito de la humanidad. En este sentido, Kakehashi reivindicaba que
el materialismo marxista no es la negacion de la vida espiritual sino su reunificacion con la vida material.
Por lo tanto, segun él, “los materialistas deberian ser llamados espiritualistas.” (Kakehashi, [1960] 2001,
pp. 114-119)

Siguiendo la teoria de Kakehashi del proceso total de la historia natural, el capitalismo es solo la fase
actual de la historia social dentro de una larga cadena de fases historicas del auto-movimiento de la materia.
El hecho de que la naturaleza garantiza la subsistencia a los seres humanos significa que garantiza la vida
humana. Segun Kakehashi, el surgimiento de la vida humana y su desarrollo puede asi concebirse como
la “mision” o “esencia sustancial” que existia desde el inicio como forma potencial en la corteza terrestre.
Dentro de la corteza terrestre se encuentra el potencial para todos los medios de vida para los humanos,
y los humanos mismos materializan subjetivamente esas posibilidades potenciales a través del trabajo,
produciendo vida social o cultura. Dado que los seres humanos son la forma potencial de la naturaleza, la
naturaleza existe para enriquecer sus vidas como trabajadores libres en la Tierra. (Kakehashi, [1960] 2001,
pp. 83-89)

SegunKakehashi,lo que lahumanidad experimentd desde sus ancestros mas antiguos hace unos 600.000
afios hasta el surgimiento de la sociedad de clases, es el hecho de que si uno trabaja, uno puede comery
prosperar. Esta experiencia ha permanecido como creencia instintiva. Kakehashi afirmaba que la estructura
social deberia transformarse de tal manera que la poblacion pudiese comer y prosperar simplemente
trabajando. Segun él, toda solucion social deberia pasar por el sencillo método de recuperar esta creencia
instintiva de los trabajadores en base a la “necesidad histdrica universal” de convertir en realidad todas
las fuerzas potenciales de la corteza terrestre, es decir, el pleno desarrollo de la vida humana. La falta de
consciencia de esta “necesidad historica universal” ha de conducir a defectos en el sistema social, tales
como la busqueda de soluciones a la falta de medios para la vida humana en la migracion o la colonizacion de
otros pueblos. Kakehashi sefialaba la contradiccion de que los actos que van en contra de esta “necesidad
histdrica universal” de la naturaleza son efectuados en la Tierra, y por mucho poder que tenga el capital
sobre el pueblo, no tiene un poder absoluto sobre la naturaleza. Kakehashi pensaba que esa era la razén por
la que la sociedad de clases estéa orientada hacia la autodestruccion. Si esta creencia instintiva de los seres
humanos es cientificamente objetivada y filoséficamente especulada, se puede convertir segun Kakehashi
en una vision revolucionaria del mundo y una creencia militante en la lucha de clases. (Kakehashi, [1960]
2001, pp. 110-116)

Segun Kakehashi, debido a que el aspecto ideal e intencional del proceso de trabajo como fundamento
de la existencia humana ha pasado a estar alienado bajo la intencionalidad ajena del capital, que es el ideal



De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208 205

supremo de la valorizacion, los trabajadores existen abstractamente como meros portadores materiales
de capital. El capital es segun él una forma sumamente ideal de dominacion que se nutre de la técnica.
Como explicaba Kakehashi, originalmente la humanidad se doté de la tecnologia para la “razén concreta”
de satisfacer su existencia a través del proceso de trabajo como expresion del sujeto. Sin embargo,
actualmente la tecnologia esta alienada por el capital y por lo tanto la “razén concreta” de la humanidad
esta también alienada. (Nakajima, 2017, pp. 74-76) En este punto Kakehashi lanzaba una critica a Nishida
por considerar que los seres humanos siempre han vivido en un estado de auto-alienacion debido al simple
hecho de que la expresion de su yo esta mediada por la tecnhologia, que negaria la intuicion del sujeto-cuerpo
como fundamento de su existencia creativa. Para Kakehashi, en cambio, la técnica es precisamente lo que
permite la libre expresion de los seres humanos, la realizacion de si mismos en un otro absoluto a través del
trabajo; es la técnica del capitalismo como sistema especifico lo que aliena la libertad del ser humano y, en
definitiva, su humanidad. Bajo el capitalismo, surge una contradiccion fundamental entre el yo, que hemos
visto definido antes por Kakehashi como “discontinuidad en la continuidad” o “particula creativa que escoge
y determina su propia direccion,” y la expresion de ese yo a través de una técnica externa y uniformemente
mecanizada. (Walker, 2017, pp. 240-241)

Si bien Kakehashi rechazaba estos aspectos de la teoria de la alienacion de Nishida, partia de su concepto
de “intuicion actuante” para argumentar que los trabajadores podian desarrollar conciencia de clase a través
de su experiencia directa, corporal, de la alienacion capitalista. En su inmediatez, el trabajador asalariado
y el capitalista se relacionan como sujetos libres intercambiando mercancias en el mercado de trabajo: el
primero le cede al segundo su fuerza de trabajo, y recibe a cambio un salario en forma de dinero. Sin embargo,
el mercado de trabajo es en si mismo el resultado de una causa previa: el proceso historico de desposesion
de los medios de produccion de los trabajadores por parte del capital. En este sentido, Kakehashi definia el
capital como “capital como causa” ya que este compra constantemente una mercancia, la fuerza de trabajo,
que él mismo ha creado —y crea— a través de la desposesion de los medios de produccién. Por lo tanto, el
intercambio que se produce en el mercado de trabajo no es entre el capital y el trabajo como algo externo a
él, sino que forma parte de la I6gica interna del capital mismo. Como se ha explicado en la seccion anterior,
Kakehashi teoriz6 la existencia de una tendencia natural hacia la autoconciencia generada impulsivamente
en nuestras mentes por la “autoidentidad auto-contradictoria” caracteristica del intercambio ser humano-
naturaleza que es el trabajo, por la cual el yo produce objetos que son proyecciones de su pensamiento y
asi se trasciende a si mismo al tiempo que también se refleja como predicado. Por lo tanto, también en el
proceso de trabajo actualmente existente en el capitalismo se produce entre los trabajadores un movimiento
espontaneo hacia la autoconciencia de su propia condicion alienada. La experiencia corporal del proceso
de produccion por parte de los trabajadores asalariados reclama en sus mentes la conciencia de que el
principio de la existencia humana, que es el trabajo como actividad esencialmente libre, es negado por la
constante actualizacion de la “acumulacion originaria” del capital. (Nakajima, 2017, pp. 77-86) En palabras de
Kakehashi:

El yo real en la sociedad capitalista no es el verdadero yo. La vida real no es posible si uno no pierde
su verdadero yo. Uno no puede vivir tranquilamente sin vender la verdad. Si uno trata de afirmar ho-
nestamente la verdad, deja de conseguir comida. [...] En este sentido, debido a que la concienciay el
objeto se encuentran en una relacion negativa absoluta, [...] la conciencia existe en la libertad historica
de superar la realidad social unicamente como nada [mu]. [...] El materialismo que busca comprender
la sociedad capitalista en su auto-movimiento debe [tener aqui presente] la subjetividad como auto-
negacion del sujeto. (Kakehashi, 1975, pp. 317-318)

Abrazarlanadaolaautonegacion significaen este sentido serfiel alaintuicioninicial, casi corporal, que
los trabajadores sienten en el proceso de trabajo por el hecho de verse en la situacion de perder en él la
libertad esencial que constituye su humanidad, y transformar esa experiencia pura —no mediada todavia
por el pensamiento— en la base de la ciencia, la filosofia y la conciencia de clases como vision militante
del mundo. Kakehashi argumentaba que la lIdgica de El capital de Marx no es simplemente un método
para entender “los objetos en su desarrollo histérico, sino uno apoyado en la I6gica de los trabajadores
que se recuperan de la alienacion; en otras palabras, es un método tedrico apoyado en la conviccion
subjetiva de la extincion del capital.” (Kakehashi, [1960] 2001, p. 191) La existencia contradictoria de cada
trabajador asalariado es “la forma celular de la contradiccion de clase de la sociedad capitalista en su
totalidad,” por lo que abordar “subjetivamente El capital significa situar el verdadero punto de partida
para [...] la investigacion en [esta] existencia contradictoria del trabajador asalariado.” (Kakehashi,
[1960] 2001, pp. 290-292) Si bien esta posicion intuitiva es intrinseca a los trabajadores asalariados,
segun Kakehashi cualquier persona que no comparta su misma condicion de clase puede interiorizar
subjetivamente su posicion como Marx mismo hizo para desarrollar todo su sistema de pensamiento.
(Kakehashi, [1960] 2001, pp. 269-274) Asi pues, el sistema de pensamiento de Marx seria para Kakehashi
la maxima expresion de la paraddjica libertad como conciencia de la necesidad: al no formar parte de
la clase trabajadora, la posicion revolucionaria de Marx pone de relieve la importancia de la subjetividad
individual como fundamento intelectual, pero no se trata de una subjetividad idealista o ahistorica, sino
una anclada en la conciencia de la necesidad histdrica de la transicion del capitalismo al socialismo
identificada con la experiencia de su sujeto activo, que es precisamente el trabajador asalariado bajo las
condiciones de alienacion del capital.



206 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

Conclusion: significacion sociopolitica y legados del pensamiento marxista de
Kakehashi

La idea de Kakehashi de que el origen de la conciencia de clase se halla en la intuicion practica de nuestra
propia experiencia alienada como seres humanos individuales en un sistema capitalista “inhumano,” tuvo
implicaciones que desafiaron la ortodoxia marxista del PCJ ayudando a sentar las bases ideoldgicas para
el desarrollo de la Nueva lzquierda japonesa. En primer lugar, esta idea proporcioné un fundamento para
justificar la necesidad de la revolucion en un periodo histérico —la década de 1960— en el que la sociedad
japonesa no experimentaba un empobrecimiento material sino mas bien un aumento de la sensacion
subjetiva de alienacidn en una floreciente sociedad de consumo. En segundo lugar, relativizaba la centralidad
del partido de vanguardia unico encarnado por el PCJ como ilustrador y guia de las masas hacia la conciencia
de clases, abriendo asi la puerta a concepciones mas flexibles basadas en la accion directay la colaboracion
horizontal entre organizaciones politicas y movimientos de masas. Por ultimo, el énfasis en el hecho de que
cualquier persona puede interiorizar una subjetividad revolucionaria mas alla de la clase social a la que
pertenezca, tal y como hizo el propio Marx, adoptaria una expresion concreta en la vision que Kakehashi
tenia del movimiento estudiantil como sujeto potencialmente revolucionario (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 50-
54). Esta concepcion del potencial revolucionario de los estudiantes se veria validado por su papel central
en las revueltas y movimientos de masas de la década de 1960 y 1970 no solo en Japdn sino en otros paises
industrializados.

El pensamiento de Kakehashi concebido en el periodo de entreguerras y refinado en los primeros afios
de la posguerra, de manera similar al de Umemoto, sentd las bases para la aparicion de dos corrientes
de pensamiento revolucionarias desarrolladas por una generacion posterior, la del 68 japonés. La
primera corriente buscaba renovar el marxismo a través de una vanguardia revolucionaria antiestalinista,
manteniéndose fiel al proyecto moderno de la llustracion. Entre sus pensadores mas destacados se incluian
Kuroda Kan'ichi (1927-2006), Hiromatsu Wataru (1933-1994) y Tanaka Kichiroku (1907-1985). La segunda
surgié como una corriente antivanguardista o autonomista que se cuestionaba premisas fundamentales del
pensamiento ilustrado y, si bien seguia estando muy influida por Marx, buscé ir mas alla de los parametros
tradicionales del marxismo. Entre los pensadores de esta segunda esfera cabe destacar a Yoshimoto
Taka'aki, Tanigawa Gan (1923-1995), Nagasaki Hiroshi (1937-) y Karatani Kojin (1941-).

Por otro lado, si bien el pensamiento de Kakehashi tuvo una influencia considerable en el desarrollo
intelectual de la generacion inmediatamente posterior a la suya, marcada por la centralidad de cuestiones
como la subjetividad y la revolucion, se ha producido una ruptura generacional por parte del pensamiento
marxista y marxiano post-68 desarrollado hasta nuestros dias, que a grandes rasgos ha guardado en un
cajon dichas cuestiones y ha puesto el foco en otras. Aunque Kakehashi presto atencion a la cuestion del
metabolismo entre ser humano y naturaleza, su preocupacion estaba lejos de poderse considerar ecologista
como las propuestas de pensadores del marxismo japonés mas recientes como Saito Kohei.® Todo el
andamiaje intelectual de Kakehashi construido alrededor del metabolismo entre ser humano y naturaleza
tenia como pilar central la necesidad de sustentar una subjetividad revolucionaria contra el capitalismo. Esa
subjetividad, cuya teorizacion fundamental Kakehashi desarrollaria hasta mediados de la década de 1950,
tenialostintes positivistas imperantes en un Japdn envias de modernizacion: una sociedad mayoritariamente
agraria, previa al “milagro econémico” de la década de 1960 que convertiria a Japon en un modelo de
desarrollismo industrial y de urbanizacion masiva sin precedentes, en el que desastres como Minamata o
Fukushima todavia no habian impactado en la opinion publica, asi como tampoco los movimientos contra la
contaminacion que protagonizarian las protestas de la década de 1970, por no hablar de la inexistencia en
aquella época del cambio climatico en los principales debates nacionales e internacionales. Como ejemplo
de la ausencia de conciencia ecologista en el pensamiento de Kakehashi, basta destacar un breve fragmento
de su obra, ya en 1960, en que habla con admiracion de la “futura dominacion de la naturaleza a través de la
energia atomica.” (Kakehashi, [1960] 2001, pp. 105-106)

Pareciera, por otra parte, que la mayor conciencia ecologista adecuada a los nuevos tiempos de crisis
climatica por parte de Saito es proporcional a la ausencia en sus escritos de toda reflexion sobre la necesidad
de un sujeto revolucionario como eje fundamental del pensamiento de Marx.? Saito ha desarrollado una
interpretacion mayormente academicista de Marx con poca profundidad politica: apunta rigurosamente a las
contradicciones ecoldgicas intrinsecas al capitalismo que conducen a su propia autodestruccion por causa
de la destruccion de la naturaleza, y por tanto también de la civilizacion humana, pero ante tan alarmante
diagndstico renuncia conscientemente a plantear salidas revolucionarias proporcionales a la emergencia en
la que sus investigaciones concluyen que nos encontramos como especie. Esta postura academicista del
ecologismo marxista de Saito contrasta con los posicionamientos mas militantes de Andreas Malm, quien
se declara “leninista ecoldgico” y si reflexiona sobre la necesidad de discutir sobre el desarrollo de una
subjetividad revolucionaria contra el capitalismo.” La renuncia de Saito a valorar la contribucion de Lenin
al marxismo —posicion inversa a la de Kakehashi— esta en consonancia con su renuncia a toda reflexion
sobre la configuracion de una subjetividad revolucionaria. Irdnicamente, el miedo imperante actualmente

5 Ver Saito (2022).

6 Lacentralidad de la cuestion de la subjetividad revolucionaria en el pensamiento de Marx ha sido demostrada en diversas inves-
tigaciones y ensayos, entre los que destacan Léwy (1973), Starosta (2015), Read (2023) y Elias (2024).

7 Ver Malm (2020).



De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208 207

entre las izquierdas japonesas, también las marxistas, a cualquier atisbo de radicalidad,® es en parte fruto de
los excesos violentos de la Nueva lzquierda protagonista del 68 japonés que pensadores como Kakehashi
contribuyeron a legitimar indirectamente con su reivindicacion de la subjetividad.®

No parece casual, en este sentido, que en el marco de los avanzados estudios sobre El capitaldesarrollados
en el seno del marxismo japonés, Saito se declare seguidor de la “escuela” de Kuruma Samezo (1893-1982),
a la que se suele contraponer con la “escuela” de Uno Ko6z0o (1899-1977) (De Vargas, 2023).° Pese a que Uno
tampoco reivindicaba la figura de Lenin en la interpretacion del pensamiento de Marx, y de hecho su labor
intelectual siempre se preocup6 por excluir la cuestion de la subjetividad revolucionaria del analisis de E/
capital en oposicion a la postura de Kakehashi, paradéjicamente influyé tanto como este en la ideologia
revolucionaria de la Nueva lzquierda japonesa. El hecho de que Uno argumentase que el programa politico
del marxismo no debia derivarse directamente del analisis econdmico-cientifico de la realidad capitalista
legitimo las posturas mas subjetivistas de la Nueva Izquierda como movimiento en busca de una base
tedrica solida para su programa revolucionario en un periodo de crecimiento econdomico y ausencia de crisis
capitalista (Kawashima, 2021). De esta influencia tedrica dual surgio la expresion, a menudo utilizada en los
circulos de la Nueva lzquierda japonesa, “la teoria de Uno en el este, la teoria de Kakehashi en el oeste,”
que reflejaba la pertenencia de Uno a la Universidad de Tokio (en el este de Japon) y la de Kakehashi a la
Universidad Ritsumeikan (en el oeste de Japdn) (Walker, 2017, p. 252). Los dos pensadores proporcionaron
bases complementarias para el pensamiento revolucionario: Uno ofrecia una base negativa al argumentar
que la practica politica no debia derivarse directamente del analisis econdmico, mientras que Kakehashi
ofrecia una base positiva al identificar dentro de la I6gica de El capital mecanismos para que una subjetividad
revolucionaria generase una salida al capitalismo.

Referencias bibliograficas

Barshay, Andrew (2004). The social sciences in modern Japan. The Marxian and modernist traditions [Las
ciencias sociales en el Japon moderno. Las tradiciones marxiana y modernista]. University of California.

Crespin Perales, Montserrat y Wirtz, Fernando (Eds.) (2023). Después de la nada. Dialéctica e ideologia en la
filosofia japonesa contemporanea. Herder.

De Vargas, Ferran (2020). Izquierda y revolucion. Una historia politica del Japon de posguerra (1945-1972).
Edicions Bellaterra.

De Vargas, Ferran (2022). Japanese New Left’s political theories of subjectivity and Oshima Nagisa’s practice
of cinema [Las teorias politicas de la subjetividad de la Nueva Izquierda japonesay la practica cinema-
tografica de Oshima Nagisa]. positions: asia critique, 30(4), 679-703. https://doi.org/10.1215/10679847-
9967305

De Vargas, Ferran (2023, 5 de julio). El capital en la era del Antropoceno. Jacobin. https:/jacobinlat.
com/2023/07/el-capital-en-la-era-del-antropoceno/

Elias, Paul (2024). Revolutionary subjectivity in the thought of Karl Marx. Exploring the psychosocial dynamic
of emancipation [Subjetividad revolucionaria en el pensamiento de Karl Marx. Explorando la dinamica
psicosocial de la emancipacion]. Brill.

Gayle, Curtis A. (2003). Marxist history and postwar Japanese nationalism [Historia marxista y nacionalismo
japonés de posguerra]. Routledge.

Hoston, Germaine A. (1986). Marxism and the crisis of development in prewar Japan [El marxismo y la crisis
de desarrollo en el Japon de preguerra]. Princeton University.

Ito, Makoto (2020). Value and crisis. Essays on Marxian economics in Japan [Valor y crisis. Ensayos sobre
economia marxiana en Japon]. Monthly Review.

Kakehashi, Akihide (1975). Sengo seishin no fukamotomu [La busqueda del espiritu de posguerra]. Keiso
Shobo.

Kakehashi, Akihide (1980). Zen shizenshiteki katei no shisd. Watashi no tetsugakuteki jiden ni okeru jakkan no
danshé [La idea del proceso total de la historia natural. Algunos fragmentos de mi autobiografia filoso-
fica)l. Sojusha.

Kakehashi, Akihide (2001). Shihonron e no watashi no ayumi [Mi camino hacia el capital]. Gendai Shicho
Shinsha. [Primera edicién de 1960].

Kawashima, Ken (2021). Ken Kawashima reviews “The red years: theory, politics and aesthetic in Japan's 68"
[Ken Kawashima resena “Los afios rojos: teoria, politica y estética en el 68 japonés”]. positions: politics.
https://positionspolitics.org/ken-kawashima-reviews-the-red-years-theory-politics-and-aesthetic-in-
japans-68-edited-by-gavin-walker-verso-2021/

Kobayashi, Toshiaki (2010). <Shutaisei> no yukue. Nihon kindai shiso no ichi shikaku [El destino del “sujeto”.
Una perspectiva sobre la historia del pensamiento japonés moderno]. Kodansha.

Koschmann, J. Victor (1996). Revolution and subjectivity in postwar Japan [Revolucion y subjetividad en el
Japon de posguerra]. University of Chicago.

Consultar el ultimo capitulo de De Vargas (2020) para una perspectiva de los legados de la Nueva Izquierda en Japon y su impacto
en el tipo de activismo desarrollado en los afios posteriores al declive autodestructivo de la izquierda revolucionaria nipona en la
década de 1970, protagonizado por una miriada de grupos armados extremadamente violentos.

En De Vargas (2023), Saito explicita la renuncia a toda posibilidad de vias revolucionarias contra el capitalismo por el peligro
autoritario y antidemocratico que, segun él, contienen siempre dichas vias.

Para una perspectiva detallada de los estudios de El capital en Japdn y sus distintas interpretaciones o “escuelas”, consultar Ito
(2020). Para una perspectiva general sobre otros aspectos del marxismo japonés, consultar Hoston (1986), Gayle (2003), Barshay
(2004) y Walker (2016).


https://doi.org/10.1215/10679847-9967305
https://doi.org/10.1215/10679847-9967305
https://jacobinlat.com/2023/07/el-capital-en-la-era-del-antropoceno/
https://jacobinlat.com/2023/07/el-capital-en-la-era-del-antropoceno/
https://positionspolitics.org/ken-kawashima-reviews-the-red-years-theory-politics-and-aesthetic-in-japans-68-edited-by-gavin-walker-verso-2021/
https://positionspolitics.org/ken-kawashima-reviews-the-red-years-theory-politics-and-aesthetic-in-japans-68-edited-by-gavin-walker-verso-2021/

208 De Vargas, F. Las Torres de Lucca 15(1) (2026): 195-208

Lenin, Vladimir I. (1974). Cuadernos filosdficos. Editorial Ayuso. [Primera edicion de 1916].

Lowy, Michael (1973). La teoria de la revolucion en el joven Marx (Francisco Gonzalez, Trad.). Siglo XXI.

Malm, Andreas (2020). Qui apagara aquest incendi? Historia i perspectives davant 'emergéncia climatica
[¢Quién apagara este incendio? Historia y perspectivas ante la emergencia climatical. Tigre de Paper.

Marx, Karl (1976). El capital. Volumen . Grijalbo. [Primera edicion de 1867].

Murthy, Viren (2022). The politics of time in China and Japan. Back to the future [La politica del tiempo en
Chinay Japon. Regreso al futuro]. Routledge.

Nakajima, Yoshihiro (2017). Kakehashi Akihide no busshitsu tetsugaku [La filosofia de la materia de Kakehashi
Akihide]. Miraisha.

Read, Jason (2023). The production of subjectivity. Marx and philosophy [La produccion de la subjetividad.
Marx y la filosofia]. Haymarket Books.

Saito, Kohei (2022). La naturaleza contra el capital. El ecosocialismo de Karl Marx. Edicions Bellaterra.

Starosta, Guido (2015). Marx’s Capital, method and revolutionary subjectivity [El Capital, el método y la subje-
tividad revolucionaria de Marx]. Brill.

Suga, Hidemi (2008). Yoshimoto Taka’'aki no jidai [La era de Yoshimoto Taka'aki]. Shohan.

Tanaka, Kichiroku (1975). Shutaiteki yuibutsuron e no ayumi [El camino del materialismo subjetivo]. Kisetsus-
ha. [Primera edicion de 1968].

Walker, Gavin (2016). The sublime perversion of capital. Marxist theory and the politics of history in modern
Japan [La sublime perversion del capital. La teoria marxista y la politica de la historia en el Japon mo-
derno]. Duke University.

Walker, Gavin (2017). The sublime drive of capital. Kakehashi Akihide’s phenomenology of matter [El sublime
impulso del capital. La fenomenologia de la materia de Kakehashi Akihide]. En Murthy, V., Schafer, F. &
Ward, M. (Eds.), Confronting capital and empire. Rethinking Kyoto School philosophy (pp. 230-261). Brill.

Walker, Gavin (2020a). Marxist theory in Japan: A critical overview [La teoria marxista en Japon: una pers-
pectiva critical. Historical Materialism. https://www.historicalmaterialism.org/reading-guides/mar-
xist-theory-japan-critical-overview

Walker, Gavin (Ed.). (2020b). The red years: theory, politics, and aesthetics in the Japanese ‘68 [Los afios ro-
jos: teoria, politica y estética en el ‘68 japonés]. Verso.


https://www.historicalmaterialism.org/reading-guides/marxist-theory-japan-critical-overview
https://www.historicalmaterialism.org/reading-guides/marxist-theory-japan-critical-overview

