
1Ingenium, 19, 2025: 1-12

El concepto de anima mundi en el Renacimiento: 
Nicolas de Cusa, Marsilio Ficino y Giordano Bruno

ARTÍCULOSIngenium. Revista Electrónica de Pensamiento Moderno y 
Metodología en Historia de la Ideas
e-ISSN: 1989-3663

https://doi.org/10.5209/inge.99129	 Recibido: 16/11/2024 • Revisado: 03/01/2025 • Aceptado: 26/07/2025

ES Resumen. El presente artículo tiene como propósito estudiar el tratamiento del concepto de anima mundi 
en tres filósofos clave del pensamiento renacentista: Nicolás de Cusa, Marsilio Ficino y Giordano Bruno. Para 
ello, se analizará la concepción cusana de anima mundi en sus obras De docta ignorantia II (1440) e Idiota. De 
mente (1450). A continuación, se estudiará el lugar del alma del mundo en la ontología ficiniana en algunos 
pasajes de obras como De amore (1469), Theologia platonica (1482) y el tercer libro de De vita triplici (1489). 
Por último, se examinará la recepción del concepto platónico de anima mundi en la filosofía naturalista del 
Nolano, principalmente a partir de la lectura del De la causa, principio et Uno (1584) y del Lampas triginta 
statuarum (1586), complementándola cuando sea relevante con consideraciones extraídas de otras obras 
de su producción italiana y latina. Con esto se pretende analizar las continuidades y transformaciones del 
concepto de anima mundi en los tres filósofos mencionados.
Palabras clave: Alma del mundo, Giordano Bruno, Marsilio Ficino, Nicolás de Cusa.

EN The concept of anima mundi in the Renaissance: Nicholas of Cusa, 
Marsilio Ficino and Giordano Bruno

EN Abstract. The purpose of this article is to study the treatment of the concept of anima mundi in three 
central figures of Renaissance philosophy: Nicholas of Cusa, Marsilio Ficino, and Giordano Bruno. To achieve 
this, I analyze Cusa’s conception of anima mundi in his works De docta ignorantia II (1440) and Idiota. De 
mente (1450). Subsequently, I study the place of the World Soul in Ficinian ontology in selected passages 
of works such as De amore (1469), Theologia platonica (1482) and the third book of De vita triplici (1489). 
Finally, I examine the reception of the Platonic concept of anima mundi in the natural philosophy of Giordano 
Bruno, mainly from the reading of De la causa, principio et Uno (1584) and Lampas triginta statuarum (1586), 
complementing it when relevant by considerations from other works in his Italian and Latin production. The 
aim is to analyze the continuities and transformations of the concept of anima mundi in the three philosophers 
mentioned.
Keywords: World Soul, Giordano Bruno, Marsilio Ficino, Nicholas of Cusa.

Sumario. 1. Introducción. 2. El alma del mundo en la filosofía de Nicolás de Cusa. 3. El alma del mundo en la 
filosofía de Marsilio Ficino. 4. La recepción del concepto de anima mundi en la filosofía de Giordano Bruno. 
5. A modo de conclusión. Bibliografía. Fuentes. Literatura crítica.

Cómo citar: Bianchi, Agustín (2025): El concepto de anima mundi en el Renacimiento: Nicolas de Cusa, 
Marsilio Ficino y Giordano Bruno. Ingenium, 19, 1-12

Agustín Bianchi
Instituto de Ciencias, Universidad Nacional de General Sarmiento - CONICET.   

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:agustinbianchi19%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0009-0000-6108-412X


2 Bianchi, Agustín

1. � Introducción
La idea de un universo animado, como si de un gran 
animal se tratase, cobra capital importancia en la 
filosofía del Renacimiento, esto es, entre los siglos 
XIV y XVI. A partir del siglo XVII, la metáfora que se 
impondrá para explicar el universo y la naturaleza 
será la máquina, reemplazando una visión orgánica, 
dinámica e inmanente de los fenómenos naturales 
por una visión instrumental, mecánica y cuyo movi-
miento es puesto en marcha por una realidad tras-
cendente1.

En el Renacimiento, la noción neoplatónica de 
anima mundi (alma del mundo) ocupa un lugar cen-
tral en la visión del universo como un organismo 
vivo, cuyas partes se encuentran conectadas e in-
terrelacionadas entre sí por una simpatía universal 
(cf. Villoro, 1992, 64). La fuente principal y el punto 
de referencia de la reflexión sobre el concepto de 
anima mundi es el Timeo de Platón (cf. Carannante, 
2016, 45), obra que tendrá una creciente recepción 
durante la Edad Media y cuyos comentarios medie-
vales enriquecerán la especulación renacentista so-
bre el término2.

Entre los principales comentarios que transmiten 
a la Edad Media una teoría articulada sobre el alma 
del mundo cabe nombrar las Enéadas de Plotino, la 
traducción latina comentada del Timeo de Calcidio, 
el Comentario al Sueño de Escipión de Macrobio, la 
Consolación de la Filosofía de Boecio y las glosas 
de filósofos platónicos del siglo XII como Bernar-
do de Chartres, Guillermo de Conches y Thierry de 
Chartres3. Señalemos que en los comentarios a la 
doctrina platónica del anima mundi realizado por 
autores cristianos —como es el caso de Nicolás de 
Cusa y Marsilio Ficino— se realizará un esfuerzo por 
compatibilizar la cosmología pagana de la cual sur-
ge esta doctrina con el dogma cristiano, muchas ve-
ces identificando el alma del mundo del Timeo con 
el Espíritu Santo.

Esta identificación puede comprenderse si te-
nemos en cuenta la función del anima mundi en el 
Timeo. El demiurgo formó el alma del mundo al en-
tremezclar “lo indivisible y que se comporta siempre 
idénticamente” (la mismidad) con “lo divisible que 
deviene en los cuerpos” (la alteridad), obteniendo 
así una “tercera clase intermedia de ser”. A partir de 
estos tres elementos, el anima mundi emerge como 
su combinación en “una mezcla de lo mismo, de lo 
otro y del ser” (Timeo, 35a-b). De acuerdo con su 
formación y naturaleza intermedia entre elementos 
opuestos, el demiurgo coloca el alma del mundo en 
el centro del cosmos como mediador entre las for-
mas eternas y el mundo sensible. Además de esta 
función mediadora, el alma del mundo asegura el 
orden y la vida del universo, así como el movimiento 
regular y armónico de los cielos según una estructu-
ra proporcional gobernada por relaciones matemá-
ticas precisas (cf. Gregory, 2006, 525). Esta función 

mediadora y ordenadora del anima mundi tendrá 
una amplia aceptación en los filósofos del Renaci-
miento, si bien se introducirán algunas novedades a 
la antigua doctrina.

El propósito de este trabajo es abordar el trata-
miento del concepto de anima mundi en tres filó-
sofos clave del pensamiento renacentista: Nicolás 
de Cusa, Marsilio Ficino y Giordano Bruno. Para ello, 
analizaremos la concepción cusana de anima mundi 
en sus obras De docta ignorantia II (1440) e Idiota. 
De mente (1450). A continuación, estudiaremos el 
lugar del alma del mundo en la ontología ficiniana 
en algunos pasajes de obras como De amore (1469), 
Theologia platonica (1482) y el tercer libro de De vita 
triplici (1489). Por último, examinaremos la recepción 
del concepto platónico de anima mundi en la filoso-
fía naturalista del Nolano, principalmente a partir de 
la lectura del De la causa, principio et Uno (1584) y 
del Lampas triginta statuarum (1586), complemen-
tándola cuando sea relevante con consideraciones 
extraídas de otras obras de su producción italiana 
y latina.

2. El alma del mundo en la filosofía de 
Nicolás de Cusa
Uno de los principales impulsores de los estudios 
cusanos en el siglo XX fue Ernst Cassirer, quien en 
su clásico Individuo y cosmos en la filosofía del Re-
nacimiento hace del filósofo y teólogo de Kues el 
primer pensador moderno (cf. Cassirer, 1951, 25). 
Según el filósofo neokantiano, el Cusano parte de 
la oposición conocida en el Medioevo entre el ser 
de lo absoluto —lo infinito— y el ser de lo empírico 
—lo finito—. La novedad introducida por Nicolás es 
pensar esta oposición no de forma dogmática, sino 
desde el punto de vista del conocimiento humano. 
En consonancia con Cassirer, Claudia D’Amico des-
taca como novedad en el pensamiento del cardenal 
de Kues el “intento de franquear los límites que el 
pensamiento racional impone al discurso acerca de 
lo absoluto” (2014). Esta nueva vía traerá consecuen-
cias insospechadas en el ámbito de la teología, la 
metafísica, la gnoseología, la ética y, en particular, la 
cosmología.

La imagen medieval del cosmos en tanto totali-
dad finita, con espacios cualitativamente diferencia-
dos y dispuesto en grados de jerarquía en relación a 
la proximidad del motor inmóvil, será rechazada por 
primera vez en el tratado cusano De docta ignoran-
tia de 1440 (cf. Koyré, 1999, 10). Para la nueva cosmo-
logía expuesta allí, sobre todo en el segundo libro, 
no existe ya un arriba absoluto ni un abajo absoluto, 
sino un cosmos homogéneo e infinito4 que, por un 
lado, se opone al ser absoluto, pero por otro lado 
participa de él del mejor modo en que lo permite su 
condición: en una distancia infinita, cada ser finito de 
la naturaleza se encuentra igual de próximo y lejano 
del principio divino absoluto (cf. Cassirer, 1951, 43). Y 

1	 Sobre la mecanización de la Naturaleza en la Modernidad, véase Hadot (2015, 155 y ss.).
2	 Una compilación de fuentes y comentarios sobre el Timeo platónico puede encontrarse en el reciente estudio Platón cosmólogo 

(2022).
3	 Para una historia sucinta del concepto de anima mundi, véase Gregory (2006).
4	 Sin embargo, y como se señalará más adelante, esta infinitud no debe entenderse en sentido absoluto, como corresponde única-

mente a Dios, que es infinito negativo, es decir, infinito por ausencia de toda limitación. El universo, en cambio, es infinito privativo: 
su infinitud es producto de la imposibilidad de hallar un límite mayor en acto, no por plenitud ontológica, sino por la limitación 
inherente a la materia.



3Ingenium, 19, 2025: 1-12

en este preciso sentido el Cusano reemplaza la dis-
posición gradual del cosmos de la física peripatética 
por el principio todo está en todo de Anaxágoras5.

Ciertamente, uno de los conceptos centrales de 
la filosofía de Nicolás de Cusa es el de infinito. A la 
infinitud de Dios nada se le opone, pues lo máximo 
y lo mínimo coinciden en la unidad absoluta. Antes 
de abordar directamente esta unidad absoluta, es 
necesario considerar la manera en que la unidad se 
manifiesta en el universo. Como señala el Cusano, 
el universo también es una unidad, pero contracta, 
determinada, en donde la unidad y la multiplicidad 
se desarrolla. Por esta razón, el universum, como lo 
indica la propia palabra, es la unidad de la diversi-
dad: la unidad del universo no es absoluta, pues no 
subsiste sin la pluralidad de las cosas6.

Por lo que la unidad absoluta está desvincu-
lada de toda pluralidad. Pero la unidad con-
tracta, que es el universo uno, aunque sea 
uno máximo, puesto que es contracto, no está 
desvinculado de la pluralidad, aunque no sea 
sino lo uno máximo contracto. (Cusa, trad. en 
2004, 43).7

Así, el universo es semejanza de lo absoluto, ex-
plicación en el tiempo y el espacio de la com-plicatio 
simplísima. Al no poder desvincularse de la plurali-
dad, la unidad del universo no es infinita en el mismo 
sentido que lo divino, esto es, por abundancia; sino 
que su infinitud es a causa de la carencia, esto es, li-
mitado por la posibilidad de la materia. Decimos en-
tonces que el universo es infinito privativo, mientras 
que Dios es infinito negativo (pues nada se le opone)8.

Este elemento del párrafo citado de la Docta 
ignorancia (que el universo contracto no está des-
vinculado de la pluralidad) tendrá implicaciones im-
portantes en la consideración de Nicolás de Cusa 
sobre el anima mundi. Asimilando la doctrina de los 
platónicos de Chartres del alma del mundo como 
“necesidad de la complexión”9, el Cusano discute 
la idea de una instancia mediadora, separada y no 
contracta entre la unidad absoluta divina y la unidad 
del universo. Para el cardenal alemán, sólo Dios es 
absoluto, todo lo demás es contracto10.

El alma del mundo no puede ser como una men-
te separada: separada tanto de Dios (cuya mente es 
la única totalmente en acto) como separada de las 
cosas particulares. Esto se debe a que el alma del 
mundo sólo puede darse en la contracción, esto es, 

en el modo en el cual la realidad se determina. Al 
igual que la unidad contracta máxima o universo, el 
alma del mundo no existe por fuera de las cosas.

Por lo tanto, el alma del mundo no tiene ser, 
sino con la posibilidad, por la cual es contraí-
da, y no es como una mente separada o bien 
separable de las cosas. Pues si nos referimos 
a la mente en cuanto está separada de la po-
sibilidad, la misma es la mente divina, la cual 
es la única totalmente en acto. Por lo tanto, no 
es posible que haya varios ejemplares distin-
tos. Pues cualquiera de ellos sería máximo y 
verísimo respecto de sus ejemplificados; pero 
no es posible esto: que haya muchos máxi-
mos y verísimos. (Cusa, trad. en 2004, 79).11

La consecuencia de la inseparabilidad del alma 
del mundo de los entes singulares es que no hay 
multiplicidad de formas o imágenes de las formas, 
ya que es suficiente un solo ejemplar infinito, una 
sola forma infinita de las formas (infinita forma for-
marum), que es Dios12. Así pues, no hay una mente 
en tanto hipóstasis entre Dios y el universo, sola-
mente Dios es alma y mente del mundo (cf. Fiamma, 
2020, 143).

Tampoco, por este modo, se da un medio en-
tre lo absoluto y lo contracto, como han imagi-
nado quienes pensaron que el alma del mun-
do es una mente después de Dios y antes de 
la contracción del mundo. Porque sólo Dios 
es alma y mente del mundo por este modo, 
según el cual el alma es considerada casi algo 
absoluto, en el que son en acto las formas de 
todas las cosas. Los filósofos, ciertamente, 
no estaban suficientemente instruidos acerca 
del Verbo divino y de lo máximo absoluto; por 
ello consideraron la mente y el alma y también 
la necesidad recurriendo a cierta explicación 
de la necesidad absoluta sin la contracción. 
(Cusa, trad. en 2004, 81).13

En este punto el Cusano define al anima mundi 
como “naturaleza intelectual creada” (natura intellec-
tuali creata) y rechaza su carácter intermediario al rein-
terpretar su función dentro de la dialéctica intratrinita-
ria, atribuyéndola directamente a la segunda Persona 
divina: el Verbo (Russano, 2022, 421). Tanto platónicos 
como aristotélicos habían errado en la doctrina del 
anima mundi al no conocer la naturaleza verdadera de 

5	 Cusa, De docta ign. II, 5, n. 117. (trad. en 2004, 47).
6	 Cusa, De docta ign. II, 4, n. 115. (trad. en 2004, 45).
7	 Cusa, De docta ign. II, 4, n. 114: “Unde unitas absoluta ab omni pluralitate absoluta est. Sed contracta unitas, quae est unum uni-

versum, licet sit unum maximum, cum sit contractum, non est a pluralitate absolutum, licet (non) sit nisi unum maximum contrac-
tum.”

8	 Cusa, De docta ign. II, 8, n. 135. (trad. en 2004, 67).
9	 Los chartrenses distinguían cuatro modos universales de ser: la necesidad absoluta (Dios), la necesidad de la complexión (alma 

del mundo del Timeo de Platón), la posibilidad determinada en acto (los seres singulares) y la posibilidad absoluta (la mera posi-
bilidad de ser de las cosas, no actualizada) (Russano, 2022, 419).

10	 Cusa, De docta ign. II, 9, n. 150. (trad. en 2004, 81).
11	 Cusa, De docta ign. II, 9, n. 148: “Anima igitur mundi non habet esse nisi cum possibilitate, per quam contrahitur, et non est ut mens 

separata a rebus aut separabilis. Nam si de mente consideremus, prout separata est a possibilitate, ipsa est mens divina, quae 
solum penitus actu est. Non est igitur possibile plura distinta exemplaria esse. Quodlibet enim ad sua exemplata esset maximum 
atque verissimum”.

12	 Cusa, De docta ign. II, 9, n. 149. (trad. en 2004, 79-81).
13	 Cusa, De docta ign. II, 9, n. 150: “Nec cadit eo modo medium inter absolutum et contractum, ut illi imaginati sunt, qui animam 

mundi mentem putarunt post Deum et ante contractionem mundi. Solus enim Deus anima et mens mundi est eo modo, quo 
anima quasi quid absolutum, in quo omnes rerum formae actu sunt, consideratur. Philosophi quidem de Verbo divino et maximo 
absoluto sufficienter instructi non erant; ideo mentem et animam ac necessitatem in quadam explicatione necessitatis absolutae 
sine contractione considerarunt”.



4 Bianchi, Agustín

Dios. En este sentido, la concepción trinitaria cristiana 
es para el Cusano superior a las doctrinas de los anti-
guos sabios porque piensa la “necesidad de la com-
plexión” como un acto voluntario del Dios creador (cf. 
Fiamma, 2020, 133): para el cardenal, la mediación del 
anima mundi no es necesaria, porque Dios es junta-
mente causa eficiente, formal y final de todo14.

Esto mismo es sostenido en el diálogo Idiota. De 
mente de 1450, donde Nicolás conjetura que aquello 
que Platón llamó “alma del mundo” y Aristóteles “na-
turaleza”, no es otra cosa que “Dios operante todo en 
todo” (deum omnia in omnibus operantem)15. El alma 
del mundo de los platónicos es para el Cusano el mis-
mo arte creativo absoluto (absolutam artem creativam) 
de Dios, en cuyo arte coincide con el artífice y el magis-
terio con el maestro16. No existe, por tanto, ni un alma 
separada ni una necesidad de la complexión por fuera 
del mismo acto creador divino, porque, como lo ilustra 
el mismo Cusano con un ejemplo sensible:

el querer coincide en la omnipotencia con el 
ejecutar, casi como cuando el hacedor del 
vidrio hace vidrio: pues insufla espíritu, el cual 
ejecuta su voluntad; en tal espíritu está la 
palabra o concepto y la potencia; pues si no 
estuviesen la potencia y el concepto del que 
hace vidrio en el espíritu que emite, tal vidrio 
no tendría origen. (Cusa, trad. en 2005, 131).17

3. El alma del mundo en la filosofía de 
Marsilio Ficino
Si hubo un filósofo que se preocupó por recuperar y 
sistematizar la tradición platónica en el Renacimien-
to ese fue, sin dudas, Marsilio Ficino. Esta recupe-
ración y sistematización del platonismo, consumada 
en sus traducciones al latín del Corpus Platonicum 
y en su voluminoso Theologia platonica de 1482, se 
nutrió de diversas fuentes que enriquecieron el pla-
tonismo ficiniano. Además de los autores que cono-
cemos como neoplatónicos (Plotino, Proclo, Jámbli-
co, etc.), las páginas del filósofo florentino remiten a 
los testimonios de Hermes Trismegisto, Zoroastro, 
Orfeo y Pitágoras, considerados eslabones de una 
cadena ininterrumpida de pia philosophia y prisca 
theologia que desembocan en la gran síntesis del 
dogma cristiano (cf. Kristeller, 1996, 58 y Paul, 2019).

Respecto a su ontología, Ficino elaboró una des-
cripción del universo organizado jerárquicamente, 
en el que cada ser ocupa su lugar y tiene su grado 

de perfección, comenzando por Dios y siguiendo 
por la mente angélica (o el ángel), el alma, la cua-
lidad (o naturaleza) y la materia informe. Estas son 
las cinco sustancias o los cinco grados principales 
de la realidad (cf. Kristeller, 1996, 63)18. Ahora bien, 
esta organización jerárquica se encuentra muy le-
jos de ser estática. Para Ficino, el universo es una 
unidad dinámica e interrelacionada, cuyas partes se 
encuentran unidas por fuerzas y afinidades activas. 
Es en este punto que cobra importancia la doctrina 
del alma del mundo, recuperada de sus lecturas de 
los neoplatónicos, especialmente de Plotino.

En la descripción de los cinco grados de ser reali-
zada en Theologia platonica, Ficino otorga al alma el 
lugar central e intermedio en la gran cadena de ser: 
entre los dos grados superiores (Dios y la mente an-
gélica) y los dos inferiores (la cualidad y la materia) (cf. 
Gregory, 2006, 529). Por ello, el alma, al ubicarse en el 
medio entre lo inteligible y lo sensible, es el centro de 
todas las cosas y el nexo que mantiene unido a todo el 
universo (cf. Kristeller, 1996, 64). Pero antes de entrar 
en detalles sobre este tercer grado de ser, repasemos 
brevemente la estructura última del universo ficiniano.

Como se señaló, el centro de todo es Dios, y en 
torno a este punto estable giran los cuatro círculos 
de la circunferencia: la mente, el alma, la cualidad o 
naturaleza y la materia (cf. Ficino, trad. en 2008, 26)19. 
Entre estos círculos existe una gradación de ser, 
pues la luz de Dios crea la mente angélica mediante 
la sombra de Dios, y al alma mediante la sombra del 
ángel. En esta mediación gradual, la unidad y estabili-
dad divina devienen en pluralidad y mutabilidad: Dios 
es la fuente de la unidad (fons unitatis), la mente an-
gélica es fuente de la pluralidad (fons multitudinis), y 
el alma es la fuente del movimiento (fons motionis)20.

Ahora bien, esta gradación implica que el único 
rostro divino (unus dei vultus) se refleja en los diferen-
tes niveles (ángel, alma y cuerpo del mundo), de mane-
ra clarísima en el más próximo, y de manera oscura en 
el más lejano (cf. Ficino, trad. en 2008, 95)21. Gracias a 
la mediación de la mente angélica (que provee la plu-
ralidad) y del alma (que provee el movimiento)22, toda 
la máquina de este mundo (machina mundi) vive y se 
encuentra insuflada por un alma como cualquier orga-
nismo o animal que observamos en la naturaleza.

Entonces, en tanto que el todo es más per-
fecto que la parte, tanto más perfecto es el 
cuerpo del mundo que el cuerpo de cualquier 
ser vivo. Sin duda sería absurdo pensar que 

14	 Cusa, De docta ign. II, 9, n. 150. (trad. en 2004, 81).
15	 Cusa, Idiota. De mente 13, n. 145. (trad. en 2005, 131).
16	 Cusa, Idiota. De mente 13, n. 147. (trad. en 2005, 131).
17	 Cusa, Idiota. De mente 13, n. 146: “Nam velle cum exsequi in omnipotentia coincidunt. Quasi ut dum vitrificator vitrum facit. Nam 

insufflat spiritum, qui exsequitur voluntatem eius, in quo spiritu est verbum seu conceptus et potentia; nisi enim potentia et con-
ceptus vitrificatoris forent in spiritu, quem emittit, non oriretur vitrum tale”.

18	 Para un cuestionamiento a la “teoría de las cinco sustancias” en Ficino, véase Rodríguez (2020). En ese artículo, la investigadora 
defiende que el término de “sustancia” sólo debería aplicarse a los tres primeros grados (Dios, la mente angélica y el alma).

19	 Ficino, De amore II, 3 (1944, 44): “Neque ab re theologi veteres, bonitatem in centro, pulchritudinem in circulo posuerunt. Bonita-
tem inquam in centro uno, in circulis autem quattuor, pulchritudinem. Centrum unum omnium Deus est. Circuli quattuor circa id 
assidue revoluti, mens, anima, natura, material”.

20	 Ficino, Theologia platonica III, 1.11 (2001, 222): “Lux dei producit angelum, sub dei scilicet umbra; lux dei animam sub umbra producit 
angeli. Angelus a dei uno actu unitatem stabilem adipiscitur, sub dei umbra cadit in multitudinem. Anima a dei luce statum nanciscitur, 
sub umbra dei multitudinem, sub angeli umbra mutationem. Fons unitatis deus, fons multitudinis angelus, fons motionis est anima”.

21	 Ficino, De amore V, 4 (1944, 68): “Unus igitur dei vultus tribus deinceps per ordinem positis lucet in speculis, angelo, animo, cor-
pore mundi. In illo tamquam propinquiore clarissime; in isto remotiore obscurius; in hoc remotissimo, si ad caetera compares, 
obscurissime”.

22	 En esto radica la distinción entre la mente angélica y el anima mundi: si bien ambos son mediación entre el único rostro divino y 
el mundo, el primero es fuente de pluralidad mientras que el segundo otorga movimiento.



5Ingenium, 19, 2025: 1-12

un cuerpo imperfecto tuviese alma y el per-
fecto no tuviese alma ni viviera.
¿Quién está tan enajenado como para decir 
que la parte vive y el todo no? Vive, por tanto, 
todo el cuerpo del mundo, ya que los cuerpos 
de los animales, que son parte de ese todo, 
viven. El alma de todo debe ser una, como una 
es la materia y uno el edificio. (Ficino, trad. en 
2008, 125-126).23

En este fragmento comenzamos a vislumbrar la 
función del alma del mundo en la ontología del Flo-
rentino. Bajo el supuesto de que el hombre es un mi-
crocosmos, es decir, reflejo del macrocosmos que 
es el universo, Ficino establece una analogía entre 
nuestra alma racional y el alma del mundo que im-
pregna toda la máquina del universo. En su obra De 
vita triplici de 1489, se asevera que “así como la vir-
tud de nuestra alma se aplica a los miembros por 
medio del espíritu, así también la virtud del alma del 
mundo se distiende bajo el alma del mundo, por en-
tre todas las cosas” (Ficino, trad. en 2006, 92)24. En 
la misma obra, Ficino remite al célebre pasaje virgi-
liano —al que también adscribirá Giordano Bruno— 
“Spiritus intus alit” (el espíritu nutre desde dentro) 
para indicar que el espíritu es recibido en todas las 
cosas (Ficino, trad. en 2006, 97)25.

En el platonismo ficiniano, el tratamiento del con-
cepto de anima mundi da un giro naturalista decisivo 
más allá de las controversias teológicas: vivifica la 
naturaleza. En particular, el alma del mundo cumple 
una función mediadora al ser una especie de sus-
tancia que penetra en la materia pasiva e inerte y le 
insufla vida y movimiento. En otras palabras, el alma 
del mundo es el vehículo que transmite las propie-
dades de lo inteligible sobre lo sensible (cf. Caran-
nante, 2016, 56-57).

Al comienzo de Theologia platonica, Ficino presta 
especial atención al alma ya que, como reza el sub-
título de la obra, su propósito principal es demostrar 
que el alma es inmortal.

Dado que el género del alma racional ocupa 
el lugar intermedio entre los grados de ser, 
se muestra como el vínculo de toda la natu-
raleza —pues dirige las cualidades y los cuer-
pos mientras que se une al ángel y a Dios—. 
Nosotros demostraremos que es completa-
mente indisoluble, en tanto que conecta los 
grados de la naturaleza; que es lo más pre-
eminente, en tanto que preside la máquina 
del mundo; y que es lo más bienaventurado, 
en tanto que se aloja en el seno de lo divino. 
(Ficino, trad. en 2001, 16).26

Para Ficino, el alma se ubica en el grado medio 
(medius gradus) y funciona como vínculo de la natu-
raleza toda (vinculum naturae totius), rostro de todas 
las cosas, nudo y cópula del mundo (vultus omnium 
nodusque et copula mundi). Por esta misma razón, 
es el máximo milagro en la naturaleza (maximum 
est in natura miraculum) (Ficino, trad. en 2001, 242). 
Al ubicarse en el medio de los cinco grados de ser, 
Ficino denomina al alma “esencia tercera y media” 
(essentia tertia ac media). Pero, además, agrega 
que es una sustancia completamente necesaria en 
la naturaleza porque debe haber una esencia que 
siempre se encuentre en movimiento y viva (movea-
tur et vivat), y que transmita tales características a 
los cuerpos (Ficino, trad. en 2001, 232).

En relación a la materia, el alma aparece inde-
pendiente y externa; pero, al mismo tiempo, inclina-
da hacia ella. Si bien todo se encuentra impregnado 
por el alma, esta rige la materia como una señora, 
no como su compañera (corporum domina est, non 
comes) (Ficino, trad. en 2001, 242). Esta externalidad 
del alma respecto a la materia es defendida por Fici-
no por una serie de argumentos:

La tercera esencia, aunque es independiente 
de la materia, sin embargo, fue creada lejos 
de Dios y cercana a la materia, hacia la cual 
se inclina de cierta manera y es, justamente, 
por esta inclinación que es llamada alma. Si 
bien puede inclinarse hacia la materia, no de-
pende de ella, esto lo demostraremos medi-
ante una serie de argumentos. El primero es 
el que acabamos de presentar. El segundo, si 
esta esencia estuviera inmersa en la materia, 
jamás se elevaría hacia las realidades divinas 
que se encuentran muy alejadas de la materia 
y, por tanto, no sería el vínculo apropiado del 
universo, ya que no podría unir las realidades 
inferiores con las realidades superiores. El 
tercer argumento, siendo la primera en mov-
erse, necesariamente se mueve en un círculo 
y libremente por sí misma. Si se mueve por 
sí misma, ciertamente actuará por sí misma. 
Si es así, también es para sí misma, sin es-
tar atada a <ningún> cuerpo. Si se mueve 
libremente, no está ligada a la materia. Si se 
mueve circularmente, vuelve sobre sí misma, 
dejando a la materia. El cuarto argumento, si 
ella domina la materia, primero dándole mov-
imiento y dándole forma, no se mezcla con la 
materia. Es evidente que la esencia, que es la 
sede del alma, que Platón en el Timeo tam-
bién llama "el cuenco de las almas", no tiene 
origen en los cuerpos y ni siquiera está con-
stituida por las partes de la cantidad. Puesto 
que tales partes se encuentran en los cuerpos 

23	 Ficino, De amore VI, 3 (1944, 79): “Quanto igitur totum parte perfectius est, tanto esset imperfectum quidem corpus habere ani-
mam, perfectum vero neque habere animam, neque vivere. Quis enim adeo mente captus est, ut partem vivere dicat, totum 
neget? Vivit igitur totum mundo corpus, cum animalium corpora, quae partes illius sunt, vivant. Unam esse oportet totius animam, 
sicut et una est materia, una constructio”.

24	 Ficino, De vita III, 1.75-78 (1989, 246): “sicut animae nostrae virtus per spiritum adhibetur membris, sic virtutem animae mundi […] sub 
anima mundi dilatari per omnia”. Cabe remarcar que la antropología ficiniana es triple: el alma y el cuerpo se encuentran unidos por 
medio del espíritu, definido como casi un no-cuerpo y casi ya-alma, así como casi no-alma y casi ya-cuerpo (2006, 97 y 1989, 256).

25	 Ficino, De vita III, 3.37 (1989, 256). El verso de Virgilio remite a Eneida VI 726. Para un recorrido de la recepción y transformación 
de este pasaje hasta llegar a Giordano Bruno, véase Molgaray (2021).

26	 Ficino, Theologia platonica I, 3.3: “Quoniam autem ipsum rationalis animae genus, inter gradus huiusmodi medium obtinens, vincu-
lum naturae totius apparet, regit qualitates et corpora, angelo se iungit et deo, ostendemus id esse prorsus indissolubile, dum gradus 
naturae connectit; praestantissimum, dum mundi machinae praesidet; beatissimum, dum se divinis insinuat”. Traducción propia.



6 Bianchi, Agustín

y las cualidades, pero no en formas separa-
das del cuerpo. El alma, por tanto, no se des-
vanecerá al dividirse en varias partes. (Ficino, 
trad. en 2022, 469, 471).27

El alma del mundo, que posee tantas razones 
seminales de las cosas (rationes rerum seminales) 
como ideas posee la mente divina (ideae in mente di-
vina), permite la conexión y el vínculo entre lo divino 
y lo sensible al reflejar y plasmar estas ideas como 
especies en la materia (species in materia) (cf. Ficino, 
trad. en 2006, 90)28. La idea de la animación universal 
es, para finalizar nuestro análisis de la obra ficiniana, 
la condición y fundamento de la magia y la astrología 
(cf. Villoro, 1992, 65). El hombre-mago, capaz de dirigir 
el espíritu a la materia y viceversa, tiene la habilidad 
de conectar el mundo divino superior con el alma del 
mundo y con el mundo material gracias a su conoci-
miento del circuito espiritual que cubre todas las co-
sas del universo (cf. Yates, 1983, 84-85). En el De vita 
se afirma que, gracias a su propio espíritu, el hombre 
puede obtener beneficios naturales procedentes del 
alma del mundo que anima y mueve la máquina del 
mundo (Ficino, trad. en 2006, 98)29.

4. La recepción del concepto de anima 
mundi en la filosofía de Giordano Bruno
La figura de Giordano Bruno ha llamado la atención de 
numerosos historiadores e historiadoras de la filosofía 
ya sea por el novedoso planteo ontológico-cosmológi-
co que propone como por la dificultad de comprender 
unívocamente la totalidad de su producción escrita. 
En este pensador se mezclan, por un lado, intuiciones 
innovadoras que no encontrarán aceptación sino des-
pués de varios siglos de ser formuladas —tales como la 
infinitud del universo y la pluralidad de mundos—. Y, por 
otro lado, una cosmovisión que otorga un lugar central 
a la magia y al arte de la memoria, tan característicos 
de la idiosincrasia renacentista de los siglos XV y XVI.

En la ontología bruniana presenciamos, frente a 
la tradición aristotélica y platónica, una explícita rei-

vindicación de la materia como principio producti-
vo de las formas. En consonancia con esto, tanto el 
universo como la Naturaleza adquieren un carácter 
divino a tal punto que, como sucediera con el Cusa-
no, se acusara a Bruno de confundir la creatura con 
el creador, esto es, de panteísmo30.

El concepto de infinito, que muchas veces se utilizó 
para exaltar la alteridad de Dios respecto a la Natura-
leza —como observamos en el Cusano—, deviene en 
Bruno la expresión de la íntima complementariedad 
entre ambos polos (Cf. Carannante, 2016, 223-224). 
En efecto, para el Nolano Dios es infinito com-plica-
damente en modo simple, mientras que el universo es 
también infinito, pero ex-plicadamente, compuesto de 
partes finitas y cuya potencia y acto no se identifican 
del mismo modo que en la unidad divina. Entre ambos 
polos, Dios y universo, el infinito deviene el punto de 
contacto (Cf. Carannante, 2016, 367-368).

Yo llamo al universo «todo infinito», porque 
no tiene borde, límite o superficie; digo que 
el universo no es «totalmente infinito» porque 
cada una de las partes que podemos tomar 
de él es finita y cada uno de los mundos innu-
merables que contiene es finito. Llamo, a Dios 
«todo infinito» porque excluye de sí todo límite 
y cada atributo suyo es uno e infinito; y digo 
que Dios es «totalmente infinito» porque todo 
él está en todo el mundo y en cada una de sus 
partes infinitamente y totalmente, al contrario 
que la infinitud del universo, la cual está to-
talmente en todo, pero no en las partes (si a 
propósito del infinito podemos hablar de par-
tes) que podamos comprender en él. (Bruno, 
trad. en 1998, 116-117).31

Esta idea puede ser resumida en la siguiente afir-
mación del Spaccio de la Bestia Trionfante, publica-
do el mismo año que De l’infinito: “la unidad es un 
infinito implícito, y el infinito es la unidad explicada” 
(Bruno, trad. en 2011, 141)32. Como puede apreciarse, 
esta noción bruniana es un eco de aquella distin-

27	 Ficino, Theologia platonica V, 5.5 (trad. en 2002, 30, 32): “Essentia tertia, licet a materia non dependeat, tamen a deo facta lon-
ginquior et propinqua materiae, ad eam quodammodo inclinatur, ob quam inclinationem anima nuncupatur. Et licet inclinetur, non 
tamen ab ipsa dependet, quod multis rationibus demonstramus. Prima est, quam assignavimus. Secunda est, quia si haec es-
sentia esset immersa materiae, numquam emergeret in divina, quae sunt a materia remotissima, atque ita non esset competens 
mundi nodus, quia non connecteret infima cum supremis. Tertia est, quia cum moveatur primo, necessario movetur per se libere 
in circuitum. Si per se movetur, per se utique operatur. Si hoc est, etiam per se ipsam, nullis addicta corporibus. Si movetur libere, 
non est alligata materiae. Si volvitur in circuitum, in se ipsam se recipit, relicta materia. Quarta est, quia si materiae dominatur 
movendo illam primum atque formando, materiae non miscetun Per haec apparet essentiam illam quae est animae sedes, quam 
etiam animarum pateram Plato nominat in Timaeo, nullam habere originem a corporibus atque etiam neque ex partibus quantita-
tis constitui. Partes siquidem huiusmodi solis corporibus et qualitatibus insunt, non autem in formis a corpore separatis. Non igitur 
ob id anima dissipabitur, quod in partes aliquas dissolvatur”. Utilizamos la traducción de A. Paul en Platón cosmólogo.

28	 Ficino, De vita III, 1.13-15 (trad. en 1989, 242). Véase también el comentario de Garin (1981, 104-105). Sobre el concepto de razones 
seminales en el pensamiento ficiniano remitimos a Hirai (2002); sobre el origen estoico de este concepto véase Salles (2021).

29	 Ficino, De vita III, 4.5-11 (1989, 258): “Pues en efecto, ya sea que el cuerpo y las cosas del mundo estén cercanas al alma del mun-
do, como les place a Plotino y a Porfirio, o bien que el cuerpo del mundo, al igual que el alma, estén cercanos a Dios, como les 
place a los nuestros y tal vez también al pitagórico Timeo, en cualquier caso, el mundo vive y respira y nos es posible absorber su 
espíritu. El hombre puede absorberlo por medio de su propio espíritu, que es, en virtud de su misma naturaleza, conforme a aquél, 
sobre todo si con industria humana ha conseguido llegar a ser aún más afín, es decir, si consigue ser celeste”. [Sive enim mundi 
corpus atque mundana sint ab anima mundi proxime, sicut Plotino placet atque Porphyrio, sive mundanum corpus, sicut et anima, 
proxime sit a deo, ut nostris placet et forte Timaeo Pythagorico, omnino vivit mundus atque spirat, spiritumque eius nobis haurire 
licet. Hauritur autem proprie ab homine per suum spiritum illi suapte natura conformem, maxime si reddatur etiam arte cognatior, 
id est, si maxime coelestis evadat].

30	 Sobre el panteísmo de Bruno véase Soto Bruna (1998) y Carannante (2018).
31	 Bruno, De l’infinito (1985, 382): “Io dico l’universo tutto infinito, perché non ha margine, termino, né superficie; dico l’universo non 

essere totalmente infinito, perché ciascuna parte che di quello possiamo prendere, è finita, e de mondi innumerabili che contiene, 
ciascuno è finito. Io dico Dio tutto infinito, perché da sé esclude ogni termine ed ogni suo attributo è uno ed infinito; e dico Dio 
totalmente infinito, perché tutto lui è in tutto il mondo, ed in ciascuna sua parte infinitamente e totalmente: al contrario dell’infinita 
de l’universo, la quale è totalmente in tutto, e non in queste parti (se pur, referendosi all’infinito, possono esser chiamate parti) che 
noi possiamo comprendere in quello”.

32	 Bruno, Spaccio (1985, 641): “l’unità è uno infinito implicito, e l’infinito è la unità explicita”.



7Ingenium, 19, 2025: 1-12

ción cusana entre infinito negativo e infinito priva-
tivo. Pero en el contexto de la nova filosofia nolana 
y de una radicalización del Cusano, esta distinción 
resultará en una identificación y en la superación del 
marco cristiano y creacionista, dentro del cual per-
manecía el enfoque cusano (cf. Carannante, 2016, 
360). De modo que Giordano Bruno establece una 
relación de necesidad entre la omnipotencia divina 
y el universo en tanto su efecto. Como señala Soto 
Bruna, encontramos en Bruno una exaltación del 
universo (o de la Naturaleza), pero con el costo de 
difuminar la entera trascendencia divina (1998, 326-
327). Si en Nicolás de Cusa la mediación entre Dios y 
los hombres es Cristo, en Bruno la relación entre los 
hombres y la divinidad se ubica en la contemplación 
de la Naturaleza: ella es la única mediación en tanto 
es el efecto necesario, simulacro e imagen propia 
de la divinidad complicada.

Me parece que difaman la divina bondad y 
la excelencia de este gran animal y simula-
cro del primer principio todos aquellos que 
no quieren entender ni afirmar que el mundo 
con todos sus miembros está animado; como 
si Dios tuviera envidia de su propia imagen, 
como si el arquitecto no amara esa obra suya 
única, del cual dice Platón que se complació 
en su obra por la semejanza que en ella perc-
ibió consigo mismo. Ciertamente, ¿qué cosa 
más bella puede presentarse ante los ojos de 
la divinidad que este universo? (Bruno, trad. 
en 2018, 101).33

El naturalismo bruniano, pues, consiste en que la 
Naturaleza es la manifestación viviente de Dios. Por 
ello, por ser la única mediación posible para que los 
hombres se relacionen con la divinidad, la conse-
cuencia de la filosofía natural del Nolano es tanto una 
divinización de la Naturaleza como un naturalismo de 
lo divino (cf. Soto Bruna, 1998, 327). Así, en este pro-
ceso se dota a la Naturaleza de una dignidad meta-
física explícita de la cual carecía en los planteos del 
platonismo y del aristotelismo más tradicional.

La visión de Bruno sobre el cosmos es la de un 
inmenso e infinito animal que comprende todo lo 
animado y es al mismo tiempo todo lo animado (cf. 

Gregory, 2006, 530)34, pues “el espíritu se encuentra 
en todas las cosas y no hay corpúsculo, por mínimo 
que sea, que no contenga en su interior una porción 
tal que no lo anime” (Bruno, trad. en 2018, 107)35. En 
este cosmos viviente, el alma del mundo cumple un 
rol central en la reflexión bruniana al impregnar to-
das las cosas y al propiciar la unión entre la sustan-
cia intelectual e inmaterial y el cuerpo, la materia.

Ciertamente este fulgor llena todo, en todas 
las cosas se difunde totalmente y, así como 
el intelecto intelige todo en todo, así afecta 
todo en todo y opera todo en todo. Por eso le 
llamamos alma del mundo y espíritu de todo. 
(Bruno, 1891, 54).36

En la obra latina Lampas triginta statuarum de 
1586, Bruno entiende al alma del mundo a la manera 
de los platónicos como nexo, nudo y cadena (nexus, 
nodus, catena) que vincula el universo en una uni-
dad y permite que la divinidad se introduzca en la 
más mínima parte del universo infinito (cf. Bruno, 
1891, 127). Ahora bien, en el diálogo De la causa de 
1584 ya se encontraba explícita la relación entre el 
intelecto y el alma del mundo, pero se define a este 
último como “forma universale”:

Pues bien, en lo que se refiere a la causa efi-
ciente, afirmo que el eficiente físico universal 
es el intelecto universal, el cual es la primera 
y principal facultad del alma del mundo, que a 
su vez es forma universal del mismo. (Bruno, 
trad. en 2018, 89).37

En este párrafo se hace patente cuán estrecha 
es la relación entre intelecto y anima mundi: el in-
telecto es la facultad del alma del mundo. Mientras 
que el intelecto por sí mismo, en tanto causa efi-
ciente, es extrínseco, en tanto facultad del alma 
del mundo es inmanente al universo, a la materia. 
En este sentido, para Bruno el intelecto es la parte 
potencial del anima mundi38, mientras que el anima 
mundi es el acto de la operación del intelecto en 
tanto inmanente a la materia universal (cf. Zaffino, 
2020, 60)39.

Así pues, el alma del mundo en la filosofía bru-
niana no tiene únicamente una función unificadora 

33	 Bruno, De la causa (1985, 238): “Mi par che detraano alla divina bontà e all’eccellenza di questo grande animale e simulacro del 
primo principio, quelli che non vogliono intendere né affirmare il mondo con gli suoi membri essere animato, come Dio avesse 
invidia alla sua imagine, come l’architetto non amasse l’opra sua singulare; di cui dice Platone, che si compiacque nell´opificio suo, 
per la sua similitudine che remirò in quello. E certo che cosa può più bella di questo universo presentarsi agli occhi della divinità?”.

34	 Cf. también en Bruno, De l’infinito (trad. en 1998, 159 y 1985, 431): “Digo, además, que este infinito e inmenso es un animal, aunque 
carezca de una figura determinada y de un sentido que se refiera a cosas exteriores; porque él contiene toda el alma y comprende 
todo lo animado y es todo lo animado”. [Oltre dico, che questo infinito ed inmenso è uno animale, benché non abia determinata 
figura e senso che si referisca a cose esteriori: perché lui ha tutta l’anima in sé, e tutto lo animato comprende, ed è tutto quello].

35	 Bruno, De la causa (1985, 242): “spirto si trova in tutte le cose, e non è minimo corpusculo che non contegna cotal porzione in sé 
che non inanimi”.

36	 Bruno, Lampas triginta statuarum: “hic sane fulgor implet universa, in omnia se totus diffundit, et sicut intellectus intelligit omnia 
in omnibus, ita iste affectat omnia in omnibus, operatur omnia in omnibus; unde anima mundi dicitur et spiritus universorum”. 
Traducción propia.

37	 Bruno, De la causa (1985, 231): “Or, quanto alla causa effettrice, dico l’efficiente fisico universale essere l’intelletto universale, che 
è la prima e principal facultà de l’anima del mondo, la quale è forma universale di quello”.

38	 Bruno, De la causa (trad. en 2018, 90 y 1985, 232): “L’intelletto universale è l’intima, più reale e propria facultà e parte potenziale de 
l’anima del mondo”.

39	 Véase en Bruno, De la causa (trad. en 2018, 94 y 1985, 234): “Llamo al intelecto causa extrínseca porque como eficiente no es 
parte de los compuestos y cosas producidas; es causa intrínseca en cuanto no opera en torno a la materia o fuera de ella, sino tal 
como acabamos de decir. Por eso es causa extrínseca, porque su ser es distinto de la sustancia y esencia de los efectos y porque 
su ser no es como el de las cosas susceptibles de generación y de corrupción, aunque actúe sobre ellas. Es causa intrínseca en 
cuanto al acto de su operación”. [Lo chiamo causa estrinseca, perché, come eficiente, non è parte de li composti e cose produtte. 
È causa intrinseca, in quanto che non opra circa la materia e fuor di quella, ma, come è stato poco fa detto. Onde è causa estrinse-
ca per l’esser suo distinto dalla sustanza ed essenza degli effetti, e perché l’essere suo non è come di cose generabili e corrottibili, 
benché verse circa quelle; è causa intrinseca quanto a l’atto della sua operazione].



8 Bianchi, Agustín

en tanto mediación entre la complicatio divina y la 
explicatio natural, sino también moldeadora en tanto 
extrae concretamente las formas intrínsecas de la 
materia: “la divinidad está toda entera en cada una 
de las partes, igual que mi voz es oída toda entera 
desde todas las partes de esta sala” (Bruno, trad. en 
2018, 122)40. En este contexto, tanto la Naturaleza 
como la materia logran la dignidad metafísica que 
adelantamos anteriormente al señalar la naturaliza-
ción de lo divino llevada a cabo por Bruno.

Dios, en cuanto [ser] absoluto, nada tiene que 
ver con nosotros, pero sí en cuanto que se 
comunica a los fenómenos de la naturaleza y 
está más dentro de ellos que la propia natu-
raleza. Por tanto, si no es la propia naturaleza, 
ciertamente es la naturaleza de la naturaleza, 
y el alma del mundo, si no es la propia alma 
[universal]. (Bruno, trad. en 2011, 231).41

Bruno identifica a Dios con el anima mundi, pero, 
a diferencia de Nicolás de Cusa, se aleja de la doc-
trina trinitaria cristiana. Sin embargo, coincidirá con 
el Cusano, por ejemplo, cuando piensa al alma del 
mundo a partir de la fórmula de Anaxágoras que 
sostiene que todo está en todo42. En el mismo sen-
tido, Bruno coincidirá con Ficino al sostener que un 
principio espiritual se encuentra en todas las cosas 
al modo del “Spiritus intus alit” virgiliano —que Bruno 
lo atribuye a Pitágoras—43.

Cabe señalar que esta presencia de todo en todo 
de Anaxágoras y de la sentencia virgiliana en tanto 
canales de difusión del concepto de alma del mun-
do en el Renacimiento sirven tanto a Ficino como 
a Bruno para justificar las creencias y las prácticas 
mágico-teúrgicas (cf. Mondolfo, 2004, 87 y Ciliberto, 
2020, 552). En la producción del Nolano esto apa-
rece claramente en obras como De magia naturali 
(1590) y De vinculis in genere (1591). En Lampas, Bru-
no se refiere en los siguientes términos respecto al 
alma del mundo:

Él mismo es el vínculo de todas las cosas, por 
lo que es llamado “gran demonio” y “gemelo 
de Cupido”. Por el intelecto las cosas ob-
tienen su forma y su especie propia, mientras 
que por el amor obtienen conexión, unión y 
orden, ya que hace de los contrarios uno, de 
la diversidad una unidad, de todas las cosas 
un universo. (Bruno, 1891, 61).44

El alma del mundo se asocia con la potencia cós-
mica del amor en tanto vínculo de todas las cosas 
que se extiende de extremo a extremo uniendo los 
diversos planos de ser. En tanto amor, el alma del 
mundo es nexo y vínculo no solo verticalmente entre 
la complicatio divina y la materia, sino también hori-
zontalmente entre las diferentes realidades dentro 
del mismo universo (cf. Carannante, 2006, 68-69). 
Bruno retornará sobre esta asociación entre alma 
del mundo y amor en las dos obras citadas sobre 
prácticas mágicas: De magia y De vinculis.

Antes de concluir, debemos detenernos en la 
peculiar relación entre anima mundi y materia en 
la filosofía del Nolano. El término clave que utiliza 
Bruno para significar esta relación se encuentra en 
el diálogo De la causa y es el de “artefice interno” o 
“artista que actúa desde dentro”: a diferencia del ar-
tista humano que moldea la materia externamente, 
para Bruno el alma del mundo opera en la materia, 
es decir, “forma la materia y la configura desde den-
tro” (Bruno, trad. en 2018, 92)45

[…] debemos decir que ella [la materia] con-
tiene las formas y las incluye en sí antes que 
pensar que esté vacía de ellas y las excluya. 
En consecuencia: ella, que explica lo que 
tiene implicado, es quien debe ser llamada 
cosa divina, óptima progenitora, engendra-
dora y madre de las cosas naturales, incluso 
la naturaleza toda en sustancia. (Bruno, trad. 
en 2018, 212-213).46

En el universo, la oposición entre materia y espí-
ritu queda superada (Cf. Mondolfo, 2004, 91). La ma-
teria se encuentra preñada de espíritu y el espíritu 
abarca toda la materia. El alma del mundo florece 
desde dentro de la materia, y bajo este supuesto, la 
materia puede comprenderse como divina y proge-
nitora de las cosas naturales. Así, la noción brunia-
na de materia como divina y saturada de espíritu se 
distancia tanto de la concepción aristotélica como 
platónica de la materia como prope nihil (casi nada), 
mera privación y pasividad. Esta génesis endógena 
e intrínseca relación entre la sustancia espiritual y la 
materia se repite en la epístola explicativa que pre-
cede al diálogo Spaccio, donde se sostiene que esta 
íntima relación es crucial para la conservación del 
gran animal que es el universo (cf. Ordine, 2008, 86 
y ss. y Carannante, 2016, 60):

40	 Bruno, De la causa (1985, 253): “Ma quella [la divinità] è tutta in qualsivoglia parte, come la mia voce è udita tutta da tutte le parti 
di questa sala”.

41	 Bruno, Spaccio (1985, 783): “dio, come absoluto, non ha che far con noi; ma per quanto si comunica alli effetti della natura, ed è 
piú intimo a quelli che la natura istessa; di maniera che se lui non è la natura istessa, certe è la natura de la natura; ed è l’anima de 
l’anima del mondo, se non è l’anima istessa”.

42	 Bruno, De la causa (trad. en 2018, 107-108 y 1985, 242-243): “Me descubrís un procedimiento verosímil, por el cual se podría 
mantener la opinión de Anaxágoras, el cual pretendía que todo está en todo, ya que al estar el espíritu o alma o forma en todas 
las cosas, de todo se puede producir todo”. [Voi mi scuoprite qualche modo verisimile con il quale si potrebe mantener l’opinione 
d’Anaxagora; che voleva ogni cosa essere in ogni cosa, perché essendo il spirito o anima o forma universale in tutte le cose, da 
tutto si può produr tutto].

43	 Cf. Bruno, De la causa (trad. en 2018, 109 y 1985, 244). Véase el mismo pasaje en Bruno, De magia (trad. en 2007, 38 y 1891, 434). 
Sobre la recepción bruniana de esta frase, el citado estudio de Molgaray (2021).

44	 Bruno, Lampas triginta statuarum: “Ipse est nexus rerum omnium, unde daemon magnus et geminus Cupido appellatur; per 
intellectum enim res habent propriam formam atque speciem, per amorem habent connexionem, unionem et ordinem, qui facit 
contraria unum, diversa unitum, omnia universum”. Traducción propia.

45	 Bruno, De la causa (1985, 233): “Plotino lo dice padre e progenitore, perché questo distribuisce gli semi nel campo della natura, 
ed è il prossimo dispensator de le forme. Da noi si chiama artefice interno, perché forma la materia e la figura da dentro […]”. 

46	 Bruno, De la causa (1985, 311-312): “Dunque si de’più tosto dire che contiene le forme e che le includa, che pensare, che ne sia vota 
e le escluda. Quella, dunque, che esplica lo che tiene implicato, deve essere chiamata cosa divina e ottima parente, genetrice e 
madre di cose naturali, anzi la natura tutta in sustanza”.



9Ingenium, 19, 2025: 1-12

[…] la sustancia espiritual, aunque tenga fa-
miliaridad con los cuerpos, no ha de ser con-
siderada como entrando realmente en com-
posición o mezcla con aquéllos, ya que esto 
se acomoda a la relación en que se une un 
cuerpo con un cuerpo, una parte de la materia 
conformada de una manera con otra parte de 
la materia conformada de otra manera, sino 
que es una cosa, un principio eficiente e in-
formativo que actúa desde el interior, a partir 
del cual, a través del cual y en torno al cual se 
produce la composición; y [la sustancia espir-
itual o principio eficiente e informativo] es ex-
actamente como el piloto respecto a la nave, 
como el padre de familia respecto a la casa, 
como un artífice no exterior, sino que desde 
dentro fabrica, contempla y conserva el edifi-
cio; y en ella está el poder de mantener unidos 
los elementos contrarios, de conjugar, como 
en una cierta armonía, las cualidades discor-
dantes, a fin de mantener la composición del 
animal. [Esta espiritual o principio eficiente e 
informativo] ovilla el enjullo, urde la tela, en-
treteje los hilos, modera los temples, da las 
órdenes, digiere y distribuye los espíritus, en-
hebra la carne, extiende los cartílagos, suelda 
los huesos, ramifica los nervios, cava las arte-
rias, fecunda las venas, fomenta el corazón, da 
aliento a los pulmones, socorre todo, desde 
dentro, con el calor vital y la humedad radical, 
a fin de que tal hipóstasis tenga consistencia, 
y de que tal rostro, figura y facha aparezcan en 
el exterior. (Bruno, trad. en 2011, 87).47

Reluce aquí cómo los intentos por describir las 
maneras en las cuales las formas brotan de la mate-
ria constituyen de las páginas más bellas escritas por 
el Nolano. En paralelo a esta figuración del alma del 
mundo ovillando y tejiendo los hilos desde dentro de 
la materia universal, en el poema latino De immenso 
et innumerabilibus (1591), Bruno retoma la idea nodal 
de su ontología, la materia como productora de las 
formas, e introduce como imagen representativa de 
este proceso la curiosa fisionomía del molusco, en 
concreto, de un limaco o babosa (limax).

La materia hace brotar todo de su propio 
seno; su naturaleza íntima es un hábil arte-
sano, arte viviente, una admirable potencia 
dotada de mente, que ex-plica un acto relativo 

a su propia materia y no a otra, sin demora, 
sin proceder discursivamente, medita y re-
aliza fácilmente todas las cosas desde den-
tro, como el fuego que resplandece y quema, 
como la luz que se difunde por doquier; sin 
esfuerzo avanza sin fraccionarse, permanece 
constante, una, inmóvil, fecunda, agregando, 
componiendo, distribuyendo. Ciertamente es 
inexperto y un citarista el escritor que piensa 
lo contrario. La Naturaleza crea eternamente, 
sin aumentar ni disminuir su capacidad. El 
alma es una fuerza moldeadora íntima que, 
como la materia, se determina desde dentro, 
como la babosa que por su propio impulso 
se alarga, se aglomera sobre sí mismo en 
una masa compacta y así no ofrece ninguna 
imagen de sí; pero pronto trae de vuelta los 
pequeños cuernos sobre la frente, saca la 
cabeza, se hace ver y se muestra en la forma 
de un gusano, después de haber estirado su 
ágil cuerpo, casi abriéndose paso a codazos 
desde el centro.

Así el espíritu artífice de la semilla, que mueve 
del centro profundo, naturaleza eficiente, for-
mador de la materia, el que arrastra, el que 
moldea, el que ordena, no es más que un mo-
tor interno. (Bruno, 1884, 312-313).48

A partir de esta nueva imagen sensible, el Nolano 
ilustra la interdependencia entre alma y materia, y la 
fuerza moldeadora, fecunda, eficiente e interna de 
esta conjunción. Frente al motor inmóvil y trascen-
dente aristotélico, y frente a una realidad organizada 
en hipóstasis claramente definidas al estilo de Ploti-
no, Bruno sostiene una concepción del movimiento 
que, si bien mantiene la idea de una potencia inhe-
rente a la materia, subvierte la distinción clásica en-
tre acto puro y potencia pasiva, al postular una ma-
teria animada que contiene en sí el principio mismo 
de su actualización.

5. A modo de conclusión
En este trabajo hemos abordado la continuidad y las 
transformaciones del concepto de alma del mun-
do en los filósofos Nicolas de Cusa, Marsilio Ficino 
y Giordano Bruno. Los tres pensadores retoman la 
tradición del alma del mundo como mediadora y 
ordenadora del universo, expuesta por primera vez 
en el Timeo platónico. Ahora bien, la recepción de 

47	 Bruno, Spaccio (1985, 556-557): “[…] la sustanza spirituale, bench’abbia familiarità con gli corpi, non si debe stimar che propria-
mente vegna in composizione o mistione con quelli: perché questo conviene a corpo con corpo, a parte di materia complessio-
nata d’un modo con parte di materia complessionata d’un’altra maniera; ma è una cosa , un principio eficiente ed informativo da 
dentro, dal quale, per il quale e circa il quale si fa la composizione; ed è a punto come il nocchiero a la nave, il padre di fameglia in 
casa ed uno artefice non externo, ma che da entro fabrica, contempra e conserva l’edificio; ed in esso è l’efficacia di tener uniti gli 
contrarii elementi, contemperar insieme, come in certa armonia, le discordante qualitadi, a far a mantenir la composizione d’uno 
animale. Esso intorce il subbio, ordisce la tela, intesse le fila, modera le tempre, pone gli ordini, digerisce e distribuisce gli spiriti, 
infibra le carni, stende le cartilagini, salda l’ossa, ramifica gli nervi, incava le arterie, infeconda le vene, fomenta il core, inspira gli 
polmoni, soccorre a tutto, di dentro, con il vital calore ed umido radicale, onde tale ipostasi consistae tal volto, figura e faccia ap-
paia di fuori”.

48	 Bruno, De immenso VIII.10: “Atqui materies proprio e gremio omnia fundit: Interior siquidem natura ipsa est fabrefactor, Ars vivens, 
virtus mira quae praedita mente est, Materiaeque suae dans actum non alienae, Non haerens, non discurrens meditatur, at ex se 
Cuncta facit facile, velut ignis splendet et urit, Ut lux per totum diffunditur absque labore, Nec distracta meat, sed constans, una, 
quieta, Temperat, apponit, componit, distribuitque. Rudis enim est scriptor qui cogitat, et citharoedus, Nempe recens discit. Porro 
natura perenne Tractat opus, sensum non auget non minuitque. Proxima formatrix anima est, vis intima cuique, Atque ut materies 
ipsam sese ipsa gubernat, Interno, ut limax, pulsu se extendit, in arctam Semet conglomerat molem, nullamque figuram Interdum 
facit esse sui, mox fronte redire Cornua parva iubet, caput exerit, oraque mittit, In speciemque, agili exporrecto corpore, verm’s 
Procedit, veluti facta exglomeratio centri. Seminis e centro fabrefactor spiritus imo, Natura efficiens, formator materiei Instantis, 
raptor, fictor, digestor erit sic, Motor ab internis.” Traducción propia.



10 Bianchi, Agustín

ideas provenientes de las Enéadas de Plotino, los 
platónicos de Chartres, la interpretación de pasa-
jes clásicos como “todo en todo” de Anaxágoras y 
el “espíritu nutre desde dentro” virgiliano enriquece 
las doctrinas del alma del mundo de estos filósofos 
renacentistas.

Tanto el Cusano como Bruno defienden que el 
alma del mundo no es una instancia separada de la 
divinidad y del universo contracto: sin la pluralidad 
de las cosas, no existe el alma del mundo. Solamen-
te Dios es alma y mente del mundo: tanto para Nico-
lás como para el Nolano, Dios es al mismo tiempo la 
causa final, eficiente y formal del universo. Mientras 
que el filósofo alemán caracteriza al anima mun-
di como “arte creativo absoluto”, el filósofo italiano 
lo denomina “arte de las artes” (ars artium) porque 
opera dentro de la naturaleza49.

Ahora bien, ambos pensadores difieren en cuan-
to al modo de crear de Dios. Para el Cusano, Dios 
crea de modo voluntario, y el alma del mundo se 
integra en la dialéctica intratrinitaria (como Verbo 
divino), ubicándose así dentro de la doctrina cris-
tiana. Bruno, en cambio, se posiciona por fuera del 
cristianismo al divinizar la Naturaleza y naturalizar a 
Dios. En este esquema, la “creación” no es producto 
de la voluntad divina, pues el universo es el efecto 
necesario de la divinidad complicada. La mediación, 
sea Cristo o sea el alma del mundo, recae completa-
mente al interior de la Naturaleza y, más radicalmen-
te aun, al interior de la materia.

Respecto a la relación entre el platonismo fici-
niano y el naturalismo bruniano, este último parece 
heredero de la noción de un universo dinámico e in-
terrelacionado, animado por el alma del mundo. He-
mos visto que Ficino otorga al alma el lugar interme-
dio entre Dios y la mente, por un lado, y la cualidad y 
la materia, por el otro. Este giro naturalista del alma 

del mundo, vivificadora y motor de la Naturaleza, es 
ciertamente retomado por Bruno, en cuya ontología 
el rol mediador del alma entre lo inteligible y lo sensi-
ble puede aún apreciarse en ciertos pasajes.

Con todo, la idea de que el alma del mundo bro-
ta de las entrañas de la materia, en una suerte de 
internalización de la obra demiúrgica en la materia, 
es, sin duda, una innovación y una radicalización del 
planteo ficiniano. El alma del mundo del Nolano tie-
ne al mismo tiempo una función moldeadora al inte-
rior de la Naturaleza, más que mediadora entre ám-
bitos separados. El “artefice interno” de Bruno no es 
compatible con la independencia y la externalidad 
del alma en el cosmos organizado y jerarquizado del 
platonismo de Ficino. Si en Ficino la mediación del 
demiurgo entre las formas y el mundo sensible se 
desarrolla por fuera de la materia, esto es, rige a la 
materia como señora, en Bruno esa mediación se 
desarrolla al interior de la materia universal (como 
en las imágenes del espíritu ovillando en el seno de 
la materia o la del cuerpo del molusco). En este sen-
tido, la relación entre alma y materia no es la del do-
minio, sino la de la compañía, retomando la imagen 
ficiniana de Theologia platonica (2001, 242).

De alguna manera, podemos encontrar ecos en 
Bruno de la afirmación de que las formas no exis-
ten sin la materia del Cusano. En todo caso, la inten-
ción última del Nolano, y el por qué se enfrenta a la 
tradición platónica y aristotélica, es la recuperación 
del mundo sensible y la reivindicación de la materia. 
Esta intención es ilustrada por el Nolano con la fábu-
la del perro de Esopo que, como platónicos y aristo-
télicos —siempre siguiendo a Bruno—, deja caer la 
carne que tiene en su boca (el mundo que percibi-
mos) para perseguir una sombra que no es sino una 
vana fantasía (el orden y la escala de ser propios de 
estos filósofos)50.

Bibliografía

Fuentes
Bruno, Giordano (1884).  De immenso et innumerabilibus, Libri V–VIII. En  Opera latine conscripta, vol. I.2, 

Fiorentino. Felice (ed.). Firenze-Napoli: Le Monnier-Morano. Parte de la edición en 3 vols. (8 tomos), 1879–
1891, dirigida por Fiorentino, Felice et al. Firenze-Napoli: Le Monnier-Morano.

Bruno, Giordano (2018). De la causa, el principio y el uno (Trad. M. Á. Granada). Barcelona: Tecnos.
Bruno, Giordano (2007). De la magia (Trad. E. Gatto). De la magia; De los vínculos en general. Buenos Aires: 

Cactus.
Bruno, Giordano (1998). Del infinito: el universo y los mundos (Trad. M. Á. Granada). Madrid: Alianza.
Bruno, Giordano (1891). De magia. Opera latine conscripta Vol. III. F. Tocco, H. Vitelli (eds.). Firenze: Le monnier.
Bruno, Giordano (1985). Dialoghi italiani. Nuovamente ristampati con note da Giovanni Gentile, 3° ed. de 

Giovanni Aquilecchia. Valencia: Sansoni.
Bruno, Giordano (2011). Expulsión de la bestia triunfante. De los heroicos furores (Trad. I. Gómez de Liaño). 

Madrid: Siruela.

49	 Cf. Bruno, Lampas triginta statuarum (1891, 61): “Ars artium dicitur et inscribitur; ipse enim est vel ipsa natura formatrix, vel ipsa 
naturae substantia, estque prima ars, per quam omnes artifices agibilium rectam rationem habent, immo est ipsa agibilium recta 
ratio; non quidem accidens, sed substantia, primum quidem agentium, secundo autem agendorum”.

50	 Bruno, De immenso V.1 (1884, 118): “¿Por qué, a propósito del orden de los elementos, bromeamos con misterios platónicos y 
aristotélicos y prestamos oídos a palabras sin sentido? ¿Por qué nos elevamos hasta esos cielos y esas sombras celestes, con 
alas platónicas, divinas, matemáticas, abstractas y efímeras, como si no tuviésemos nada delante de los ojos que nos mueva, nos 
incite, nos invite, nos haga más perfectos y nos adorne? ¿Por qué dejamos las verdaderas formas de las cosas por sombras que 
no tienen ninguna consistencia en absoluto, alienados de nosotros mismos tal como el perro de Esopo que, soltando la carne 
que tenía en la boca, conducido por la avidez de una sombra más grande, se lanzó precipitadamente al río?” [Quid ergo circa 
eum elementorum ordinem platonicis nugamur mysteriis et aristotelicis, et verbis sane sine sensu porrigimus aures? quid ultra ad 
coelos illos et coelestes illas umbras atque somnia istiusmodi per scalam, platonicis, divinis, mathematicis, abstractis, evanidis-
que sustollimur alis, quasi nihil habeamus ante oculos quod nos alte moveat, incitet, invitet, perficiat, ornet; quo relinquimus veras 
rerum species umbris quae nuliam omnino habent subsistentiam, non aliter alienati quam canis ille aesopicus, qui, relicta carne, 
quam habebat in ore, per aviditatem maioris umbrae, praecipitem se iecit in fluvium?]. Traducción propia.



11Ingenium, 19, 2025: 1-12

Bruno, Giordano (1891). Lampas triginta statuarum. Opera latine conscripta Vol. III. F. Tocco, H. Vitelli (eds.). 
Firenze: Le monnier.

Bruno, Giordano (1987). Los Heroicos Furores (Trad. Ma. R. González Prada). Barcelona: Tecnos.
Cusa, Nicolás de (2004). Acerca de la docta ignorancia. Libro II: Lo máximo contracto o universo (Trad. J. 

Machetta, C. D´Amico y S. Manzo). Buenos Aires: Biblos.
Cusa, Nicolás de (2005). Un ignorante discurre acerca de la mente. Idiota. De mente (Trad. J. Machetta). 

Buenos Aires: Biblos.
Ficino, Marsilio (1944). Commentary on Plato’s Symposium of Love (Trad. S. Reynolds Jayne). Columbia: 

University of Missouri.
Ficino, Marsilio (2008). De amore. Comentario a “El Banquete” de Platón (Trad. R. de la Villa Ardura). Barcelona: 

Tecnos.
Ficino, Marsilio (2001). Platonic Theology (Books I-IV) (Trad. M. Allen y J. Warden). Cambridge: Harvard 

University Press.
Ficino, Marsilio (2002). Platonic Theology (Books V-VIII) (Trad. M. Allen y J. Warden). Cambridge: Harvard 

University Press.
Ficino, Marsilio (1989). Three books of life (Trad. C. V. Kaske y J. R. Clarke). New York: State University of New 

York.
Ficino, Marsilio (2006). Tres libros sobre la vida (Trad. M. Villanueva Salas). Madrid: Asociación Española de 

Neuropsiquiatría.
Platón (2012). Timeo (Trad. C. Eggers Lan). Buenos Aires: Colihue.

Literatura crítica
Bartolomé, Montse (2000). El animismo de Giordano Bruno. AGORA, 19/2, 23-49.
Carannante, Simona (2016). Giordano Bruno e la filosofia moderna. Linguaggio e metafisica. Firenze: Le 

Lettere.
Carannante, Simona (2018). Unigenita Natura. Dio e universo in Giordano Bruno. Roma: Edizioni di storie e 

letteratura.
Cassirer, Ernst (1951). Individuo y cosmos en la filosofía del Renacimiento (Trad. A. Bixio). Buenos Aires: Emecé.
Ciliberto, Michele (2020). Il sapiente furore. Vita di Giordano Bruno. Milano: Adelphi.
D’Amico, Claudio (2014). Nicolás de Cusa en diálogo con sus fuentes: la re-definición del platonismo. Mirabilia (19), 

79-103. https://raco.cat/index.php/Mirabilia/article/view/286968
Fiamma, Andrea (2020). Fiat lux. Anima del mondo, natura e creazione nell’opera di Nicola Cusano. Trilhas 

Filosóficas, Caicó, ano 13, n. 1, 129-146. https://doi.org/10.25244/tf.v13i1.2401.
Garin, Eugenio (1981). El zodiaco de la vida. La polémica astrológica del trescientos al quinientos (Trad. A. 

Prometeo-Moya). Barcelona: Ediciones Península.
Gregory, Tullio (2006). Anima del mondo. Bruniana & Campanelliana, 12/2, 525-535.
Hadot, Pierre. (2015). El velo de Isis (Trad. M. Cucurella Miquel). Barcelona: Alpha Decay.
Hirai, Hiroshi (2002). Concepts of Seeds and Nature in the Work of Marsilio Ficino. En M. Allen y V. Rees (Eds.). 

Marsilio Ficino: His Theology, His Philosophy, His Legacy (pp. 415-422). Leiden/Boston: Brill.
Jakubecki, Natalia; Rusconi, Maria Cecilia y Strok, Natalia (Eds.). (2022). Platón cosmólogo: recepción del 

Timeo entre la Edad Media y la Temprana Modernidad. Buenos Aires: Winograd.
Koyré, Alexandrea (1999). Del mundo cerrado al universo infinito (Trad. C. Solís Santos). Madrid: Siglo XXI de 

España Editores.
Kristeller, Paul Oskar (1996). Ocho filósofos del Renacimiento italiano (Trad. M. Martínez Peñaloza). Buenos 

Aires: Fondo de Cultura Económica.
Molgaray, Diego (2021). Consideraciones en torno a las implicaciones metafísicas virgilianas en Giordano 

Bruno. Stylos, 30 (30), 200-240. https://doi.org/10.46553/sty.30.30.2021.p200-240.
Mondolfo, Rodolfo (2004). Figuras e ideas de la filosofía del Renacimiento. Buenos Aires: Losada.
Ordine, Nuccio (2003). El umbral de la sombra. Literatura, filosofía y pintura en Giordano Bruno (Trad. Silvina 

Vidal). Madrid: Siruela.
Paul, Andrea (2019). Docta religio y pia philosophia en el pensamiento de Marsilio Ficino: las fuentes herméticas 

y la búsqueda de una concordia. Cuadernos de filosofía. 73, 19-30. https://doi.org/10.34096/cf.n73.9714.
Rodríguez, Teresa (2020). ¿Una teoría de las cinco sustancias en Marsilio Ficino? Veritas (Porto Alegre). 65 (3), 

e39771, 1-11. https://doi.org/10.15448/1984-6746.2020.3.39771.
Russano, Nadia (2022). Nicolás de Cusa. En Jakubecki, Natalia; Rusconi, Maria Cecilia y Strok, Natalia (Eds.). 

Platón cosmólogo: recepción del Timeo entre la Edad Media y la Temprana Modernidad (pp. 415-422). 
Buenos Aires: Winograd.

Salles, Ricardo (2021). The Stoic World Soul and the Theory of Seminal Principles. En J. Wilberding (Ed.). World 
Soul. A History (pp. 44-66). Oxford: Oxford University Press.

Soto Bruna, María Jesús (1998). La relación Dios-mundo en los orígenes del panteísmo moderno. Giordano 
Bruno. En J. Morales et al. (Eds.). Cristo y el Dios de los cristianos. Hacia una comprensión actual de la 
teología: XVIII Simposio Internacional de Teología de la Universidad de Navarra (pp. 321-332). Pamplona: 
Servicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra.

Villoro, Luis (1992). El pensamiento moderno. Filosofía del Renacimiento. Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica.

https://raco.cat/index.php/Mirabilia/article/view/286968
https://doi.org/10.25244/tf.v13i1.2401
https://doi.org/10.46553/sty.30.30.2021.p200-240
https://doi.org/10.34096/cf.n73.9714
https://doi.org/10.15448/1984-6746.2020.3.39771


12 Bianchi, Agustín

Yates, Frances Amelia (1983). Giordano Bruno y la tradición hermética (Trad. D. Bergadà). Barcelona: Editorial 
Ariel.

Zaffino, Valentina (2020). Totum et Unum. Giordano Bruno e il pensiero antico. Milano-Udine: Mimesis.


