EDICIONES
= COMPLUTENSE [@E

Ingenium. Revista Electronica de Pensamiento Modernoy ARTICULOS

Metodologia en Historia de la Ideas
e-ISSN: 1989-3663

El concepto de anima mundi en el Renacimiento:
Nicolas de Cusa, Marsilio Ficino y Giordano Bruno

Agustin Bianchi
Instituto de Ciencias, Universidad Nacional de General Sarmiento - CONICET. DX @

https://doi.org/10.5209/inge.99129 Recibido: 16/11/2024 e Revisado: 03/01/2025 e Aceptado: 26/07/2025

ES Resumen. El presente articulo tiene como propdsito estudiar el tratamiento del concepto de anima mundi
entres fildsofos clave del pensamiento renacentista: Nicolas de Cusa, Marsilio Ficino y Giordano Bruno. Para
ello, se analizara la concepcion cusana de anima mundien sus obras De docta ignorantiall (1440) e Idiota. De
mente (1450). A continuacion, se estudiara el lugar del alma del mundo en la ontologia ficiniana en algunos
pasajes de obras como De amore (1469), Theologia platonica (1482) y el tercer libro de De vita triplici (1489).
Por ultimo, se examinara la recepcion del concepto platdnico de anima mundi en la filosofia naturalista del
Nolano, principalmente a partir de la lectura del De la causa, principio et Uno (1584) y del Lampas triginta
statuarum (1586), complementandola cuando sea relevante con consideraciones extraidas de otras obras
de su produccion italiana y latina. Con esto se pretende analizar las continuidades y transformaciones del
concepto de anima mundi en los tres fildsofos mencionados.

Palabras clave: Alma del mundo, Giordano Bruno, Marsilio Ficino, Nicolas de Cusa.

EN The concept of anima mundi in the Renaissance: Nicholas of Cusa,
Marsilio Ficino and Giordano Bruno

EN Abstract. The purpose of this article is to study the treatment of the concept of anima mundi in three
central figures of Renaissance philosophy: Nicholas of Cusa, Marsilio Ficino, and Giordano Bruno. To achieve
this, | analyze Cusa’s conception of anima mundi in his works De docta ignorantia 1l (1440) and Idiota. De
mente (1450). Subsequently, | study the place of the World Soul in Ficinian ontology in selected passages
of works such as De amore (1469), Theologia platonica (1482) and the third book of De vita triplici (1489).
Finally, | examine the reception of the Platonic concept of anima mundiin the natural philosophy of Giordano
Bruno, mainly from the reading of De la causa, principio et Uno (1584) and Lampas triginta statuarum (1586),
complementing it when relevant by considerations from other works in his Italian and Latin production. The
aim is to analyze the continuities and transformations of the concept of anima mundiin the three philosophers
mentioned.

Keywords: World Soul, Giordano Bruno, Marsilio Ficino, Nicholas of Cusa.

Sumario. 1. Introduccion. 2. El alma del mundo en la filosofia de Nicolas de Cusa. 3. El alma del mundo en la
filosofia de Marsilio Ficino. 4. La recepcion del concepto de anima mundi en la filosofia de Giordano Bruno.
5. A modo de conclusion. Bibliografia. Fuentes. Literatura critica.

Como citar: Bianchi, Agustin (2025): El concepto de anima mundi en el Renacimiento: Nicolas de Cusa,
Marsilio Ficino y Giordano Bruno. Ingenium, 19, 1-12

Ingenium, 19, 2025: 1-12 1


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:agustinbianchi19%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0009-0000-6108-412X

1. Introduccion

La idea de un universo animado, como si de un gran
animal se tratase, cobra capital importancia en la
filosofia del Renacimiento, esto es, entre los siglos
XIV 'y XVI. A partir del siglo XVII, la metafora que se
impondra para explicar el universo y la naturaleza
sera la maquina, reemplazando una vision organica,
dinamica e inmanente de los fendmenos naturales
por una vision instrumental, mecanica y cuyo movi-
miento es puesto en marcha por una realidad tras-
cendente'.

En el Renacimiento, la nocidén neoplatonica de
anima mundi (alma del mundo) ocupa un lugar cen-
tral en la vision del universo como un organismo
vivo, cuyas partes se encuentran conectadas e in-
terrelacionadas entre si por una simpatia universal
(cf. Villoro, 1992, 64). La fuente principal y el punto
de referencia de la reflexion sobre el concepto de
anima mundi es el Timeo de Platon (cf. Carannante,
2016, 45), obra que tendra una creciente recepcion
durante la Edad Media y cuyos comentarios medie-
vales enriqueceran la especulacion renacentista so-
bre el término?

Entre los principales comentarios que transmiten
a la Edad Media una teoria articulada sobre el alma
del mundo cabe nombrar las Enéadas de Plotino, la
traduccion latina comentada del Timeo de Calcidio,
el Comentario al Suefno de Escipion de Macrobio, la
Consolacion de la Filosofia de Boecio y las glosas
de filésofos platénicos del siglo XII como Bernar-
do de Chartres, Guillermo de Conches y Thierry de
Chartres®. Seflalemos que en los comentarios a la
doctrina platénica del anima mundi realizado por
autores cristianos —como es el caso de Nicolas de
Cusay Marsilio Ficino— se realizara un esfuerzo por
compatibilizar la cosmologia pagana de la cual sur-
ge esta doctrina con el dogma cristiano, muchas ve-
ces identificando el alma del mundo del Timeo con
el Espiritu Santo.

Esta identificacion puede comprenderse si te-
nemos en cuenta la funcion del anima mundi en el
Timeo. El demiurgo formé el alma del mundo al en-
tremezclar “lo indivisible y que se comporta siempre
idénticamente” (la mismidad) con “lo divisible que
deviene en los cuerpos” (la alteridad), obteniendo
asi una “tercera clase intermedia de ser”. A partir de
estos tres elementos, el anima mundi emerge como
su combinacion en “una mezcla de lo mismo, de lo
otro y del ser” (Timeo, 35a-b). De acuerdo con su
formacion y naturaleza intermedia entre elementos
opuestos, el demiurgo coloca el alma del mundo en
el centro del cosmos como mediador entre las for-
mas eternas y el mundo sensible. Ademas de esta
funcion mediadora, el alma del mundo asegura el
ordeny la vida del universo, asi como el movimiento
regular y armonico de los cielos segun una estructu-
ra proporcional gobernada por relaciones matema-
ticas precisas (cf. Gregory, 2006, 525). Esta funcion

Bianchi, Agustin

mediadora y ordenadora del anima mundi tendra
una amplia aceptacion en los fildsofos del Renaci-
miento, si bien se introduciran algunas novedades a
la antigua doctrina.

El proposito de este trabajo es abordar el trata-
miento del concepto de anima mundi en tres filo-
sofos clave del pensamiento renacentista: Nicolas
de Cusa, Marsilio Ficino y Giordano Bruno. Para ello,
analizaremos la concepcion cusana de anima mundi
en sus obras De docta ignorantia Il (1440) e Idiota.
De mente (1450). A continuacion, estudiaremos el
lugar del alma del mundo en la ontologia ficiniana
en algunos pasajes de obras como De amore (1469),
Theologia platonica (1482) y el tercer libro de De vita
triplici(1489). Por ultimo, examinaremos la recepcion
del concepto platonico de anima mundi en la filoso-
fia naturalista del Nolano, principalmente a partir de
la lectura del De la causa, principio et Uno (1584) y
del Lampas triginta statuarum (1586), complemen-
tandola cuando sea relevante con consideraciones
extraidas de otras obras de su produccion italiana
y latina.

2. El alma del mundo en la filosofia de
Nicolas de Cusa

Uno de los principales impulsores de los estudios
cusanos en el siglo XX fue Ernst Cassirer, quien en
su clasico Individuo y cosmos en la filosofia del Re-
nacimiento hace del filosofo y tedlogo de Kues el
primer pensador moderno (cf. Cassirer, 1951, 25).
Segun el filésofo neokantiano, el Cusano parte de
la oposicion conocida en el Medioevo entre el ser
de lo absoluto —lo infinito— y el ser de lo empirico
—lo finito—. La novedad introducida por Nicolas es
pensar esta oposicion no de forma dogmatica, sino
desde el punto de vista del conocimiento humano.
En consonancia con Cassirer, Claudia D’Amico des-
taca como novedad en el pensamiento del cardenal
de Kues el “intento de franquear los limites que el
pensamiento racional impone al discurso acerca de
lo absoluto” (2014). Esta nueva via traera consecuen-
cias insospechadas en el ambito de la teologia, la
metafisica, la gnoseologia, la éticay, en particular, la
cosmologia.

La imagen medieval del cosmos en tanto totali-
dad finita, con espacios cualitativamente diferencia-
dos y dispuesto en grados de jerarquia en relacion a
la proximidad del motor inmovil, sera rechazada por
primera vez en el tratado cusano De docta ignoran-
tiade 1440 (cf. Koyré, 1999, 10). Para la nueva cosmo-
logia expuesta alli, sobre todo en el segundo libro,
no existe ya un arriba absoluto ni un abajo absoluto,
sino un cosmos homogéneo e infinito* que, por un
lado, se opone al ser absoluto, pero por otro lado
participa de él del mejor modo en que lo permite su
condicion: en una distanciainfinita, cada ser finito de
la naturaleza se encuentra igual de proximo y lejano
del principio divino absoluto (cf. Cassirer, 1951, 43). Y

' Sobre la mecanizacion de la Naturaleza en la Modernidad, véase Hadot (2015, 155 y ss.).
2 Una compilacion de fuentes y comentarios sobre el Timeo platénico puede encontrarse en el reciente estudio Platon cosmdlogo

(2022).

3 Para una historia sucinta del concepto de anima mundi, véase Gregory (2006).

4 Sinembargo, y como se sefialara mas adelante, esta infinitud no debe entenderse en sentido absoluto, como corresponde Unica-
mente a Dios, que es infinito negativo, es decir, infinito por ausencia de toda limitacion. El universo, en cambio, es infinito privativo:
su infinitud es producto de la imposibilidad de hallar un limite mayor en acto, no por plenitud ontoldgica, sino por la limitacion

inherente a la materia.



Ingenium, 19, 2025: 1-12

en este preciso sentido el Cusano reemplaza la dis-
posicion gradual del cosmos de la fisica peripatética
por el principio todo esta en todo de Anaxagoras®.

Ciertamente, uno de los conceptos centrales de
la filosofia de Nicolas de Cusa es el de infinito. A la
infinitud de Dios nada se le opone, pues lo maximo
y lo minimo coinciden en la unidad absoluta. Antes
de abordar directamente esta unidad absoluta, es
necesario considerar la manera en que la unidad se
manifiesta en el universo. Como sefiala el Cusano,
el universo también es una unidad, pero contracta,
determinada, en donde la unidad y la multiplicidad
se desarrolla. Por esta razon, el universum, como lo
indica la propia palabra, es la unidad de la diversi-
dad: la unidad del universo no es absoluta, pues no
subsiste sin la pluralidad de las cosas®.

Por lo que la unidad absoluta esta desvincu-
lada de toda pluralidad. Pero la unidad con-
tracta, que es el universo uno, aunque sea
uno maximo, puesto que es contracto, no esta
desvinculado de la pluralidad, aunque no sea
sino lo uno maximo contracto. (Cusa, trad. en
2004, 43)."

Asi, el universo es semejanza de lo absoluto, ex-
plicacion en el tiempo y el espacio de la com-plicatio
simplisima. Al no poder desvincularse de la plurali-
dad, la unidad del universo no es infinita en el mismo
sentido que lo divino, esto es, por abundancia; sino
que su infinitud es a causa de la carencia, esto es, li-
mitado por la posibilidad de la materia. Decimos en-
tonces que el universo es infinito privativo, mientras
que Dios es infinito negativo (pues nada se le opone)®.

Este elemento del parrafo citado de la Docta
ignorancia (que el universo contracto no esta des-
vinculado de la pluralidad) tendra implicaciones im-
portantes en la consideracion de Nicolas de Cusa
sobre el anima mundi. Asimilando la doctrina de los
platénicos de Chartres del alma del mundo como
“necesidad de la complexion”, el Cusano discute
la idea de una instancia mediadora, separada y no
contracta entre la unidad absoluta divina y la unidad
del universo. Para el cardenal aleman, sélo Dios es
absoluto, todo lo demas es contracto™.

El alma del mundo no puede ser como una men-
te separada: separada tanto de Dios (cuya mente es
la unica totalmente en acto) como separada de las
cosas particulares. Esto se debe a que el alma del
mundo solo puede darse en la contraccion, esto es,

5 Cusa, De docta ign. Il, 5, n. 117. (trad. en 2004, 47).
6 Cusa, De doctaign. I, 4, n. 115. (trad. en 2004, 45).

en el modo en el cual la realidad se determina. Al
igual que la unidad contracta maxima o universo, el
alma del mundo no existe por fuera de las cosas.

Por lo tanto, el alma del mundo no tiene ser,
sino con la posibilidad, por la cual es contrai-
da, y no es como una mente separada o bien
separable de las cosas. Pues si nos referimos
a la mente en cuanto esta separada de la po-
sibilidad, la misma es la mente divina, la cual
es la unica totalmente en acto. Por lo tanto, no
es posible que haya varios ejemplares distin-
tos. Pues cualquiera de ellos seria maximo y
verisimo respecto de sus ejemplificados; pero
no es posible esto: que haya muchos maxi-
mos y verisimos. (Cusa, trad. en 2004, 79)."

La consecuencia de la inseparabilidad del alma
del mundo de los entes singulares es que no hay
multiplicidad de formas o imagenes de las formas,
ya que es suficiente un solo ejemplar infinito, una
sola forma infinita de las formas (infinita forma for-
marum), que es Dios™. Asi pues, no hay una mente
en tanto hipodstasis entre Dios y el universo, sola-
mente Dios es alma y mente del mundo (cf. Flamma,
2020, 143).

Tampoco, por este modo, se da un medio en-
tre lo absoluto y lo contracto, como han imagi-
nado quienes pensaron que el alma del mun-
do es una mente después de Dios y antes de
la contraccion del mundo. Porque so6lo Dios
es alma y mente del mundo por este modo,
segun el cual el alma es considerada casi algo
absoluto, en el que son en acto las formas de
todas las cosas. Los filésofos, ciertamente,
no estaban suficientemente instruidos acerca
del Verbo divino y de lo maximo absoluto; por
ello consideraron la mente y el almay también
la necesidad recurriendo a cierta explicacion
de la necesidad absoluta sin la contraccion.
(Cusa, trad. en 2004, 81).®

En este punto el Cusano define al anima mundi
como “naturaleza intelectual creada” (natura intellec-
tuali creata) y rechaza su caracter intermediario al rein-
terpretar su funcion dentro de la dialéctica intratrinita-
ria, atribuyéndola directamente a la segunda Persona
divina: el Verbo (Russano, 2022, 421). Tanto platonicos
como aristotélicos habian errado en la doctrina del
anima mundi al no conocer la naturaleza verdadera de

Cusa, De docta ign. Il, 4, n. 114: “Unde unitas absoluta ab omni pluralitate absoluta est. Sed contracta unitas, quae est unum uni-
versum, licet sit unum maximum, cum sit contractum, non est a pluralitate absolutum, licet (non) sit nisi unum maximum contrac-
tum.”

Cusa, De docta ign. ll, 8, n. 135. (trad. en 2004, 67).

Los chartrenses distinguian cuatro modos universales de ser: la necesidad absoluta (Dios), la necesidad de la complexion (alma
del mundo del Timeo de Platon), la posibilidad determinada en acto (los seres singulares) y la posibilidad absoluta (la mera posi-
bilidad de ser de las cosas, no actualizada) (Russano, 2022, 419).

Cusa, De docta ign. 11, 9, n. 150. (trad. en 2004, 81).

Cusa, De doctaign. ll, 9, n.148: “Anima igitur mundi non habet esse nisi cum possibilitate, per quam contrahitur, et non est ut mens
separata a rebus aut separabilis. Nam si de mente consideremus, prout separata est a possibilitate, ipsa est mens divina, quae
solum penitus actu est. Non est igitur possibile plura distinta exemplaria esse. Quodlibet enim ad sua exemplata esset maximum
atque verissimum”.

Cusa, De docta ign. 11, 9, n. 149. (trad. en 2004, 79-81).

Cusa, De docta ign. Il, 9, n. 150: “Nec cadit eo modo medium inter absolutum et contractum, ut illi imaginati sunt, qui animam
mundi mentem putarunt post Deum et ante contractionem mundi. Solus enim Deus anima et mens mundi est eo modo, quo
anima quasi quid absolutum, in quo omnes rerum formae actu sunt, consideratur. Philosophi quidem de Verbo divino et maximo
absoluto sufficienter instructi non erant; ideo mentem et animam ac necessitatem in quadam explicatione necessitatis absolutae
sine contractione considerarunt”.



Dios. En este sentido, la concepcion trinitaria cristiana
es para el Cusano superior a las doctrinas de los anti-
guos sabios porque piensa la “necesidad de la com-
plexion” como un acto voluntario del Dios creador (cf.
Fiamma, 2020, 133): para el cardenal, la mediacion del
anima mundi no es necesaria, porque Dios es junta-
mente causa eficiente, formal y final de todo™.

Esto mismo es sostenido en el didlogo Idiota. De
mente de 1450, donde Nicolas conjetura que aquello
que Platon llamod “alma del mundo” y Aristoteles “na-
turaleza”, no es otra cosa que “Dios operante todo en
todo” (deum omnia in omnibus operantem)®. El alma
del mundo de los platonicos es para el Cusano el mis-
mo arte creativo absoluto (absolutam artem creativam)
de Dios, en cuyo arte coincide con el artifice y el magis-
terio con el maestro®. No existe, por tanto, ni un alma
separada ni una necesidad de la complexion por fuera
del mismo acto creador divino, porque, como lo ilustra
el mismo Cusano con un ejemplo sensible:

el querer coincide en la omnipotencia con el
ejecutar, casi como cuando el hacedor del
vidrio hace vidrio: pues insufla espiritu, el cual
ejecuta su voluntad; en tal espiritu esta la
palabra o concepto y la potencia; pues si no
estuviesen la potencia y el concepto del que
hace vidrio en el espiritu que emite, tal vidrio
no tendria origen. (Cusa, trad. en 2005, 131)."”

3. El alma del mundo en la filosofia de
Marsilio Ficino

Si hubo un filésofo que se preocupo por recuperar y
sistematizar la tradicion platonica en el Renacimien-
to ese fue, sin dudas, Marsilio Ficino. Esta recupe-
raciony sistematizacion del platonismo, consumada
en sus traducciones al latin del Corpus Platonicum
y en su voluminoso Theologia platonica de 1482, se
nutrié de diversas fuentes que enriquecieron el pla-
tonismo ficiniano. Ademas de los autores que cono-
cemos como heoplaténicos (Plotino, Proclo, Jambli-
Co, etc.), las paginas del filésofo florentino remiten a
los testimonios de Hermes Trismegisto, Zoroastro,
Orfeo y Pitagoras, considerados eslabones de una
cadena ininterrumpida de pia philosophia 'y prisca
theologia que desembocan en la gran sintesis del
dogma cristiano (cf. Kristeller, 1996, 58 y Paul, 2019).

Respecto a su ontologia, Ficino elaboro una des-
cripcion del universo organizado jerarquicamente,
en el que cada ser ocupa su lugar y tiene su grado

4 Cusa, De docta ign. Il, 9, n. 150. (trad. en 2004, 81).
s Cusa, Idiota. De mente 13, n. 145. (trad. en 2005, 131).
6 Cusa, Idiota. De mente 13, n. 147. (trad. en 2005, 131).

Bianchi, Agustin

de perfeccion, comenzando por Dios y siguiendo
por la mente angélica (o el angel), el alma, la cua-
lidad (o naturaleza) y la materia informe. Estas son
las cinco sustancias o los cinco grados principales
de la realidad (cf. Kristeller, 1996, 63)'®. Ahora bien,
esta organizacion jerarquica se encuentra muy le-
jos de ser estatica. Para Ficino, el universo es una
unidad dinamica e interrelacionada, cuyas partes se
encuentran unidas por fuerzas y afinidades activas.
Es en este punto que cobra importancia la doctrina
del alma del mundo, recuperada de sus lecturas de
los neoplatdnicos, especialmente de Plotino.

En la descripcion de los cinco grados de ser reali-
zada en Theologia platonica, Ficino otorga al alma el
lugar central e intermedio en la gran cadena de ser:
entre los dos grados superiores (Dios y la mente an-
gélica) y los dos inferiores (la cualidad y la materia) (cf.
Gregory, 2006, 529). Por ello, el alma, al ubicarse en el
medio entre lo inteligible y lo sensible, es el centro de
todas las cosas y el nexo que mantiene unido a todo el
universo (cf. Kristeller, 1996, 64). Pero antes de entrar
en detalles sobre este tercer grado de ser, repasemos
brevemente la estructura ultima del universo ficiniano.

Como se senalo, el centro de todo es Dios, y en
torno a este punto estable giran los cuatro circulos
de la circunferencia: la mente, el alma, la cualidad o
naturaleza y la materia (cf. Ficino, trad. en 2008, 26)®.
Entre estos circulos existe una gradacion de ser,
pues la luz de Dios crea la mente angélica mediante
la sombra de Dios, y al alma mediante la sombra del
angel. En esta mediacion gradual, la unidad y estabili-
dad divina devienen en pluralidad y mutabilidad: Dios
es la fuente de la unidad (fons unitatis), la mente an-
gélica es fuente de la pluralidad (fons multitudinis), y
el alma es la fuente del movimiento (fons motionis)?°.

Ahora bien, esta gradacion implica que el unico
rostro divino (unus dei vultus) se refleja en los diferen-
tes niveles (angel, almay cuerpo del mundo), de mane-
ra clarisima en el mas proximo, y de manera oscura en
el mas lejano (cf. Ficino, trad. en 2008, 95)*'. Gracias a
la mediacion de la mente angélica (que provee la plu-
ralidad) y del alma (que provee el movimiento)??, toda
la maquina de este mundo (machina mundi) vive y se
encuentra insuflada por un alma como cualquier orga-
nismo o animal que observamos en la naturaleza.

Entonces, en tanto que el todo es mas per-
fecto que la parte, tanto mas perfecto es el
cuerpo del mundo que el cuerpo de cualquier
ser vivo. Sin duda seria absurdo pensar que

7" Cusa, Idiota. De mente 13, n. 146: “Nam velle cum exsequi in omnipotentia coincidunt. Quasi ut dum vitrificator vitrum facit. Nam

20

21

22

insufflat spiritum, qui exsequitur voluntatem eius, in quo spiritu est verbum seu conceptus et potentia; nisi enim potentia et con-
ceptus vitrificatoris forent in spiritu, quem emittit, non oriretur vitrum tale”.

Para un cuestionamiento a la “teoria de las cinco sustancias” en Ficino, véase Rodriguez (2020). En ese articulo, la investigadora
defiende que el término de “sustancia” solo deberia aplicarse a los tres primeros grados (Dios, la mente angélicay el alma).
Ficino, De amore Il, 3 (1944, 44): “Neque ab re theologi veteres, bonitatem in centro, pulchritudinem in circulo posuerunt. Bonita-
tem inquam in centro uno, in circulis autem quattuor, pulchritudinem. Centrum unum omnium Deus est. Circuli quattuor circa id
assidue revoluti, mens, anima, natura, material”.

Ficino, Theologia platonica lll, 1.11 (2001, 222): “Lux dei producit angelum, sub dei scilicet umbra; lux dei animam sub umbra producit
angeli. Angelus a dei uno actu unitatem stabilem adipiscitur, sub dei umbra cadit in multitudinem. Anima a dei luce statum nanciscitur,
sub umbra dei multitudinem, sub angeli umbra mutationem. Fons unitatis deus, fons multitudinis angelus, fons motionis est anima”.
Ficino, De amore V, 4 (1944, 68): “Unus igitur dei vultus tribus deinceps per ordinem positis lucet in speculis, angelo, animo, cor-
pore mundi. In illo tamgquam propinquiore clarissime; in isto remotiore obscurius; in hoc remotissimo, si ad caetera compares,
obscurissime”.

En esto radica la distincion entre la mente angélica y el anima mundi: si bien ambos son mediacion entre el unico rostro divino y
el mundo, el primero es fuente de pluralidad mientras que el segundo otorga movimiento.



Ingenium, 19, 2025: 1-12

un cuerpo imperfecto tuviese alma y el per-
fecto no tuviese alma ni viviera.

JQuién esta tan enajenado como para decir
que la parte vive y el todo no? Vive, por tanto,
todo el cuerpo del mundo, ya que los cuerpos
de los animales, que son parte de ese todo,
viven. El alma de todo debe ser una, como una
es la materia y uno el edificio. (Ficino, trad. en
2008, 125-126).%

En este fragmento comenzamos a vislumbrar la
funcion del alma del mundo en la ontologia del Flo-
rentino. Bajo el supuesto de que el hombre es un mi-
crocosmos, es decir, reflejo del macrocosmos que
es el universo, Ficino establece una analogia entre
nuestra alma racional y el alma del mundo que im-
pregna toda la maquina del universo. En su obra De
vita triplici de 1489, se asevera que “asi como la vir-
tud de nuestra alma se aplica a los miembros por
medio del espiritu, asi también la virtud del alma del
mundo se distiende bajo el alma del mundo, por en-
tre todas las cosas” (Ficino, trad. en 2006, 92)**. En
la misma obra, Ficino remite al célebre pasaje virgi-
liano —al que también adscribira Giordano Bruno—
“Spiritus intus alit” (el espiritu nutre desde dentro)
para indicar que el espiritu es recibido en todas las
cosas (Ficino, trad. en 2006, 97)%.

En el platonismo ficiniano, el tratamiento del con-
cepto de anima mundida un giro naturalista decisivo
mas alla de las controversias teoldgicas: vivifica la
naturaleza. En particular, el alma del mundo cumple
una funcion mediadora al ser una especie de sus-
tancia que penetra en la materia pasiva e inerte y le
insufla vida y movimiento. En otras palabras, el alma
del mundo es el vehiculo que transmite las propie-
dades de lo inteligible sobre lo sensible (cf. Caran-
nante, 2016, 56-57).

Al comienzo de Theologia platonica, Ficino presta
especial atencion al alma ya que, como reza el sub-
titulo de la obra, su propdsito principal es demostrar
que el alma es inmortal.

Dado que el género del alma racional ocupa
el lugar intermedio entre los grados de ser,
se muestra como el vinculo de toda la natu-
raleza —pues dirige las cualidades y los cuer-
pos mientras que se une al angel y a Dios—.
Nosotros demostraremos que es completa-
mente indisoluble, en tanto que conecta los
grados de la naturaleza; que es lo mas pre-
eminente, en tanto que preside la maquina
del mundo; y que es lo mas bienaventurado,
en tanto que se aloja en el seno de lo divino.
(Ficino, trad. en 2001, 16).26

Para Ficino, el alma se ubica en el grado medio
(medius gradus) y funciona como vinculo de la natu-
raleza toda (vinculum naturae totius), rostro de todas
las cosas, nudo y copula del mundo (vultus omnium
nodusque et copula mundi). Por esta misma razon,
es el maximo milagro en la naturaleza (maximum
est in natura miraculum) (Ficino, trad. en 2001, 242).
Al ubicarse en el medio de los cinco grados de ser,
Ficino denomina al alma “esencia tercera y media”
(essentia tertia ac media). Pero, ademas, agrega
que es una sustancia completamente necesaria en
la naturaleza porque debe haber una esencia que
siempre se encuentre en movimiento y viva (movea-
tur et vivat), y que transmita tales caracteristicas a
los cuerpos (Ficino, trad. en 2001, 232).

En relacion a la materia, el alma aparece inde-
pendiente y externa; pero, al mismo tiempo, inclina-
da hacia ella. Si bien todo se encuentra impregnado
por el alma, esta rige la materia como una sefiora,
no como su compafera (corporum domina est, non
comes) (Ficino, trad. en 2001, 242). Esta externalidad
del alma respecto a la materia es defendida por Fici-
no por una serie de argumentos:

La tercera esencia, aunque es independiente
de la materia, sin embargo, fue creada lejos
de Dios y cercana a la materia, hacia la cual
se inclina de cierta manera y es, justamente,
por esta inclinacion que es llamada alma. Si
bien puede inclinarse hacia la materia, no de-
pende de ella, esto lo demostraremos medi-
ante una serie de argumentos. El primero es
el que acabamos de presentar. El segundo, si
esta esencia estuviera inmersa en la materia,
jamas se elevaria hacia las realidades divinas
que se encuentran muy alejadas de la materia
y, por tanto, no seria el vinculo apropiado del
universo, ya que no podria unir las realidades
inferiores con las realidades superiores. El
tercer argumento, siendo la primera en mov-
erse, necesariamente se mueve en un circulo
y libremente por si misma. Si se mueve por
si misma, ciertamente actuara por si misma.
Si es asi, también es para si misma, sin es-
tar atada a <ningun> cuerpo. Si se mueve
libremente, no esta ligada a la materia. Si se
mueve circularmente, vuelve sobre si misma,
dejando a la materia. El cuarto argumento, si
ella domina la materia, primero dandole mov-
imiento y dandole forma, no se mezcla con la
materia. Es evidente que la esencia, que es la
sede del alma, que Platén en el Timeo tam-
bién llama "el cuenco de las almas", no tiene
origen en los cuerpos y ni siquiera esta con-
stituida por las partes de la cantidad. Puesto
que tales partes se encuentran en los cuerpos

23 Ficino, De amore VI, 3 (1944, 79): “Quanto igitur totum parte perfectius est, tanto esset imperfectum quidem corpus habere ani-
mam, perfectum vero neque habere animam, neque vivere. Quis enim adeo mente captus est, ut partem vivere dicat, totum
neget? Vivit igitur totum mundo corpus, cum animalium corpora, quae partes illius sunt, vivant. Unam esse oportet totius animam,

sicut et una est materia, una constructio”.

2 Ficino, De vitalll, 1.75-78 (1989, 246): “sicut animae nostrae virtus per spiritum adhibetur membiris, sic virtutem animae mundi [...] sub
anima mundi dilatari per omnia”. Cabe remarcar que la antropologia ficiniana es triple: el almay el cuerpo se encuentran unidos por
medio del espiritu, definido como casi un no-cuerpo y casi ya-alma, asi como casi no-almay casi ya-cuerpo (2006, 97 y 1989, 256).

25 Ficino, De vita lll, 3.37 (1989, 256). El verso de Virgilio remite a Eneida VI 726. Para un recorrido de la recepcion y transformacion
de este pasaje hasta llegar a Giordano Bruno, véase Molgaray (2021).

% Ficino, Theologia platonica |, 3.3: “Quoniam autem ipsum rationalis animae genus, inter gradus huiusmodi medium obtinens, vincu-
lum naturae totius apparet, regit qualitates et corpora, angelo se iungit et deo, ostendemus id esse prorsus indissolubile, dum gradus
naturae connectit; praestantissimum, dum mundi machinae praesidet; beatissimum, dum se divinis insinuat”. Traduccion propia.



y las cualidades, pero no en formas separa-
das del cuerpo. El alma, por tanto, no se des-
vanecera al dividirse en varias partes. (Ficino,
trad. en 2022, 469, 471).%

El alma del mundo, que posee tantas razones
seminales de las cosas (rationes rerum seminales)
como ideas posee la mente divina (ideae in mente di-
vina), permite la conexion y el vinculo entre lo divino
y lo sensible al reflejar y plasmar estas ideas como
especies en la materia (species in materia) (cf. Ficino,
trad. en 2006, 90)?8. La idea de la animacion universal
es, para finalizar nuestro analisis de la obra ficiniana,
la condicion y fundamento de la magia y la astrologia
(cf. Villoro, 1992, 65). El hombre-mago, capaz de dirigir
el espiritu a la materia y viceversa, tiene la habilidad
de conectar el mundo divino superior con el alma del
mundo y con el mundo material gracias a su conoci-
miento del circuito espiritual que cubre todas las co-
sas del universo (cf. Yates, 1983, 84-85). En el De vita
se afirma que, gracias a su propio espiritu, el hombre
puede obtener beneficios naturales procedentes del
alma del mundo que anima y mueve la maquina del
mundo (Ficino, trad. en 2006, 98)%°.

4. Larecepcion del concepto de anima
mundi en la filosofia de Giordano Bruno

La figura de Giordano Bruno ha llamado la atencion de
numerosos historiadores e historiadoras de la filosofia
ya sea por el novedoso planteo ontoldgico-cosmologi-
€O que propone como por la dificultad de comprender
univocamente la totalidad de su produccion escrita.
En este pensador se mezclan, por un lado, intuiciones
innovadoras que no encontraran aceptacion sino des-
pués de varios siglos de ser formuladas —tales como la
infinitud del universoYy la pluralidad de mundos-—. Y, por
otro lado, una cosmovision que otorga un lugar central
ala magia y al arte de la memoria, tan caracteristicos
de laidiosincrasia renacentista de los siglos XV y XVI.
En la ontologia bruniana presenciamos, frente a
la tradicion aristotélica y platonica, una explicita rei-

Bianchi, Agustin

vindicacion de la materia como principio producti-
vo de las formas. En consonancia con esto, tanto el
universo como la Naturaleza adquieren un caracter
divino a tal punto que, como sucediera con el Cusa-
no, se acusara a Bruno de confundir la creatura con
el creador, esto es, de panteismo®®.

El concepto de infinito, que muchas veces se utilizd
para exaltar la alteridad de Dios respecto a la Natura-
leza —como observamos en el Cusano—, deviene en
Bruno la expresion de la intima complementariedad
entre ambos polos (Cf. Carannante, 2016, 223-224).
En efecto, para el Nolano Dios es infinito com-plica-
damente en modo simple, mientras que el universo es
también infinito, pero ex-plicadamente, compuesto de
partes finitas y cuya potencia y acto no se identifican
del mismo modo que en la unidad divina. Entre ambos
polos, Dios y universo, el infinito deviene el punto de
contacto (Cf. Carannante, 2016, 367-368).

Yo llamo al universo «todo infinito», porque
no tiene borde, limite o superficie; digo que
el universo no es «totalmente infinito» porque
cada una de las partes que podemos tomar
de él es finita y cada uno de los mundos innu-
merables que contiene es finito. Llamo, a Dios
«todo infinito» porque excluye de sitodo limite
y cada atributo suyo es uno e infinito; y digo
que Dios es «totalmente infinito» porque todo
él esta en todo el mundo y en cada una de sus
partes infinitamente y totalmente, al contrario
que la infinitud del universo, la cual esta to-
talmente en todo, pero no en las partes (si a
propdsito del infinito podemos hablar de par-
tes) que podamos comprender en él. (Bruno,
trad. en 1998, 116-117).%'

Esta idea puede ser resumida en la siguiente afir-
macion del Spaccio de la Bestia Trionfante, publica-
do el mismo afno que De l'infinito: “la unidad es un
infinito implicito, y el infinito es la unidad explicada”
(Bruno, trad. en 2011, 141)%2, Como puede apreciarse,
esta nocion bruniana es un eco de aquella distin-

27 Ficino, Theologia platonica V, 5.5 (trad. en 2002, 30, 32): “Essentia tertia, licet a materia non dependeat, tamen a deo facta lon-

28

29

30
31

32

ginquior et propinqua materiae, ad eam quodammodo inclinatur, ob quam inclinationem anima nuncupatur. Et licet inclinetur, non
tamen ab ipsa dependet, quod multis rationibus demonstramus. Prima est, quam assignavimus. Secunda est, quia si haec es-
sentia esset immersa materiae, numquam emergeret in divina, quae sunt a materia remotissima, atque ita non esset competens
mundi nodus, quia non connecteret infima cum supremis. Tertia est, quia cum moveatur primo, necessario movetur per se libere
in circuitum. Si per se movetur, per se utique operatur. Si hoc est, etiam per se ipsam, nullis addicta corporibus. Si movetur libere,
non est alligata materiae. Si volvitur in circuitum, in se ipsam se recipit, relicta materia. Quarta est, quia si materiae dominatur
movendo illam primum atque formando, materiae non miscetun Per haec apparet essentiam illam quae est animae sedes, quam
etiam animarum pateram Plato nominat in Timaeo, nullam habere originem a corporibus atque etiam neque ex partibus quantita-
tis constitui. Partes siquidem huiusmodi solis corporibus et qualitatibus insunt, non autem in formis a corpore separatis. Non igitur
ob id anima dissipabitur, quod in partes aliquas dissolvatur”. Utilizamos la traduccién de A. Paul en Platon cosmdlogo.

Ficino, De vitalll, 1.13-15 (trad. en 1989, 242). Véase también el comentario de Garin (1981, 104-105). Sobre el concepto de razones
seminales en el pensamiento ficiniano remitimos a Hirai (2002); sobre el origen estoico de este concepto véase Salles (2021).
Ficino, De vitalll, 4.5-11 (1989, 258): “Pues en efecto, ya sea que el cuerpo y las cosas del mundo estén cercanas al alma del mun-
do, como les place a Plotino y a Porfirio, o bien que el cuerpo del mundo, al igual que el alma, estén cercanos a Dios, como les
place a los nuestros y tal vez también al pitagoérico Timeo, en cualquier caso, el mundo vive y respira y nos es posible absorber su
espiritu. El hombre puede absorberlo por medio de su propio espiritu, que es, en virtud de su misma naturaleza, conforme a aquél,
sobre todo si con industria humana ha conseguido llegar a ser aun mas afin, es decir, si consigue ser celeste”. [Sive enim mundi
corpus atque mundana sint ab anima mundi proxime, sicut Plotino placet atque Porphyrio, sive mundanum corpus, sicut et anima,
proxime sit a deo, ut nostris placet et forte Timaeo Pythagorico, omnino vivit mundus atque spirat, spiritumque eius nobis haurire
licet. Hauritur autem proprie ab homine per suum spiritum illi suapte natura conformem, maxime si reddatur etiam arte cognatior,
id est, si maxime coelestis evadat].

Sobre el panteismo de Bruno véase Soto Bruna (1998) y Carannante (2018).

Bruno, De I'infinito (1985, 382): “lo dico I'universo tutto infinito, perché non ha margine, termino, né superficie; dico I'universo non
essere totalmente infinito, perché ciascuna parte che di quello possiamo prendere, € finita, € de mondi innumerabili che contiene,
ciascuno ¢ finito. lo dico Dio tutto infinito, perché da sé esclude ogni termine ed ogni suo attributo € uno ed infinito; e dico Dio
totalmente infinito, perché tutto lui & in tutto il mondo, ed in ciascuna sua parte infinitamente e totalmente: al contrario dell'infinita
de l'universo, la quale e totalmente in tutto, € non in queste parti (se pur, referendosi all’infinito, possono esser chiamate parti) che
noi possiamo comprendere in quello”.

Bruno, Spaccio (1985, 641): “I'unita & uno infinito implicito, e I'infinito & la unita explicita”.



Ingenium, 19, 2025: 1-12

cion cusana entre infinito negativo e infinito priva-
tivo. Pero en el contexto de la nova filosofia nolana
y de una radicalizacion del Cusano, esta distincion
resultara en una identificacion y en la superacion del
marco cristiano y creacionista, dentro del cual per-
manecia el enfoque cusano (cf. Carannante, 2016,
360). De modo que Giordano Bruno establece una
relacion de necesidad entre la omnipotencia divina
y el universo en tanto su efecto. Como sefala Soto
Bruna, encontramos en Bruno una exaltacion del
universo (o de la Naturaleza), pero con el costo de
difuminar la entera trascendencia divina (1998, 326-
327). Si en Nicolas de Cusa la mediacion entre Dios y
los hombres es Cristo, en Bruno la relacion entre los
hombres y la divinidad se ubica en la contemplacioén
de la Naturaleza: ella es la unica mediacion en tanto
es el efecto necesario, simulacro e imagen propia
de la divinidad complicada.

Me parece que difaman la divina bondad y
la excelencia de este gran animal y simula-
cro del primer principio todos aquellos que
no quieren entender ni afirmar que el mundo
con todos sus miembros esta animado; como
si Dios tuviera envidia de su propia imagen,
como si el arquitecto no amara esa obra suya
unica, del cual dice Platon que se complacio
en su obra por la semejanza que en ella perc-
ibid consigo mismo. Ciertamente, ;qué cosa
mas bella puede presentarse ante los ojos de
la divinidad que este universo? (Bruno, trad.
en 2018, 101).3

El naturalismo bruniano, pues, consiste en que la
Naturaleza es la manifestacion viviente de Dios. Por
ello, por ser la unica mediacion posible para que los
hombres se relacionen con la divinidad, la conse-
cuencia de la filosofia natural del Nolano es tanto una
divinizacion de la Naturaleza como un naturalismo de
lo divino (cf. Soto Bruna, 1998, 327). Asi, en este pro-
ceso se dota a la Naturaleza de una dignidad meta-
fisica explicita de la cual carecia en los planteos del
platonismo y del aristotelismo mas tradicional.

La vision de Bruno sobre el cosmos es la de un
inmenso e infinito animal que comprende todo lo
animado y es al mismo tiempo todo lo animado (cf.

Gregory, 2006, 530)%*, pues “el espiritu se encuentra
en todas las cosas y no hay corpusculo, por minimo
que sea, que no contenga en su interior una porcion
tal que no lo anime” (Bruno, trad. en 2018, 107)%®. En
este cosmos viviente, el alma del mundo cumple un
rol central en la reflexion bruniana al impregnar to-
das las cosas y al propiciar la unién entre la sustan-
cia intelectual e inmaterial y el cuerpo, la materia.

Ciertamente este fulgor llena todo, en todas
las cosas se difunde totalmente y, asi como
el intelecto intelige todo en todo, asi afecta
todo en todo y opera todo en todo. Por eso le
llamamos alma del mundo y espiritu de todo.
(Bruno, 1891, 54).36

En la obra latina Lampas triginta statuarum de
1586, Bruno entiende al alma del mundo a la manera
de los platonicos como nexo, nudo y cadena (nexus,
nodus, catena) que vincula el universo en una uni-
dad y permite que la divinidad se introduzca en la
mas minima parte del universo infinito (cf. Bruno,
1891, 127). Ahora bien, en el didlogo De la causa de
1584 ya se encontraba explicita la relacion entre el
intelecto y el alma del mundo, pero se define a este
ultimo como “forma universale”:

Pues bien, en lo que se refiere a la causa efi-
ciente, afirmo que el eficiente fisico universal
es el intelecto universal, el cual es la primera
y principal facultad del alma del mundo, que a
su vez es forma universal del mismo. (Bruno,
trad. en 2018, 89).3"

En este parrafo se hace patente cuan estrecha
es la relacion entre intelecto y anima mundi: el in-
telecto es la facultad del alma del mundo. Mientras
que el intelecto por si mismo, en tanto causa efi-
ciente, es extrinseco, en tanto facultad del alma
del mundo es inmanente al universo, a la materia.
En este sentido, para Bruno el intelecto es la parte
potencial del anima mundi®®, mientras que el anima
mundi es el acto de la operacion del intelecto en
tanto inmanente a la materia universal (cf. Zaffino,
2020, 60)%.

Asi pues, el alma del mundo en la filosofia bru-
niana no tiene unicamente una funcién unificadora

33

34

35

36

37

38

39

Bruno, De la causa (1985, 238): “Mi par che detraano alla divina bonta e all’eccellenza di questo grande animale e simulacro del
primo principio, quelli che non vogliono intendere né affirmare il mondo con gli suoi membri essere animato, come Dio avesse
invidia alla sua imagine, come I'architetto non amasse 'opra sua singulare; di cui dice Platone, che si compiacque nell opificio suo,
per la sua similitudine che remiro in quello. E certo che cosa puo piu bella di questo universo presentarsi agli occhi della divinita?”.
Cf. también en Bruno, De I'infinito (trad. en 1998, 159 y 1985, 431): “Digo, ademas, que este infinito e inmenso es un animal, aunque
carezca de una figura determinada y de un sentido que se refiera a cosas exteriores; porque él contiene toda el almay comprende
todo lo animado y es todo lo animado”. [Oltre dico, che questo infinito ed inmenso & uno animale, benché non abia determinata
figura e senso che si referisca a cose esteriori: perché lui ha tutta I'anima in sé, e tutto lo animato comprende, ed & tutto quello].
Bruno, De la causa (1985, 242): “spirto si trova in tutte le cose, e non & minimo corpusculo che non contegna cotal porzione in sé
che non inanimi”.

Bruno, Lampas triginta statuarum: “hic sane fulgor implet universa, in omnia se totus diffundit, et sicut intellectus intelligit omnia
in omnibus, ita iste affectat omnia in omnibus, operatur omnia in omnibus; unde anima mundi dicitur et spiritus universorum”.
Traduccion propia.

Bruno, De la causa (1985, 231): “Or, quanto alla causa effettrice, dico I'efficiente fisico universale essere l'intelletto universale, che
€ la prima e principal faculta de I'anima del mondo, la quale & forma universale di quello”.

Bruno, De la causa (trad. en 2018, 90 y 1985, 232): “L’intelletto universale & I'intima, piu reale e propria faculta e parte potenziale de
I'anima del mondo”.

Véase en Bruno, De la causa (trad. en 2018, 94 y 1985, 234): “Llamo al intelecto causa extrinseca porque como eficiente no es
parte de los compuestos y cosas producidas; es causa intrinseca en cuanto no opera en torno a la materia o fuera de ella, sino tal
como acabamos de decir. Por eso es causa extrinseca, porque su ser es distinto de la sustancia y esencia de los efectos y porque
su ser no es como el de las cosas susceptibles de generacion y de corrupcion, aunque actue sobre ellas. Es causa intrinseca en
cuanto al acto de su operacion”. [Lo chiamo causa estrinseca, perché, come eficiente, non & parte de li composti e cose produtte.
E causa intrinseca, in quanto che non opra circa la materia e fuor di quella, ma, come & stato poco fa detto. Onde & causa estrinse-
ca per I'esser suo distinto dalla sustanza ed essenza degli effetti, e perché I'essere suo non € come di cose generabili e corrottibili,
benché verse circa quelle; € causa intrinseca quanto a I'atto della sua operazione].



en tanto mediacion entre la complicatio divina y la
explicatio natural, sino también moldeadora en tanto
extrae concretamente las formas intrinsecas de la
materia: “la divinidad esta toda entera en cada una
de las partes, igual que mi voz es oida toda entera
desde todas las partes de esta sala” (Bruno, trad. en
2018, 122)*, En este contexto, tanto la Naturaleza
como la materia logran la dignidad metafisica que
adelantamos anteriormente al sefialar la naturaliza-
cion de lo divino llevada a cabo por Bruno.

Dios, en cuanto [ser] absoluto, nada tiene que
ver con nosotros, pero si en cuanto que se
comunica a los fendmenos de la naturaleza y
esta mas dentro de ellos que la propia natu-
raleza. Por tanto, si no es la propia naturaleza,
ciertamente es la naturaleza de la naturaleza,
y el alma del mundo, si no es la propia alma
[universal]. (Bruno, trad. en 2011, 231).4

Bruno identifica a Dios con el anima mundi, pero,
a diferencia de Nicolas de Cusa, se aleja de la doc-
trina trinitaria cristiana. Sin embargo, coincidira con
el Cusano, por ejemplo, cuando piensa al alma del
mundo a partir de la formula de Anaxagoras que
sostiene que todo esta en todo*?. En el mismo sen-
tido, Bruno coincidira con Ficino al sostener que un
principio espiritual se encuentra en todas las cosas
al modo del “Spiritus intus alit” virgiliano —que Bruno
lo atribuye a Pitagoras—+3.

Cabe sefalar que esta presencia de todo en todo
de Anaxagoras y de la sentencia virgiliana en tanto
canales de difusion del concepto de alma del mun-
do en el Renacimiento sirven tanto a Ficino como
a Bruno para justificar las creencias y las practicas
magico-teurgicas (cf. Mondolfo, 2004, 87y Ciliberto,
2020, 552). En la produccion del Nolano esto apa-
rece claramente en obras como De magia naturali
(1590) y De vinculis in genere (1591). En Lampas, Bru-
no se refiere en los siguientes términos respecto al
alma del mundo:

El mismo es el vinculo de todas las cosas, por
lo que es llamado “gran demonio” y “gemelo
de Cupido”. Por el intelecto las cosas ob-
tienen su formay su especie propia, mientras
que por el amor obtienen conexion, union y
orden, ya que hace de los contrarios uno, de
la diversidad una unidad, de todas las cosas
un universo. (Bruno, 1891, 61).4

Bianchi, Agustin

El alma del mundo se asocia con la potencia cos-
mica del amor en tanto vinculo de todas las cosas
que se extiende de extremo a extremo uniendo los
diversos planos de ser. En tanto amor, el alma del
mundo es nexo y vinculo no solo verticalmente entre
la complicatio divina y la materia, sino también hori-
zontalmente entre las diferentes realidades dentro
del mismo universo (cf. Carannante, 2006, 68-69).
Bruno retornara sobre esta asociacion entre alma
del mundo y amor en las dos obras citadas sobre
practicas magicas: De magiay De vinculis.

Antes de concluir, debemos detenernos en la
peculiar relacion entre anima mundi y materia en
la filosofia del Nolano. El término clave que utiliza
Bruno para significar esta relacion se encuentra en
el diadlogo De la causay es el de “artefice interno” o
“artista que actua desde dentro”: a diferencia del ar-
tista humano que moldea la materia externamente,
para Bruno el alma del mundo opera en la materia,
es decir, “forma la materia y la configura desde den-
tro” (Bruno, trad. en 2018, 92)*°

[...] debemos decir que ella [la materia] con-
tiene las formas y las incluye en si antes que
pensar que esté vacia de ellas y las excluya.
En consecuencia: ella, que explica lo que
tiene implicado, es quien debe ser llamada
cosa divina, optima progenitora, engendra-
dora y madre de las cosas naturales, incluso
la naturaleza toda en sustancia. (Bruno, trad.
en 2018, 212-213).46

En el universo, la oposicion entre materia y espi-
ritu queda superada (Cf. Mondolfo, 2004, 91). La ma-
teria se encuentra prefiada de espiritu y el espiritu
abarca toda la materia. El alma del mundo florece
desde dentro de la materia, y bajo este supuesto, la
materia puede comprenderse como divina y proge-
nitora de las cosas naturales. Asi, la nocion brunia-
na de materia como divina y saturada de espiritu se
distancia tanto de la concepcion aristotélica como
platdnica de la materia como prope nihil (casi nada),
mera privacion y pasividad. Esta génesis endogena
e intrinseca relacion entre la sustancia espiritual y la
materia se repite en la epistola explicativa que pre-
cede al dialogo Spaccio, donde se sostiene que esta
intima relacion es crucial para la conservacion del
gran animal que es el universo (cf. Ordine, 2008, 86
y ss. y Carannante, 2016, 60):

40 Bruno, De la causa (1985, 253): “Ma quella [la divinita] & tutta in qualsivoglia parte, come la mia voce € udita tutta da tutte le parti

41

42

43

44

45

46

di questa sala”.

Bruno, Spaccio (1985, 783): “dio, come absoluto, non ha che far con noi; ma per quanto si comunica alli effetti della natura, ed &
piu intimo a quelli che la natura istessa; di maniera che se lui non € la natura istessa, certe € la natura de la natura; ed & I'anima de
I'anima del mondo, se non & I'anima istessa”.

Bruno, De la causa (trad. en 2018, 107-108 y 1985, 242-243): “Me descubris un procedimiento verosimil, por el cual se podria
mantener la opinion de Anaxagoras, el cual pretendia que todo esta en todo, ya que al estar el espiritu 0 alma o forma en todas
las cosas, de todo se puede producir todo”. [Voi mi scuoprite qualche modo verisimile con il quale si potrebe mantener 'opinione
d’Anaxagora; che voleva ogni cosa essere in ogni cosa, perché essendo il spirito o anima o forma universale in tutte le cose, da
tutto si puo produr tutto].

Cf. Bruno, De la causa (trad. en 2018, 109 y 1985, 244). Véase el mismo pasaje en Bruno, De magia (trad. en 2007, 38 y 1891, 434).
Sobre la recepcion bruniana de esta frase, el citado estudio de Molgaray (2021).

Bruno, Lampas triginta statuarum: “Ipse est nexus rerum omnium, unde daemon magnus et geminus Cupido appellatur; per
intellectum enim res habent propriam formam atque speciem, per amorem habent connexionem, unionem et ordinem, qui facit
contraria unum, diversa unitum, omnia universum”. Traduccion propia.

Bruno, De la causa (1985, 233): “Plotino lo dice padre e progenitore, perché questo distribuisce gli semi nel campo della natura,
ed e il prossimo dispensator de le forme. Da noi si chiama artefice interno, perché forma la materia e la figura da dentro [...]".
Bruno, De la causa (1985, 311-312): “Dunque si de’piu tosto dire che contiene le forme e che le includa, che pensare, che ne sia vota
e le escluda. Quella, dunque, che esplica lo che tiene implicato, deve essere chiamata cosa divina e ottima parente, genetrice e
madre di cose naturali, anzi la natura tutta in sustanza”.



Ingenium, 19, 2025: 1-12

[...] la sustancia espiritual, aunque tenga fa-
miliaridad con los cuerpos, no ha de ser con-
siderada como entrando realmente en com-
posicion o mezcla con aquéllos, ya que esto
se acomoda a la relacion en que se une un
Cuerpo con un cuerpo, una parte de la materia
conformada de una manera con otra parte de
la materia conformada de otra manera, sino
que es una cosa, un principio eficiente e in-
formativo que actua desde el interior, a partir
del cual, a través del cual y en torno al cual se
produce la composicion; y [la sustancia espir-
itual o principio eficiente e informativo] es ex-
actamente como el piloto respecto a la nave,
como el padre de familia respecto a la casa,
como un artifice no exterior, sino que desde
dentro fabrica, contempla y conserva el edifi-
cio; y en ella esta el poder de mantener unidos
los elementos contrarios, de conjugar, como
en una cierta armonia, las cualidades discor-
dantes, a fin de mantener la composicion del
animal. [Esta espiritual o principio eficiente e
informativo] ovilla el enjullo, urde la tela, en-
treteje los hilos, modera los temples, da las
ordenes, digiere y distribuye los espiritus, en-
hebra la carne, extiende los cartilagos, suelda
los huesos, ramifica los nervios, cava las arte-
rias, fecunda las venas, fomenta el corazon, da
aliento a los pulmones, socorre todo, desde
dentro, con el calor vital y la humedad radical,
a fin de que tal hipostasis tenga consistencia,
y de que tal rostro, figura y facha aparezcan en
el exterior. (Bruno, trad. en 2011, 87).4"

Reluce aqui como los intentos por describir las
maneras en las cuales las formas brotan de la mate-
ria constituyen de las paginas mas bellas escritas por
el Nolano. En paralelo a esta figuracion del alma del
mundo ovillando y tejiendo los hilos desde dentro de
la materia universal, en el poema latino De immenso
et innumerabilibus (1591), Bruno retoma la idea nodal
de su ontologia, la materia como productora de las
formas, e introduce como imagen representativa de
este proceso la curiosa fisionomia del molusco, en
concreto, de un limaco o babosa (limax).

La materia hace brotar todo de su propio
seno; su haturaleza intima es un habil arte-
sano, arte viviente, una admirable potencia
dotada de mente, que ex-plicaun acto relativo

a su propia materia y no a otra, sin demora,
sin proceder discursivamente, medita y re-
aliza facilmente todas las cosas desde den-
tro, como el fuego que resplandece y quema,
como la luz que se difunde por doquier; sin
esfuerzo avanza sin fraccionarse, permanece
constante, una, inmovil, fecunda, agregando,
componiendo, distribuyendo. Ciertamente es
inexperto y un citarista el escritor que piensa
lo contrario. La Naturaleza crea eternamente,
sin aumentar ni disminuir su capacidad. El
alma es una fuerza moldeadora intima que,
como la materia, se determina desde dentro,
como la babosa que por su propio impulso
se alarga, se aglomera sobre si mismo en
una masa compacta y asi no ofrece ninguna
imagen de si; pero pronto trae de vuelta los
pequenos cuernos sobre la frente, saca la
cabeza, se hace ver y se muestra en la forma
de un gusano, después de haber estirado su
agil cuerpo, casi abriéndose paso a codazos
desde el centro.

Asi el espiritu artifice de la semilla, que mueve
del centro profundo, naturaleza eficiente, for-
mador de la materia, el que arrastra, el que
moldea, el que ordena, ho es mas que un mo-
tor interno. (Bruno, 1884, 312-313).48

A partir de esta nueva imagen sensible, el Nolano
ilustra la interdependencia entre alma y materia, y la
fuerza moldeadora, fecunda, eficiente e interna de
esta conjuncion. Frente al motor inmovil y trascen-
dente aristotélico, y frente a una realidad organizada
en hipdstasis claramente definidas al estilo de Ploti-
no, Bruno sostiene una concepcion del movimiento
que, si bien mantiene la idea de una potencia inhe-
rente a la materia, subvierte la distincion clasica en-
tre acto puro y potencia pasiva, al postular una ma-
teria animada que contiene en si el principio mismo
de su actualizacion.

5. Amodo de conclusion

En este trabajo hemos abordado la continuidad y las
transformaciones del concepto de alma del mun-
do en los filésofos Nicolas de Cusa, Marsilio Ficino
y Giordano Bruno. Los tres pensadores retoman la
tradicion del alma del mundo como mediadora y
ordenadora del universo, expuesta por primera vez
en el Timeo platénico. Ahora bien, la recepcion de

47 Bruno, Spaccio (1985, 556-557): “[...] la sustanza spirituale, bench’abbia familiarita con gli corpi, non si debe stimar che propria-

48

mente vegna in composizione o mistione con quelli: perché questo conviene a corpo con corpo, a parte di materia complessio-
nata d’un modo con parte di materia complessionata d’un’altra maniera; ma & una cosa , un principio eficiente ed informativo da
dentro, dal quale, per il quale e circa il quale si fa la composizione; ed & a punto come il nocchiero a la nave, il padre di fameglia in
casa ed uno artefice non externo, ma che da entro fabrica, contempra e conserva l'edificio; ed in esso e 'efficacia di tener uniti gli
contrarii elementi, contemperar insieme, come in certa armonia, le discordante qualitadi, a far a mantenir la composizione d’uno
animale. Esso intorce il subbio, ordisce la tela, intesse le fila, modera le tempre, pone gli ordini, digerisce e distribuisce gli spiriti,
infibra le carni, stende le cartilagini, salda I'ossa, ramifica gli nervi, incava le arterie, infeconda le vene, fomenta il core, inspira gli
polmoni, soccorre a tutto, di dentro, con il vital calore ed umido radicale, onde tale ipostasi consistae tal volto, figura e faccia ap-
paia di fuori”.

Bruno, De immenso VIII.10: “Atqui materies proprio e gremio omnia fundit: Interior siquidem natura ipsa est fabrefactor, Ars vivens,
virtus mira quae praedita mente est, Materiaeque suae dans actum non alienae, Non haerens, non discurrens meditatur, at ex se
Cuncta facit facile, velut ignis splendet et urit, Ut lux per totum diffunditur absque labore, Nec distracta meat, sed constans, una,
quieta, Temperat, apponit, componit, distribuitque. Rudis enim est scriptor qui cogitat, et citharoedus, Nempe recens discit. Porro
natura perenne Tractat opus, sensum non auget non minuitque. Proxima formatrix anima est, vis intima cuique, Atque ut materies
ipsam sese ipsa gubernat, Interno, ut limax, pulsu se extendit, in arctam Semet conglomerat molem, nullamque figuram Interdum
facit esse sui, mox fronte redire Cornua parva iubet, caput exerit, oraque mittit, In speciemque, agili exporrecto corpore, verm’s
Procedit, veluti facta exglomeratio centri. Seminis e centro fabrefactor spiritus imo, Natura efficiens, formator materiei Instantis,
raptor, fictor, digestor erit sic, Motor ab internis.” Traduccion propia.



10

ideas provenientes de las Enéadas de Plotino, los
platonicos de Chartres, la interpretacion de pasa-
jes clasicos como “todo en todo” de Anaxagoras y
el “espiritu nutre desde dentro” virgiliano enriquece
las doctrinas del alma del mundo de estos fildsofos
renacentistas.

Tanto el Cusano como Bruno defienden que el
alma del mundo no es una instancia separada de la
divinidad y del universo contracto: sin la pluralidad
de las cosas, no existe el alma del mundo. Solamen-
te Dios es almay mente del mundo: tanto para Nico-
las como para el Nolano, Dios es al mismo tiempo la
causa final, eficiente y formal del universo. Mientras
que el fildsofo aleman caracteriza al anima mun-
di como “arte creativo absoluto”, el filosofo italiano
lo denomina “arte de las artes” (ars artium) porque
opera dentro de la naturaleza“®.

Ahora bien, ambos pensadores difieren en cuan-
to al modo de crear de Dios. Para el Cusano, Dios
crea de modo voluntario, y el alma del mundo se
integra en la dialéctica intratrinitaria (como Verbo
divino), ubicandose asi dentro de la doctrina cris-
tiana. Bruno, en cambio, se posiciona por fuera del
cristianismo al divinizar la Naturaleza y naturalizar a
Dios. En este esquema, la “creacion” no es producto
de la voluntad divina, pues el universo es el efecto
necesario de la divinidad complicada. La mediacion,
sea Cristo o sea el alma del mundo, recae completa-
mente al interior de la Naturaleza y, mas radicalmen-
te aun, al interior de la materia.

Respecto a la relacion entre el platonismo fici-
niano y el naturalismo bruniano, este ultimo parece
heredero de la nocion de un universo dinamico e in-
terrelacionado, animado por el alma del mundo. He-
mos visto que Ficino otorga al alma el lugar interme-
dio entre Dios y la mente, por un lado, y la cualidad y
la materia, por el otro. Este giro naturalista del alma

Bibliografia

Fuentes

Bianchi, Agustin

del mundo, vivificadora y motor de la Naturaleza, es
ciertamente retomado por Bruno, en cuya ontologia
el rol mediador del alma entre lo inteligible y lo sensi-
ble puede aun apreciarse en ciertos pasajes.

Con todo, la idea de que el alma del mundo bro-
ta de las entrafias de la materia, en una suerte de
internalizacion de la obra demiurgica en la materia,
es, sin duda, una innovacion y una radicalizacion del
planteo ficiniano. El alma del mundo del Nolano tie-
ne al mismo tiempo una funcion moldeadora al inte-
rior de la Naturaleza, mas que mediadora entre am-
bitos separados. El “artefice interno” de Bruno no es
compatible con la independencia y la externalidad
del alma en el cosmos organizado y jerarquizado del
platonismo de Ficino. Si en Ficino la mediacion del
demiurgo entre las formas y el mundo sensible se
desarrolla por fuera de la materia, esto es, rige a la
materia como sefiora, en Bruno esa mediacion se
desarrolla al interior de la materia universal (como
en las imagenes del espiritu ovillando en el seno de
la materia o la del cuerpo del molusco). En este sen-
tido, la relacion entre alma y materia no es la del do-
minio, sino la de la compaiiia, retomando la imagen
ficiniana de Theologia platonica (2001, 242).

De alguna manera, podemos encontrar ecos en
Bruno de la afirmacion de que las formas no exis-
ten sin la materia del Cusano. En todo caso, la inten-
cion ultima del Nolano, y el por qué se enfrenta a la
tradicion platonica y aristotélica, es la recuperacion
del mundo sensible y la reivindicacion de la materia.
Esta intencion esilustrada por el Nolano con la fabu-
la del perro de Esopo que, como platénicos y aristo-
télicos —siempre siguiendo a Bruno—, deja caer la
carne que tiene en su boca (el mundo que percibi-
mos) para perseguir una sombra que no es sino una
vana fantasia (el orden y la escala de ser propios de
estos filésofos)>.

Bruno, Giordano (1884). De immenso et innumerabilibus, Libri V-VIIl. En Opera latine conscripta, vol. 1.2,
Fiorentino. Felice (ed.). Firenze-Napoli: Le Monnier-Morano. Parte de la edicion en 3 vols. (8 tomos), 1879-
1891, dirigida por Fiorentino, Felice et al. Firenze-Napoli: Le Monnier-Morano.

Bruno, Giordano (2018). De la causa, el principio y el uno (Trad. M. A. Granada). Barcelona: Tecnos.

Bruno, Giordano (2007). De la magia (Trad. E. Gatto). De la magia; De los vinculos en general. Buenos Aires:

Cactus.

Bruno, Giordano (1998). Del infinito: el universo y los mundos (Trad. M. A. Granada). Madrid: Alianza.

Bruno, Giordano (1891). De magia. Opera latine conscripta Vol. lll. F. Tocco, H. Vitelli (eds.). Firenze: Le monnier.

Bruno, Giordano (1985). Dialoghi italiani. Nuovamente ristampati con note da Giovanni Gentile, 3° ed. de
Giovanni Aquilecchia. Valencia: Sansoni.

Bruno, Giordano (2011). Expulsion de la bestia triunfante. De los heroicos furores (Trad. |. Gomez de Liafo).
Madrid: Siruela.

49 Cf. Bruno, Lampas triginta statuarum (1891, 61): “Ars artium dicitur et inscribitur; ipse enim est vel ipsa natura formatrix, vel ipsa
naturae substantia, estque prima ars, per quam omnes artifices agibilium rectam rationem habent, immo est ipsa agibilium recta
ratio; non quidem accidens, sed substantia, primum quidem agentium, secundo autem agendorum”.

50 Bruno, De immenso V.1 (1884, 118): “;Por qué, a propdsito del orden de los elementos, bromeamos con misterios platénicos y
aristotélicos y prestamos oidos a palabras sin sentido? ¢Por qué nos elevamos hasta esos cielos y esas sombras celestes, con
alas platonicas, divinas, matematicas, abstractas y efimeras, como si no tuviésemos nada delante de los ojos que nos mueva, nos
incite, nos invite, nos haga mas perfectos y nos adorne? ¢ Por qué dejamos las verdaderas formas de las cosas por sombras que
no tienen ninguna consistencia en absoluto, alienados de nosotros mismos tal como el perro de Esopo que, soltando la carne
que tenia en la boca, conducido por la avidez de una sombra mas grande, se lanzo precipitadamente al rio?” [Quid ergo circa
eum elementorum ordinem platonicis nugamur mysteriis et aristotelicis, et verbis sane sine sensu porrigimus aures? quid ultra ad
coelos illos et coelestes illas umbras atque somnia istiusmodi per scalam, platonicis, divinis, mathematicis, abstractis, evanidis-
que sustollimur alis, quasi nihil habeamus ante oculos quod nos alte moveat, incitet, invitet, perficiat, ornet; quo relinquimus veras
rerum species umbris quae nuliam omnino habent subsistentiam, non aliter alienati quam canis ille aesopicus, qui, relicta carne,
quam habebat in ore, per aviditatem maioris umbrae, praecipitem se iecit in fluvium?]. Traduccion propia.



Ingenium, 19, 2025: 1-12 1l

Bruno, Giordano (1891). Lampas triginta statuarum. Opera latine conscripta Vol. lll. F. Tocco, H. Vitelli (eds.).
Firenze: Le monnier.

Bruno, Giordano (1987). Los Heroicos Furores (Trad. Ma. R. Gonzalez Prada). Barcelona: Tecnos.

Cusa, Nicolas de (2004). Acerca de la docta ignorancia. Libro Il: Lo maximo contracto o universo (Trad. J.
Machetta, C. D’Amico y S. Manzo). Buenos Aires: Biblos.

Cusa, Nicolas de (2005). Un ignorante discurre acerca de la mente. Idiota. De mente (Trad. J. Machetta).
Buenos Aires: Biblos.

Ficino, Marsilio (1944). Commentary on Plato’'s Symposium of Love (Trad. S. Reynolds Jayne). Columbia:
University of Missouri.

Ficino, Marsilio (2008). De amore. Comentario a “El Banquete” de Platon (Trad. R. de la Villa Ardura). Barcelona:
Tecnos.

Ficino, Marsilio (2001). Platonic Theology (Books I-1V) (Trad. M. Allen y J. Warden). Cambridge: Harvard
University Press.

Ficino, Marsilio (2002). Platonic Theology (Books V-VIII) (Trad. M. Allen y J. Warden). Cambridge: Harvard
University Press.

Ficino, Marsilio (1989). Three books of life (Trad. C. V. Kaske y J. R. Clarke). New York: State University of New
York.

Ficino, Marsilio (2006). Tres libros sobre la vida (Trad. M. Villanueva Salas). Madrid: Asociacion Espanola de
Neuropsiquiatria.

Platon (2012). Timeo (Trad. C. Eggers Lan). Buenos Aires: Colihue.

Literatura critica

Bartolomé, Montse (2000). El animismo de Giordano Bruno. AGORA, 19/2, 23-49.

Carannante, Simona (2016). Giordano Bruno e la filosofia moderna. Linguaggio e metafisica. Firenze: Le
Lettere.

Carannante, Simona (2018). Unigenita Natura. Dio e universo in Giordano Bruno. Roma: Edizioni di storie e
letteratura.

Cassirer, Ernst (1951). Individuo y cosmos en la filosofia del Renacimiento (Trad. A. Bixio). Buenos Aires: Emecé.

Ciliberto, Michele (2020). Il sapiente furore. Vita di Giordano Bruno. Milano: Adelphi.

D’Amico, Claudio(2014).Nicolasde Cusaendialogoconsusfuentes:lare-definiciondelplatonismo. Mirabilia(19),
79-103. https://raco.cat/index.php/Mirabilia/article/view/286968

Fiamma, Andrea (2020). Fiat lux. Anima del mondo, natura e creazione nell'opera di Nicola Cusano. Trilhas
Filosdficas, Caico, ano 13, n. 1, 129-146. https://doi.org/10.25244/tfv13i1.2401.

Garin, Eugenio (1981). El zodiaco de la vida. La polémica astrologica del trescientos al quinientos (Trad. A.
Prometeo-Moya). Barcelona: Ediciones Peninsula.

Gregory, Tullio (2006). Anima del mondo. Bruniana & Campanelliana, 12/2, 525-535.

Hadot, Pierre. (2015). El velo de Isis (Trad. M. Cucurella Miquel). Barcelona: Alpha Decay.

Hirai, Hiroshi (2002). Concepts of Seeds and Nature in the Work of Marsilio Ficino. En M. Alleny V. Rees (Eds.).
Marsilio Ficino: His Theology, His Philosophy, His Legacy (pp. 415-422). Leiden/Boston: Brill.

Jakubecki, Natalia; Rusconi, Maria Cecilia y Strok, Natalia (Eds.). (2022). Platon cosmologo: recepcion del
Timeo entre la Edad Media y la Temprana Modernidad. Buenos Aires: Winograd.

Koyreé, Alexandrea (1999). Del mundo cerrado al universo infinito (Trad. C. Solis Santos). Madrid: Siglo XXI de
Espana Editores.

Kristeller, Paul Oskar (1996). Ocho filésofos del Renacimiento italiano (Trad. M. Martinez Pefaloza). Buenos
Aires: Fondo de Cultura Econémica.

Molgaray, Diego (2021). Consideraciones en torno a las implicaciones metafisicas virgilianas en Giordano
Bruno. Stylos, 30 (30), 200-240. https://doi.org/10.46553/sty.30.30.2021.p200-240.

Mondolfo, Rodolfo (2004). Figuras e ideas de la filosofia del Renacimiento. Buenos Aires: Losada.

Ordine, Nuccio (2003). El umbral de la sombra. Literatura, filosofia y pintura en Giordano Bruno (Trad. Silvina
Vidal). Madrid: Siruela.

Paul, Andrea (2019). Doctareligioy pia philosophiaen el pensamiento de Marsilio Ficino: las fuentes herméticas
y la busqueda de una concordia. Cuadernos de filosofia. 73, 19-30. https://doi.org/10.34096/cf.n73.9714.

Rodriguez, Teresa (2020). ¢ Una teoria de las cinco sustancias en Marsilio Ficino? Veritas (Porto Alegre). 65 (3),
e39771, 1-11. https://doi.org/1015448/1984-6746.2020.3.39771.

Russano, Nadia (2022). Nicolas de Cusa. En Jakubecki, Natalia; Rusconi, Maria Cecilia y Strok, Natalia (Eds.).
Platon cosmdlogo: recepcion del Timeo entre la Edad Media y la Temprana Modernidad (pp. 415-422).
Buenos Aires: Winograd.

Salles, Ricardo (2021). The Stoic World Soul and the Theory of Seminal Principles. En J. Wilberding (Ed.). World
Soul. A History (pp. 44-66). Oxford: Oxford University Press.

Soto Bruna, Maria Jesus (1998). La relacion Dios-mundo en los origenes del panteismo moderno. Giordano
Bruno. En J. Morales et al. (Eds.). Cristo y el Dios de los cristianos. Hacia una comprension actual de la
teologia: XVIIl Simposio Internacional de Teologia de la Universidad de Navarra (pp. 321-332). Pamplona:
Servicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra.

Villoro, Luis (1992). EI pensamiento moderno. Filosofia del Renacimiento. Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econdmica.


https://raco.cat/index.php/Mirabilia/article/view/286968
https://doi.org/10.25244/tf.v13i1.2401
https://doi.org/10.46553/sty.30.30.2021.p200-240
https://doi.org/10.34096/cf.n73.9714
https://doi.org/10.15448/1984-6746.2020.3.39771

12 Bianchi, Agustin

Yates, Frances Amelia (1983). Giordano Bruno y la tradicion hermética (Trad. D. Bergada). Barcelona: Editorial
Ariel.
Zaffino, Valentina (2020). Totum et Unum. Giordano Bruno e il pensiero antico. Milano-Udine: Mimesis.



