
65Ingenium, 19, 2025: 65-68

Borja García Ferrer, Baltasar Gracián: Filósofo 
de la Vida Humana (prólogo de José Luis Villacañas). 

Madrid: Guillermo Escolar Editor, 2023, págs. 211

ARTÍCULOSIngenium. Revista Electrónica de Pensamiento Moderno y 
Metodología en Historia de la Ideas
e-ISSN: 1989-3663

https://orcid.org/10.5209/inge.97947

Fue un tópico habitual desde el siglo XIX mucho 
tiempo identificar los inicios de la filosofía mod-
erna con grandes proyectos de reforma o sistem-
atización conceptual: Bacon, Descartes, Spinoza, 
Hobbes, Leibniz, y ello, a remolque o en paralelo con 
la gestación de la nueva ciencia moderna (Galileo, 
Kepler, Huygens, Torricelli, Boyle, Newton...). Sin em-
bargo, a medida que el proyecto de la modernidad 
empezó a despertar dudas y sus variantes narrativas 
fueron puestas en duda, la historia del pensamiento 
filosófico ha ido buscado alternativas de lectura en 
autores menos sistemáticos y aparentemente me-
nos modernos o en todo caso menos señalados. 
No es de extrañar por tanto que, muchas escuelas 
actuales, como la de Granada (con la que podemos 
vincular a Borja García Ferrer), hayan desplazado su 
mirada a nuevos contextos intelectuales donde la 
prosa, a veces marcadamente literaria y alejada del 
paradigma científico, despierta ahora tanto o más 
interés intelectual que el latín de los grandes siste-
mas.

Uno de esos olvidados que destaca por encima 
de otros por el profundísimo carácter filosófico de 
su obra es Baltasar Gracián, y no hay mejor autor o 
análisis para iniciarse en su pensamiento que Borja 
García Ferrer en su libro “Baltasar Gracián: Filósofo 
de la Vida Humana”. La lectura de este libro es una 
guía apasionante a través del Barroco español. Es 
por esto que, a través de esta reseña, el lector po-
drá convencerse y alegrarse al descubrir que no sólo 
hay filosofía en España, sino que además, esta, es 
tan profunda como actual.

Baltasar Gracián: Filósofo de la vida humana, un 
libro tan sorprendente como ilustrativo y cuyo título 
no puede irle mejor o ser más cierto, ya que la filoso-
fía de Gracián nos presenta una guía para el desa-
rrollo de la vida de todo ser humano.

El libro abre con un prólogo de José Luis Villaca-
ñas, que tiene por objetivo introducirnos al mundo 
de Baltasar Gracián, y por ende a su mentalidad; un 
mundo cambiante, sin puerto al que llegar o conoci-
miento desde el que partir, de ahí que el jesuita haya 
de conformar su propio “Modus Vivendi”. Este pró-
logo no es sino una introducción al Barroco, un Ba-

rroco diseccionado en sus partes y sus cualidades 
al que se le hace un estudio casi ontológico. Esto se 
repetirá en mayor medida en el primer capítulo del 
libro, el cual esboza partes de la filosofía del jesuita. 
Sin embargo, citando una parte del prólogo el lector 
será capaz de imbuirse de este análisis del contexto 
histórico de Gracián, más específicamente del con-
cepto de la “muerte de Dios” en el Barroco:

La naturaleza representa a Dios, pero en-
tre los humanos ninguno lo hace, pues ya 
no cumplen esa función ni el emperador ni 
el papa. De este modo, el mundo humano 
ha perdido la conexión entre inmanencia y 
trascendencia que podría orientarlo. Por eso 
la forma ha quedado atrás. Esta es la eviden-
cia de la que parte Gracián. (García Ferrer, 
2023: 20)

Esta cita representa a la perfección la problemá-
tica de la cosmovisión Barroca, la cual provoca esa 
angustia de ignorancia e inseguridad en sus hijos; 
ya no es solo que no haya conexión con Dios, es 
que tampoco cabe la posibilidad de establecerla, el 
hombre moderno está sólo, por primera vez.

Una vez entrados en materia llegamos al pri-
mer capítulo, el cual no es sino una deconstrucción 
mayor todavía de lo presentado en el prólogo; ne-
cesaria, pues el contexto es muy importante para 
entender la filosofía de un autor, sobre todo cuando 
esta, la filosofía, no es explícita como podría ser en 
el caso de Gracián. Esta contextualización analítica, 
llena de referencias a otros autores (y, por ello mis-
mo, prolija en algunas partes debido a la cantidad de 
información y de puntos de vista presentados), sen-
tará las bases para la filosofía de Gracián.

Así pues, se nos presenta el Barroco como una 
etapa eminentemente nihilista relacionada con un 
desprecio del tiempo, un tiempo que “atestigua el 
carácter efímero de la naturaleza”, una naturaleza 
con un Dios nominalista llevado al extremo, es decir, 
un Dios irracional sobre el cual no se puede tener 
certeza alguna. Esto nos lleva, como dirá Antonio Ri-
vera, a un Deus absconditus:

Javier Miguel Hostaled Cortés
Universidad Complutense de Madrid  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:javiermh%40ucm.es?subject=


66 Hostaled Cortés, Javier Miguel

Un dios tan arbitrario, irresponsable e inacce-
sible como el nominalista, se convierte en un 
deus absconditus. Y un dios escondido, cuya 
providencia no llega al mundo, es un dios 
muerto y superfluo para los hombres, que 
puede ser reemplazado por el azar. (Rivera, 
2004: 570)

Con este Dios desaparecido, el cosmos mis-
mo está en desorden, lo cual plantea una época al 
borde de la catástrofe: los reyes y el papa ya no re-
presentan la voluntad de Dios en la tierra. Se trata 
de un Dios tan escondido que está desaparecido, 
como citábamos antes. La forma misma ha queda-
do atrás; por eso, nos dice Maravall: “El ideal histó-
rico de la restauración se presenta, a los ojos del 
Barroco, como la antítesis de la idea de catástrofe” 
(Maravall, 1975: 419; véase también Benjamin, 1990: 
52). Ante esta idea se nos muestran dos proyectos: 
el proyecto racionalista y el erasmista; ambos con el 
único propósito de reconstruir el mundo, al menos 
de forma que haya unos pilares mínimos sobre los 
que sustentarse. Es necesario, pues, reconstruir y 
armonizar la relación sujeto/objeto. El racionalista 
buscará redefinir el ser en cuanto a ser con el pro-
yecto de la Mathesis Universalis de Descartes. Este 
está obviamente representado por la escuela carte-
siana y en último extremo por los empiristas. La se-
gunda corriente serán los erasmistas. Pues bien, a 
esto hay que añadirle la concepción gracianiana del 
ser, puesto que el jesuita aragonés verá el ser como 
sustancia in actu, es decir, una sustancia operante, 
la cual se manifiesta en sí desplegándose sobre sí 
misma. Esto se ve en más detalle en el último capí-
tulo. Tras esta explicación somera del contenido del 
primer capítulo pasemos al segundo, que es donde 
realmente se desarrolla toda, o gran parte, de la filo-
sofía de Baltasar Gracián.

En este segundo capítulo nos encontramos prin-
cipalmente con su epistemología y su antropología. 
Aquí es donde el lector sentirá más rotundamente la 
presencia de la filosofía de Gracián, y no es exage-
ración el decir que se trata del capítulo más impor-
tante del libro. La contextualización del primero es 
necesaria, sí, pero en el segundo es donde por fin 
vemos cómo Gracián desarrolla su propio camino a 
la felicidad y al conocimiento, su modus vivendi.

Entrando ya de lleno en el segundo capítulo, éste 
se nos abre directamente con el tópico latino homo 
viator, pues, como decía Antonio Machado, “cami-
nante no hay camino/se hace camino al andar”. Para 
el autor aragonés todo hombre debe desarrollarse 
en el ejercicio de la vida, en tanto que participante 
de ese ejercicio vital, “ha de crearse persona”, desa-
rrollar su propio ser:

El hombre se presenta como el artífice de su 
propio ser, en medio de una naturaleza que of-
rece pocos consuelos, donde nada queda de 
la gracia divina…se trata de una antropología 
existencial del hacerse persona (…) hasta 
conformar un tipo de personalidad singular e 
irreductible. (García Ferrer, 2023: 84)

En este sentido el hombre ha de buscar su propio 
camino, pero aquí entra en juego la epistemología 
del jesuita. Un hombre ha de buscar su propio ca-
mino en la vida con un rumbo fijo, alcanzar la virtud, 

o dicho de otra forma, tener aspiración a la infinitud. 
En este sentido se puede decir que Gracián es com-
pletamente aristotélico.

De este modo, la persona busca infinitud acep-
tando su finitud y este proyecto de vida se con-
vierte en un proyecto de vida sin final en el que la 
construcción del camino, y de la individualidad, se 
hace con las herramientas de la virtud y el ingenio. 
Sáez Rueda nos descubre esta conceptualidad 
gracianiana:

El hombre [...] ha de perseguir lo infinito a sa-
biendas de que este no le asistirá. Su gran-
deza o su heroicidad se transforman en la 
sujeción a dicha imposibilidad sin claudicar 
y, en tal encrucijada, se descubre llamado a 
hacerse continuamente, a cifrar su altura y 
valentía en la intensio del arreglárselas con 
la problematicidad de lo real, incidiendo en el 
mundo a golpe de autocreación. (Sáez Rueda, 
2010: 372)

No obstante, esta autorrealización, o como se 
verá más adelante el “despliegue del ser” sobre sí 
mismo, ha de hacerse con la herramienta ya nom-
brada y contingente para este desarrollo: el ingenio. 
En el mundo barroco de Baltasar Gracián, un mun-
do dinámico, a la deriva, donde no hay anclajes y el 
proceso vital implica una paideia personal sin final. 
Es evidente que el mundo barroco es, en definitiva, 
un mundo de las apariencias. Apariencias mutables 
que muchas veces despistan el entendimiento de 
alcanzar las sustancias en sí mismas. Por esta ra-
zón, nos dirá Gracián, es necesario una cualidad en 
el hombre que le permita separar las sustancias rea-
les de aquellas cosas con las que se nos presenta, 
en una forma de creación singular de nuevos signi-
ficados en conceptos ya existentes así como cita en 
el libro: “Es la verdad una doncella tan vergonzosa 
cuanto hermosa, y por esto anda siempre tapada.”. 
En este sentido las esencias, las “verdades” de las 
cosas, habiendo perdido su vínculo con las pala-
bras, se tornan en manifestaciones puramente es-
téticas de forma tal que sólo a través del ingenio y, 
como se verá más adelante, el gusto en tanto que 
capacidad de elección estética y moral, un gusto 
orientador, guía junto con el ingenio y el ejercicio de 
la virtud a la felicidad.

De este ingenio y esta mirada prudencial, es-
tética sobre las apariencias pasamos a la vida, al 
aprender a vivir. Pues hasta los sabios, en tanto que 
sabios, se equivocan en el vivir:

Tener un punto de negociante. No todo sea 
especulación, aya también acción. Los mui 
sabios son fáciles de engañar, porque aunque 
saben lo extraordinario, ignoran lo ordinario 
del vivir, que es más preciso. La contem-
plación de las cosas sublimes no les da lugar 
para las manuales; y como ignoran lo primero 
que avían de saber, y en que todos parten un 
cabello, o son admirados o son tenidos por ig-
norantes del vulgo superficial. Procure, pues, 
el Varón sabio tener algo de negociante, lo 
que baste para no ser engañado y aún reído. 
Sea hombre de lo agible, que aunque no es lo 
superior, es lo más preciso del vivir. ¿De qué 



67Ingenium, 19, 2025: 65-68

sirve el saber, si no es plático? Y el saber vivir 
es hoy el verdadero saber. (Gracian, 1997: 232)

Tal y como se pone de manifiesto en la anterior 
cita, resulta evidente el fuerte carácter moral de la 
filosofía del jesuita aragonés, que se muestra más 
práctica que teórica, tal y como lo expresa García 
Ferrer en el libro. Mas se ha de hacer hincapié en 
esta concepción vitalista y práctica del desarrollo de 
todo ser humano, que nos será relevante para el ca-
pítulo final de este libro, una concepción que como 
hemos visto al principio del segundo capítulo distin-
gue a los hombres sabios de los que “saben vivir”; 
sí, cursarse en las letras es necesario, pero también 
lo es el desarrollar un gusto, un gusto acerca de 
aquellas cosas que son “buenas” y “malas”; discer-
nir entre estas con un criterio que consiga dilucidar 
la esencia misma de las cosas, ese ingenio que nos 
lleva de la experiencia estética de las apariencias 
a la ontología de la naturaleza; y por último pero no 
menos importante, la virtud de aplacar las pasiones, 
de esperar y reaccionar prudentemente o como di-
cen en el libro:

La clave consiste, a nuestro parecer, en cul-
tivar la virtud de la serenidad de ánimo, una 
serenidad heroica, sin cuyo concurso sería 
impensable el perfeccionamiento del 	 ser 
más consumado (García Ferrer: 146).

Aún a pesar de que todavía queda contenido por 
explorar en el segundo capítulo, y en el libro en ge-
neral, hemos de pasar al tercer y último tramo en 
este desvelamiento de la filosofía de Baltasar Gra-
cían, dado que es necesario dejar que el lector pue-
da adentrarse en el libro y descubrir las maravillas 
de este por él mismo. Dicho esto, comencemos con 
el principio del fin.

En el tercer capítulo concluye la autopsia al homo 
viator del jesuita aragonés. Se trata de un capítulo de 
lo social y de las relaciones del hombre en el mundo, 
donde se nos presenta un viaje en tres etapas, de 
las cuales una es la socialización y las otras dos son 
una reflexión. Veámoslo a través de las palabras del 
propio Gracián:

Gástese la primera estancia del bello vivir en 
hablar con los muertos. Nacemos para saber 
y sabemos, y los libros con fidelidad nos ha-
zen personas. La segunda jornada se emplee 
con los vivos: ver y registar todo lo bueno del 
mundo. No todas las cosas se hallan en una 
tierra; repartió los dotes el Padre Universal, y 
a vezes enriqueció más la fea. La tercera jor-
nada sea toda para sí: última felicidad, el fi-
losofar. (Gracián, 1997: 133)

Es pues un recorrido en tres etapas, vertebradas 
las tres según lo antes mencionado y un concepto 
más que se ha de introducir: el autoconocimiento. Y 

es que en este último capítulo se nos desvela la im-
portancia que tiene para Gracián “no ser solamente 
prudente, desarrollar el gusto, y tener el ingenio, sino 
que además es una necesidad perentoria el cono-
cerse a uno mismo”, de forma que si la apariencia de 
uno mismo se perdiese en la del mundo o quedase 
desfigurada por los acontecimientos, si la persona 
se perdiese, habría de rescatarse a sí misma miran-
do en el espejo de su alma, es decir, a través de la 
introspección, del autoconocimiento.

Una vez presentada “esta necesidad para el 
desarrollo de uno mismo” tenemos que volver al 
ámbito de lo social pues “Antes loco con todos 
que cuerdo a solas”; es decir, el jesuita considera 
que este desarrollo personal se hace junto con el 
resto, es un camino de desarrollo individual pero 
en el mundo y por lo tanto con los demás. Es más, 
Gracián considera esto de forma tal que el reco-
nocimiento individual no se encuentra sólo en uno 
mismo o como dice en el texto “Gracián se pro-
pone abordar no una conciencia de sí, sino de los 
demás” (Rodríguez de la Flor, 2015: 120). Es, por lo 
tanto, obligación del hombre el desarrollarse en sí, 
para sí y con los demás. En Gracián el obrar bien y 
ser virtuoso, esta vez entendido bajo el aristotelis-
mo, es necesario en la vida, como dice Calderón: 
“Mas, sea verdad o sueño, obrar bien es lo que im-
porta. Si fuese verdad, por serlo; si no, por ganar 
amigos para cuando despertemos” (Calderón de la 
Barca, 1987: 525).

No es solamente el viaje sino la compañía, uno 
no puede garantizarse el salvar los baches de la vida 
estando completamente solo.

Tras esto el capítulo tres continúa con una feno-
menología que termina de resolver las dudas que 
hubiese sobre el ser y el mundo de las apariencias 
barroco y sobre las cuales no incidiremos en esta 
reseña, se concluye así este resumen que en nada 
hace justicia a ambos autores.

Poco más se ha de desvelar de este capítulo, al 
fin y al cabo toda obra debe conservar su misterio 
y tenemos que concluir. Gracián está expuesto, su 
verdad desnuda y las apariencias marchitas, nos 
queda pues llegar a la última etapa de este viaje, el 
filosofar.

Finalmente, se puede decir que esta obra di-
bujada a lápiz barroco y coloreada y matizada con 
acuarelas modernas y contemporáneas sorprende-
rá y atrapará al lector cual pez en una red. La calidad 
literaria de la obra y la forma de escribir del autor es 
personal. Tras la lectura de esta fantástica puerta a 
la filosofía gracianiana el lector podrá descubrir por 
su cuenta que rescatar y desempolvar a estos auto-
res, quizás no “perdidos”, pero sí traspapelados en 
la historia, para el gran público es, no sólo bueno, 
sino necesario, y más a Gracián que, tal y como se 
nos presenta en el libro, es de una actualidad pas-
mosa.

Bibliografía
Benjamin, Walter (1990). El origen del drama barroco alemán. Madrid, Taurus, 1990.
Calderón de la Barca, Pedro (1987). La vida es sueño, en Obras completas, Madrid, Aguilar.
García Ferrer, Borja (2023). Baltasar Gracián: Filósofo de la vida humana. Guillermo Escolar Editorial. 
Gracián, Baltasar (1997). Oráculo manual y arte de prudencia, Madrid, Cátedra.
Maravall, José Antonio (1975). La cultura del Barroco. Análisis de una estructura histórica, Barcelona, Ariel. 
Rivera García, Antonio (2004). Espíritu y poder en el Barroco Español. Madrid, Verbum Editorial. 



68 Hostaled Cortés, Javier Miguel

Sáez Rueda, Luis (2010). La experiencia de lo trágico y la crisis del presente. En P. Peñalver y J. L. Villacañas 
(eds.). Razón de Occidente. Textos reunidos para un homenaje al profesor Pedro Cerezo Galán. Madrid: 
Biblioteca Nueva, 2010.

Rodríguez de la Flor, Fernando (2015). Pasiones Frías. Secreto y disimulación en el Barroco hispano, Madrid: 
Marcial Pons.


