EDICIONES
= COMPLUTENSE [@E

Ingenium. Revista Electronica de Pensamiento Modernoy ARTICULOS

Metodologia en Historia de la Ideas
e-ISSN: 1989-3663

Influencia tucidea en la antropologia hobbesiana*

Andrés Di Leo Razuk
Universidad Nacional de La Matanza-CONICET/Universidad de Buenos Aires <

https://doi.org/10.5209/inge.97708 Recibido: 02/9/2024 « Revisado: 23/09/2024 « Aceptado: 26/09/2024

ES Resumen. El presente trabajo analiza la influencia de Tucidides en la antropologia de Hobbes, pese a que
éste nunca refiera a aquél en sus obras de teoria politica. Para ello, en primer lugar, se hace referencia al
contexto de produccion y a los escritos preliminares de la edicion de la traduccion de Hobbes de la Guerra
del Peloponeso; en segundo lugar, se identifican las siguientes cuatro nociones en el texto del pensador
griego: causa inmanente, naturaleza humana, pasiones y ocultamiento. Luego, en tercer lugar, se demuestra
como el pensador britanico se apropia de ellas, mediante la utilizacion del método geométrico y la metafisica
mecanicista moderna. Finalmente, se concluye que esta recepcion proporciona la posibilidad de elevar a
categorias universales y autoevidentes aquellas nociones tucideas, por lo cual la filosofia politica hobbesiana
intentaria ser una sintesis entre el humanismo clasicoy la ciencia natural moderna. Esto permite, por un lado,
repensar el vinculo entre el mundo clasico y el moderno, y, por otro lado, la posibilidad de extraer conceptos
trans-historicos que puedan explicar diferentes coyunturas politicas.

Palabras clave: Hobbes, Tucidides, naturaleza humana, recepcion.

EN Thucydidean Influence on Hobbesian Anthropology

EN Abstract. The present work analyses the Thucydides’ influence in Hobbes' anthropology, in spite of the
fact that he never referred to Thucydides in his political theory works. For this to be, in first place, reference
is made to the context of production and to the preliminary writings of the edition of Hobbes’ translation of
the Peloponnesian War. Secondly, four notions are identified in the Greek thinker’s text: immanent cause,
human nature, passions and hiding. Thirdly, we demonstrate how the British thinker appropriates such notions
utilizing the geometric method and modern mechanistic metaphysics. Finally, we conclude that this reception
provides the possibility of elevating to universal and self-evident categories the Thucydides’ notions, and in
such case part of Hobbes’ political philosophy would attempt to be a synthesis between classic humanism
and modern natural science. This allows, on the one hand, to rethink the link between the classical and
modern world, and, on the other hand, the possibility of extracting trans-historical concepts that can explain
different political conjunctures.

Keywords: Hobbes, Thucydides, Human nature, Reception.

Sumario. 1. Introduccion. 2. La edicion de Hobbes de la Guerra del Peloponeso. 3. Naturaleza humana tuci-
dea. 4. Naturaleza humana hobbesiana. 5. Conclusiones. 6 Bibliografia.

Como citar: Di Leo Razuk, Andrés (2025). Influencia tucidea en la antropologia hobbesiana. Ingenium, 19,
21-35.

Las fuentes de financiamiento que han dado como resultado a este articulo son: “Los fundamentos modernos del Derecho penal
contemporaneo. Estado, Derecho y pena de Hobbes a Hegel”, PICT-2019-04071, FONCYyT; y “Las raices clasicas en la formacion
del pensamiento filosoéfico-politico de Thomas Hobbes”, CyTMA2 HUM 82.

Ingenium, 19, 2025: 21-35 21


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:adileo%40filo.uba.ar?subject=
https://orcid.org/0009-0008-7156-917X

22

1. Introduccion

Pese a que Hobbes se autoproclame el primer cien-
tifico de la politica ya que, segun é€l, la filosofia civil no
es mas antigua que el De Cive (Cf. Hobbes, 1999b, |,
iii); que “a la antigliedad no se le deba nada como tal”
(Hobbes, 2012,1140), que “no hay nadatan absurdo que
los antiguos fildsofos [...] no hayan ya propuesto en sus
escritos” (Hobbes, 2012, 1060), o que “una de las cau-
sas mas frecuentes de rebelién contra la monarquia es
lalectura de libros de politica e historia antigua de grie-
gos y romanos” (Hobbes, 2012, 506), la presencia de
Tucidides en su filosofia madura es significativa'. Para
dar cuenta de esta presencia es imperante referir a la
primera obra de envergadura de Hobbes, una traduc-
cion directamente del griego al inglés con notas y un
estudio preliminar del gran texto de Tucidides, Guerra
del Peloponeso, que quedo registrado el 18 de marzo
de 1628 en la Company of Stationers of London, pero
que Hobbes demoro en la publicacion hasta 1629.
Como muestra ostensible de ello reproduzco dos
pasajes del texto de Tucidides que son retomados
por Hobbes casi literalmente en momentos relevan-
tes de su obra madura. El primero se refiere a los
principales moviles que impulsan a los hombres a
actuar, ya identificado y trabajado tanto por Schlatter
(1945, 1975) como por Slomp (1990). Tucidides (1953-
1973) pone en boca de los atenienses en el debate
en Esparta antes de comenzar los conflictos bélicos
lo siguiente: “Y por razones de mando nos vimos
obligados desde el inicio a llevar el imperio a la si-
tuacion presente, primero por temor (d€os), luego
por honor (timé), y finalmente por interés (oféleia)” (I,
76.2). Esto no puede sino recordar al lector las cele-
bérrimas tres causas de discordia presentadas en
Leviathan: “Asi es que en la naturaleza del hombre
encontramos tres principales causas de discordia.
Primero, la competencia (Competition); segundo, la
desconfianza (Diffidence); tercero, la gloria (Glory)”
(Hobbes, 2012, 192). Los términos utilizados por
Hobbes en su traduccion del texto de Tucidides para
estos tres conceptos griegos son respectivamente
fear, honour y profit (Hobbes, 1999a, VIII, 82). Y si
bien difieren nominalmente del Diffidence, Glory y
Competition utilizados en su obra madura, no es di-
ficil asignarles el mismo campo semantico. A su vez,
Hobbes considera en su traduccion a estas pasio-
nes como “las tres cosas mas poderosas” (the grea-
test things) que han “superado” (overcome) las deci-
siones sensatas de los atenienses, pues la dinamica
significativa de la politica se rige por este principio:
“el mas débil debe mantenerse por debajo del mas
fuerte” (the weaker to be kept under by the stronger)
(idem). De esta manera, observamos como las pra-
xis humanas relevantes para la politica son resulta-
do del predomino de algunas pasiones dentro de la
estructura antropoldgica, tanto para el pensador an-
tiguo griego como para el primer fildsofo moderno.
El segundo pasaje senala la semejanza entre la
descripcion de Tucidides de los tiempos anteriores
a la formacion de las grandes poleis en la Hélade

Di Leo Razuk, Andrés

y el modo en que Hobbes retrata el estado de na-
turaleza, lo cual ya ha sido identificado por Klosko
y Daryl (1985). Apenas comienza el relato, Tucidi-
des (1953-1973) describe como eran los primitivos
griegos y la semejanza con un aspecto del retrato
hobbesiano del estado natural es sorprendente. En
una de las tantas notas al margen del texto de la
edicion de Hobbes sobre la traduccion de la Guerra
de Peloponeso, con la intencion de orientar al lector
sobre el nucleo tematico que alli se desarrollara, se
lee que “para demostrar que esta guerra fue mayor
a cualquier otra, el autor muestra la precariedad de
las épocas previas” (Hobbes, 19994, VIII, 2). Para lo
cual el historiador griego afirma que en esa época:
“no existia comercio y las comunicaciones no eran
seguras ni por tierra ni por mar; cada uno sacaba de
su propia tierra solo lo indispensable para vivir, y no
acumulaban riquezas ni efectuaban plantaciones,
puesto que nadie sabia cuando otros se le echarian
encima” (I, 2. 2). En la obra madura de Hobbes, en-
contramos que, cuando no hay un poder comun que
proteja a los integrantes de una comunidad, “no hay
lugar para el trabajo; porque el fruto de éste se pre-
senta incierto y consecuentemente no hay cultivo de
la tierra, navegacion, uso de los bienes que podrian
ser importados por mar [...] [solo existe] un conti-
nuo miedo y peligro de muerte violenta. Por lo cual
la vida del hombre es solitaria, pobre, desagradable,
brutay breve” (Hobbes, 2012, 192). Es notable como
en los dos pasajes ambos pensadores subrayan el
vinculo entre la ausencia de una seguridad colectiva
y la violencia que ejercen los hombres entre si para
subsistir, pero sin amonestarlas?. Ninguno de ellos
acusa a los hombres por estas conductas, las cua-
les son meros efectos por prolongar su subsisten-
cia. De hecho, en una de las notas a la traduccion,
Hobbes escribe en el margen que en aquella época
“el robo era honroso” (Robbing had in honour) (Hob-
bes, 19993, VI, 6).

Entonces, aceptando que la influencia de Tuci-
dides en Hobbes es considerable, mi propuesta se
centra en demostrar de qué manera estan presente
ciertas consideraciones tucideas sobre la haturaleza
humana en la configuracion antropoldgica hobbe-
siana. Y, en vez de subscribir a una contraposicion
entre su humanismo y su cientificismo, pretendo
ampliar esta idea de Schlatter (1975) cuando afirma
que Hobbes “encontrd en la geometria una manera
persuasiva de demostrar como auto-evidente el ra-
zonamiento politico que [...] ya habia aceptado como
verdadero” (1975, xx). El discurso cientifico preten-
de, entonces, universalizar ciertas tesis humanistas.
Para ello, en primer lugar, me referiré a la edicion de
la traduccion de Hobbes de la Guerra del Pelopone-
so, tanto a su contexto de produccion como a sus
escritos preliminares; en segundo lugar, identifico
cuatro aspectos de la naturaleza humana segun
Tucidides basandome en el texto griego y en la tra-
duccion, notas y comentarios de Hobbes; en tercer
lugar, muestro su apropiacion, mediante novedosos

' Todas las traducciones son propias y tomadas desde el idioma original del autor.

2 Enuninteresante trabajo, donde se identifican diferentes fuentes humanistas en el pensamiento de Hobbes, Hamilton (2011) afirma
que la influencia de Tucidides en el estado de naturaleza hobbesiano no es correcta, debido a que éste “comienza su explicacion
con ciudades sin muros y no con individuos aislados” (156-157), y propone otras fuentes como Diodoro Siculo, Cicerén, Horacio y
Lucrecio. Si bien es cierto que Hobbes comienza la descripcion del estado de naturaleza con individuos aislados, las problematicas
que estos suscitan se dan en conjunto, y desde ese punto de vista me parece correcta la presencia del griego en el britanico.



Ingenium, 19, 2025: 21-35

principios y vocabularios cientificos y metafisicos
por parte de la obra madura de Hobbes; en cuarto
lugar, a modo de conclusion, considero que esta
presencia de un pensador antiguo en uno moderno
puede impulsar a revisar el vinculo entre el mundo
clasico y el moderno, reducido muchas veces a una
ruptura total entre estas etapas, y, en segundo lugar,
a proponer la posibilidad de la existencia de catego-
rias antropoldgicas trans-historicas que pueden dar
cuenta de distintas coyunturas politicas, allende sus
contextos historicos.

2. La edicion de Hobbes de la Guerra del
Peloponeso

¢Por qué Hobbes, el primer cientifico de la poli-
tica, realizo la primera traduccion directamente del
griego al inglés de un texto humanista como el de
Tucidides sobre la Guerra del Peloponeso? ¢Obe-
decia esto exclusivamente a completar el perfil de
un humanista quien considera que el relato histo-
rico instruye a los hombres en la vida civica, como
lo afirma explicitamente en uno de los tres escritos
que preceden a la traduccion, o también a cierto
contexto politico que impulsaba a hacerlo, del cual
Hobbes no hace ninguna mencion? Para asumir
estas preguntas, me referiré, en primer lugar, al
contexto de produccion de la traduccion como a la
biografia de su traductor y luego, en segundo lugar,
desarrollaré los motivos esgrimidos por el mismo
Hobbes sobre la importancia de la historia y la su-
perioridad de Tucidides con respecto a otros histo-
riadores.

En relacion con lo primero, es necesario recor-
dar que, lejos de la sangrienta guerra que aconte-
cio entre el Parlamento y la Corona en la década
de 1640, la década de 1620 no estuvo exenta de
incursiones bélicas auspiciadas por Inglaterra. En
efecto, imperaba en ese entonces un espiritu anti-
catdlico y antiespainiol vinculado directamente con
dos episodios frustrantes: el fallido intento del ma-
trimonio entre Carlos |, proximo sucesor a la coro-
na, y la infanta Maria de Espaia; y los fracasos del
yerno de Jacobo | de convertirse en Emperador de
Sacro Imperio Romano3. De alli que por esta épo-
ca circularon numerosos panfletos, traducciones o
ensayos que alentaban a una guerra preventiva en
el continente contra Espafiay el catolicismo. Ejem-
plo de esta pulsion bélica es el texto que publica
Bacon en 1624, Considerations Touching a Warre
with Spaine, en donde se utiliza explicitamente a
Tucidides para fortalecer su posicion: “Tucidides en
su introduccion a la historia de la gran Guerra del
Peloponeso identifica claramente que la verdadera
causa de la contienda fue el excesivo crecimiento
del poder de Atenas y el miedo que los lacedemo-

23

nios tuvieron por ello. Y no duda en afirmar que la
necesidad de la guerra se impuso sobre los lace-
demonios, lo cual son las palabras para referirse a
una clara defensa” (1629, 10)*. Muerto Jacobo I, su
heredero impulsé dos expediciones al continente,
una en 1625 a Cadiz (Espafa) y otra en 1627 en la
Isla de Ré (Francia), las cuales retornaron a Inglate-
rra no solo con derrotas humillantes, sino con una
mala imagen de la corona inglesa que perseguiria
a su rey hasta encontrar su muerte en el cadalso
en 1649.

En cuanto a la formacion intelectual del traduc-
tor del texto de Tucidides, es conveniente recordar
que Hobbes domind con gran destreza las lenguas
clasicas. Aubrey (1898), su bidgrafo, hace famoso el
regalo que el alumno Hobbes otorgd a su maestro
Latimer antes de irse a estudiar a Oxford, en agra-
decimiento de las clases impartidas: una traduccion
de Medea desde el griego al latin (cf. 328-329). La-
mentablemente, no ha quedado ningun ejemplar de
ese trabajo, aunque Hobbes se refiera a este mito
en mas de una ocasion en su obra madura.® Una vez
obtenido su Bachlor in Arts fue contratado por los
Cavendish para formar futuros dirigentes politicos
y administradores de la riqueza de la familia®. Por
estos afos, Bacon, quien junto con los patrones de
Hobbes alentaban las expediciones militares al con-
tinente, lo emplea para tareas intelectuales especifi-
cas, como la traduccion de sus ensayos al latin. Y en
1626, como muestra de su dominio del latin, Hobbes
escribio un largo poema en esta lengua con mas de
500 versos, De Mirabilibus Pecci, que se publico
anos mas tarde, como resultado de una excursion
campestre a lo que hoy se conoce como Peak Dis-
trict, a unos kildometros de Chatsworth House, una
de las residencias de los Cavendish.

Entonces, teniendo en cuenta el imperante sen-
timiento anticatdlico y espafiol en Inglaterra en la
década de 1620, que el joven tutor de la familia Ca-
vendish y secretario del ex-Lord Canciller dominaba
a la perfeccion el griego, que la obra de Tucidides
era un texto que favorecia tedricamente una guerra
preventiva y que la traduccién que circulaba en in-
glés era bastante deficitaria, Hobbes deberia haber
tenido motivaciones (y presiones) suficientes para
asumir la ingente tarea que implicaba traducir por
primera vez del griego al inglés un texto tan comple-
jocomo lo es el que relata la Guerra del Peloponeso.

En cuanto a lo segundo, tres textos anteceden
al texto traducido que tratan sobre la importancia
de la historia y la superioridad de Tucidides frente
a otros historiadores. El primer escrito consiste en
una emotiva epistola dedicatoria a William Caven-
dish, flamante heredero de la riqueza de la familia,
donde se recuerda elogiosamente a su padre, anti-

3 Paralos detalles del fracaso del Spanish Match sugiero consultar Caldari (2015); para los del yerno de Jacobo |, Parker (1984).

4 Bacon se refiere al Libro |, 88, de la Historia. Kinch Hoekstra (2016) menciona tres traducciones significativas para demostrar el
considerable espiritu belicista en la década de 1620: “En 1623, una traduccién de la Primera Filipica de Demdstenes, Contra Fe-
lipe de Macedonia, el potente y politico enemigo de Atenas, que hace alusion a Felipe IV de Espafia, potente y politico enemigo
de Espafa. [...] También en 1623, John Bingham tradujo la Historia de Jenofonte [...] A este trabajo le afiade sin explicacion una
traduccion de la seccion final de De militia romana, un comentario sobre Polibio por Justus Lipsius. En este contexto, esto po-
dria parecer una curiosidad de anticuario, pero esta lejos de ello: pues fue leido para mostrar la relevancia de la logistica y de la
disciplina de las fuerzas militares romanas para los ejércitos modernos [... ] Para ir al tercer ejemplo, el subtitulo de la traduccion
de Thomas Barnes sobre el Arquidamo de Isdcrates en 1624, era ‘El Consejo de Guerra'. Esto referia indefectiblemente a los diez
miembros del Consejo de Guerra constituido en abril de 1624 para la guerra contra Espafna” (555-556).

5 Por ejemplo: The Elements of Law, XXVII, 15; De Cive, XII, 13; Leviathan, XXX.

6  Disponible en el volumen V de las obras latinas de Hobbes compiladas por Molesworth.



24

guo patron de Hobbes fallecido unos meses previos,
y a quien en rigor se dedica la traduccion de este
modo “por cuya gracia tuve tanto el tiempo como
los medios para realizarla” (Hobbes, 1999a, VIII, iii).
Esta obra, sefala Hobbes, es importante para el aun
nino heredero (quien tenia apenas 11 afos de edad
en 1628) porque podra encontrar “lecciones muy
valiosas”, debido principalmente a que en la “his-
toria las acciones de honor se manifiestan claras y
distintas” (Hobbes, 1999a, VIII, v), en cambio en la
vida cotidiana se encuentran siempre solapadas.
Le sigue a esta pieza un texto ahora dirigido “A los
lectores”, donde se “esta dispuesto a informar bre-
vemente sobre las circunstancias y motivos” (Hob-
bes, 19994, VI, vii) que lo llevaron a acometer esta
traduccion. Para aclarar esto, refiere a laimportancia
de la historia como magistrae vitae. En ella se en-
cuentran lecciones del pasado que orientan la pra-
xis presente y futuray en esto ninguno lo logra mejor
que Tucidides. Porque si bien hay otras historias es-
critas, afirma Hobbes, éstas tienen la principal defi-
ciencia de desacoplar sus lecciones sabias y utiles
del cuerpo principal de la narracion, lo que muestra
mas la intencionalidad del autor que el evento que
se esta narrando. En cambio, Tucidides, “el historia-
dor mas politico que jamas haya escrito” (Hobbes,
1999a, VIII, viii), ordenaba los eventos histoéricos y
los ordenaba de tal forma que, como afirma Plutarco
en Moralia 5.347, “hacia de su lector un espectador”
(Hobbes, 199943, VIII, viii). La posibilidad entonces de
que el lector pudiera ser transportado mediante la
narracion tucidea hasta las cruentas batallas o los
intensos debates en las asambleas en la Grecia del
sigloV a.C. permitia a éste sacar sus propias conclu-
siones con la menor mediacion posible del narrador.

Pero para que el lector inglés del siglo XVII pueda
convertirse en un espectador de la realidad griega
del siglo V a.C,, la traduccion debia ser o mas fiel
posible a esta intencion original. De alli que no era
viable realizar una buena comprension de la Guerra
del Peloponeso con la deficiente edicion del texto
de Tucidides que circulaba en ese entonces en In-
glaterra. Me refiero a la edicion disponible en inglés
de Thomas Nicholls (1550), que se basa en la version
francesa de Claude Seysel (1527), quien a su vez tra-
duce el texto de Tucidides de la edicion en latin de
Lorenzo Valla (1452), la cual estaba basada en una
edicion griega aun no depurada de errores por los
recientes progresos filoldgicos de los humanistas
del Renacimiento. En efecto, es recién en 1502 que
Aldo Manuzio prepara la editio princeps del texto
original de la Guerra del Peloponeso, con al menos
tres manuscritos disponibles de Tucidides (cf. Pade,
2015). Sin embargo, Hobbes basara su traduccion
en una edicion aun mas novedosa, la edicion de Ae-
milius Portus de Frankfurt en 1594, |la cual incluye no
solo el texto de Valla en latin en una columna junto al
original griego, sino también notas aclaratorias y la
famosa Thucydides Vita de un supuesto Marcellini,
desde donde Hobbes informara a sus lectores, junto
a La Vida de Cimon de Plutarco, algunos datos bio-
graficos del pensador griego.

Tras aclarar las razones para elegir a este autor
griego, se explica la demora entre la finalizacion de
la traduccion y su publicacion definitiva. Por un lado,
Hobbes consideraba que los lectores se sentirian
mas atraidos por el disfrute del derramamiento de

Di Leo Razuk, Andrés

sangre que por las habilidades necesarias para de-
tenerlo. Y, por otro lado, creia necesario hacer un
mapa e incluirlo en la edicion para que el lector de su
época pudiera consultarlo a medida que iba leyendo
la narracion. En relacion con lo primero, se convence
de que debe contentarse con “pocos y buenos lec-
tores” (Hobbes, 19994, VIII, x) y agrega que, en rigor,
para ellos esta escrito este texto y que son los que
realmente lo pueden apreciar. Es muy probable que
Hobbes quisiera esperar a que se desvanecieran
las intenciones de sus compatriotas de reanudar el
conflicto armado en el continente, dado que, como
he senalado anteriormente, el texto de Tucidides se
esperaba para respaldar conceptualmente una gue-
rra preventiva. El mapa faltante es realizado por el
propio Hobbes en esos anos e incluido en la edicion
de 1629, presentando algunos errores menores y
comprensibles.

Luego del texto dirigido al lector, se encuentra el
estudio preliminar propiamente dicho bajo el titu-
lo “Sobre la vida y la Historia de Tucidides”. En un
primer momento, se describe y comenta la vida,
ideas y cargos politicos y militares del historiador
griego, obteniendo datos principalmente de la Vita
Thucydides anadida ya en la edicion de Portus. Dos
aspectos senalados de la vida de Tucidides me pa-
recen destacables aqui, pues se reiteraran en la vida
misma de Hobbes fortaleciendo aun mas la filiacion
doctrinaria entre el historiador griego y el filéso-
fo inglés. Por un lado, se enfatiza lo improcedente
de llamar “ateo” al pensador griego y, por otro lado,
su eleccion politica. Lo primero es debido no solo
a que fue discipulo de Anaxagoras, sino que como
Tucidides estudiaba los fendmenos apelando a la
luz natural de la razén y no a los mitos o a las su-
persticiones del vulgo, éste pensada que aquél no
creia en los dioses. En rigor, aclara Hobbes, cuando
en la antigua Grecia la mayoria calificaba a alguien
como ateo era mas bien “porque no creia en su ri-
dicula religion, lo cual a Anaxagoras le valio la vida”
(Hobbes, 1999a, VIII, xv). Algo muy similar le pasara
a Hobbes cuando cierta version predominante cris-
tiana no solo lo difame como ateo, sino que hasta
comience un proceso legal para demostrarlo y con-
denarlo, afortunadamente sin éxito para sus detrac-
tores. Por otro lado, las ideas politicas de Tucidides
seran muy semejantes a las que Hobbes defendera
durante gran parte de su vida. En efecto, en cuanto
a la opinion del pensador griego “sobre el gobierno
del Estado no hay duda de que la democracia era
el sistema que menos le gustaba” (Hobbes, 19993,
VIII, xvi). En todo caso, aclara Hobbes, si bien elogia
un cierto gobierno democratico sélo lo fue cuando
estaba gobernado por Pericles, quien podia mediar
entre facciones populares y conservadoras. Pero, en
definitiva, “Tucidides preferia la monarquia” (Hob-
bes, 1999a, VIII, xvii). Si bien el filédsofo britanico es
el que postulara y argumentara de manera mas lo-
grada la nocion de Estado, en sus obras politicas
no duda en afirmar que la monarquia es la forma de
gobierno mas adecuada para producir paz y segu-
ridad en el pueblo. De hecho, en el capitulo XIX del
Leviathan, Hobbes esgrime seis argumentos por los
cuales aquella forma de gobierno es superior a la
aristocracia y a la democracia.

Para evaluar la calidad de la obra de Tucidides,
Hobbes considera dos criterios con los que se pue-



Ingenium, 19, 2025: 21-35

dejuzgar unanarracion histérica: verdady elocucion.
Ambas deben estar presentes para que una historia
surta el efecto deseado de instruir. En relacion con lo
primero, se hace alusion a la dignidad moral y a los
recursos economicos del pensador griego, lo que le
permitié alejarse de los aplausos efimeros y de las
benevolencias de los politicos de turno. Tucidides,
no se cansa en reiterar Hobbes, escribe para la pos-
teridad. Un texto con ensefanzas que excedan las
coyunturas politicas, tal cual lo sehala Strauss en
su clasico ensayo: “Por encima de todo, Tucidides
nos permite ver ciertamente lo universal a través del
evento particular que narra” (Strauss, 1978, 143). En
relacion con lo segundo, Hobbes al final del estudio
preliminar cita y traduce al inglés un pasaje de unas
notas de Justo Lipsio, Ad Libros Politicorum. Breves
Notae, a su influyente obra en la modernidad tem-
prana de 1589, Politicorum sive Civile doctrinae libri
sex, donde afirma que el historiador griego es su-
perior a los demas porque entre otras virtudes ins-
truye silenciosamente, es decir, no lo hace de modo
explicito mediante maximas, sino que sus ensefan-
zas estan en la misma narracion para ser captadasy
meditadas por el lector/espectador atento”.

Finaliza este estudio preliminar presentando ob-
jeciones a siete criticas de Dionisio de Halicarnaso
sobre Tucidides. Dionisio, conocido principalmente
por su Historia antigua de Roma, también impartio
clases y escribié sobre oratoria, retorica y critica li-
teraria durante su estancia en Roma. Hobbes basa
sus objeciones tomando en consideracion estos
ultimos escritos®. Un repaso de lo sustancial de
esta polémica brinda la posibilidad de comprender
no solo las diferencias de enfoque entre Tucidides
y Dionisio, sino entre dos modos de abordar el pa-
sado. “La Historia de Tucidides no se ajustaba es-
trictamente a las ideas renacentistas sobre la histo-
riografia. Aunque realmente Tucidides pretende que
sus lectores aprendan sobre la naturaleza humana
desde su obra, él no era principalmente un escritor
moral y es dificil ver a la Historia como Magistrae vi-
tae” (Pade, 2006, 799). En funcion de este juicio de
Pade, considero la historiografia de Tucidides como
politica, pues intenta captar este fendmeno sin un
marco moral o ideolégico, pretendiendo desenten-
derse todo lo posible de cualquier idealizacion para
proponer un retrato lo mas descarnado posible de
las praxis humanas impulsadas por necesidades in-
manentes. En cambio, la de Dionisio, como moral,
pues narra los acontecimientos historicos desde
estos supuestos, idealiza a los protagonistas puri-
ficandolos de vicios y exaltando sus virtudes para
mostrarlos como ejemplos de hombres probos a
seguir por los lectores. Asi, la discusion de Hobbes
con Dionisio no se limita simplemente a objetar a
este autor en favor de Tucidides; también busca se-
nalar las deficiencias de un modo posible de narrar
al pasado y las ventajas de otro. Por lo cual es po-

25

sible moderar o al menos comprender el juicio de
Hobbes sobre las criticas de Dionisio y la extension
que le dedica: “Creo que nunca se habia escrito de
manera tan absurda en tan pocas lineas” (Hobbes,
1999a, VIII, xxvi).

En cuanto a la polémica, si bien para ambos la
historia tiene el principal objetivo de instruir a los
ciudadanos, la narracion del primero supera al se-
gundo porque “los hombres se benefician mas ob-
servando los eventos adversos que los prosperos”
(Hobbes, 19993, VIII, xxiv). De alli que la objecion de
Dionisio sobre que Tucidides ha escrito “solamente
sobre la guerra, y que no tiene nada de honorable y
afortunado” (Hobbes, 19993, VIII, xxiii) no tenga lugar
para Hobbes. Luego, el historiador debe ser lo mas
imparcial posible al relatar los episodios del pasado.
No debe adornar el relato con frases o comenzar o
terminar la narracion en funcion del deleite de sus
posibles lectores. Quien relate historia debe ser un
“apatrida” (apolis), como bien dice Luciano en su
opusculo Como hay que escribir historia, 41, a quien
Hobbes cita aqui con autoridad. Se deben transmitir
las cosas como realmente son, sin importar el delei-
te o no de quien lee o escucha. En cambio, Dionisio
considera que Tucidides no es buen patriota, pues
hace quedar mal, en mas de una ocasion a Atenas.
En rigor, Tucidides no quiere eso, lo que quiere real-
mente es contar los episodios relevantes de una
guerra los mas distanciado posible de compromisos
politicos, que atentan contra el descubrimiento de
la verdad. Otra de las criticas que propone Dionisio
a Tucidides consiste en el modo en que analiza las
causas de la guerra, ya que este ultimo mezcla moti-
vos y causas. Pero Hobbes contrataca rapidamente
aclarando que los verdaderos motivos de una guerra
no estan en las declaraciones, sino en las intencio-
nes mas profundas de los seres humanos. Asi, por
mas que los espartanos y los atenienses hayan teni-
do asambleas donde exteriorizaban sus discursos,
sus verdaderas intenciones, es decir, las causas de
la guerra no son explicitas. Hay que inducirlas desde
el comportamiento y, por mas que sean conjetura-
les, orientan mas a quien quiere descifrar las causas
de las praxis humanas en momentos relevantes. Un
punto de vista destacado, para seguir clarificando la
diferencia entre estos dos modos de acceso al pa-
sado, es la discusion sobre la presentacion de Tuci-
dides del famoso “Dialogo de Melos”. Para Dionisio,
el retrato tucideo contradice la dignidad de Atenas,
pues hace del poderio y de la voluntad de los gene-
rales atenienses el motivo de lainvasiony no el dere-
cho de su pueblo. A lo que Hobbes objeta que estas
decisiones no difieren del resto de las tomadas en
el transcurso de la guerra y que siempre fueron apo-
yadas por el pueblo. Esto hace explicita la marcada
diferencia de enfoques entre los dos historiadores
antiguos. Tucidides retrata las praxis humanas del
modo mas descarnado, pero real; en cambio Dioni-

7 Enla pagina 18 de Ad Libros Politicorum, Lipsio escribe una elogiosa referencia a Tucidides que Hobbes traduce en su totalidad
para cerrar su estudio preliminar, en cuanto a la frase traducida por Hobbes como secretly instuct, en el texto del filésofo flamen-

co se lee: oculte (...) instruens.

& Dionisio de Halicarnaso evalua la obra de Tucidides principalmente en tres textos: en Sobre Tucidides, en Carta a Pompeyo
Gemino y finalmente en la Segunda Carta a Ameo (pueden consultarse las referencias exactas en la Bibliografia). Hobbes cita
directamente el primer trabajo de Dionisio y se refiere indirectamente al segundo. El tercero es una critica literaria y linglistica, y
no al contenido y a la forma de narrar la historia. Sin embargo, algunas criticas generales de Dionisio en este tercer texto sobre la
escritura de Tucidides, como la supuesta “oscuridad” o la transformacion de algunas palabras, ya estan mencionadas en las otras
dos. Para una evaluacion de la critica de Hobbes a Dionisio centrada en el aspecto retorico, véase Burns (2014).



26

sio intenta siempre resguardar aspectos sombrios
de tal praxis, sobre todo si éstos son realizados por
el bando para quien él esta escribiendo la historia.
Por ultimo, Dionisio critica el estilo de escritura de
Tucidides y lo tilda de “oscuro y licencioso”. Si bien
muchos lectores, antes y luego de Dionisio, ya han
sefialado que el estilo de escritura de Tucidides,
tanto por sus frases largas como por ciertas altera-
ciones gramaticales, es complejo, esto para Hobbes
no implica de ninguna manera un defecto. Tucidides
escribe para ser leido y comprendido luego de una
meditacion profunda. No es una escritura para enar-
decer espiritus combativos, sino para favorecer una
comprension adecuada de lo que pueden llegar los
seres humanos cuando se enrolan en una guerra. Su
oratoria, como bien dice Cicerén en De oratore, 1X,
30, no es para litigar en los foros, sino para hacer
mas eficaz el relato historico.

Ademas de ofrecer dos indices para orientar al
lector, uno con una breve explicacion sobre los lu-
gares geograficos y otro con la indicacion exacta en
el texto de algunos de estos lugares, topicos o per-
sonas relevantes, la edicion tiene un bello y signifi-
cativo frontispicio como nos tienen acostumbradas
algunas obras de Hobbes. Los frontispicios estaban
grabados y se inscribian en las entradas de los edi-
ficios importantes dando una idea a quien ingresa-
ba sobre qué encontraria adentro. El frontispicio de
la traduccion de la Guerra del Peloponeso cumple
con creces al ofrecer al lector claves interpretativas
sobre la vision de Hobbes de la obra de Tucidides.
Para esta edicion el grabado fue realizado por Tho-
mas Cecill, indudablemente bajo las indicaciones
del traductor sobre la tematica y la disposicion de
las imagenes en el dibujo. A primera vista, se obser-
van enfrentados simétricamente aspectos especifi-
cos de cada uno de los bandos involucrados en la
guerra. Comenzando desde arriba hacia abajo: un
dibujo estilizado de la ciudad de Esparta bajo las pa-
labras “la distinguidisima Lacedemonia” (endoxota-
te Lacedaimon) se enfrenta a otro donde se encuen-
tra su rival ahora bajo las palabras “Atenas, la Grecia
de Grecia” (Helados Helas Athenai)®; Arquidamo II,
el rey espartano que invade el Atica, desafia con su
espada al gran estadista ateniense, Pericles, quien
sostiene un remo como simbolo de la talasocracia;
y una asamblea de pocos aristocratas espartanos
(hoi aristoi) se diferencia de la multitud popular ate-
niense (hoi polloi), ambas muy probablemente defi-
niendo la posibilidad de entrar en guerra. Estas co-
lumnas estan separadas por otra donde se observa
el terreno en disputa, la Hélade (EAAdg). En la parte
inferior, un dibujo sobre el escenario donde comen-
zaria la catastrofe militar de Atenas y el inicio del fin
de la Guerra del Peloponeso: la bahia de Siracusa.
Por ello acierta con creces Maurete (2010) cuando
afirma que en el grabado se aprecia “una progre-
sion vertical que va de un estado de paz y orden a
un estado de caos y guerra, en una suerte de gra-
dacion ética ontologica” (pp. 297-298). Concluyen el

Di Leo Razuk, Andrés

frontispicio, también dentro de la columna central,
los datos de la edicion y una supuesta imagen de
Tucidides sosteniendo un pergamino donde se lee
en griego aquello por lo cual escribid la historia, para
que sea “una posesion para siempre” (ktema es aei).
Esta “posesion”, es decir, este texto, lejos de preten-
der defender facciosamente la primacia de una po-
lis sobre otra, evoca universal e imperecederamente
las indeseables crueldades a las que los hombres
pueden llegar cuando se enfrentan en una guerra.
Desde este frontispicio, entonces, se muestran aho-
ra plasticamente la imparcialidad de Tucidides fren-
te aun bando u otroy la advertencia sobre como una
vida prospera se puede alterar hasta caer en una
cruenta guerra por las apasionadas decisiones de
los hombres.

3. Naturaleza humana tucidea

En primer lugar, antes de explicitar en qué consiste
la naturaleza humana segun Tucidides, es importan-
te esclarecer como la aborda. Para él, son las causas
inmanentes las que dan cuenta de las praxis y de los
pensamientos humanos. Se dejan de lado, asi, expli-
caciones miticas y una metafisica finalista para ba-
sarse en causas principalmente psicoldgicas. Ni los
dioses ni una finalidad ordenadora dan cuenta de lo
que realmente piensan y quieren los seres huma-
nos. Estos, impulsados por necesidades inmediatas
0 mediatas, van conformado sus vinculos con otros
hasta formar grandes podleis y lamentablemente
grandes conflictos entre ellas. Por ejemplo, al sefa-
lar cual fue la causa de la guerra, Tucidides lo aclara
del siguiente modo:

La causa mas verdadera (tén meén alethesta-
ten prophasin), aunque la que menos expresa
en las declaraciones, creo que se basa en el
hecho de que los atenienses al hacerse po-
derosos e infundir miedo (phobos) a los lace-
demonios los obligaron a combatir. Pero las
razones declaradas publicamente (hai d’ es to
phaneron legomenai aitiai), por las cuales vio-
lentaron el tratado e iniciaron la guerra, fueron
las siguientes por cada bando (I, 23, 6).

Pese a lo que podria creerse no existe una con-
tradiccion entre prophasisy aitiaala hora de explicar
el origen del conflicto. Cuando se adjetiva la primera
se lo hace con un superlativo lo cual permite pensar
que hay otras que no son “tan verdaderas”, es decir,
no tan influyentes, pero no por eso menos relevan-
tes. Nunca se dice que es “la verdadera”, sino “la
mas verdadera”® “Tucidides no niega que las aitiai
tenga una genuina fuerza explicativa [...] podriamos
haber esperado una palabra como proschémata por
“pretextos” en lugar de aitiai, razones [...] La explicita
formulacion de una distincion entre causas profun-
das y superficiales es posiblemente una de las mas
grandes contribuciones a la escritura posterior de la
historia” (Hornblower, 2003: 65). Estas causas pro-
fundas hay que buscarlas en lo mas recondito de la

°  Quiza sea esta formula una posibilidad de identificar una cierta parcialidad hacia Atenas ante Esparta. Pero muy probablemente
Hobbes solo reproduzca, a modo de homenaje, un supuesto epitafio atribuido a Tucidides sobre Euripides recogido hoy en An-
tologia palatina, VII, 45 y disponible ya en el siglo XVII, donde se lee en parte: “Si bien Euripides esta en toda Grecia, sus restos
descansan en Macedonia, donde transcurrié su vida. Pero su patria era Atenas, la Grecia de Grecia”.

©  Esta férmula - alethestate prophasis - por la cual se identifica la causa de la guerra se reitera a su vez para dar cuenta de la frus-

trada expedicion a Sicilia por parte de los atenienses.



Ingenium, 19, 2025: 21-35

psiquis de la naturaleza humana de modo causal e
inmanente.

La traduccion de Hobbes de este pasaje junto
con sus anotaciones marginales son significativas
para analizar la influencia del pensador griego en
su pensamiento. En vez de traducir como causa o
razon mas verdadera, Hobbes vierte un poético “la
disputa mas verdadera (the truest quarrel) (Hobbes,
19994, VI, 27). De hecho, en la edicion de las obras
completas compiladas por William Molesworth en el
siglo XIX, se agrega una nota a pie de pagina sugi-
riendo alterar esa traduccion por una mas sensata
como “the truest reason”. Si bien la observacion es
oportuna, desde una mirada global a la obra de Hob-
bes traducir como “la disputa mas verdadera” es co-
herente con su postulacion del primado de las pa-
siones como movil de la praxis humana. En efecto, la
disputa a la que refiere se encuentra relacionada al
miedo que tuvieron que enfrentar los lacedemonios
por el poderio ateniense y, por extension, al miedo
que deben afrontar en general los hombres al tomar
decisiones cruciales. Esa es la disputa mas verda-
dera o significativa: la de asumir los temores y lidiar
con ellos. En el margen, ademas de identificar el afio
segun el calendario gregorianoy el griego, que toma
en cuenta las olimpiadas, presenta este fragmento
de Tucidides como “las causas de la guerra” y mas
abajo refuerza que es “el miedo el que fuerza nece-
sariamente a entrar en la guerra a los lacedemonios”
(fear necessitates the war in the Lacedaemonians).

A diferencia de la explicacion mitica sobre la
consolidacion de las fuerzas expedicionarias de
Agamenon para ir a Troya, Tucidides sostiene que
este caudillo griego lo logro “porque era el mas po-
derosos de sus contemporaneos, y no tanto por ir
al frente de los pretendientes de Helena, obligados
por el juramento presentado a Tindareo” (I, 9, 1)". Sin
embargo, esta desvalorizacion de la explicacion reli-
giosa no debe llevarnos a considear a este pensador
griego como ateo.

Sabemos por una biografia atribuida a Marce-
llinum (Burns, 2010), escrita en griego los primeros
siglos de nuestra era, que Tucidides conocio a Ana-
xagorasy que por su influencia en la manera de ana-
lizar ciertos episodios de la guerra fue considerado
en sus dias como un ateo leve (atheos eréma). Si
bien en el texto se critica las practicas adivinatorias
o la consulta de los oraculos, no por ello es necesa-
rio inferir que Tucidides es impiadoso con los dioses
o que alienta un ateismo. Como ya he mencionado
en el primer apartado de este trabajo, Hobbes se
detiene en este aspecto biografico de Tucidides im-
pugnando al vulgo por intolerante e ignorante. Es-
pecificamente en “La vida y obra de Tucidides” que
antecede a la traduccion, la idea que Hobbes quiere
dejar en claro es que “nuestro autor en sus escri-
tos no parece ser ni supersticioso ni ateo” (Hobbes,
19994, VIII, xv). De hecho, todas las criticas, mas que
impugnar tedricamente aquéllas practicas religio-
sas, se centran en lo confuso, desacertado o en las
interpretaciones arrebatadas de los hombres para
pronosticar episodios de la guerra. Sobre esto acla-
ra Hobbes correctamente, Tucidides “identifica los
errores de los oraculos, aunque también confirme

27

Su propia presuncion sobre cuanto durara la guerra
por la prediccion de un oraculo” (idem). Se refiere a
cuando se afirma que la guerra duraria “tres veces
nueve anos” (V, 26), es decir, 27. Del mismo modo, si
bien, continua Hobbes, Tucidides “acusa a Nicias de
ser demasiado estricto al observar las ceremonias
de su religion”, “en otro pasaje lo elogia por su pie-
dad” (idem).

Tampoco parece observarse que una metafisica
finalista y ordenadora explique los acontecimientos
humanos o naturales, sino mas bien las necesidades
inmediatas o mediatas. En rigor, éstas son las que
explican como los hombres van conformando sus
pdleis. Por su parte, Orwin (2017) lo aclara de esta
forma: “la mas obvia diferencia entre la presentacion
de la naturaleza de Tucidides y la de los socraticos
es que él evita la teleologia” (355). Por ejemplo, en
aquella parte referenciada como “La Arqueologia” (|,
2-19), donde el autor se propone demostrar que las
guerras anteriores a la del Peloponeso no tuvieron la
magnitud que tuvo ésta debido a la inferioridad mi-
litar y econdmica de las poleis antiguas, se observa
como las necesidades fueron urdiendo la confor-
macion de las ciudades que han entrado ahora en
guerra, y no un finalismo metafisico. En las notas
marginales a su traduccion Hobbes acertadamen-
te informa al lector que esta introduccion -pues la
referencia como “Arqueologia” a esta parte del re-
lato de la historia recién fue establecida a mediados
del siglo XIX (Rood, 2015, 475)- tiene la intencion de
fortalecer la tesis sobre la superioridad de la guerra
que Tucidides esta relatando y para ello lo hace en
tres etapas: “1 Desde los comienzos de Grecia hasta
la Guerra de Troya; 2 el desarrollo de esta guerra; 3
el tiempo que va desde alli hasta el que el autor esta
escribiendo” (Hobbes, 19993, VI, 2). Y en su estudio
preliminar distingue este “exordio, donde el autor
deriva la situacion de Grecia desde su infancia has-
ta la vigorosa estructura que tuvo cuando comenzo
a escribir” (Hobbes, 1999a, VIII, xxi) de lo que sigue
donde “enumera tanto las causas reales como las
alegadas de la guerra que esta escribiendo” (idem).

En la tierra que hoy se llama Grecia, comienza
su narracion Tucidides, los pueblos no habitaban en
forma estable, sino que imperaban las migraciones
“forzadas por otros pueblos”. En esa situacion, “no
existia comercio y las comunicaciones no eran se-
guras ni por tierra ni por mar; cada uno sacaba de
Su propia tierra solo lo indispensable para vivir, y no
acumulaban riquezas ni efectuaban plantaciones,
puesto que nadie sabia cuando otros se le echarian
encima” (I, 2, 2). Sin un poder politico comun que im-
parta un ordeny pautas de convivencia, los hombres
quedan librados a la satisfaccion de sus propias ne-
cesidades. Y cuando algunas regiones comenzaron
a desarrollarse, hubo menos disensiones internas
donde la tierra era mas ariday proporcionaba menos
posibilidad de riquezas como en el Atica; en cambio,
en el Peloponeso la fertilidad de la tierra proporcio-
naba grandes fortunas lo que provocaba rivalidades,
inestabilidades y expulsiones de sus habitantes.
De hecho, muchos “se refugiaban en Atenas por
aprecio de su estabilidad y, convirtiéndose en ciu-
dadanos, desde los primeros tiempos acrecentaron

" Tindareo es el “padre” humano de Helena, quien hizo jurar a los pretendientes que ayudarian al elegido como esposo: Isocrates,
Elogio de Helena, X, 40; Apolodoro, Biblioteca Il 10, 9; Pausanias, Descripcion de Grecial lll, 20.9.



28

todavia mas la poblacion de la ciudad” (I, 2, 6). Por
estos tiempos arcaicos, la pirateria era a su vez una
actividad muy frecuente desde donde obtenian in-
gresos, sin embargo, esto “no comportaba ningun
deshonor” (I, 5, 1). De hecho, las ciudades mas anti-
guas se fundaron lejos del mar “a causa de la pira-
teria” (I, 6, 7). Aquellos griegos hicieron uso de esta
practica todo lo que pudieron hasta que un orden en
los mares se comenzo aimponer. Y “los mas débiles
aceptaban su sumision a los mas fuertes, y los mas
poderoso con su abundancia se granjeaban el vasa-
llaje de las ciudades mas pequefias” (I, 8, 3). La des-
cripcion continua sefalando necesidades munda-
nas en la conformacion de la civilizacion griega sin
aludir a ninguna finalidad metafisica que explique el
orden politico de las pdleis del siglo V. Esta descrip-
cion puede considerarse una anticipacion a lo que
el lector encontrara una y otra vez en los ocho to-
mos: hombres que rivalizan por su existencia impul-
sados por necesidades mediatas o inmediatas una
vez que el orden politico se ha quebrado. Asi como
debajo del orden politico y civico de las pdleis hay
un desorden y una violencia fundantes, el autor de
la Guerra del Peloponeso dejan en claro que antes 'y
a modo de fundamento de la conformacion esplen-
dorosa que tuvo la Hélade del siglo V a.C. también
se registran desordenes y violencias que serian in-
aceptables que se susciten en tiempo de paz, pero
que son necesarias recordar para comprender don-
de estriba el orden politico vigente.

En segundo lugar, la asuncion de una naturaleza
o0 condicidon humana inalterable, que portan todos
los seres humanos es otro concepto central en la
teoria del pensador griego. Las formas de referirse
a ella son variadas alo largo del texto: “lo humano/la
condicion humana (to6 anthropinon)” (I, 22.4 / V, 68.2);
“la naturaleza humana (he anthropeia physis)’, (I,
76.3/ 11, 50.1/ lll, 45.7); “la manera de ser humana (ho
anthropeios tropos)” (I, 76.2); “; “disposicion natural
de los hombres (péphyke anthropos)” (lll, 39.5); “dis-
posicion natural de todos (pephykasi pantes)” (lll,
45.3); la humana naturaleza (he physis anthropion)’
(I, 82.2).” Segun nos informa Meyer (1985): “El pri-
mero en usar el concepto de naturaleza humana
como fuerza impulsora en la historia no fue Herédo-
to, sino Tucidides” (22), y en una nota a pie de pagina
a este juicio aclara que: “Herddoto fue el primero en
usar el término, pero lo empled solamente para in-
dicar los alcances de los seres humanos” (33). Si se
observa la descripcion de la naturaleza humana que
se presenta en cada una de estas formas de referir-
se a ella, predomina una apreciacion antropologica
problematica, negativa o pesimista. En efecto, se-
gun estas caracterizaciones, los hombres exageran
lo que les afecta directamente; poseen una tenden-
cia no solo a ejercer el domino sobre otros, sino a
excederse en su ejercicio; desprecian a quienes les
admirany admiran a quienes lo desprecian; a su vez,
la naturaleza humana es fuente de revueltas y ca-
lamidades: cuando se lanza con entusiasmo a una
accion es poco probable que sea disuadida por las
leyes, incluso ante la amenaza de la pena de muer-
te. Su impulso se basa principalmente en el honor,

Di Leo Razuk, Andrés

el temory el lucro, siendo mas habitual que cometa
errores que aciertos. Estas caracteristicas, que aqui
son explicitas, son expandidas cuando se describen
en el texto las praxis y los pensamientos de aquellos
que estan entablando la guerra.

A suvez, estas notas caracteristicas son esencia-
les, aspectos fijos que no se alteran pese al cambio
de biografias y formaciones personales de los seres
humanos. Sin embargo, esto no implica caer en un
determinismo o automatismo que permita controlar
la conducta de los hombres del mismo modo que
los cientificos pueden predecir la posicion de los
planetas. Los seres humanos gozan de libertad y
esta se activa de distintas maneras en funcion de
ese sustrato inalterable. En el texto de Tucidides se
encuentran tanto retratos de distintas costumbres o
culturas como de célebres personajes de la histo-
ria. Y si bien en todos ellos estan presentes estas
notas esenciales, la forma de activacion en cada si-
tuacion cultural y coyuntural es diferente, por lo cual
se aprecian también particularidades propias. En
el libro | (70-71), por ejemplo, se describe mediante
el discurso de los corintios una clara diferencia en-
tre los atenienses y los espartanos en cuanto a sus
temperamentos. A lo resolutivo, audaz e innovador
de los primeros, se contrapone lo indeciso, pasivo y
conservador de los segundos. También se destaan
diferentes temperamentos particulares. Pericles,
por ejemplo, es moderado, previsor, insobornable,
quien puede refrenar sus intereses particulares ante
los comunes y gobernar en beneficio de la ciudad
(Il, 65); en cambio, Alcibiades es ambicioso, quiere
conquistar Sicilia en funcion de sus intereses par-
ticulares, se excede en el ejercicio de sus cargos,
es inmoderado y solo le importa lo econdmico y la
fama que sus conquistas le puedan proporcionar (VI,
15). De todos modos, sentencia Tucidides, en boca
de Arquidamo: “no existe mucha diferencia entre un
hombrey otro” (I, 84.4).

Esta condicion o naturaleza humana no es vista,
a su vez, desde un punto de vista médico, o estric-
tamente psicolégico. No es el interés de Tucidides
reflexionar sobre la salud humana, pese a ser un fiel
cronista de los sintomas y los efectos que produjo
la peste en Atenas, ni tampoco de analizar psico-
I6gicamente a los hombres con el fin de obtener
claves para guiarlos hacia una mejora personal. Lo
que le interesa al pensador griego es la dimension
social y politica de estas notas esenciales, es decir,
como entran en juego cuando hay otros con los que
se tiene que intercambiar ideas y coordinar praxis.
Alli esta su gran aporte para la teoria politica y para
quien quiera gobernar una comunidad. Desconocer
este factum humano es desconocer el devenir de la
historia y no poder anticipar, por no comprender, los
posibles desordenes civicos y politicos que siempre
acechan a las ciudades.

Esto nos lleva, en tercer lugar, a destacar el pri-
mado que poseen las pasiones frente a la razén en
tal estructura antropoldgica estable, lo cual explica
hasta la misma causa de la guerra, como ya he se-
falado. En efecto, no es sdlo en las declaraciones
en las asambleas donde hay que buscar los motivos

2 Hobbes respeta los términos griegos y los vierte al inglés variando adecuadamente las expresiones segun el contexto argumen-
tativo de este modo: the condition of humanity / all men (|, 22.4 / V, 68.2); the natural inclination of man/ human nature / human
nature (I, 76.3/ Il, 50.1/ 1ll, 45.7); the manner of men (I, 76.2); is natural to men (lll, 39.5); by nature (lll, 45.3); human nature (lll, 82.2).



Ingenium, 19, 2025: 21-35

de la guerra, afirma Tucidides sin ambages, sino en
las pasiones de los hombres que son las verdaderas
causas de su praxis. De alli que fuera “el hecho de
que los atenienses al hacerse poderosos e inspirar
miedo (phobos) a los lacedemonios les obligaron a
luchar” (I, 23, 6). Wohl no solo enfatiza que “las pa-
siones son centrales en el analisis de Tucidides de
la guerra y de su politica”, sino que ademas aclara
que “el miedo es tanto una causa historica (...) como
un efecto” (2017: 443). Es decir, el miedo es causa en
tanto es producido por los atenienses, pero también
es efecto porque es lo que explica la decision de los
espartanos a actuar. Asi, segun esta comentadora
la complejidad de las pasiones nos lleva mas a que
sean consideradas como “practicas sociales” (444)
que como meros estados mentales subjetivos. De
igual forma, asi como se explicitan los “tres moti-
vos mas poderosos” por los cuales los atenienses
se vieron obligados a llevar a adelante su imperio,
a saber, “el honor (timé), el temor (deos) y el interés
(ophelia)” (1, 76, 2), se pone en boca de Cleodn las tres
pasiones perjudiciales por las cuales tal configura-
cion politica puede desmoronarse: “la compasion
(oiktos), el placer de la elocuencia (hedoné Iogon)
y la clemencia (epieikeia)” (lll, 40, 2-3). Hobbes tra-
duce por estos tres términos respectivamente: pity;
delight in plausible speeches; lenity. Tanto en la edi-
cion de 1629 como en la editada por Mollesworth en
1843, estas palabras aparecen con otra tipografia
con la intencion de resaltar su importancia, lo cual
es una muestra mas de la considerable influencia
que poseen las pasiones en las decisiones huma-
nas, segun esta antropologia tucidea/hobbesiana.
También, las pasiones explican otro episodio central
en laguerra, pues la expedicion a Sicilia, que inicio el
proceso por el cual Esparta obtendra la victoria defi-
nitiva, tuvo un “pretexto”, “la alianza con los egestos
y el restablecimiento de los leontinos”, pero nueva-
mente lo que explica el mantenimiento del conflicto
es el “deseo (epithymia) de conquistar Sicilia” (VI,
33.2). Hobbes traduce aqui el griego epithymia por
el término inglés aspire to, lo cual recoge oportuna-
mente la idea de ser movilizado por pasiones.

No descarto de ningun modo las tensiones que
se presentan en el texto entre la razén y la pasion,
como lo muestra, por ejemplo, la célebre discusion
entre Cledn, apelando a las pasiones para conven-
cer a la asamblea, y Diodoto, quien con una actitud
moderada y racional termina convenciendo a sus
compatriotas de no llevar adelante una masacre
como la de dar muerte a todos los varones mitilenos
mayores de edad y reducir a la esclavitud a nifos y
mujeres (lll, 36-49). Del mismo modo que se desta-
can en el texto los elogios de Tucidides a Pericles
por su prevision y calma. Mas alla de esta disputa
entre razon y pasion, cuando afirmo el primado de
las pasiones sobre la razén, me refiero especifica-
mente a la estructura antropoldgica tucidea, aquel
sustrato fijo que he identificado, no a ciertos episo-
dios particulares. Es esta condicion humana pasio-
nal insoslayable la que mueve la historiay que es ne-
cesario conocer para poder disefar una paz estable.

Ahora bien, en cuarto lugar, tal condicion proble-
matica permanece ocultay se activa en condiciones
o situaciones extremas. Estas pueden ser guerras,
ya sean entre pdleis o internas a la pdlis, con esto
ultimo me refiero a la guerra civil, o a las epidemias

29

que asolan las ciudades. En situaciones de normali-
dad o de relativa paz, las notas esenciales permane-
cen ocultas (apokryptein), es decir, no son percibidas
por un observador descuidado. La normalidad se
percibe como algo obvio y natural, lo que no permite
una comprension cabal de la situacion politica, que
en realidad se asienta en una situacion de violencia
y caos. De alli que esos aspectos ocultos se revelen
en estas situaciones extremas y que la guerra sea
una “maestra severa o de violencia (pdlemos [...]
biaios didaskalos)” (lll, 82.2), pues actualiza aquella
parte problematica de la naturaleza humana para la
vida en comun, que no es tan visible en situaciones
de normalidad. Parece que para Hobbes esto tiene
una gran relevancia, ya que en su traduccion le agre-
ga un aumentativo que no esta en el original griego,
is a most violent master (Hobbes, 19994, VIII, 348).
Ahora bien, tal afiadido es totalmente coherente con
la idea ya defendida en su estudio preliminar sobre
las adversidades, que eventualmente se presentan
en la vida humana, como una fuente posible y muy
valiosa desde donde sacar ensefhanzas.

En la descripcion de “La peste de Atenas” (ll, 47-
54), ocurrida apenas comenzado el segundo afno de
la guerra, 430, es donde aparece explicita esta idea
de ocultamiento. Tucidides aclara que expondra
este episodio con el objetivo de dejar asentados los
sintomasy sus mortales efectos, lo cual permitira re-
conocer la enfermedad lo mas rapido posible, para
poder reaccionar con un diagndstico y tratamiento
adecuado en el caso que se vuelva a presentar (cf. I,
48.3). Su intencion, entonces, se presenta como mé-
dica. Sin embargo, no solo tiene este objetivo, como
€l mismo lo revela cuando extrae sus conclusiones
sobre los efectos morales y politicos de la enferme-
dad. Rechenauer (2011) lo aclara del siguiente modo:
“El hecho de que para Tucidides la plaga de Atenas
es mas que un episodio médico (...) llega a ser cla-
ro para cualquiera que considere las conexiones de
este incidente con los aspectos politicos de la gue-
rra” (242). Resultado de la decision de Pericles como
estrategia para enfrentar la guerra, los atenienses
se recluyeron en su ciudad, no saliendo a presentar
batalla, y confiando en los ingresos financieros de
sus colonias y en su dominio de los mares (ll, 13, 2).
Pero este confinamiento fue letal cuando aparecio
la peste (loimds) o la enfermedad (ndsos) que asolo
la ciudad. En este relato, Tucidides no es soélo un es-
pectador directo de los acontecimientos, sino que
también padeci6 la enfermedad, afortunadamente
sin consecuencias mortales. Para la peste, que no
sOlo ataca a seres humanos y a animales por igual,
no se hallé remedio, por lo cual la muerte, en la ma-
yoria de los casos, fue un fin inexorable para quienes
la padecian. Esta presencia inminente y certera de
la muerte no pudo sino producir un fuerte desanimo
y relajacion de las conductas civicas de los ciuda-
danos, los cuales mostraron praxis y pensamientos
ocultos en situaciones de normalidad. De hecho,
en la nota marginal a este pasaje en la traduccion
de Hobbes se lee: “La corrupcion de la vida justifi-
ca el rechazo de la religion y la ley” (Hobbes, 19993,
VIII, 208). La palabra “justifica” aqui no esta utiliza-
da en sentido moral, sino mas bien en un sentido
epistémico amplio. Es decir, que la disolucion de las
costumbres y la vida en comunidad explican el no
reconocimiento a pautas comunes de convivencia



otorgadas por una religion o una ley. Por eso, en esta
situacion “cualquiera se atrevia con suma facilidad a
entregarse a placeres que con anterioridad ocultaba
(apokryptein)” (Il, 53.1)"3.

Atrapados los hombres en esta inmediatez, sin
posibilidad de proyectar un futuro posible debido
al acecho de una muerte inminente, los seres hu-
manos no acatan normas divinas ni civiles. Como
ejemplo de lo primero puede ser lo indecoroso de
los sepelios, 0 no honrar a los dioses; y como mues-
tra de lo segundo, la ausencia de miedo a la ley y
a sufrir penalidades, la entrega a los placeres in-
mediatos pues nadie sabia cuanto podia vivir. Por
eso, “la plaga no significa solamente la muerte de
los individuos en su existencia fisica, sino también
el colapso de la sociabilidad politica como las ver-
daderas bases de la vida normas de la pdlis (...) La
conclusion es obvia: Tucidides, al utilizar el motivo
de la absoluta singularidad y la violencia destructiva
de la peste, quiso volver a conectar la enfermedad
epidémica con su principal tema politico, la guerra”
(Rechenauer, 2011: 258)

Si bien en esta situacion el orden civico no es al-
terado por una guerra civil o internacional, si lo es
por una peste.* Pero a diferencia del trastrocamien-
to que puede sufrir una ciudad por un conflicto ar-
mado, donde tanto el orden civico como el politico
dejan de existir de iure y de facto, en la epidemia
que asold a Atenas, aunque el orden sigue existien-
do de iure, ya no de facto. Es decir, los ciudadanos
al percibir que la ciudad no puede hacer nada por
ellos, pues no encuentra el remedio para detener la
enfermedad, y que sus leyes no le procuran las con-
diciones necesarias para desarrollar sus proyectos
de vida, se vuelven meras letras vacias para ellos.
Se auto-perciben liberados de toda legalidad y, en-
tregados a la inmediatez, permiten que sus deseos
ocultos emerjan y acaparen sus vidas sin importar
pautas comunes.

4. Naturaleza humana hobbesiana

Del mismo modo que Tucidides, Hobbes descarta
las explicaciones basadas en una metafisica fina-
lista o en relatos miticos para abordar la naturaleza
humana. Ambos enfoques, segun su interpretacion,
son resultado de la ighorancia de las verdaderas
causas de los fendomenos naturales y humanos, que
podran ser subsanados mediante la identificacion
de nexos causales inmanentes en el marco de una
postura mecanicista moderna. Y, si bien Hobbes
en una de sus polémicas con Wallis refiere direc-
tamente a Aristoteles para afirmar que “conocer es
conocer por causas” (scire est per causam scire)
(Hobbes, 1999b, 1V, 42), alterara los supuestos me-
tafisicos y metodoldgicos en los que estriba la expli-
cacion aristotélica.

Como aclara Lukac de Stier (2000), “para Hob-
bes no hay en el mundo mas que una sola realidad:
cuerpos en movimiento” (43). La nocion de cuerpo
“significa aquello que llena u ocupa algun cierto
espacio o lugar imaginado, pero no depende de la
imaginacion, sino que es una parte real de lo que

s Hobbes utiliza el correcto dissemble para este término griego.

llamamos universo” (Hobbes, 2012, 610). En efecto,
en primer lugar, encontramos que cuerpo es aquello
que por ocupar un espacio debe ser material; en se-
gundo lugar, es algo que esta fuera de nuestra ima-
ginacion, es decir, que existe fuera de nosotros, no
es unaidea. Ahora, en De corpore, cuando retoma la
definicion de “cuerpo” le agrega una caracteristica
no menor, a saber, que tal concepto “se compren-
de, no con los sentidos sino solo con la razon (non
sensibus, sed ratione)” (Hobbes, 1999b, |, 91). Ocurre
en general que el sentido comun considera que lo
corporal es aquello que es percibido por la sensibi-
lidad y, en especial, por el tacto o la vista. Pero des-
de el momento en que cuerpo es aquello que ocupa
un espacio y esta fuera de nosotros, no necesaria-
mente debe ser percibido por nuestros sentidos,
que son limitados. A esto se refiere Hobbes cuando
sostiene, en segundo lugar, que los hombres, en su
ignorancia, atribuyen a aquello que no pueden tocar
o ver el nombre de espiritu. En cuanto al movimiento,
este es “la unica causa universal” (Hobbes, 1999b,
I, 62) de las cosas. De hecho, “no se puede enten-
der que algo cambie de estado o de movimiento a
no ser por el movimiento mismo” (Hobbes, 1999Db, |,
62). Asi, comprender la realidad es comprender las
causas que mueven a los cuerpos, pero siempre de
manera mecanica.

Una vez definidos estos conceptos, Hobbes pro-
pone una reduccion de las cuatro causas aristotéli-
cas a la causa eficiente para explicar no sélo el mo-
vimiento de los cuerpos naturales en general, sino el
devenir humano en particular. En efecto, para él, “no
puede hallarse causa alguna del movimiento mas
que en un cuerpo contiguo y en movimiento” (Hob-
bes, 19990, 1, 110).

Si bien en De Corpore acepta la terminologia
“causa material”, esta no es mas que el efecto que
produce la causa eficiente en un cuerpo:

Al conjunto de accidentes, tanto del agente o
de los agentes como del paciente, requeridos
para que se produzca el efecto, se llama, una
vez producido, causa eficiente. Y al conjunto
de los que se encuentran en el paciente se
llama, una vez producido el efecto, causa ma-
terial (Hobbes, 1999D, I, 108).

Ademas de la causa eficiente y de la cau-
sa material, los metafisicos enumeran otras
dos causas, a saber, la esencia (que algunos
llaman causa formal) y el fin o causa final,
pero ambas son causas eficientes. (Hobbes,
1999, |, 117).

De esta manera, toda causalidad ocurre por con-
tacto y de manera mecanica, distanciandose asi de
explicaciones finalistas.

En el caso especifico de las causas que mueven
al ser humano a obrar de manera voluntaria, éstas
no son sino las impresiones que causan los objetos
en laimaginacion. De alli que Hobbes afirma que “la
imaginacion es el primer comienzo interno de todo
movimiento voluntario” (Hobbes, 2012, 78). Ahora,
ese primer movimiento, que parte desde la imagina-

' Una muestra sobre como aparecen estas actitudes violentas y antisociales del ser humano cuando sucede una guerra civil se

encuentra muy bien retratada en lll, 82-84.



Ingenium, 19, 2025: 21-35

cion, hasta que sea visible en el caminar o hablar se
llama conato. Pero que tal movimiento sea invisible
para los sentidos no implica que no exista, porque si
no, ¢como explicar el movimiento visible?

Cuando ese primer movimiento interno o conato
se dirige al objeto que esta representado en la ima-
ginacion se denomina apetito o deseo; cuando se
aparta, aversion. Si se agrega la presencia del objeto,
el primero se llama amor y el segundo odio. El deseo
cuando aparece en la mente es placer; contrariamen-
te la aversion, dolor. Los placeres de la mente son
llamados alegria; los malestares, tristeza. De las dife-
rentes consideraciones de los seres humanos sobre
estas cinco pasiones simples -deseo, aversion, amor,
odio, alegria y tristeza- surge la innumerable canti-
dad de diversas pasiones en los seres humanos. Y,
de esta manera, surge la explicacion de su praxis y
pensamientos de un modo mecanico y no finalista.
Porgue en este caso, como lo afirma en la 8va Con-
clusioén de la Tercera Seccion del Short Tract, ahora
“el objeto es la causa eficiente” (Hobbes, 1928, 166).
De este modo, es la manera en que “Hobbes también
descarta la causalidad final en el campo de la volicion
humana” (Leijenhorst, 1996, 437).

Las explicaciones miticas o supersticiosas sur-
gen del desconocimiento de las causas que produ-
cen los fendmenos que se quieren comprender. La
formacion de la religion pagana, por ejemplo, es un
resultado principalmente de esto. Cuando los hom-
bres no pueden detectar la causa de un evento,
tienden a atribuirlo a algun poder o agente invisible
que, como no lo pueden conocer, lo suponen incor-
poreo o inmaterial. A su vez, como desconocen el
verdadero nexo entre una causay su efecto, se ba-
san en experiencias propias que creen se repetiran
porque asi la han experimentado alguna vez. Y, de-
bido a que consideran que existen, en lo que refiere
al culto, la adoracion que se les hace consiste en la
trasposicion de expresiones de reverencia munda-
nas a personas que consideran con poder. Final-
mente, en lo que concierne a la informacion sobre
el futuro de estos supuestos poderes, como esto
en rigor no es posible, los hombres consideran que
lo que paso o lo que afirma alguien con autoridad
volvera a pasar.

Hobbes refiere a estos aspectos como cuatro
semillas naturales de la religion: creencia en los es-
piritus, ignorancia de las causas segundas, devocion
a lo que suscita temor y tomar como presagio algo
que es casual. Ahora bien, si estas semillas son culti-
vadas por aquellos que lo hacen segun su propio cri-
terio, se conforma la religion pagana; si, en cambio,
se hace siguiendo los mandamientos y la direccion
de Dios, se conforma la religion cristiana. La primera
se aprovecha de la ignorancia de los hombres para
beneficio de unos pocos, su contenido se encuentra
en diferentes relatos de los poetas paganos; la se-
gunda, en cambio, encamina esa ansiedad hacia la
busqueda adecuada de causas para una adoracion
a Dios y un conocimiento verdadero, su contenido
no se encuentra desperdigado en relatos miticos,
sino en un solo libro que es palabra revelada.

Hobbes retoma esta critica a la religion paga-
na como supersticiosa y falsa en la IV parte de Le-
viathan. Cuando se pregunta por qué el enemigo
ha permanecido dentro del cristianismo, una de las
razones gque propone es porque se ha introducido

31

en lalglesia “la demonologia de los poetas paganos,
esto es, sus doctrinas fabulosas referentes a los de-
monios, que no son sino idolos o fantasmas del ce-
rebro, sin naturaleza real propia que se distinga de
la mera fantasia humana” (Hobbes, 2012, 498). Este
aspecto se desarrolla en la primera parte del capi-
tulo XLV, “De la demonologia y otros residuos de la
religion de los gentiles”, donde se trata sobre como
estas falsas creencias basadas en una epistemolo-
gia errada atentan contra la posibilidad de que los
hombres estén preparados para el reino venidero de
Dios. Sin detenernos en este objetivo, es posible ob-
servar cOmo se generan supersticiones o mitos por
desconocer las verdaderas causas que producen
los fendmenos naturales.

La postulacion de los demonios junto con su es-
tudio y administracion, la demonologia, es un cla-
ro ejemplo de ignorar los desarrollos de la ciencia
moderna. En estos capitulos finales de Leviathan,
se retoma su epistemologia empirista expuesta en
los capitulos iniciales para explicar como ha llegado
a aceptarse que estos demonios existen. Para ello
recuerda al lector que cualquier vision del sujeto
es resultado de una impresion del algun cuerpo lu-
minoso, externo a él, sobre los 6rganos de la vista.
Una vez que el objeto ha desaparecido esa vision se
transforma en imaginacion, cuando se esta despier-
to, 0 en suefo, cuando se esta dormido. En efecto,
“no hay ninguna concepcion en la mente humana
que en un principio no haya sido engendrada en los
organos del sentido, total o parcialmente” (Hobbes,
2012, p. 19). Las demas concepciones o represen-
taciones, aclara Hobbes seguidamente no son sino
derivaciones de esta impresion original.

Pero, quienes investigaron en la antigliedad y, en
general, todos los hombres, que al ser absorbidos
por sus preocupaciones inmediatas no poseen el
tiempo y la calma necesaria para investigar, no se
han detenido a identificar esas causas y creen que
esas imaginaciones o ensofaciones, que solo tie-
ne existencia dentro de la mente del sujeto, existen
realmente fuera de él atribuyéndoles bondad o mal-
dad segun su opinién. De alli que, los que adminis-
traron estos asuntos en los pueblos paganos iden-
tificaron algunos como buenos, para exhortar a los
hombres a |la observancia de las leyes y otros como
malos para disuadirlos de violarlas.

De este modo, observamos una reformulacion
muy refinada mediante una metafisica y metodo-
logia modernas de la metodologia y presupuestos
tucideos que nos habilita mas bien a considerar en
este aspecto una continuidad, mas que una ruptura,
entre el pensador griego y el fildsofo britanico.

En segundo lugar, el retrato de una naturaleza hu-
mana universal y problematica es sin duda unos de
los rasgos mas conocidos de la propuesta filosofica-
politica de Hobbes. En su primera obra de teoria po-
litica, aclara al inicio tres cosas que reiterara en las
otras dos: 1) que los elementos de las leyes naturales
y politicas dependen del conocimiento de la natu-
raleza humana, el cuerpo politico y las leyes; 2) que
este conocimiento ha llegado desde la antigliedad
lleno de controversias y confusiones; 3) y que para
clarificar la cuestion él atendera a la razén y expon-
dra su discurso mediante el método. (Hobbes, 1994).

Este enfoque racional sobre una naturaleza hu-
mana universal lo aleja de particularismos cultura-



32

les, como reza el titulo del célebre capitulo XIll de
Leviathan, “De la condicion natural de la humanidad
en lo que concierne a su felicidad y a su miseria”. Del
mismo modo en el De Cive (Hobbes, 1983), se jacta
de haber encontrado “dos postulados certisimos de
la naturaleza humana, el de la codicia natural [...]; el
otro, el de la razon natural [...] A partir de estos princi-
pios me parece haber demostrado en este opusculo,
con evidentisima consecuencia, la necesidad de los
pactos y de conservar la fe dada, y de alli los elemen-
tos de la virtud moral y los deberes civicos” (75-76).

Alejado de los relatos miticos o historicos, la am-
bicion es descubrir rasgos esenciales de una natu-
raleza humana universal para luego si poder analizar
situaciones particulares. De alli que, “por la seme-
janza entre los pensamientos y pasiones de un hom-
bre, y los pensamientos y pasiones de otros, quien
mire dentro de si mismo y considere lo que hace
cuando piensa, opina, razona, espera, teme, etcéte-
ra, y por qué, leeray conocera cuales son los pensa-
mientos y pasiones de todos los otros hombres en
circunstancias parecidas” (Hobbes, 2012, 18).

Ahora bien, el caracter problematico de esta na-
turaleza humana proviene de esta semejanza entre
los seres humanos en cuanto a sus facultades cor-
porales y espirituales que provoca una constante
situacion de agresion entre ellos que no se puede
zanjar a menos que un poder por ellos reconocido
arbitre las disputas y prodigue la paz. De alli que el
estado de naturaleza hobbesiano es celebérrimo
como un estado de guerra. A su vez, lo interesan-
te que enfatiza Hobbes como fuente principal de la
agresion entre los hombres no es la mera auto-con-
servacion, sino algo propiamente humano como el
orgullo. En efecto, dos hombres en igualdad de con-
diciones luchan no sdélo por la simple escasez obje-
tiva de recursos, sino por el “deseo una misma cosa”
(Hobbes, 2012, 190). En definitiva, no importa si hay
abundancia o escasez para determinar las proble-
maticas humanas, sino querer prevalecer sobre el
otro. Los seres humanos a diferencia de los anima-
les estan “compitiendo continuamente por honor y
dignidad” (Hobbes, 2012, 258), quieren que el otro
lo reconozca como él se autoestima, a diferencia de
los animales que sdlo luchan por la subsistencia. No
esta de mas recordar que su obra maxima recibe el
nombre de un monstruo biblico: el Leviatan, y que
este es el “rey de todos los hijos del orgullo” (Hob-
bes, 2012, 496), es decir, es el Unico que le puede
poner coto al incesante e irremediable orgullo hu-
mano para establecer una situacion de paz entre los
hombres.

Debido a esta naturaleza, se afirma que la gue-
rra es “sempiterna por su propia naturaleza, porque
debido a la igualdad de los contendientes no pue-
de ser finalizada por victoria alguna” (Hobbes, 1983,
13). Esta situacion ha nacido con el hombre y sélo
culminara cuando este deje de transitar por la his-
toria. Mientras tanto, toda paz es momentaneay se
asienta sobre un suelo de alta agresividad, es de-
cir, la esencia de la naturaleza humana, que puede
actualizarse repentina e inesperadamente. Por ello,
siempre deba haber un poder superior sobre las
partes en disputa para zanjar el problema. Del mis-
mo modo que un estado de guerra total nunca ha
existido, como afirma Hobbes sin dudarlo, tampoco
ha habido un estado de paz total. Pues lo que anima

Di Leo Razuk, Andrés

la historia es esta dialéctica entre guerra y paz que,
explicada principalmente por estos rasgos esencia-
les de la naturaleza humana.

Pero no todo es problematico en el ser humano.
También posee “maneras”, aquellas “cualidades de
la humanidad relativa a una vida compartida en paz
y unidad” (Hobbes, 2012, 150), como el deseo de co-
nocimiento y de ejercitarse en las artes no militares.
Asimismo, otras pasiones como el temor a la muer-
te, el deseo de una vida confortable y la esperanza
de obtenerla mediante el trabajo pueden sacar al
hombre de ese estado de guerray encaminarlo ha-
cia una vida pacifica con otros. De todas formas, si
bien la esencia universal del ser humano no es total-
mente problematica, porque si asi lo fuera no exis-
tiria posibilidad de proponer algun tipo de orden,
existe una parte predominante que pretende trasto-
car permanentemente cualquier tipo de estabilidad
politica. Del mismo modo que en Tucidides, se pue-
de observar un nucleo estable, fijo y problematico en
la naturaleza humana que intenta aduefiarse perma-
nentemente de cualquier situacion.

En tercer lugar, en Hobbes también encontramos
un primado de las pasiones como causa predomi-
nante de la praxis humana, de hecho, como recién
he sefalado su obra maxima posee un titulo, Le-
viathan, en directa referencia a una pasion como el
orgullo. Y, si bien se identifican tres causas de dis-
cordia, es el “deseo de la misma cosa” lo que provo-
ca la lucha entre los hombres y no la mera escasez
objetiva resultado de una maximizacion racional. En
consonancia con esta idea, no se duda en afirmar
como “general inclinacion de toda la humanidad, un
perpetuo e incesante deseo de poder tras poder,
que solo cesa con la muerte” (Hobbes, 2012, 150).

Hobbes refina estas ideas con su método y vo-
cabulario cientificos cuando presenta su posicion
sobre como debe entenderse la deliberacion y la vo-
luntad. En estas dos no aparece, o tendria una fun-
cion muy secundaria, la razon. Ya en su primera obra
de filosdfica politica, The Elements of Law, dedica
todo el capitulo Xll a este tema, “Cémo por la delibe-
racion desde las pasiones proceden las acciones de
los hombres”, y es retomado en Leviathan, capitulo
VI 'y en De Homine, capitulo Xl, art. 2. En el primer
texto afirma sin ambages que: “la alternancia suce-
siva de apetitos y deseos, durante todo el tiempo
que tenemos la posibilidad de realizar o no la accion
es lo que llamamos deliberacion”. Y, prosigue, “en la
deliberacion, el ultimo apetito como también el ulti-
mo miedo es llamado voluntad”. Y a esta voluntad,
le sigue la accion voluntaria correspondiente. Enton-
ces, las acciones voluntarias de los hombres no son
resultado de una maximizacion racional, sino de un
balance entre distintas pasiones que se presentan
en la mente y, segun su peso, definen la decision. Si
predomina el apetito, el acto voluntario se acercara
a aquello que lo causa, si lo hace el miedo, se aleja-
ra. En definitiva, es la preminencia de la representa-
cion de alguna pasion en la mente del sujeto lo que
define la voluntad y, por ende, la accion. De alli que
Hobbes afirme que “el mundo es gobernado por la
opinion”. La opinion, es decir, la consideracion o la
creencia, que los hombres tienen sobre lo que se les
presenta es lo que causa que ellos quieran acercar-
se o alejarse del objeto. Por eso, son las pasiones las
que movilizan al hombre, no la razon, la cual sera el



Ingenium, 19, 2025: 21-35

instrumento, en todo caso, para conseguir o recha-
zar mas eficazmente los objetos representados.

Hobbes, por ultimo, se mofa de la definicion es-
colastica de voluntad como “apetito racional” co-
mentando que si esto fuera verdad, no podria darse
ningun acto voluntario contra razén, lo cual es total-
mente rechazado por la experiencia. En este pro-
ceso, la funcion de la razon es secundaria, pues se
limita a “sumar” o “restar” esa sucesion de deseos
y aversiones, pero no a intuir ideas. Porque razonar
“no es otra cosa que calcular, es decir, sumary restar
las consecuencias de los nombres universales que
hemos convenido para marcar y significar nuestros
pensamientos” (Hobbes, 2012, 64).

Para finalizar este aspecto y remarcar la seme-
janza entre ambos pensadores, explicito sus afir-
maciones sobre las motivaciones para quebrantar
la ley. Para Tucidides, quiza el pasaje mas elocuente
de esta idea sea puesto en boca de Diddoto cuan-
do afirma que si la naturaleza humana se lanza a
realizar algo “muy dispuesta”, “de manera resuelta”,
“animosa” (prothymos) no hay fuerza de ley o casti-
go que la amedrente (lll, 45.7). La pena de muerte,
aconseja Diodoto, no aplaca el orgullo humano, en
todo caso, lo puede exacerbar. Se presenta como
un desafio a vencer, mas que como una barrera a
respetar. Mientras que Hobbes (2012) no duda en
sostener que “entre las pasiones mas frecuentes
que son fuente del delito, una es la vanagloria, es de-
cir, una estupida consideracion de si mismo” (460),
por lo cual agrega que, en general, los poderosos y
quienes creen saber mas de lo que realmente sa-
ben ponen habitualmente en discusion la autoridad
y violentan la ley.

En cuarto lugar, el ocultamiento de esta natura-
leza humana problematica y esencial en momentos
de normalidad politica, como senala Tucidides, tam-
bién forma parte de la posicion hobbesiana y juega
un rol decisivo en la argumentacion para defender
el concepto de Estado. Tal ocultamiento resurgira
bajo la conceptualizacion metafisica moderna de
“estado natural del hombre” y estara desarrollado
en sus tres obras filosofico-politicas bajo diferentes
titulos: “Estado y derecho natural” (Elements of Law,
XIV), “Del estado del hombre fuera de la sociedad
civil” (De Cive, l) o “De la condicion natural de la hu-
manidad en lo que concierne a su felicidad y a su
miseria” (Leviathan, Xlll). Dicho estado no refiere a
etapas primitivas del desarrollo de la civilizacion al
modo europeo, mas alla que éstas sirvan para ejem-
plificar este concepto. Mas bien, invita a reflexionar
sobre coOmo serian las relaciones entre los seres hu-
manos si no existiera un poder comun reconocido
por ellos para zanjar las posibles disputas que pu-
dieran surgir. Dadas todas las condiciones de la pro-
blematicidad humana que ya han sido sefaladas, tal
estado no puede ser otro sino de guerra. Ahora bien,
Hobbes cree que tal estado de guerra nunca existio
de modo total, del mismo modo que nunca existio
una paz total.

El concepto de estado natural en la argumenta-
cion hobbesiana tiene la funcion de fundamentar el
Estado politico. En efecto, es debido a esta perma-
nente e inevitable presencia oculta del estado na-
tural que el Estado politico puede legitimarse. Pues
el estado natural acecha permanentemente y pue-
de irrumpir en cualquier momento en la normalidad

33

politica. Asi una mirada centrada en situaciones de
paz no brinda las condiciones adecuadas para com-
prender sus fundamentos. Ahora bien, este oculta-
miento no solo se hace presente en el reverso total
del Estado politico, es decir, antagdonicamente, sino
también dentro de éste irrumpen situaciones de es-
tado de naturaleza, es decir, simultaneamente.

En relacion con la primera aparicion, si bien, por
un lado, el estado de naturaleza es lo opuesto al Es-
tado politico, por otro lado, uno no puede existir sin
el otro. En efecto, asi como no existe un estado de
guerra permanente, tampoco existe un estado de paz
permanente. Ambos se necesitan para tener sentido.
Ninguno de ellos es absoluto. Pues si no existiese
esta problematicidad natural, ¢para qué los seres
humanos establecerian gobiernos, leyes y castigos a
quienes no las cumplan? Dicho de otra manera, ¢ para
qué establecer un gobierno que dirima conflictos so-
bre las partes involucradas, si éstas no entran nunca
en conflicto? De esta manera, no hay Estado politico
sin estado natural y no hay estado natural sin Estado
politico. Uno se funda en el otro.

Hobbes expresa esta idea al final del capitulo so-
bre los derechos de soberania:

No se toma en cuenta que, la condicion del
hombre nunca esta libre de alguna u otrainco-
modidad; y que, lo mas grave en cualquier for-
ma de gobierno, que quiza pueda suceder al
pueblo en general, apenas si es considerable
a las miserias y horribles calamidades que
acompafian a la guerra civil o a la condicion
disoluta de los hombres cuando estan des-
carriados, no sujetos a leyes y a un poder co-
ercitivo que ate sus manos para alejarlas de la
rapifay de la venganza (Hobbes, 2012, 282).

Asi, el estado natural no solo se des-oculta en
momentos extremos, es decir, cuando se trastoca
totalmente el orden estatal. No es necesario, afor-
tunadamente, que suceda esto para que los hom-
bres tomen conciencia y legislen de cara al estado
natural. Existen innumerables situaciones dentro de
un Estado politico y entre Estados donde el estado
natural muestra su rostro sombrio. En rigor, toda si-
tuacion en la cual dos seres humanos se encuentren
desprotegidos, es decir, sin un poder comun por
ellos reconocido, y deseen la misma cosa devienen
enemigos. En todo Estado existen zonas 0 momen-
tos de desproteccion estatal. Hobbes mismo nos
interpela a qué expliqguemos por qué se arman los
hombres o por qué cierran sus puertas pese a estar
viviendo bajo una normatividad estatal. Del mismo
modo, en el plano internacional, donde las naciones
no tienen un Estado por encima de ellas que dirima
sus potenciales conflictos, los Estados se ven obli-
gados a desconfiar de sus pueblos vecinos para lo
cual se arman, envian espias o controlan fronteras
(Hobbes, 2012, 194-196).

Este ocultamiento y los otros tres aspectos sefa-
lado arriba permiten ubicar a Hobbes en un grupo de
pensadores que reflexionan sobre los fundamentos
que hacen posible el funcionamiento de la actividad
politica y no acerca de la actividad politica. Con su
propio vocabulario, Hobbes se refiere explicitamen-
te a esta distincion. En un pasaje del De Cive (XIlI,
art. 1), se presenta una diferencia sustancial entre
su propuesta tedricay la de los “politicos practicos”



34

(politicis practicis), es decir, aquellos que trabajan
en cada Estado particular proponiendo lineamien-
tos adecuados para el funcionamiento del gobierno.
Estos hombres “practicos” son los que aconsejan
directamente a los principes en particular, quienes
pueden hacer las cosas de una u otra manera segun
las demandas y posibilidades coyunturales. Simi-
larmente, en la “Epistola Dedicatoria” a Godolphin
inscripta en Leviathan (Hobbes, 2012, A2r), se aclara
que su discurso es “en abstracto, de la sede del po-
der”, no de un Estado en particular, sino de los fun-
damentos de éste en general, los cuales son princi-
palmente este estado de disputa sempiterno entre
los seres humanos.

Entonces, tal ocultamiento (apokryptein) de los
deseos de los hombres que se actualizan en situa-
ciones extremas segun el relato tucideo es retoma-
do por Hobbes bajo el ropaje de un concepto central
como el de estado natural, ante el cual el Estado po-
litico se erige e intenta doblegar permanentemente.

5. Conclusiones

En primer lugar, sintetizo las cuatro nociones clave
sobre la naturaleza humana que he identificado en
Tucidides y que son apropiadas por Hobbes para
configurar su antropologia moderna: 1) la utilizacion
de la nocion de causa inmanente y psicoldgica para
explicar las praxis y los pensamientos humanos, evi-
tando una metafisica finalista o una explicacion miti-
ca, es retomada bajo una cosmovision materialista
y mecanicista moderna; 2) la condicion universal y
problematica de la naturaleza humana como nu-
cleo duro y estable que excede la coyuntura politi-
ca, pero que por su gran fecundidad tedrica puede
comprenderla y brindar claves para encauzarla, es
profundizada hasta el punto tal de ser omnipresente
en las consideraciones hobbesianas; 3) el primado
de las pasiones en la toma de decisiones, lo que no
implica descartar la razon, sino sefialar su caracter
secundario, es apropiado mediante una original
manera de comprender la deliberacion y la voluntad;
4) y el ocultamiento de esta naturaleza humana en
momentos de normalidad politica y social que se
actualiza en situaciones de crisis, es comprendida
ahora mediante la nocion de clave de la filosofia
moderna de “estado natural”.

Estas apropiaciones de las intuiciones del pen-
sador griego por parte del britanico, entonces, son
realizadas mediante el vocabulario y los presupues-
tos cientificos modernos. Pese a las criticas levan-

6. Bibliografia

Di Leo Razuk, Andrés

tadas al humanismo, no solo por ser confuso y con-
tradictorio, sino porque sus escritos desestabilizan
el orden politico, Hobbes mediante esta maniobra
teodrica quiere actualizar, universalizar y hacer auto-
evidentes aquellas ensefianzas antiguas, mas que
entrar en colision con ellas. Asi, la filosofia politica
moderna de Thomas Hobbes consiste en una origi-
nal y sofisticada combinacion de saberes. En este
trabajo he mostrado una de estas combinaciones:
la de un cierto tipo de humanismo, principalmente
la de aquellos autores que describen las praxis y los
pensamientos humanos sin asumir una metafisica
finalista, con los avances de la ciencia moderna y
del método geométrico. Pero una investigacion ul-
terior deberia integrar a esta combinacion la inter-
pretacion de Hobbes de la Biblia, que intenta sortear
todo tipo de mediacion teoldgica o doctrinaria ante
el texto.

En segundo lugar, esta presencia del pensador
griego antiguo en el primer fildésofo moderno nos
impulsa a repensar el vinculo entre el mundo clasi-
co y la tan alardeada pretension adanica de la mo-
dernidad de no poseer vinculos con el pasado. En
particular, la recepcion de este caso analizado no
consiste, como he mostrado, en una mera repeti-
cion de nociones clave sobre la naturaleza humana,
sino en una original y fundamentada apropiacion de
ellas. De alli que estas nociones clave parecen tener
un caracter trans-historico, pues su actualizacion
parece evitar las diferencias epocales mas alla que
estas tengan un ropaje tedrico propio del contexto
historico en el que se realice.

Tucidides, describiendo y analizando situacio-
nes extremas a las que pueden llegar los hombres
con sus praxis y pensamientos cuando no exista
una normatividad que sea respetada por ellos en el
siglo V a.C., muestra las razones del desorden poli-
tico; mientras que Hobbes no solo modulara estas
descripciones y analisis configurando una nueva
antropologia, como ha sido demostrado en este
trabajo, sino que sobre esta base conceptual cons-
truira un orden politico moderno en el siglo XVII d.C.
Veintidos siglos de diferencia entre un pensador y
otro pretenderian impedir trazar algun tipo de vin-
culo fuerte entre ellos, trastrocamientos politicos,
desplazamientos sociales, conquistas de nuevos
territorios y nuevas configuraciones politicas pare-
cen alejar el mundo antiguo de la prepotencia de los
tiempos modernos, sin embargo, esta nocion de na-
turaleza humana hace posible que esos mundos se
encuentren y dialoguen fructuosamente.

Aubrey, John (1898). Brief Lives. Andrew Clark (ed.). Oxford: The Clarendon Press.
Bacon, Francis (1629). Considerations touching a warre with Spaine. En Certaine miscellany works of the
Right Honourable Francis Lord Verulam. London: Viscount S. Alban. https://quod.lib.umich.edu/e/eebo2/

A01128.0001.001?view=toc.

Burns, Timothy (2014). Hobbes and Dionysius of Halicarnassus on Thucydides, Rhetoric and Political Life. The
Journal for Ancient Greek Political Thought, 31, 387-424.
Burns, Timothy (2010). On Marcellinus’ Life of Thucydides, translated with an introductory essay. Interpretation,

38, 3-26.

Caldari, Valentina (2015). The End of the Anglo-Spanish Match in Global Context 1617-1624. Doctor of
Philosophy (PhD) thesis, University of Kent, Universidade do Porto.
Dionisio de Halicarnaso (2005). Sobre Tucidides. En Tratados de critica literaria (Trad. J. P. Oliver), (pp. 371-

473). Madrid: Gredos.


https://quod.lib.umich.edu/e/eebo2/A01128.0001.001?view=toc
https://quod.lib.umich.edu/e/eebo2/A01128.0001.001?view=toc

Ingenium, 19, 2025: 21-35 35

Dionisio de Halicarnaso (2001a): Carta a Pompeyo Gemino, en Sobre la composicion literaria (Trad. G. Galan
y M. Marquez), (pp. 221-246). Madrid: Gredos.

Dionisio de Halicarnaso (2001b). Segunda Carta a Ameo, en Sobre la composicion literaria (Trad. G. Galan 'y
M. Marquez), (pp. 257-276). Madrid: Gredos.

Hamilton, James (2011). The origin of Hobbes'’s State of Nature. Hobbes Studies, 26, 152-170.

Hobbes, Thomas (2012). Leviathan, Noel Malcolm (Ed.). Oxford: Clarendon Press.

Hobbes, Thomas (1999a). The Collected Works of Thomas Hobbes, collected and edited (1839-45) by Sir
William Molesworth. London: reprinted by Routledge/Thoemmes Press, 11 vols.

Hobbes, Thomas (1999b). Thomae Hobbes Malmsburiensis Opera Philosophica Quae Latine Scripsit Ominia
in Unum Corpus, (1839-45). Gulielmi Molesworth, London, Joannnen Bohn; reprinted by Thoemmes
Press, 5 vol.

Hobbes, Thomas (1994). Human Nature and De Corpore Politico. J. C. A. Gaskin (Ed.). Oxford: OUP.

Hobbes, Thomas (1983). De Cive. The Latin Version. Howard Warrender (Ed.). Oxford: OUP.

Hobbes, Thomas (1928). A Short Tract on First Principles. Appendix I: The Elements of Law. Ferdinand Tonnies,
(Ed.). Cambridge: Cambridge at University Press.

Hoekstra, Kinch (2016). Hobbes’s Thucydides. En A. P. Martinich y K. Hoekstra (Eds.). The Oxford Handbook
of Hobbes. Oxford: OUP.

Hornblower, Simon (2003). A Commentary on Thucydides. Oxford: OUP.

Klosko, George y Daryl, Rice (1985). Thucydides and Hobbes's state of nature. History of Political Thought, 6
(3), 405-400.

Leijenhorst, Cees (1996). Hobbes’s Theory of Causality and its Aristotelian Background. The Monist, 79, 426-
447,

Lipsi, lusti (1589). Ad Libros Polilticorum. Breves Notae. Lediden: Lugdumi Batauorum: ex officina Platiniana:
apud Franciscum Raphelengium. https:/digibug.ugr.es/handle/10481/3998

Lukac de Stier, Maria Liliana (2000). El fundamento antropoldgico de la filosofia politica y moral en Thomas
Hobbes. Buenos Aires: EDUCA.

Maurette, Pablo (2010). A Possesion for everlasting. Deus Mortalis, 9, 289-307.

Meyer, Reinhold (1985). Human Nature as Cause in Ancient Historiography. En Eadie, J. W.y Ober, J. (Eds.). The
Craft of the Ancient Historian (pp. 21-40). Boston & London: University Press of America.

Orwin, Clifford (2017). Thucydides on Nature and Human Conduct. En R. Balot, S. Forsdyke y E. Foster (Eds.).
The Oxford Handbook of Thucydides (pp. 355-372). Oxford: OUP.

Pade, Marianne (2015). The Renaissance Scholarship, Criticism, and Education. En Ch. Lee y N. Morley (Eds.).
A Handbook to the Reception of Thucydides (pp. 26-42). West Sussex: John Wiley & Sons, Ltd.

Pade, Marianne (2006). Thucydides's Renaissance Readers. En A. Rengakos y A. Tsakmakis (Eds.). Brill's
Companion to Thucydides (pp. 779-810). Leiden: Birill.

Parker, Geoffrey (1984). The Thirthy Years’s War. London & New York, Routledge.

Rechenauer, Georg (2011). Polis nosousa: Politics and Disease in Thucydides - the Case

of the Plague. En G. Rechenauer y V. Pothou (Eds.). Thucydides, a Violent Teacher? History and lIts
Representations (pp. 241-260). Gottingen: V & R unipress.

Rood, Tim (2015). The Reception of Thucydides’ Archaeology. En Ch. Leey N. Morley (Eds.). A Handbook to the
Reception of Thucydides (pp. 474-492). Oxford: Willey Blackwell.

Schlatter, Richard (1975). Introduction. En Hobbes’s Thucydides (pp. xi-xxviii). New Jersey: Rutgers University
Press.

Schlatter, Richard (1945). Thomas Hobbes and Thucydides. Journal of the History of Ideas, 6 (3), 350-362.

Slomp, Gabriella (1990). Hobbes, Thucydides and the Three Greatest Things. History of Political Thought, 11(4),
565-586.

Strauss, Leo (1978). The City and the Man. Chicago: The University of Chicago Press.

Sullivan, James Jan (2015). Hobbes and His Contemporaries. En Ch. Lee y N. Morley (Eds.). A Handbook to the
Reception of Thucydides (pp. 241-260). Oxford: Wiley.

Thucydide (1953-1973). Guerre du Péloponnése (Trad. y Ed. de J. de Romiliy, L. Bodin y R. Weil). Paris: Les
Belles Lettres.

Wohl, Victoria (2017). Thucydides on the Political Passions. En R. Balot, S. Forsdyke y E. Foster (Eds.). The
Oxford Handbook of Thucydides (pp. 443-458). Oxford: OUP.


https://digibug.ugr.es/handle/10481/3998




