
21Ingenium, 19, 2025: 21-35

Influencia tucídea en la antropología hobbesiana*

ARTÍCULOSIngenium. Revista Electrónica de Pensamiento Moderno y 
Metodología en Historia de la Ideas
e-ISSN: 1989-3663

https://doi.org/10.5209/inge.97708	 Recibido: 02/9/2024 • Revisado: 23/09/2024 • Aceptado: 26/09/2024

ES Resumen. El presente trabajo analiza la influencia de Tucídides en la antropología de Hobbes, pese a que 
éste nunca refiera a aquél en sus obras de teoría política. Para ello, en primer lugar, se hace referencia al 
contexto de producción y a los escritos preliminares de la edición de la traducción de Hobbes de la Guerra 
del Peloponeso; en segundo lugar, se identifican las siguientes cuatro nociones en el texto del pensador 
griego: causa inmanente, naturaleza humana, pasiones y ocultamiento. Luego, en tercer lugar, se demuestra 
cómo el pensador británico se apropia de ellas, mediante la utilización del método geométrico y la metafísica 
mecanicista moderna. Finalmente, se concluye que esta recepción proporciona la posibilidad de elevar a 
categorías universales y autoevidentes aquellas nociones tucídeas, por lo cual la filosofía política hobbesiana 
intentaría ser una síntesis entre el humanismo clásico y la ciencia natural moderna. Esto permite, por un lado, 
repensar el vínculo entre el mundo clásico y el moderno, y, por otro lado, la posibilidad de extraer conceptos 
trans-históricos que puedan explicar diferentes coyunturas políticas.
Palabras clave: Hobbes, Tucídides, naturaleza humana, recepción.

EN Thucydidean Influence on Hobbesian Anthropology
EN Abstract. The present work analyses the Thucydides’ influence in Hobbes’ anthropology, in spite of the 
fact that he never referred to Thucydides in his political theory works. For this to be, in first place, reference 
is made to the context of production and to the preliminary writings of the edition of Hobbes’ translation of 
the Peloponnesian War. Secondly, four notions are identified in the Greek thinker’s text: immanent cause, 
human nature, passions and hiding. Thirdly, we demonstrate how the British thinker appropriates such notions 
utilizing the geometric method and modern mechanistic metaphysics. Finally, we conclude that this reception 
provides the possibility of elevating to universal and self-evident categories the Thucydides’ notions, and in 
such case part of Hobbes’ political philosophy would attempt to be a synthesis between classic humanism 
and modern natural science. This allows, on the one hand, to rethink the link between the classical and 
modern world, and, on the other hand, the possibility of extracting trans-historical concepts that can explain 
different political conjunctures.
Keywords: Hobbes, Thucydides, Human nature, Reception.

Sumario. 1. Introducción. 2. La edición de Hobbes de la Guerra del Peloponeso. 3. Naturaleza humana tucí-
dea. 4. Naturaleza humana hobbesiana. 5. Conclusiones. 6 Bibliografía.

Cómo citar: Di Leo Razuk, Andrés (2025). Influencia tucídea en la antropología hobbesiana. Ingenium, 19, 
21-35.

Andrés Di Leo Razuk
Universidad Nacional de La Matanza-CONICET/Universidad de Buenos Aires   

*	 Las fuentes de financiamiento que han dado como resultado a este artículo son: “Los fundamentos modernos del Derecho penal 
contemporáneo. Estado, Derecho y pena de Hobbes a Hegel”, PICT-2019-04071, FONCyT; y “Las raíces clásicas en la formación 
del pensamiento filosófico-político de Thomas Hobbes”, CyTMA2 HUM 82.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:adileo%40filo.uba.ar?subject=
https://orcid.org/0009-0008-7156-917X


22 Di Leo Razuk, Andrés

1. � Introducción
Pese a que Hobbes se autoproclame el primer cien-
tífico de la política ya que, según él, la filosofía civil no 
es más antigua que el De Cive (Cf. Hobbes, 1999b, I, 
iii); que “a la antigüedad no se le deba nada como tal” 
(Hobbes, 2012, 1140), que “no hay nada tan absurdo que 
los antiguos filósofos […] no hayan ya propuesto en sus 
escritos” (Hobbes, 2012, 1060), o que “una de las cau-
sas más frecuentes de rebelión contra la monarquía es 
la lectura de libros de política e historia antigua de grie-
gos y romanos” (Hobbes, 2012, 506), la presencia de 
Tucídides en su filosofía madura es significativa1. Para 
dar cuenta de esta presencia es imperante referir a la 
primera obra de envergadura de Hobbes, una traduc-
ción directamente del griego al inglés con notas y un 
estudio preliminar del gran texto de Tucídides, Guerra 
del Peloponeso, que quedó registrado el 18 de marzo 
de 1628 en la Company of Stationers of London, pero 
que Hobbes demoró en la publicación hasta 1629. 

Como muestra ostensible de ello reproduzco dos 
pasajes del texto de Tucídides que son retomados 
por Hobbes casi literalmente en momentos relevan-
tes de su obra madura. El primero se refiere a los 
principales móviles que impulsan a los hombres a 
actuar, ya identificado y trabajado tanto por Schlatter 
(1945, 1975) como por Slomp (1990). Tucídides (1953-
1973) pone en boca de los atenienses en el debate 
en Esparta antes de comenzar los conflictos bélicos 
lo siguiente: “Y por razones de mando nos vimos 
obligados desde el inicio a llevar el imperio a la si-
tuación presente, primero por temor (déos), luego 
por honor (timé), y finalmente por interés (oféleia)” (I, 
76.2). Esto no puede sino recordar al lector las cele-
bérrimas tres causas de discordia presentadas en 
Leviathan: “Así es que en la naturaleza del hombre 
encontramos tres principales causas de discordia. 
Primero, la competencia (Competition); segundo, la 
desconfianza (Diffidence); tercero, la gloria (Glory)” 
(Hobbes, 2012, 192). Los términos utilizados por 
Hobbes en su traducción del texto de Tucídides para 
estos tres conceptos griegos son respectivamente 
fear, honour y profit (Hobbes, 1999a, VIII, 82). Y si 
bien difieren nominalmente del Diffidence, Glory y 
Competition utilizados en su obra madura, no es di-
fícil asignarles el mismo campo semántico. A su vez, 
Hobbes considera en su traducción a estas pasio-
nes como “las tres cosas más poderosas” (the grea-
test things) que han “superado” (overcome) las deci-
siones sensatas de los atenienses, pues la dinámica 
significativa de la política se rige por este principio: 
“el más débil debe mantenerse por debajo del más 
fuerte” (the weaker to be kept under by the stronger) 
(ídem). De esta manera, observamos cómo las pra-
xis humanas relevantes para la política son resulta-
do del predomino de algunas pasiones dentro de la 
estructura antropológica, tanto para el pensador an-
tiguo griego como para el primer filósofo moderno.

El segundo pasaje señala la semejanza entre la 
descripción de Tucídides de los tiempos anteriores 
a la formación de las grandes póleis en la Hélade 

y el modo en que Hobbes retrata el estado de na-
turaleza, lo cual ya ha sido identificado por Klosko 
y Daryl (1985). Apenas comienza el relato, Tucídi-
des (1953-1973) describe cómo eran los primitivos 
griegos y la semejanza con un aspecto del retrato 
hobbesiano del estado natural es sorprendente. En 
una de las tantas notas al margen del texto de la 
edición de Hobbes sobre la traducción de la Guerra 
de Peloponeso, con la intención de orientar al lector 
sobre el núcleo temático que allí se desarrollará, se 
lee que “para demostrar que esta guerra fue mayor 
a cualquier otra, el autor muestra la precariedad de 
las épocas previas” (Hobbes, 1999a, VIII, 2). Para lo 
cual el historiador griego afirma que en esa época: 
“no existía comercio y las comunicaciones no eran 
seguras ni por tierra ni por mar; cada uno sacaba de 
su propia tierra solo lo indispensable para vivir, y no 
acumulaban riquezas ni efectuaban plantaciones, 
puesto que nadie sabía cuándo otros se le echarían 
encima” (I, 2. 2). En la obra madura de Hobbes, en-
contramos que, cuando no hay un poder común que 
proteja a los integrantes de una comunidad, “no hay 
lugar para el trabajo; porque el fruto de éste se pre-
senta incierto y consecuentemente no hay cultivo de 
la tierra, navegación, uso de los bienes que podrían 
ser importados por mar […] [solo existe] un conti-
nuo miedo y peligro de muerte violenta. Por lo cual 
la vida del hombre es solitaria, pobre, desagradable, 
bruta y breve” (Hobbes, 2012, 192). Es notable cómo 
en los dos pasajes ambos pensadores subrayan el 
vínculo entre la ausencia de una seguridad colectiva 
y la violencia que ejercen los hombres entre sí para 
subsistir, pero sin amonestarlas2. Ninguno de ellos 
acusa a los hombres por estas conductas, las cua-
les son meros efectos por prolongar su subsisten-
cia. De hecho, en una de las notas a la traducción, 
Hobbes escribe en el margen que en aquella época 
“el robo era honroso” (Robbing had in honour) (Hob-
bes, 1999a, VIII, 6).

Entonces, aceptando que la influencia de Tucí-
dides en Hobbes es considerable, mi propuesta se 
centra en demostrar de qué manera están presente 
ciertas consideraciones tucídeas sobre la naturaleza 
humana en la configuración antropológica hobbe-
siana. Y, en vez de subscribir a una contraposición 
entre su humanismo y su cientificismo, pretendo 
ampliar esta idea de Schlatter (1975) cuando afirma 
que Hobbes “encontró en la geometría una manera 
persuasiva de demostrar como auto-evidente el ra-
zonamiento político que […] ya había aceptado como 
verdadero” (1975, xx). El discurso científico preten-
de, entonces, universalizar ciertas tesis humanistas. 
Para ello, en primer lugar, me referiré a la edición de 
la traducción de Hobbes de la Guerra del Pelopone-
so, tanto a su contexto de producción como a sus 
escritos preliminares; en segundo lugar, identifico 
cuatro aspectos de la naturaleza humana según 
Tucídides basándome en el texto griego y en la tra-
ducción, notas y comentarios de Hobbes; en tercer 
lugar, muestro su apropiación, mediante novedosos 

1	 Todas las traducciones son propias y tomadas desde el idioma original del autor. 
2	 En un interesante trabajo, donde se identifican diferentes fuentes humanistas en el pensamiento de Hobbes, Hamilton (2011) afirma 

que la influencia de Tucídides en el estado de naturaleza hobbesiano no es correcta, debido a que éste “comienza su explicación 
con ciudades sin muros y no con individuos aislados” (156-157), y propone otras fuentes como Diodoro Sículo, Cicerón, Horacio y 
Lucrecio. Si bien es cierto que Hobbes comienza la descripción del estado de naturaleza con individuos aislados, las problemáticas 
que estos suscitan se dan en conjunto, y desde ese punto de vista me parece correcta la presencia del griego en el británico.



23Ingenium, 19, 2025: 21-35

principios y vocabularios científicos y metafísicos 
por parte de la obra madura de Hobbes; en cuarto 
lugar, a modo de conclusión, considero que esta 
presencia de un pensador antiguo en uno moderno 
puede impulsar a revisar el vínculo entre el mundo 
clásico y el moderno, reducido muchas veces a una 
ruptura total entre estas etapas, y, en segundo lugar, 
a proponer la posibilidad de la existencia de catego-
rías antropológicas trans-históricas que pueden dar 
cuenta de distintas coyunturas políticas, allende sus 
contextos históricos.

2. La edición de Hobbes de la Guerra del 
Peloponeso

¿Por qué Hobbes, el primer científico de la polí-
tica, realizó la primera traducción directamente del 
griego al inglés de un texto humanista como el de 
Tucídides sobre la Guerra del Peloponeso? ¿Obe-
decía esto exclusivamente a completar el perfil de 
un humanista quien considera que el relato histó-
rico instruye a los hombres en la vida cívica, como 
lo afirma explícitamente en uno de los tres escritos 
que preceden a la traducción, o también a cierto 
contexto político que impulsaba a hacerlo, del cual 
Hobbes no hace ninguna mención? Para asumir 
estas preguntas, me referiré, en primer lugar, al 
contexto de producción de la traducción como a la 
biografía de su traductor y luego, en segundo lugar, 
desarrollaré los motivos esgrimidos por el mismo 
Hobbes sobre la importancia de la historia y la su-
perioridad de Tucídides con respecto a otros histo-
riadores.

En relación con lo primero, es necesario recor-
dar que, lejos de la sangrienta guerra que aconte-
ció entre el Parlamento y la Corona en la década 
de 1640, la década de 1620 no estuvo exenta de 
incursiones bélicas auspiciadas por Inglaterra. En 
efecto, imperaba en ese entonces un espíritu anti-
católico y antiespañol vinculado directamente con 
dos episodios frustrantes: el fallido intento del ma-
trimonio entre Carlos I, próximo sucesor a la coro-
na, y la infanta María de España; y los fracasos del 
yerno de Jacobo I de convertirse en Emperador de 
Sacro Imperio Romano3. De allí que por esta épo-
ca circularon numerosos panfletos, traducciones o 
ensayos que alentaban a una guerra preventiva en 
el continente contra España y el catolicismo. Ejem-
plo de esta pulsión bélica es el texto que publica 
Bacon en 1624, Considerations Touching a Warre 
with Spaine, en donde se utiliza explícitamente a 
Tucídides para fortalecer su posición: “Tucídides en 
su introducción a la historia de la gran Guerra del 
Peloponeso identifica claramente que la verdadera 
causa de la contienda fue el excesivo crecimiento 
del poder de Atenas y el miedo que los lacedemo-

nios tuvieron por ello. Y no duda en afirmar que la 
necesidad de la guerra se impuso sobre los lace-
demonios, lo cual son las palabras para referirse a 
una clara defensa” (1629, 10)4. Muerto Jacobo I, su 
heredero impulsó dos expediciones al continente, 
una en 1625 a Cádiz (España) y otra en 1627 en la 
Isla de Ré (Francia), las cuales retornaron a Inglate-
rra no solo con derrotas humillantes, sino con una 
mala imagen de la corona inglesa que perseguiría 
a su rey hasta encontrar su muerte en el cadalso 
en 1649. 

En cuanto a la formación intelectual del traduc-
tor del texto de Tucídides, es conveniente recordar 
que Hobbes dominó con gran destreza las lenguas 
clásicas. Aubrey (1898), su biógrafo, hace famoso el 
regalo que el alumno Hobbes otorgó a su maestro 
Latimer antes de irse a estudiar a Oxford, en agra-
decimiento de las clases impartidas: una traducción 
de Medea desde el griego al latín (cf. 328-329). La-
mentablemente, no ha quedado ningún ejemplar de 
ese trabajo, aunque Hobbes se refiera a este mito 
en más de una ocasión en su obra madura.5 Una vez 
obtenido su Bachlor in Arts fue contratado por los 
Cavendish para formar futuros dirigentes políticos 
y administradores de la riqueza de la familia6. Por 
estos años, Bacon, quien junto con los patrones de 
Hobbes alentaban las expediciones militares al con-
tinente, lo emplea para tareas intelectuales específi-
cas, como la traducción de sus ensayos al latín. Y en 
1626, como muestra de su dominio del latín, Hobbes 
escribió un largo poema en esta lengua con más de 
500 versos, De Mirabilibus Pecci, que se publicó 
años más tarde, como resultado de una excursión 
campestre a lo que hoy se conoce como Peak Dis-
trict, a unos kilómetros de Chatsworth House, una 
de las residencias de los Cavendish.

Entonces, teniendo en cuenta el imperante sen-
timiento anticatólico y español en Inglaterra en la 
década de 1620, que el joven tutor de la familia Ca-
vendish y secretario del ex-Lord Canciller dominaba 
a la perfección el griego, que la obra de Tucídides 
era un texto que favorecía teóricamente una guerra 
preventiva y que la traducción que circulaba en in-
glés era bastante deficitaria, Hobbes debería haber 
tenido motivaciones (y presiones) suficientes para 
asumir la ingente tarea que implicaba traducir por 
primera vez del griego al inglés un texto tan comple-
jo como lo es el que relata la Guerra del Peloponeso. 

En cuanto a lo segundo, tres textos anteceden 
al texto traducido que tratan sobre la importancia 
de la historia y la superioridad de Tucídides frente 
a otros historiadores. El primer escrito consiste en 
una emotiva epístola dedicatoria a William Caven-
dish, flamante heredero de la riqueza de la familia, 
donde se recuerda elogiosamente a su padre, anti-

3	 Para los detalles del fracaso del Spanish Match sugiero consultar Caldari (2015); para los del yerno de Jacobo I, Parker (1984).
4	 Bacon se refiere al Libro I, 88, de la Historia. Kinch Hoekstra (2016) menciona tres traducciones significativas para demostrar el 

considerable espíritu belicista en la década de 1620: “En 1623, una traducción de la Primera Filípica de Demóstenes, Contra Fe-
lipe de Macedonia, el potente y político enemigo de Atenas, que hace alusión a Felipe IV de España, potente y político enemigo 
de España. […] También en 1623, John Bingham tradujo la Historia de Jenofonte […] A este trabajo le añade sin explicación una 
traducción de la sección final de De militia romana, un comentario sobre Polibio por Justus Lipsius. En este contexto, esto po-
dría parecer una curiosidad de anticuario, pero está lejos de ello: pues fue leído para mostrar la relevancia de la logística y de la 
disciplina de las fuerzas militares romanas para los ejércitos modernos [… ] Para ir al tercer ejemplo, el subtítulo de la traducción 
de Thomas Barnes sobre el Arquidamo de Isócrates en 1624, era ‘El Consejo de Guerra’. Esto refería indefectiblemente a los diez 
miembros del Consejo de Guerra constituido en abril de 1624 para la guerra contra España” (555-556).

5	 Por ejemplo:  The Elements of Law, XXVII, 15; De Cive, XII, 13; Leviathan, XXX.
6	 Disponible en el volumen V de las obras latinas de Hobbes compiladas por Molesworth.



24 Di Leo Razuk, Andrés

guo patrón de Hobbes fallecido unos meses previos, 
y a quien en rigor se dedica la traducción de este 
modo “por cuya gracia tuve tanto el tiempo como 
los medios para realizarla” (Hobbes, 1999a, VIII, iii). 
Esta obra, señala Hobbes, es importante para el aún 
niño heredero (quien tenía apenas 11 años de edad 
en 1628) porque podrá encontrar “lecciones muy 
valiosas”, debido principalmente a que en la “his-
toria las acciones de honor se manifiestan claras y 
distintas” (Hobbes, 1999a, VIII, v), en cambio en la 
vida cotidiana se encuentran siempre solapadas. 
Le sigue a esta pieza un texto ahora dirigido “A los 
lectores”, donde se “está dispuesto a informar bre-
vemente sobre las circunstancias y motivos” (Hob-
bes, 1999a, VIII, vii) que lo llevaron a acometer esta 
traducción. Para aclarar esto, refiere a la importancia 
de la historia como magistrae vitae. En ella se en-
cuentran lecciones del pasado que orientan la pra-
xis presente y futura y en esto ninguno lo logra mejor 
que Tucídides. Porque si bien hay otras historias es-
critas, afirma Hobbes, éstas tienen la principal defi-
ciencia de desacoplar sus lecciones sabias y útiles 
del cuerpo principal de la narración, lo que muestra 
más la intencionalidad del autor que el evento que 
se está narrando. En cambio, Tucídides, “el historia-
dor más político que jamás haya escrito” (Hobbes, 
1999a, VIII, viii), ordenaba los eventos históricos y 
los ordenaba de tal forma que, como afirma Plutarco 
en Moralia 5.347, “hacía de su lector un espectador” 
(Hobbes, 1999a, VIII, viii). La posibilidad entonces de 
que el lector pudiera ser transportado mediante la 
narración tucídea hasta las cruentas batallas o los 
intensos debates en las asambleas en la Grecia del 
siglo V a.C. permitía a éste sacar sus propias conclu-
siones con la menor mediación posible del narrador. 

Pero para que el lector inglés del siglo XVII pueda 
convertirse en un espectador de la realidad griega 
del siglo V a.C., la traducción debía ser lo más fiel 
posible a esta intención original. De allí que no era 
viable realizar una buena comprensión de la Guerra 
del Peloponeso con la deficiente edición del texto 
de Tucídides que circulaba en ese entonces en In-
glaterra. Me refiero a la edición disponible en inglés 
de Thomas Nicholls (1550), que se basa en la versión 
francesa de Claude Seysel (1527), quien a su vez tra-
duce el texto de Tucídides de la edición en latín de 
Lorenzo Valla (1452), la cual estaba basada en una 
edición griega aún no depurada de errores por los 
recientes progresos filológicos de los humanistas 
del Renacimiento. En efecto, es recién en 1502 que 
Aldo Manuzio prepará la editio princeps del texto 
original de la Guerra del Peloponeso, con al menos 
tres manuscritos disponibles de Tucídides (cf. Pade, 
2015). Sin embargo, Hobbes basará su traducción 
en una edición aún más novedosa, la edición de Ae-
milius Portus de Frankfurt en 1594, la cual incluye no 
sólo el texto de Valla en latín en una columna junto al 
original griego, sino también notas aclaratorias y la 
famosa Thucydides Vita de un supuesto Marcellini, 
desde donde Hobbes informará a sus lectores, junto 
a La Vida de Cimón de Plutarco, algunos datos bio-
gráficos del pensador griego.

Tras aclarar las razones para elegir a este autor 
griego, se explica la demora entre la finalización de 
la traducción y su publicación definitiva. Por un lado, 
Hobbes consideraba que los lectores se sentirían 
más atraídos por el disfrute del derramamiento de 

sangre que por las habilidades necesarias para de-
tenerlo. Y, por otro lado, creía necesario hacer un 
mapa e incluirlo en la edición para que el lector de su 
época pudiera consultarlo a medida que iba leyendo 
la narración. En relación con lo primero, se convence 
de que debe contentarse con “pocos y buenos lec-
tores” (Hobbes, 1999a, VIII, x) y agrega que, en rigor, 
para ellos está escrito este texto y que son los que 
realmente lo pueden apreciar. Es muy probable que 
Hobbes quisiera esperar a que se desvanecieran 
las intenciones de sus compatriotas de reanudar el 
conflicto armado en el continente, dado que, como 
he señalado anteriormente, el texto de Tucídides se 
esperaba para respaldar conceptualmente una gue-
rra preventiva. El mapa faltante es realizado por el 
propio Hobbes en esos años e incluido en la edición 
de 1629, presentando algunos errores menores y 
comprensibles.

Luego del texto dirigido al lector, se encuentra el 
estudio preliminar propiamente dicho bajo el títu-
lo “Sobre la vida y la Historia de Tucídides”. En un 
primer momento, se describe y comenta la vida, 
ideas y cargos políticos y militares del historiador 
griego, obteniendo datos principalmente de la Vita 
Thucydides añadida ya en la edición de Portus. Dos 
aspectos señalados de la vida de Tucídides me pa-
recen destacables aquí, pues se reiterarán en la vida 
misma de Hobbes fortaleciendo aún más la filiación 
doctrinaria entre el historiador griego y el filóso-
fo inglés. Por un lado, se enfatiza lo improcedente 
de llamar “ateo” al pensador griego y, por otro lado, 
su elección política. Lo primero es debido no sólo 
a que fue discípulo de Anaxágoras, sino que como 
Tucídides estudiaba los fenómenos apelando a la 
luz natural de la razón y no a los mitos o a las su-
persticiones del vulgo, éste pensada que aquél no 
creía en los dioses. En rigor, aclara Hobbes, cuando 
en la antigua Grecia la mayoría calificaba a alguien 
como ateo era más bien “porque no creía en su ri-
dícula religión, lo cual a Anaxágoras le valió la vida” 
(Hobbes, 1999a, VIII, xv). Algo muy similar le pasará 
a Hobbes cuando cierta versión predominante cris-
tiana no sólo lo difame como ateo, sino que hasta 
comience un proceso legal para demostrarlo y con-
denarlo, afortunadamente sin éxito para sus detrac-
tores. Por otro lado, las ideas políticas de Tucídides 
serán muy semejantes a las que Hobbes defenderá 
durante gran parte de su vida. En efecto, en cuanto 
a la opinión del pensador griego “sobre el gobierno 
del Estado no hay duda de que la democracia era 
el sistema que menos le gustaba” (Hobbes, 1999a, 
VIII, xvi). En todo caso, aclara Hobbes, si bien elogia 
un cierto gobierno democrático sólo lo fue cuando 
estaba gobernado por Pericles, quien podía mediar 
entre facciones populares y conservadoras. Pero, en 
definitiva, “Tucídides prefería la monarquía” (Hob-
bes, 1999a, VIII, xvii). Si bien el filósofo británico es 
el que postulará y argumentará de manera más lo-
grada la noción de Estado, en sus obras políticas 
no duda en afirmar que la monarquía es la forma de 
gobierno más adecuada para producir paz y segu-
ridad en el pueblo. De hecho, en el capítulo XIX del 
Leviathan, Hobbes esgrime seis argumentos por los 
cuales aquella forma de gobierno es superior a la 
aristocracia y a la democracia. 

Para evaluar la calidad de la obra de Tucídides, 
Hobbes considera dos criterios con los que se pue-



25Ingenium, 19, 2025: 21-35

de juzgar una narración histórica: verdad y elocución. 
Ambas deben estar presentes para que una historia 
surta el efecto deseado de instruir. En relación con lo 
primero, se hace alusión a la dignidad moral y a los 
recursos económicos del pensador griego, lo que le 
permitió alejarse de los aplausos efímeros y de las 
benevolencias de los políticos de turno. Tucídides, 
no se cansa en reiterar Hobbes, escribe para la pos-
teridad. Un texto con enseñanzas que excedan las 
coyunturas políticas, tal cual lo señala Strauss en 
su clásico ensayo: “Por encima de todo, Tucídides 
nos permite ver ciertamente lo universal a través del 
evento particular que narra” (Strauss, 1978, 143). En 
relación con lo segundo, Hobbes al final del estudio 
preliminar cita y traduce al inglés un pasaje de unas 
notas de Justo Lipsio, Ad Libros Politicorum. Breves 
Notae, a su influyente obra en la modernidad tem-
prana de 1589, Politicorum sive Civile doctrinae libri 
sex, donde afirma que el historiador griego es su-
perior a los demás porque entre otras virtudes ins-
truye silenciosamente, es decir, no lo hace de modo 
explícito mediante máximas, sino que sus enseñan-
zas están en la misma narración para ser captadas y 
meditadas por el lector/espectador atento7.

Finaliza este estudio preliminar presentando ob-
jeciones a siete críticas de Dionisio de Halicarnaso 
sobre Tucídides. Dionisio, conocido principalmente 
por su Historia antigua de Roma, también impartió 
clases y escribió sobre oratoria, retórica y crítica li-
teraria durante su estancia en Roma. Hobbes basa 
sus objeciones tomando en consideración estos 
últimos escritos8. Un repaso de lo sustancial de 
esta polémica brinda la posibilidad de comprender 
no sólo las diferencias de enfoque entre Tucídides 
y Dionisio, sino entre dos modos de abordar el pa-
sado. “La Historia de Tucídides no se ajustaba es-
trictamente a las ideas renacentistas sobre la histo-
riografía. Aunque realmente Tucídides pretende que 
sus lectores aprendan sobre la naturaleza humana 
desde su obra, él no era principalmente un escritor 
moral y es difícil ver a la Historia como Magistrae vi-
tae” (Pade, 2006, 799). En función de este juicio de 
Pade, considero la historiografía de Tucídides como 
política, pues intenta captar este fenómeno sin un 
marco moral o ideológico, pretendiendo desenten-
derse todo lo posible de cualquier idealización para 
proponer un retrato lo más descarnado posible de 
las praxis humanas impulsadas por necesidades in-
manentes. En cambio, la de Dionisio, como moral, 
pues narra los acontecimientos históricos desde 
estos supuestos, idealiza a los protagonistas puri-
ficándolos de vicios y exaltando sus virtudes para 
mostrarlos como ejemplos de hombres probos a 
seguir por los lectores. Así, la discusión de Hobbes 
con Dionisio no se limita simplemente a objetar a 
este autor en favor de Tucídides; también busca se-
ñalar las deficiencias de un modo posible de narrar 
al pasado y las ventajas de otro. Por lo cual es po-

sible moderar o al menos comprender el juicio de 
Hobbes sobre las críticas de Dionisio y la extensión 
que le dedica: “Creo que nunca se había escrito de 
manera tan absurda en tan pocas líneas” (Hobbes, 
1999a, VIII, xxvi).

En cuanto a la polémica, si bien para ambos la 
historia tiene el principal objetivo de instruir a los 
ciudadanos, la narración del primero supera al se-
gundo porque “los hombres se benefician más ob-
servando los eventos adversos que los prósperos” 
(Hobbes, 1999a, VIII, xxiv). De allí que la objeción de 
Dionisio sobre que Tucídides ha escrito “solamente 
sobre la guerra, y que no tiene nada de honorable y 
afortunado” (Hobbes, 1999a, VIII, xxiii) no tenga lugar 
para Hobbes. Luego, el historiador debe ser lo más 
imparcial posible al relatar los episodios del pasado. 
No debe adornar el relato con frases o comenzar o 
terminar la narración en función del deleite de sus 
posibles lectores. Quien relate historia debe ser un 
“apátrida” (ápolis), como bien dice Luciano en su 
opúsculo Cómo hay que escribir historia, 41, a quien 
Hobbes cita aquí con autoridad. Se deben transmitir 
las cosas como realmente son, sin importar el delei-
te o no de quien lee o escucha. En cambio, Dionisio 
considera que Tucídides no es buen patriota, pues 
hace quedar mal, en más de una ocasión a Atenas. 
En rigor, Tucídides no quiere eso, lo que quiere real-
mente es contar los episodios relevantes de una 
guerra los más distanciado posible de compromisos 
políticos, que atentan contra el descubrimiento de 
la verdad. Otra de las críticas que propone Dionisio 
a Tucídides consiste en el modo en que analiza las 
causas de la guerra, ya que este último mezcla moti-
vos y causas. Pero Hobbes contrataca rápidamente 
aclarando que los verdaderos motivos de una guerra 
no están en las declaraciones, sino en las intencio-
nes más profundas de los seres humanos. Así, por 
más que los espartanos y los atenienses hayan teni-
do asambleas donde exteriorizaban sus discursos, 
sus verdaderas intenciones, es decir, las causas de 
la guerra no son explícitas. Hay que inducirlas desde 
el comportamiento y, por más que sean conjetura-
les, orientan más a quien quiere descifrar las causas 
de las praxis humanas en momentos relevantes. Un 
punto de vista destacado, para seguir clarificando la 
diferencia entre estos dos modos de acceso al pa-
sado, es la discusión sobre la presentación de Tucí-
dides del famoso “Diálogo de Melos”. Para Dionisio, 
el retrato tucídeo contradice la dignidad de Atenas, 
pues hace del poderío y de la voluntad de los gene-
rales atenienses el motivo de la invasión y no el dere-
cho de su pueblo. A lo que Hobbes objeta que estas 
decisiones no difieren del resto de las tomadas en 
el transcurso de la guerra y que siempre fueron apo-
yadas por el pueblo. Esto hace explícita la marcada 
diferencia de enfoques entre los dos historiadores 
antiguos. Tucídides retrata las praxis humanas del 
modo más descarnado, pero real; en cambio Dioni-

7	 En la página 18 de Ad Libros Politicorum, Lipsio escribe una elogiosa referencia a Tucídides que Hobbes traduce en su totalidad 
para cerrar su estudio preliminar, en cuanto a la frase traducida por Hobbes como secretly instuct, en el texto del filósofo flamen-
co se lee: oculte (…) instruens.

8	 Dionisio de Halicarnaso evalúa la obra de Tucídides principalmente en tres textos: en Sobre Tucídides, en Carta a Pompeyo 
Gemino y finalmente en la Segunda Carta a Ameo (pueden consultarse las referencias exactas en la Bibliografía). Hobbes cita 
directamente el primer trabajo de Dionisio y se refiere indirectamente al segundo. El tercero es una crítica literaria y lingüística, y 
no al contenido y a la forma de narrar la historia. Sin embargo, algunas críticas generales de Dionisio en este tercer texto sobre la 
escritura de Tucídides, como la supuesta “oscuridad” o la transformación de algunas palabras, ya están mencionadas en las otras 
dos. Para una evaluación de la crítica de Hobbes a Dionisio centrada en el aspecto retórico, véase Burns (2014).



26 Di Leo Razuk, Andrés

sio intenta siempre resguardar aspectos sombríos 
de tal praxis, sobre todo si éstos son realizados por 
el bando para quien él está escribiendo la historia. 
Por último, Dionisio critica el estilo de escritura de 
Tucídides y lo tilda de “oscuro y licencioso”. Si bien 
muchos lectores, antes y luego de Dionisio, ya han 
señalado que el estilo de escritura de Tucídides, 
tanto por sus frases largas como por ciertas altera-
ciones gramaticales, es complejo, esto para Hobbes 
no implica de ninguna manera un defecto. Tucídides 
escribe para ser leído y comprendido luego de una 
meditación profunda. No es una escritura para enar-
decer espíritus combativos, sino para favorecer una 
comprensión adecuada de lo que pueden llegar los 
seres humanos cuando se enrolan en una guerra. Su 
oratoria, como bien dice Cicerón en De oratore, IX, 
30, no es para litigar en los foros, sino para hacer 
más eficaz el relato histórico.

Además de ofrecer dos índices para orientar al 
lector, uno con una breve explicación sobre los lu-
gares geográficos y otro con la indicación exacta en 
el texto de algunos de estos lugares, tópicos o per-
sonas relevantes, la edición tiene un bello y signifi-
cativo frontispicio como nos tienen acostumbradas 
algunas obras de Hobbes. Los frontispicios estaban 
grabados y se inscribían en las entradas de los edi-
ficios importantes dando una idea a quien ingresa-
ba sobre qué encontraría adentro. El frontispicio de 
la traducción de la Guerra del Peloponeso cumple 
con creces al ofrecer al lector claves interpretativas 
sobre la visión de Hobbes de la obra de Tucídides. 
Para esta edición el grabado fue realizado por Tho-
mas Cecill, indudablemente bajo las indicaciones 
del traductor sobre la temática y la disposición de 
las imágenes en el dibujo. A primera vista, se obser-
van enfrentados simétricamente aspectos específi-
cos de cada uno de los bandos involucrados en la 
guerra. Comenzando desde arriba hacia abajo: un 
dibujo estilizado de la ciudad de Esparta bajo las pa-
labras “la distinguidísima Lacedemonia” (endoxota-
te Lacedaimon) se enfrenta a otro donde se encuen-
tra su rival ahora bajo las palabras “Atenas, la Grecia 
de Grecia” (Helados Helas Athenai)9; Arquidamo II, 
el rey espartano que invade el Ática, desafía con su 
espada al gran estadista ateniense, Pericles, quien 
sostiene un remo como símbolo de la talasocracia; 
y una asamblea de pocos aristócratas espartanos 
(hoi aristoi) se diferencia de la multitud popular ate-
niense (hoi polloi), ambas muy probablemente defi-
niendo la posibilidad de entrar en guerra. Estas co-
lumnas están separadas por otra donde se observa 
el terreno en disputa, la Hélade (Ἑλλάς). En la parte 
inferior, un dibujo sobre el escenario donde comen-
zaría la catástrofe militar de Atenas y el inicio del fin 
de la Guerra del Peloponeso: la bahía de Siracusa. 
Por ello acierta con creces Maurete (2010) cuando 
afirma que en el grabado se aprecia “una progre-
sión vertical que va de un estado de paz y orden a 
un estado de caos y guerra, en una suerte de gra-
dación ética ontológica” (pp. 297-298). Concluyen el 

frontispicio, también dentro de la columna central, 
los datos de la edición y una supuesta imagen de 
Tucídides sosteniendo un pergamino donde se lee 
en griego aquello por lo cual escribió la historia, para 
que sea “una posesión para siempre” (ktema es aei). 
Esta “posesión”, es decir, este texto, lejos de preten-
der defender facciosamente la primacía de una pó-
lis sobre otra, evoca universal e imperecederamente 
las indeseables crueldades a las que los hombres 
pueden llegar cuando se enfrentan en una guerra. 
Desde este frontispicio, entonces, se muestran aho-
ra plásticamente la imparcialidad de Tucídides fren-
te a un bando u otro y la advertencia sobre cómo una 
vida próspera se puede alterar hasta caer en una 
cruenta guerra por las apasionadas decisiones de 
los hombres.

3. Naturaleza humana tucídea
En primer lugar, antes de explicitar en qué consiste 
la naturaleza humana según Tucídides, es importan-
te esclarecer cómo la aborda. Para él, son las causas 
inmanentes las que dan cuenta de las praxis y de los 
pensamientos humanos. Se dejan de lado, así, expli-
caciones míticas y una metafísica finalista para ba-
sarse en causas principalmente psicológicas. Ni los 
dioses ni una finalidad ordenadora dan cuenta de lo 
que realmente piensan y quieren los seres huma-
nos. Estos, impulsados por necesidades inmediatas 
o mediatas, van conformado sus vínculos con otros 
hasta formar grandes póleis y lamentablemente 
grandes conflictos entre ellas. Por ejemplo, al seña-
lar cuál fue la causa de la guerra, Tucídides lo aclara 
del siguiente modo:

La causa más verdadera (tèn mèn alethestá-
ten próphasin), aunque la que menos expresa 
en las declaraciones, creo que se basa en el 
hecho de que los atenienses al hacerse po-
derosos e infundir miedo (phóbos) a los lace-
demonios los obligaron a combatir. Pero las 
razones declaradas públicamente (hai d’ es tò 
phaneròn legómenai aitíai), por las cuales vio-
lentaron el tratado e iniciaron la guerra, fueron 
las siguientes por cada bando (I, 23, 6). 

Pese a lo que podría creerse no existe una con-
tradicción entre próphasis y aitía a la hora de explicar 
el origen del conflicto. Cuando se adjetiva la primera 
se lo hace con un superlativo lo cual permite pensar 
que hay otras que no son “tan verdaderas”, es decir, 
no tan influyentes, pero no por eso menos relevan-
tes. Nunca se dice que es “la verdadera”, sino “la 
más verdadera”10 “Tucídides no niega que las aitíai 
tenga una genuina fuerza explicativa […] podríamos 
haber esperado una palabra como proschémata por 
“pretextos” en lugar de aitíai, razones […] La explicita 
formulación de una distinción entre causas profun-
das y superficiales es posiblemente una de las más 
grandes contribuciones a la escritura posterior de la 
historia” (Hornblower, 2003: 65). Estas causas pro-
fundas hay que buscarlas en lo más recóndito de la 

9	 Quizá sea esta fórmula una posibilidad de identificar una cierta parcialidad hacia Atenas ante Esparta. Pero muy probablemente 
Hobbes solo reproduzca, a modo de homenaje, un supuesto epitafio atribuido a Tucídides sobre Eurípides recogido hoy en An-
tología palatina, VII, 45 y disponible ya en el siglo XVII, donde se lee en parte: “Si bien Eurípides está en toda Grecia, sus restos 
descansan en Macedonia, donde transcurrió su vida. Pero su patria era Atenas, la Grecia de Grecia”.

10	 Esta fórmula – alethestáte próphasis – por la cual se identifica la causa de la guerra se reitera a su vez para dar cuenta de la frus-
trada expedición a Sicilia por parte de los atenienses.



27Ingenium, 19, 2025: 21-35

psiquis de la naturaleza humana de modo causal e 
inmanente.

La traducción de Hobbes de este pasaje junto 
con sus anotaciones marginales son significativas 
para analizar la influencia del pensador griego en 
su pensamiento. En vez de traducir como causa o 
razón más verdadera, Hobbes vierte un poético “la 
disputa más verdadera (the truest quarrel) (Hobbes, 
1999a, VIII, 27). De hecho, en la edición de las obras 
completas compiladas por William Molesworth en el 
siglo XIX, se agrega una nota a pie de página sugi-
riendo alterar esa traducción por una más sensata 
como “the truest reason”. Si bien la observación es 
oportuna, desde una mirada global a la obra de Hob-
bes traducir como “la disputa más verdadera” es co-
herente con su postulación del primado de las pa-
siones como móvil de la praxis humana. En efecto, la 
disputa a la que refiere se encuentra relacionada al 
miedo que tuvieron que enfrentar los lacedemonios 
por el poderío ateniense y, por extensión, al miedo 
que deben afrontar en general los hombres al tomar 
decisiones cruciales. Esa es la disputa más verda-
dera o significativa: la de asumir los temores y lidiar 
con ellos. En el margen, además de identificar el año 
según el calendario gregoriano y el griego, que toma 
en cuenta las olimpíadas, presenta este fragmento 
de Tucídides como “las causas de la guerra” y más 
abajo refuerza que es “el miedo el que fuerza nece-
sariamente a entrar en la guerra a los lacedemonios” 
(fear necessitates the war in the Lacedaemonians).

A diferencia de la explicación mítica sobre la 
consolidación de las fuerzas expedicionarias de 
Agamenón para ir a Troya, Tucídides sostiene que 
este caudillo griego lo logró “porque era el más po-
derosos de sus contemporáneos, y no tanto por ir 
al frente de los pretendientes de Helena, obligados 
por el juramento presentado a Tindáreo” (I, 9, 1)11. Sin 
embargo, esta desvalorización de la explicación reli-
giosa no debe llevarnos a considear a este pensador 
griego como ateo.

Sabemos por una biografía atribuida a Marce-
llinum (Burns, 2010), escrita en griego los primeros 
siglos de nuestra era, que Tucídides conoció a Ana-
xágoras y que por su influencia en la manera de ana-
lizar ciertos episodios de la guerra fue considerado 
en sus días como un ateo leve (átheos eréma). Si 
bien en el texto se critica las prácticas adivinatorias 
o la consulta de los oráculos, no por ello es necesa-
rio inferir que Tucídides es impiadoso con los dioses 
o que alienta un ateísmo. Como ya he mencionado 
en el primer apartado de este trabajo, Hobbes se 
detiene en este aspecto biográfico de Tucídides im-
pugnando al vulgo por intolerante e ignorante. Es-
pecíficamente en “La vida y obra de Tucídides” que 
antecede a la traducción, la idea que Hobbes quiere 
dejar en claro es que “nuestro autor en sus escri-
tos no parece ser ni supersticioso ni ateo” (Hobbes, 
1999a, VIII, xv). De hecho, todas las críticas, más que 
impugnar teóricamente aquéllas prácticas religio-
sas, se centran en lo confuso, desacertado o en las 
interpretaciones arrebatadas de los hombres para 
pronosticar episodios de la guerra. Sobre esto acla-
ra Hobbes correctamente, Tucídides “identifica los 
errores de los oráculos, aunque también confirme 

su propia presunción sobre cuánto durará la guerra 
por la predicción de un oráculo” (ídem). Se refiere a 
cuando se afirma que la guerra duraría “tres veces 
nueve años” (V, 26), es decir, 27. Del mismo modo, si 
bien, continúa Hobbes, Tucídides “acusa a Nicias de 
ser demasiado estricto al observar las ceremonias 
de su religión”, “en otro pasaje lo elogia por su pie-
dad” (ídem).

Tampoco parece observarse que una metafísica 
finalista y ordenadora explique los acontecimientos 
humanos o naturales, sino más bien las necesidades 
inmediatas o mediatas. En rigor, éstas son las que 
explican cómo los hombres van conformando sus 
póleis. Por su parte, Orwin (2017) lo aclara de esta 
forma: “la más obvia diferencia entre la presentación 
de la naturaleza de Tucídides y la de los socráticos 
es que él evita la teleología” (355). Por ejemplo, en 
aquella parte referenciada como “La Arqueología” (I, 
2-19), donde el autor se propone demostrar que las 
guerras anteriores a la del Peloponeso no tuvieron la 
magnitud que tuvo ésta debido a la inferioridad mi-
litar y económica de las póleis antiguas, se observa 
cómo las necesidades fueron urdiendo la confor-
mación de las ciudades que han entrado ahora en 
guerra, y no un finalismo metafísico. En las notas 
marginales a su traducción Hobbes acertadamen-
te informa al lector que esta introducción -pues la 
referencia como “Arqueología” a esta parte del re-
lato de la historia recién fue establecida a mediados 
del siglo XIX (Rood, 2015, 475)- tiene la intención de 
fortalecer la tesis sobre la superioridad de la guerra 
que Tucídides está relatando y para ello lo hace en 
tres etapas: “1 Desde los comienzos de Grecia hasta 
la Guerra de Troya; 2 el desarrollo de esta guerra; 3 
el tiempo que va desde allí hasta el que el autor está 
escribiendo” (Hobbes, 1999a, VIII, 2). Y en su estudio 
preliminar distingue este “exordio, donde el autor 
deriva la situación de Grecia desde su infancia has-
ta la vigorosa estructura que tuvo cuando comenzó 
a escribir” (Hobbes, 1999a, VIII, xxi) de lo que sigue 
donde “enumera tanto las causas reales como las 
alegadas de la guerra que está escribiendo” (ídem). 

En la tierra que hoy se llama Grecia, comienza 
su narración Tucídides, los pueblos no habitaban en 
forma estable, sino que imperaban las migraciones 
“forzadas por otros pueblos”. En esa situación, “no 
existía comercio y las comunicaciones no eran se-
guras ni por tierra ni por mar; cada uno sacaba de 
su propia tierra solo lo indispensable para vivir, y no 
acumulaban riquezas ni efectuaban plantaciones, 
puesto que nadie sabía cuándo otros se le echarían 
encima” (I, 2, 2). Sin un poder político común que im-
parta un orden y pautas de convivencia, los hombres 
quedan librados a la satisfacción de sus propias ne-
cesidades. Y cuando algunas regiones comenzaron 
a desarrollarse, hubo menos disensiones internas 
donde la tierra era más árida y proporcionaba menos 
posibilidad de riquezas como en el Ática; en cambio, 
en el Peloponeso la fertilidad de la tierra proporcio-
naba grandes fortunas lo que provocaba rivalidades, 
inestabilidades y expulsiones de sus habitantes. 
De hecho, muchos “se refugiaban en Atenas por 
aprecio de su estabilidad y, convirtiéndose en ciu-
dadanos, desde los primeros tiempos acrecentaron 

11	 Tindáreo es el “padre” humano de Helena, quien hizo jurar a los pretendientes que ayudarían al elegido como esposo: Isócrates, 
Elogio de Helena, X, 40; Apolodoro, Biblioteca III 10, 9; Pausanias, Descripción de Grecia III, 20.9.



28 Di Leo Razuk, Andrés

todavía más la población de la ciudad” (I, 2, 6). Por 
estos tiempos arcaicos, la piratería era a su vez una 
actividad muy frecuente desde donde obtenían in-
gresos, sin embargo, esto “no comportaba ningún 
deshonor” (I, 5, 1). De hecho, las ciudades más anti-
guas se fundaron lejos del mar “a causa de la pira-
tería” (I, 6, 7). Aquellos griegos hicieron uso de esta 
práctica todo lo que pudieron hasta que un orden en 
los mares se comenzó a imponer. Y “los más débiles 
aceptaban su sumisión a los más fuertes, y los más 
poderoso con su abundancia se granjeaban el vasa-
llaje de las ciudades más pequeñas” (I, 8, 3). La des-
cripción continúa señalando necesidades munda-
nas en la conformación de la civilización griega sin 
aludir a ninguna finalidad metafísica que explique el 
orden político de las póleis del siglo V. Esta descrip-
ción puede considerarse una anticipación a lo que 
el lector encontrará una y otra vez en los ocho to-
mos: hombres que rivalizan por su existencia impul-
sados por necesidades mediatas o inmediatas una 
vez que el orden político se ha quebrado. Así como 
debajo del orden político y cívico de las póleis hay 
un desorden y una violencia fundantes, el autor de 
la Guerra del Peloponeso dejan en claro que antes y 
a modo de fundamento de la conformación esplen-
dorosa que tuvo la Hélade del siglo V a.C. también 
se registran desordenes y violencias que serían in-
aceptables que se susciten en tiempo de paz, pero 
que son necesarias recordar para comprender don-
de estriba el orden político vigente. 

En segundo lugar, la asunción de una naturaleza 
o condición humana inalterable, que portan todos 
los seres humanos es otro concepto central en la 
teoría del pensador griego. Las formas de referirse 
a ella son variadas a lo largo del texto: “lo humano/la 
condición humana (tò ánthropinon)” (I, 22.4 / V, 68.2); 
“la naturaleza humana (he anthropeía phýsis)”, (I, 
76.3/ II, 50.1/ III, 45.7); “la manera de ser humana (ho 
anthropeíos trópos)” (I, 76.2); “; “disposición natural 
de los hombres (péphyke ánthropos)” (III, 39.5); “dis-
posición natural de todos (pephýkasi pántes)” (III, 
45.3); la humana naturaleza (he phýsis ánthropion)” 
(III, 82.2).12 Según nos informa Meyer (1985): “El pri-
mero en usar el concepto de naturaleza humana 
como fuerza impulsora en la historia no fue Heródo-
to, sino Tucídides” (22), y en una nota a pie de página 
a este juicio aclara que: “Heródoto fue el primero en 
usar el término, pero lo empleó solamente para in-
dicar los alcances de los seres humanos” (33). Si se 
observa la descripción de la naturaleza humana que 
se presenta en cada una de estas formas de referir-
se a ella, predomina una apreciación antropológica 
problemática, negativa o pesimista. En efecto, se-
gún estas caracterizaciones, los hombres exageran 
lo que les afecta directamente; poseen una tenden-
cia no solo a ejercer el domino sobre otros, sino a 
excederse en su ejercicio; desprecian a quienes les 
admiran y admiran a quienes lo desprecian; a su vez, 
la naturaleza humana es fuente de revueltas y ca-
lamidades: cuando se lanza con entusiasmo a una 
acción es poco probable que sea disuadida por las 
leyes, incluso ante la amenaza de la pena de muer-
te. Su impulso se basa principalmente en el honor, 

el temor y el lucro, siendo más habitual que cometa 
errores que aciertos. Estas características, que aquí 
son explícitas, son expandidas cuando se describen 
en el texto las praxis y los pensamientos de aquellos 
que están entablando la guerra. 

A su vez, estas notas características son esencia-
les, aspectos fijos que no se alteran pese al cambio 
de biografías y formaciones personales de los seres 
humanos. Sin embargo, esto no implica caer en un 
determinismo o automatismo que permita controlar 
la conducta de los hombres del mismo modo que 
los científicos pueden predecir la posición de los 
planetas. Los seres humanos gozan de libertad y 
esta se activa de distintas maneras en función de 
ese sustrato inalterable. En el texto de Tucídides se 
encuentran tanto retratos de distintas costumbres o 
culturas como de célebres personajes de la histo-
ria. Y si bien en todos ellos están presentes estas 
notas esenciales, la forma de activación en cada si-
tuación cultural y coyuntural es diferente, por lo cual 
se aprecian también particularidades propias. En 
el libro I (70-71), por ejemplo, se describe mediante 
el discurso de los corintios una clara diferencia en-
tre los atenienses y los espartanos en cuanto a sus 
temperamentos. A lo resolutivo, audaz e innovador 
de los primeros, se contrapone lo indeciso, pasivo y 
conservador de los segundos. También se destaan 
diferentes temperamentos particulares. Pericles, 
por ejemplo, es moderado, previsor, insobornable, 
quien puede refrenar sus intereses particulares ante 
los comunes y gobernar en beneficio de la ciudad 
(II, 65); en cambio, Alcibíades es ambicioso, quiere 
conquistar Sicilia en función de sus intereses par-
ticulares, se excede en el ejercicio de sus cargos, 
es inmoderado y solo le importa lo económico y la 
fama que sus conquistas le puedan proporcionar (VI, 
15). De todos modos, sentencia Tucídides, en boca 
de Arquidamo: “no existe mucha diferencia entre un 
hombre y otro” (I, 84.4). 

Esta condición o naturaleza humana no es vista, 
a su vez, desde un punto de vista médico, o estric-
tamente psicológico. No es el interés de Tucídides 
reflexionar sobre la salud humana, pese a ser un fiel 
cronista de los síntomas y los efectos que produjo 
la peste en Atenas, ni tampoco de analizar psico-
lógicamente a los hombres con el fin de obtener 
claves para guiarlos hacia una mejora personal. Lo 
que le interesa al pensador griego es la dimensión 
social y política de estas notas esenciales, es decir, 
cómo entran en juego cuando hay otros con los que 
se tiene que intercambiar ideas y coordinar praxis. 
Allí está su gran aporte para la teoría política y para 
quien quiera gobernar una comunidad. Desconocer 
este factum humano es desconocer el devenir de la 
historia y no poder anticipar, por no comprender, los 
posibles desórdenes cívicos y políticos que siempre 
acechan a las ciudades. 

Esto nos lleva, en tercer lugar, a destacar el pri-
mado que poseen las pasiones frente a la razón en 
tal estructura antropológica estable, lo cual explica 
hasta la misma causa de la guerra, como ya he se-
ñalado. En efecto, no es sólo en las declaraciones 
en las asambleas donde hay que buscar los motivos 

12	 Hobbes respeta los términos griegos y los vierte al inglés variando adecuadamente las expresiones según el contexto argumen-
tativo de este modo: the condition of humanity / all men (I, 22.4 / V, 68.2); the natural inclination of man/ human nature / human 
nature (I, 76.3/ II, 50.1/ III, 45.7); the manner of men (I, 76.2); is natural to men (III, 39.5); by nature (III, 45.3); human nature (III, 82.2). 



29Ingenium, 19, 2025: 21-35

de la guerra, afirma Tucídides sin ambages, sino en 
las pasiones de los hombres que son las verdaderas 
causas de su praxis. De allí que fuera “el hecho de 
que los atenienses al hacerse poderosos e inspirar 
miedo (phóbos) a los lacedemonios les obligaron a 
luchar” (I, 23, 6). Wohl no solo enfatiza que “las pa-
siones son centrales en el análisis de Tucídides de 
la guerra y de su política”, sino que además aclara 
que “el miedo es tanto una causa histórica (…) como 
un efecto” (2017: 443). Es decir, el miedo es causa en 
tanto es producido por los atenienses, pero también 
es efecto porque es lo que explica la decisión de los 
espartanos a actuar. Así, según esta comentadora 
la complejidad de las pasiones nos lleva más a que 
sean consideradas como “prácticas sociales” (444) 
que como meros estados mentales subjetivos. De 
igual forma, así como se explicitan los “tres moti-
vos más poderosos” por los cuales los atenienses 
se vieron obligados a llevar a adelante su imperio, 
a saber, “el honor (timé), el temor (déos) y el interés 
(ophelía)” (I, 76, 2), se pone en boca de Cleón las tres 
pasiones perjudiciales por las cuales tal configura-
ción política puede desmoronarse: “la compasión 
(oíktos), el placer de la elocuencia (hedoné lógón) 
y la clemencia (epieíkeia)” (III, 40, 2-3). Hobbes tra-
duce por estos tres términos respectivamente: pity; 
delight in plausible speeches; lenity. Tanto en la edi-
ción de 1629 como en la editada por Mollesworth en 
1843, estas palabras aparecen con otra tipografía 
con la intención de resaltar su importancia, lo cual 
es una muestra más de la considerable influencia 
que poseen las pasiones en las decisiones huma-
nas, según esta antropología tucídea/hobbesiana. 
También, las pasiones explican otro episodio central 
en la guerra, pues la expedición a Sicilia, que inició el 
proceso por el cual Esparta obtendrá la victoria defi-
nitiva, tuvo un “pretexto”, “la alianza con los egestos 
y el restablecimiento de los leontinos”, pero nueva-
mente lo que explica el mantenimiento del conflicto 
es el “deseo (epithymía) de conquistar Sicilia” (VI, 
33.2). Hobbes traduce aquí el griego epithymía por 
el término inglés aspire to, lo cual recoge oportuna-
mente la idea de ser movilizado por pasiones.

No descarto de ningún modo las tensiones que 
se presentan en el texto entre la razón y la pasión, 
como lo muestra, por ejemplo, la célebre discusión 
entre Cleón, apelando a las pasiones para conven-
cer a la asamblea, y Diódoto, quien con una actitud 
moderada y racional termina convenciendo a sus 
compatriotas de no llevar adelante una masacre 
como la de dar muerte a todos los varones mitilenos 
mayores de edad y reducir a la esclavitud a niños y 
mujeres (III, 36-49). Del mismo modo que se desta-
can en el texto los elogios de Tucídides a Pericles 
por su previsión y calma. Más allá de esta disputa 
entre razón y pasión, cuando afirmo el primado de 
las pasiones sobre la razón, me refiero específica-
mente a la estructura antropológica tucídea, aquel 
sustrato fijo que he identificado, no a ciertos episo-
dios particulares. Es esta condición humana pasio-
nal insoslayable la que mueve la historia y que es ne-
cesario conocer para poder diseñar una paz estable.

Ahora bien, en cuarto lugar, tal condición proble-
mática permanece oculta y se activa en condiciones 
o situaciones extremas. Estas pueden ser guerras, 
ya sean entre póleis o internas a la pólis, con esto 
último me refiero a la guerra civil, o a las epidemias 

que asolan las ciudades. En situaciones de normali-
dad o de relativa paz, las notas esenciales permane-
cen ocultas (apokrýptein), es decir, no son percibidas 
por un observador descuidado. La normalidad se 
percibe como algo obvio y natural, lo que no permite 
una comprensión cabal de la situación política, que 
en realidad se asienta en una situación de violencia 
y caos. De allí que esos aspectos ocultos se revelen 
en estas situaciones extremas y que la guerra sea 
una “maestra severa o de violencia (pólemos […] 
bíaios didáskalos)” (III, 82.2), pues actualiza aquella 
parte problemática de la naturaleza humana para la 
vida en común, que no es tan visible en situaciones 
de normalidad. Parece que para Hobbes esto tiene 
una gran relevancia, ya que en su traducción le agre-
ga un aumentativo que no está en el original griego, 
is a most violent master (Hobbes, 1999a, VIII, 348). 
Ahora bien, tal añadido es totalmente coherente con 
la idea ya defendida en su estudio preliminar sobre 
las adversidades, que eventualmente se presentan 
en la vida humana, como una fuente posible y muy 
valiosa desde donde sacar enseñanzas.

En la descripción de “La peste de Atenas” (II, 47-
54), ocurrida apenas comenzado el segundo año de 
la guerra, 430, es donde aparece explícita esta idea 
de ocultamiento. Tucídides aclara que expondrá 
este episodio con el objetivo de dejar asentados los 
síntomas y sus mortales efectos, lo cual permitirá re-
conocer la enfermedad lo más rápido posible, para 
poder reaccionar con un diagnóstico y tratamiento 
adecuado en el caso que se vuelva a presentar (cf. II, 
48.3). Su intención, entonces, se presenta como mé-
dica. Sin embargo, no sólo tiene este objetivo, como 
él mismo lo revela cuando extrae sus conclusiones 
sobre los efectos morales y políticos de la enferme-
dad. Rechenauer (2011) lo aclara del siguiente modo: 
“El hecho de que para Tucídides la plaga de Atenas 
es más que un episodio médico (…) llega a ser cla-
ro para cualquiera que considere las conexiones de 
este incidente con los aspectos políticos de la gue-
rra” (242). Resultado de la decisión de Pericles como 
estrategia para enfrentar la guerra, los atenienses 
se recluyeron en su ciudad, no saliendo a presentar 
batalla, y confiando en los ingresos financieros de 
sus colonias y en su dominio de los mares (II, 13, 2). 
Pero este confinamiento fue letal cuando apareció 
la peste (loimós) o la enfermedad (nósos) que asoló 
la ciudad. En este relato, Tucídides no es sólo un es-
pectador directo de los acontecimientos, sino que 
también padeció la enfermedad, afortunadamente 
sin consecuencias mortales. Para la peste, que no 
sólo ataca a seres humanos y a animales por igual, 
no se halló remedio, por lo cual la muerte, en la ma-
yoría de los casos, fue un fin inexorable para quienes 
la padecían. Esta presencia inminente y certera de 
la muerte no pudo sino producir un fuerte desánimo 
y relajación de las conductas cívicas de los ciuda-
danos, los cuales mostraron praxis y pensamientos 
ocultos en situaciones de normalidad. De hecho, 
en la nota marginal a este pasaje en la traducción 
de Hobbes se lee: “La corrupción de la vida justifi-
ca el rechazo de la religión y la ley” (Hobbes, 1999a, 
VIII, 208). La palabra “justifica” aquí no está utiliza-
da en sentido moral, sino más bien en un sentido 
epistémico amplio. Es decir, que la disolución de las 
costumbres y la vida en comunidad explican el no 
reconocimiento a pautas comunes de convivencia 



otorgadas por una religión o una ley. Por eso, en esta 
situación “cualquiera se atrevía con suma facilidad a 
entregarse a placeres que con anterioridad ocultaba 
(apokrýptein)” (II, 53.1)13.

Atrapados los hombres en esta inmediatez, sin 
posibilidad de proyectar un futuro posible debido 
al acecho de una muerte inminente, los seres hu-
manos no acatan normas divinas ni civiles. Como 
ejemplo de lo primero puede ser lo indecoroso de 
los sepelios, o no honrar a los dioses; y como mues-
tra de lo segundo, la ausencia de miedo a la ley y 
a sufrir penalidades, la entrega a los placeres in-
mediatos pues nadie sabía cuánto podía vivir. Por 
eso, “la plaga no significa solamente la muerte de 
los individuos en su existencia física, sino también 
el colapso de la sociabilidad política como las ver-
daderas bases de la vida normas de la pólis (…) La 
conclusión es obvia: Tucídides, al utilizar el motivo 
de la absoluta singularidad y la violencia destructiva 
de la peste, quiso volver a conectar la enfermedad 
epidémica con su principal tema político, la guerra” 
(Rechenauer, 2011: 258)

Si bien en esta situación el orden cívico no es al-
terado por una guerra civil o internacional, sí lo es 
por una peste.14 Pero a diferencia del trastrocamien-
to que puede sufrir una ciudad por un conflicto ar-
mado, donde tanto el orden cívico como el político 
dejan de existir de iure y de facto, en la epidemia 
que asoló a Atenas, aunque el orden sigue existien-
do de iure, ya no de facto. Es decir, los ciudadanos 
al percibir que la ciudad no puede hacer nada por 
ellos, pues no encuentra el remedio para detener la 
enfermedad, y que sus leyes no le procuran las con-
diciones necesarias para desarrollar sus proyectos 
de vida, se vuelven meras letras vacías para ellos. 
Se auto-perciben liberados de toda legalidad y, en-
tregados a la inmediatez, permiten que sus deseos 
ocultos emerjan y acaparen sus vidas sin importar 
pautas comunes. 

4. Naturaleza humana hobbesiana
Del mismo modo que Tucídides, Hobbes descarta 
las explicaciones basadas en una metafísica fina-
lista o en relatos míticos para abordar la naturaleza 
humana. Ambos enfoques, según su interpretación, 
son resultado de la ignorancia de las verdaderas 
causas de los fenómenos naturales y humanos, que 
podrán ser subsanados mediante la identificación 
de nexos causales inmanentes en el marco de una 
postura mecanicista moderna. Y, si bien Hobbes 
en una de sus polémicas con Wallis refiere direc-
tamente a Aristóteles para afirmar que “conocer es 
conocer por causas” (scire est per causam scire) 
(Hobbes, 1999b, IV, 42), alterará los supuestos me-
tafísicos y metodológicos en los que estriba la expli-
cación aristotélica. 

Como aclara Lukac de Stier (2000), “para Hob-
bes no hay en el mundo más que una sola realidad: 
cuerpos en movimiento” (43). La noción de cuerpo 
“significa aquello que llena u ocupa algún cierto 
espacio o lugar imaginado, pero no depende de la 
imaginación, sino que es una parte real de lo que 

llamamos universo” (Hobbes, 2012, 610). En efecto, 
en primer lugar, encontramos que cuerpo es aquello 
que por ocupar un espacio debe ser material; en se-
gundo lugar, es algo que está fuera de nuestra ima-
ginación, es decir, que existe fuera de nosotros, no 
es una idea. Ahora, en De corpore, cuando retoma la 
definición de “cuerpo” le agrega una característica 
no menor, a saber, que tal concepto “se compren-
de, no con los sentidos sino sólo con la razón (non 
sensibus, sed ratione)” (Hobbes, 1999b, I, 91). Ocurre 
en general que el sentido común considera que lo 
corporal es aquello que es percibido por la sensibi-
lidad y, en especial, por el tacto o la vista. Pero des-
de el momento en que cuerpo es aquello que ocupa 
un espacio y está fuera de nosotros, no necesaria-
mente debe ser percibido por nuestros sentidos, 
que son limitados. A esto se refiere Hobbes cuando 
sostiene, en segundo lugar, que los hombres, en su 
ignorancia, atribuyen a aquello que no pueden tocar 
o ver el nombre de espíritu. En cuanto al movimiento, 
este es “la única causa universal” (Hobbes, 1999b, 
I, 62) de las cosas. De hecho, “no se puede enten-
der que algo cambie de estado o de movimiento a 
no ser por el movimiento mismo” (Hobbes, 1999b, I, 
62). Así, comprender la realidad es comprender las 
causas que mueven a los cuerpos, pero siempre de 
manera mecánica.

Una vez definidos estos conceptos, Hobbes pro-
pone una reducción de las cuatro causas aristotéli-
cas a la causa eficiente para explicar no sólo el mo-
vimiento de los cuerpos naturales en general, sino el 
devenir humano en particular. En efecto, para él, “no 
puede hallarse causa alguna del movimiento más 
que en un cuerpo contiguo y en movimiento” (Hob-
bes, 1999b, I, 110). 

Si bien en De Corpore acepta la terminología 
“causa material”, esta no es más que el efecto que 
produce la causa eficiente en un cuerpo:

Al conjunto de accidentes, tanto del agente o 
de los agentes como del paciente, requeridos 
para que se produzca el efecto, se llama, una 
vez producido, causa eficiente. Y al conjunto 
de los que se encuentran en el paciente se 
llama, una vez producido el efecto, causa ma-
terial (Hobbes, 1999b, I, 108).
Además de la causa eficiente y de la cau-
sa material, los metafísicos enumeran otras 
dos causas, a saber, la esencia (que algunos 
llaman causa formal) y el fin o causa final; 
pero ambas son causas eficientes. (Hobbes, 
1999b, I, 117).

De esta manera, toda causalidad ocurre por con-
tacto y de manera mecánica, distanciándose así de 
explicaciones finalistas.

En el caso específico de las causas que mueven 
al ser humano a obrar de manera voluntaria, éstas 
no son sino las impresiones que causan los objetos 
en la imaginación. De allí que Hobbes afirma que “la 
imaginación es el primer comienzo interno de todo 
movimiento voluntario” (Hobbes, 2012, 78). Ahora, 
ese primer movimiento, que parte desde la imagina-

13	 Hobbes utiliza el correcto dissemble para este término griego.
14	 Una muestra sobre cómo aparecen estas actitudes violentas y antisociales del ser humano cuando sucede una guerra civil se 

encuentra muy bien retratada en III, 82-84.



31Ingenium, 19, 2025: 21-35

ción, hasta que sea visible en el caminar o hablar se 
llama conato. Pero que tal movimiento sea invisible 
para los sentidos no implica que no exista, porque si 
no, ¿cómo explicar el movimiento visible? 

Cuando ese primer movimiento interno o conato 
se dirige al objeto que está representado en la ima-
ginación se denomina apetito o deseo; cuando se 
aparta, aversión. Si se agrega la presencia del objeto, 
el primero se llama amor y el segundo odio. El deseo 
cuando aparece en la mente es placer; contrariamen-
te la aversión, dolor. Los placeres de la mente son 
llamados alegría; los malestares, tristeza. De las dife-
rentes consideraciones de los seres humanos sobre 
estas cinco pasiones simples -deseo, aversión, amor, 
odio, alegría y tristeza– surge la innumerable canti-
dad de diversas pasiones en los seres humanos. Y, 
de esta manera, surge la explicación de su praxis y 
pensamientos de un modo mecánico y no finalista. 
Porque en este caso, como lo afirma en la 8va Con-
clusión de la Tercera Sección del Short Tract, ahora 
“el objeto es la causa eficiente” (Hobbes, 1928, 166). 
De este modo, es la manera en que “Hobbes también 
descarta la causalidad final en el campo de la volición 
humana” (Leijenhorst, 1996, 437).

Las explicaciones míticas o supersticiosas sur-
gen del desconocimiento de las causas que produ-
cen los fenómenos que se quieren comprender. La 
formación de la religión pagana, por ejemplo, es un 
resultado principalmente de esto. Cuando los hom-
bres no pueden detectar la causa de un evento, 
tienden a atribuirlo a algún poder o agente invisible 
que, como no lo pueden conocer, lo suponen incor-
póreo o inmaterial. A su vez, como desconocen el 
verdadero nexo entre una causa y su efecto, se ba-
san en experiencias propias que creen se repetirán 
porque así la han experimentado alguna vez. Y, de-
bido a que consideran que existen, en lo que refiere 
al culto, la adoración que se les hace consiste en la 
trasposición de expresiones de reverencia munda-
nas a personas que consideran con poder. Final-
mente, en lo que concierne a la información sobre 
el futuro de estos supuestos poderes, como esto 
en rigor no es posible, los hombres consideran que 
lo que pasó o lo que afirma alguien con autoridad 
volverá a pasar.

Hobbes refiere a estos aspectos como cuatro 
semillas naturales de la religión: creencia en los es-
píritus, ignorancia de las causas segundas, devoción 
a lo que suscita temor y tomar como presagio algo 
que es casual. Ahora bien, si estas semillas son culti-
vadas por aquellos que lo hacen según su propio cri-
terio, se conforma la religión pagana; si, en cambio, 
se hace siguiendo los mandamientos y la dirección 
de Dios, se conforma la religión cristiana. La primera 
se aprovecha de la ignorancia de los hombres para 
beneficio de unos pocos, su contenido se encuentra 
en diferentes relatos de los poetas paganos; la se-
gunda, en cambio, encamina esa ansiedad hacia la 
búsqueda adecuada de causas para una adoración 
a Dios y un conocimiento verdadero, su contenido 
no se encuentra desperdigado en relatos míticos, 
sino en un solo libro que es palabra revelada.

Hobbes retoma esta crítica a la religión paga-
na como supersticiosa y falsa en la IV parte de Le-
viathan. Cuando se pregunta por qué el enemigo 
ha permanecido dentro del cristianismo, una de las 
razones que propone es porque se ha introducido 

en la Iglesia “la demonología de los poetas paganos, 
esto es, sus doctrinas fabulosas referentes a los de-
monios, que no son sino ídolos o fantasmas del ce-
rebro, sin naturaleza real propia que se distinga de 
la mera fantasía humana” (Hobbes, 2012, 498). Este 
aspecto se desarrolla en la primera parte del capí-
tulo XLV, “De la demonología y otros residuos de la 
religión de los gentiles”, donde se trata sobre cómo 
estas falsas creencias basadas en una epistemolo-
gía errada atentan contra la posibilidad de que los 
hombres estén preparados para el reino venidero de 
Dios. Sin detenernos en este objetivo, es posible ob-
servar cómo se generan supersticiones o mitos por 
desconocer las verdaderas causas que producen 
los fenómenos naturales.

La postulación de los demonios junto con su es-
tudio y administración, la demonología, es un cla-
ro ejemplo de ignorar los desarrollos de la ciencia 
moderna. En estos capítulos finales de Leviathan, 
se retoma su epistemología empirista expuesta en 
los capítulos iniciales para explicar cómo ha llegado 
a aceptarse que estos demonios existen. Para ello 
recuerda al lector que cualquier visión del sujeto 
es resultado de una impresión del algún cuerpo lu-
minoso, externo a él, sobre los órganos de la vista. 
Una vez que el objeto ha desaparecido esa visión se 
transforma en imaginación, cuando se está despier-
to, o en sueño, cuando se está dormido. En efecto, 
“no hay ninguna concepción en la mente humana 
que en un principio no haya sido engendrada en los 
órganos del sentido, total o parcialmente” (Hobbes, 
2012, p. 19). Las demás concepciones o represen-
taciones, aclara Hobbes seguidamente no son sino 
derivaciones de esta impresión original. 

Pero, quienes investigaron en la antigüedad y, en 
general, todos los hombres, que al ser absorbidos 
por sus preocupaciones inmediatas no poseen el 
tiempo y la calma necesaria para investigar, no se 
han detenido a identificar esas causas y creen que 
esas imaginaciones o ensoñaciones, que sólo tie-
ne existencia dentro de la mente del sujeto, existen 
realmente fuera de él atribuyéndoles bondad o mal-
dad según su opinión. De allí que, los que adminis-
traron estos asuntos en los pueblos paganos iden-
tificaron algunos como buenos, para exhortar a los 
hombres a la observancia de las leyes y otros como 
malos para disuadirlos de violarlas. 

De este modo, observamos una reformulación 
muy refinada mediante una metafísica y metodo-
logía modernas de la metodología y presupuestos 
tucídeos que nos habilita más bien a considerar en 
este aspecto una continuidad, más que una ruptura, 
entre el pensador griego y el filósofo británico. 

En segundo lugar, el retrato de una naturaleza hu-
mana universal y problemática es sin duda unos de 
los rasgos más conocidos de la propuesta filosófica-
política de Hobbes. En su primera obra de teoría po-
lítica, aclara al inicio tres cosas que reiterará en las 
otras dos: 1) que los elementos de las leyes naturales 
y políticas dependen del conocimiento de la natu-
raleza humana, el cuerpo político y las leyes; 2) que 
este conocimiento ha llegado desde la antigüedad 
lleno de controversias y confusiones; 3) y que para 
clarificar la cuestión él atenderá a la razón y expon-
drá su discurso mediante el método. (Hobbes, 1994).

Este enfoque racional sobre una naturaleza hu-
mana universal lo aleja de particularismos cultura-



32 Di Leo Razuk, Andrés

les, como reza el título del célebre capítulo XIII de 
Leviathan, “De la condición natural de la humanidad 
en lo que concierne a su felicidad y a su miseria”. Del 
mismo modo en el De Cive (Hobbes, 1983), se jacta 
de haber encontrado “dos postulados certísimos de 
la naturaleza humana, el de la codicia natural […]; el 
otro, el de la razón natural […] A partir de estos princi-
pios me parece haber demostrado en este opúsculo, 
con evidentísima consecuencia, la necesidad de los 
pactos y de conservar la fe dada, y de allí los elemen-
tos de la virtud moral y los deberes cívicos” (75-76).

Alejado de los relatos míticos o históricos, la am-
bición es descubrir rasgos esenciales de una natu-
raleza humana universal para luego sí poder analizar 
situaciones particulares. De allí que, “por la seme-
janza entre los pensamientos y pasiones de un hom-
bre, y los pensamientos y pasiones de otros, quien 
mire dentro de sí mismo y considere lo que hace 
cuando piensa, opina, razona, espera, teme, etcéte-
ra, y por qué, leerá y conocerá cuáles son los pensa-
mientos y pasiones de todos los otros hombres en 
circunstancias parecidas” (Hobbes, 2012, 18).

Ahora bien, el carácter problemático de esta na-
turaleza humana proviene de esta semejanza entre 
los seres humanos en cuanto a sus facultades cor-
porales y espirituales que provoca una constante 
situación de agresión entre ellos que no se puede 
zanjar a menos que un poder por ellos reconocido 
arbitre las disputas y prodigue la paz. De allí que el 
estado de naturaleza hobbesiano es celebérrimo 
como un estado de guerra. A su vez, lo interesan-
te que enfatiza Hobbes como fuente principal de la 
agresión entre los hombres no es la mera auto-con-
servación, sino algo propiamente humano como el 
orgullo. En efecto, dos hombres en igualdad de con-
diciones luchan no sólo por la simple escasez obje-
tiva de recursos, sino por el “deseo una misma cosa” 
(Hobbes, 2012, 190). En definitiva, no importa si hay 
abundancia o escasez para determinar las proble-
máticas humanas, sino querer prevalecer sobre el 
otro. Los seres humanos a diferencia de los anima-
les están “compitiendo continuamente por honor y 
dignidad” (Hobbes, 2012, 258), quieren que el otro 
lo reconozca como él se autoestima, a diferencia de 
los animales que sólo luchan por la subsistencia. No 
está de más recordar que su obra máxima recibe el 
nombre de un monstruo bíblico: el Leviatán, y que 
este es el “rey de todos los hijos del orgullo” (Hob-
bes, 2012, 496), es decir, es el único que le puede 
poner coto al incesante e irremediable orgullo hu-
mano para establecer una situación de paz entre los 
hombres.

Debido a esta naturaleza, se afirma que la gue-
rra es “sempiterna por su propia naturaleza, porque 
debido a la igualdad de los contendientes no pue-
de ser finalizada por victoria alguna” (Hobbes, 1983, 
13). Esta situación ha nacido con el hombre y sólo 
culminará cuando este deje de transitar por la his-
toria. Mientras tanto, toda paz es momentánea y se 
asienta sobre un suelo de alta agresividad, es de-
cir, la esencia de la naturaleza humana, que puede 
actualizarse repentina e inesperadamente. Por ello, 
siempre deba haber un poder superior sobre las 
partes en disputa para zanjar el problema. Del mis-
mo modo que un estado de guerra total nunca ha 
existido, como afirma Hobbes sin dudarlo, tampoco 
ha habido un estado de paz total. Pues lo que anima 

la historia es esta dialéctica entre guerra y paz que, 
explicada principalmente por estos rasgos esencia-
les de la naturaleza humana.

Pero no todo es problemático en el ser humano. 
También posee “maneras”, aquellas “cualidades de 
la humanidad relativa a una vida compartida en paz 
y unidad” (Hobbes, 2012, 150), como el deseo de co-
nocimiento y de ejercitarse en las artes no militares. 
Asimismo, otras pasiones como el temor a la muer-
te, el deseo de una vida confortable y la esperanza 
de obtenerla mediante el trabajo pueden sacar al 
hombre de ese estado de guerra y encaminarlo ha-
cia una vida pacífica con otros. De todas formas, si 
bien la esencia universal del ser humano no es total-
mente problemática, porque si así lo fuera no exis-
tiría posibilidad de proponer algún tipo de orden, 
existe una parte predominante que pretende trasto-
car permanentemente cualquier tipo de estabilidad 
política. Del mismo modo que en Tucídides, se pue-
de observar un núcleo estable, fijo y problemático en 
la naturaleza humana que intenta adueñarse perma-
nentemente de cualquier situación. 

En tercer lugar, en Hobbes también encontramos 
un primado de las pasiones como causa predomi-
nante de la praxis humana, de hecho, como recién 
he señalado su obra máxima posee un título, Le-
viathan, en directa referencia a una pasión como el 
orgullo. Y, si bien se identifican tres causas de dis-
cordia, es el “deseo de la misma cosa” lo que provo-
ca la lucha entre los hombres y no la mera escasez 
objetiva resultado de una maximización racional. En 
consonancia con esta idea, no se duda en afirmar 
como “general inclinación de toda la humanidad, un 
perpetuo e incesante deseo de poder tras poder, 
que sólo cesa con la muerte” (Hobbes, 2012, 150).

Hobbes refina estas ideas con su método y vo-
cabulario científicos cuando presenta su posición 
sobre cómo debe entenderse la deliberación y la vo-
luntad. En estas dos no aparece, o tendría una fun-
ción muy secundaria, la razón. Ya en su primera obra 
de filosófica política, The Elements of Law, dedica 
todo el capítulo XII a este tema, “Cómo por la delibe-
ración desde las pasiones proceden las acciones de 
los hombres”, y es retomado en Leviathan, capítulo 
VI y en De Homine, capítulo XI, art. 2. En el primer 
texto afirma sin ambages que: “la alternancia suce-
siva de apetitos y deseos, durante todo el tiempo 
que tenemos la posibilidad de realizar o no la acción 
es lo que llamamos deliberación”. Y, prosigue, “en la 
deliberación, el último apetito como también el últi-
mo miedo es llamado voluntad”. Y a esta voluntad, 
le sigue la acción voluntaria correspondiente. Enton-
ces, las acciones voluntarias de los hombres no son 
resultado de una maximización racional, sino de un 
balance entre distintas pasiones que se presentan 
en la mente y, según su peso, definen la decisión. Si 
predomina el apetito, el acto voluntario se acercará 
a aquello que lo causa, si lo hace el miedo, se aleja-
rá. En definitiva, es la preminencia de la representa-
ción de alguna pasión en la mente del sujeto lo que 
define la voluntad y, por ende, la acción. De allí que 
Hobbes afirme que “el mundo es gobernado por la 
opinión”. La opinión, es decir, la consideración o la 
creencia, que los hombres tienen sobre lo que se les 
presenta es lo que causa que ellos quieran acercar-
se o alejarse del objeto. Por eso, son las pasiones las 
que movilizan al hombre, no la razón, la cual será el 



33Ingenium, 19, 2025: 21-35

instrumento, en todo caso, para conseguir o recha-
zar más eficazmente los objetos representados.

Hobbes, por último, se mofa de la definición es-
colástica de voluntad como “apetito racional” co-
mentando que si esto fuera verdad, no podría darse 
ningún acto voluntario contra razón, lo cual es total-
mente rechazado por la experiencia. En este pro-
ceso, la función de la razón es secundaria, pues se 
limita a “sumar” o “restar” esa sucesión de deseos 
y aversiones, pero no a intuir ideas. Porque razonar 
“no es otra cosa que calcular, es decir, sumar y restar 
las consecuencias de los nombres universales que 
hemos convenido para marcar y significar nuestros 
pensamientos” (Hobbes, 2012, 64).

Para finalizar este aspecto y remarcar la seme-
janza entre ambos pensadores, explicito sus afir-
maciones sobre las motivaciones para quebrantar 
la ley. Para Tucídides, quizá el pasaje más elocuente 
de esta idea sea puesto en boca de Diódoto cuan-
do afirma que si la naturaleza humana se lanza a 
realizar algo “muy dispuesta”, “de manera resuelta”, 
“animosa” (próthymos) no hay fuerza de ley o casti-
go que la amedrente (III, 45.7). La pena de muerte, 
aconseja Diódoto, no aplaca el orgullo humano, en 
todo caso, lo puede exacerbar. Se presenta como 
un desafío a vencer, más que como una barrera a 
respetar. Mientras que Hobbes (2012) no duda en 
sostener que “entre las pasiones más frecuentes 
que son fuente del delito, una es la vanagloria, es de-
cir, una estúpida consideración de sí mismo” (460), 
por lo cual agrega que, en general, los poderosos y 
quienes creen saber más de lo que realmente sa-
ben ponen habitualmente en discusión la autoridad 
y violentan la ley.

En cuarto lugar, el ocultamiento de esta natura-
leza humana problemática y esencial en momentos 
de normalidad política, como señala Tucídides, tam-
bién forma parte de la posición hobbesiana y juega 
un rol decisivo en la argumentación para defender 
el concepto de Estado. Tal ocultamiento resurgirá 
bajo la conceptualización metafísica moderna de 
“estado natural del hombre” y estará desarrollado 
en sus tres obras filosófico-políticas bajo diferentes 
títulos: “Estado y derecho natural” (Elements of Law, 
XIV), “Del estado del hombre fuera de la sociedad 
civil” (De Cive, I) o “De la condición natural de la hu-
manidad en lo que concierne a su felicidad y a su 
miseria” (Leviathan, XIII). Dicho estado no refiere a 
etapas primitivas del desarrollo de la civilización al 
modo europeo, más allá que éstas sirvan para ejem-
plificar este concepto. Más bien, invita a reflexionar 
sobre cómo serían las relaciones entre los seres hu-
manos si no existiera un poder común reconocido 
por ellos para zanjar las posibles disputas que pu-
dieran surgir. Dadas todas las condiciones de la pro-
blematicidad humana que ya han sido señaladas, tal 
estado no puede ser otro sino de guerra. Ahora bien, 
Hobbes cree que tal estado de guerra nunca existió 
de modo total, del mismo modo que nunca existió 
una paz total.

El concepto de estado natural en la argumenta-
ción hobbesiana tiene la función de fundamentar el 
Estado político. En efecto, es debido a esta perma-
nente e inevitable presencia oculta del estado na-
tural que el Estado político puede legitimarse. Pues 
el estado natural acecha permanentemente y pue-
de irrumpir en cualquier momento en la normalidad 

política. Así una mirada centrada en situaciones de 
paz no brinda las condiciones adecuadas para com-
prender sus fundamentos. Ahora bien, este oculta-
miento no sólo se hace presente en el reverso total 
del Estado político, es decir, antagónicamente, sino 
también dentro de éste irrumpen situaciones de es-
tado de naturaleza, es decir, simultáneamente. 

En relación con la primera aparición, si bien, por 
un lado, el estado de naturaleza es lo opuesto al Es-
tado político, por otro lado, uno no puede existir sin 
el otro. En efecto, así como no existe un estado de 
guerra permanente, tampoco existe un estado de paz 
permanente. Ambos se necesitan para tener sentido. 
Ninguno de ellos es absoluto. Pues si no existiese 
esta problematicidad natural, ¿para qué los seres 
humanos establecerían gobiernos, leyes y castigos a 
quienes no las cumplan? Dicho de otra manera, ¿para 
qué establecer un gobierno que dirima conflictos so-
bre las partes involucradas, si éstas no entran nunca 
en conflicto? De esta manera, no hay Estado político 
sin estado natural y no hay estado natural sin Estado 
político. Uno se funda en el otro.

Hobbes expresa esta idea al final del capítulo so-
bre los derechos de soberanía:

No se toma en cuenta que, la condición del 
hombre nunca está libre de alguna u otra inco-
modidad; y que, lo más grave en cualquier for-
ma de gobierno, que quizá pueda suceder al 
pueblo en general, apenas si es considerable 
a las miserias y horribles calamidades que 
acompañan a la guerra civil o a la condición 
disoluta de los hombres cuando están des-
carriados, no sujetos a leyes y a un poder co-
ercitivo que ate sus manos para alejarlas de la 
rapiña y de la venganza (Hobbes, 2012, 282).

Así, el estado natural no sólo se des-oculta en 
momentos extremos, es decir, cuando se trastoca 
totalmente el orden estatal. No es necesario, afor-
tunadamente, que suceda esto para que los hom-
bres tomen conciencia y legislen de cara al estado 
natural. Existen innumerables situaciones dentro de 
un Estado político y entre Estados donde el estado 
natural muestra su rostro sombrío. En rigor, toda si-
tuación en la cual dos seres humanos se encuentren 
desprotegidos, es decir, sin un poder común por 
ellos reconocido, y deseen la misma cosa devienen 
enemigos. En todo Estado existen zonas o momen-
tos de desprotección estatal. Hobbes mismo nos 
interpela a qué expliquemos por qué se arman los 
hombres o por qué cierran sus puertas pese a estar 
viviendo bajo una normatividad estatal. Del mismo 
modo, en el plano internacional, donde las naciones 
no tienen un Estado por encima de ellas que dirima 
sus potenciales conflictos, los Estados se ven obli-
gados a desconfiar de sus pueblos vecinos para lo 
cual se arman, envían espías o controlan fronteras 
(Hobbes, 2012, 194-196).

Este ocultamiento y los otros tres aspectos seña-
lado arriba permiten ubicar a Hobbes en un grupo de 
pensadores que reflexionan sobre los fundamentos 
que hacen posible el funcionamiento de la actividad 
política y no acerca de la actividad política. Con su 
propio vocabulario, Hobbes se refiere explícitamen-
te a esta distinción. En un pasaje del De Cive (XIII, 
art. 1), se presenta una diferencia sustancial entre 
su propuesta teórica y la de los “políticos prácticos” 



34 Di Leo Razuk, Andrés

(politicis practicis), es decir, aquellos que trabajan 
en cada Estado particular proponiendo lineamien-
tos adecuados para el funcionamiento del gobierno. 
Estos hombres “prácticos” son los que aconsejan 
directamente a los príncipes en particular, quienes 
pueden hacer las cosas de una u otra manera según 
las demandas y posibilidades coyunturales. Simi-
larmente, en la “Epístola Dedicatoria” a Godolphin 
inscripta en Leviathan (Hobbes, 2012, A2r), se aclara 
que su discurso es “en abstracto, de la sede del po-
der”, no de un Estado en particular, sino de los fun-
damentos de éste en general, los cuales son princi-
palmente este estado de disputa sempiterno entre 
los seres humanos. 

Entonces, tal ocultamiento (apokrýptein) de los 
deseos de los hombres que se actualizan en situa-
ciones extremas según el relato tucídeo es retoma-
do por Hobbes bajo el ropaje de un concepto central 
como el de estado natural, ante el cual el Estado po-
lítico se erige e intenta doblegar permanentemente.

5. Conclusiones
En primer lugar, sintetizo las cuatro nociones clave 
sobre la naturaleza humana que he identificado en 
Tucídides y que son apropiadas por Hobbes para 
configurar su antropología moderna: 1) la utilización 
de la noción de causa inmanente y psicológica para 
explicar las praxis y los pensamientos humanos, evi-
tando una metafísica finalista o una explicación míti-
ca, es retomada bajo una cosmovisión materialista 
y mecanicista moderna; 2) la condición universal y 
problemática de la naturaleza humana como nú-
cleo duro y estable que excede la coyuntura políti-
ca, pero que por su gran fecundidad teórica puede 
comprenderla y brindar claves para encauzarla, es 
profundizada hasta el punto tal de ser omnipresente 
en las consideraciones hobbesianas; 3) el primado 
de las pasiones en la toma de decisiones, lo que no 
implica descartar la razón, sino señalar su carácter 
secundario, es apropiado mediante una original 
manera de comprender la deliberación y la voluntad; 
4) y el ocultamiento de esta naturaleza humana en 
momentos de normalidad política y social que se 
actualiza en situaciones de crisis, es comprendida 
ahora mediante la noción de clave de la filosofía 
moderna de “estado natural”.

Estas apropiaciones de las intuiciones del pen-
sador griego por parte del británico, entonces, son 
realizadas mediante el vocabulario y los presupues-
tos científicos modernos. Pese a las críticas levan-

tadas al humanismo, no solo por ser confuso y con-
tradictorio, sino porque sus escritos desestabilizan 
el orden político, Hobbes mediante esta maniobra 
teórica quiere actualizar, universalizar y hacer auto-
evidentes aquellas enseñanzas antiguas, más que 
entrar en colisión con ellas. Así, la filosofía política 
moderna de Thomas Hobbes consiste en una origi-
nal y sofisticada combinación de saberes. En este 
trabajo he mostrado una de estas combinaciones: 
la de un cierto tipo de humanismo, principalmente 
la de aquellos autores que describen las praxis y los 
pensamientos humanos sin asumir una metafísica 
finalista, con los avances de la ciencia moderna y 
del método geométrico. Pero una investigación ul-
terior debería integrar a esta combinación la inter-
pretación de Hobbes de la Biblia, que intenta sortear 
todo tipo de mediación teológica o doctrinaria ante 
el texto. 

En segundo lugar, esta presencia del pensador 
griego antiguo en el primer filósofo moderno nos 
impulsa a repensar el vínculo entre el mundo clási-
co y la tan alardeada pretensión adánica de la mo-
dernidad de no poseer vínculos con el pasado. En 
particular, la recepción de este caso analizado no 
consiste, como he mostrado, en una mera repeti-
ción de nociones clave sobre la naturaleza humana, 
sino en una original y fundamentada apropiación de 
ellas. De allí que estas nociones clave parecen tener 
un carácter trans-histórico, pues su actualización 
parece evitar las diferencias epocales más allá que 
estas tengan un ropaje teórico propio del contexto 
histórico en el que se realice. 

Tucídides, describiendo y analizando situacio-
nes extremas a las que pueden llegar los hombres 
con sus praxis y pensamientos cuando no exista 
una normatividad que sea respetada por ellos en el 
siglo V a.C., muestra las razones del desorden polí-
tico; mientras que Hobbes no solo modulará estas 
descripciones y análisis configurando una nueva 
antropología, como ha sido demostrado en este 
trabajo, sino que sobre esta base conceptual cons-
truirá un orden político moderno en el siglo XVII d.C. 
Veintidós siglos de diferencia entre un pensador y 
otro pretenderían impedir trazar algún tipo de vín-
culo fuerte entre ellos, trastrocamientos políticos, 
desplazamientos sociales, conquistas de nuevos 
territorios y nuevas configuraciones políticas pare-
cen alejar el mundo antiguo de la prepotencia de los 
tiempos modernos, sin embargo, esta noción de na-
turaleza humana hace posible que esos mundos se 
encuentren y dialoguen fructuosamente.

6. Bibliografía
Aubrey, John (1898). Brief Lives. Andrew Clark (ed.). Oxford: The Clarendon Press.
Bacon, Francis (1629). Considerations touching a warre with Spaine. En Certaine miscellany works of the 

Right Honourable Francis Lord Verulam. London: Viscount S. Alban. https://quod.lib.umich.edu/e/eebo2/
A01128.0001.001?view=toc.

Burns, Timothy (2014). Hobbes and Dionysius of Halicarnassus on Thucydides, Rhetoric and Political Life. The 
Journal for Ancient Greek Political Thought, 31, 387-424.

Burns, Timothy (2010). On Marcellinus’ Life of Thucydides, translated with an introductory essay. Interpretation, 
38, 3-26.

Caldari, Valentina (2015). The End of the Anglo-Spanish Match in Global Context 1617-1624. Doctor of 
Philosophy (PhD) thesis, University of Kent, Universidade do Porto.

Dionisio de Halicarnaso (2005). Sobre Tucídides. En Tratados de crítica literaria (Trad. J. P. Oliver), (pp. 371-
473). Madrid: Gredos.

https://quod.lib.umich.edu/e/eebo2/A01128.0001.001?view=toc
https://quod.lib.umich.edu/e/eebo2/A01128.0001.001?view=toc


35Ingenium, 19, 2025: 21-35

Dionisio de Halicarnaso (2001a): Carta a Pompeyo Gemino, en Sobre la composición literaria (Trad. G. Galán 
y M. Márquez), (pp. 221-246). Madrid: Gredos.

Dionisio de Halicarnaso (2001b). Segunda Carta a Ameo, en Sobre la composición literaria (Trad. G. Galán y 
M. Márquez), (pp. 257-276). Madrid: Gredos. 

Hamilton, James (2011). The origin of Hobbes’s State of Nature. Hobbes Studies, 26, 152-170.
Hobbes, Thomas (2012). Leviathan, Noel Malcolm (Ed.). Oxford: Clarendon Press.
Hobbes, Thomas (1999a). The Collected Works of Thomas Hobbes, collected and edited (1839-45) by Sir 

William Molesworth. London: reprinted by Routledge/Thoemmes Press, 11 vols.
Hobbes, Thomas (1999b). Thomae Hobbes Malmsburiensis Opera Philosophica Quae Latine Scripsit Ominia 

in Unum Corpus, (1839-45). Gulielmi Molesworth, London, Joannnen Bohn; reprinted by Thoemmes 
Press, 5 vol. 

Hobbes, Thomas (1994). Human Nature and De Corpore Politico. J. C. A. Gaskin (Ed.). Oxford: OUP.
Hobbes, Thomas (1983). De Cive. The Latin Version. Howard Warrender (Ed.). Oxford: OUP.
Hobbes, Thomas (1928). A Short Tract on First Principles. Appendix I: The Elements of Law. Ferdinand Tönnies, 

(Ed.). Cambridge: Cambridge at University Press.
Hoekstra, Kinch (2016). Hobbes’s Thucydides. En A. P. Martinich y K. Hoekstra (Eds.). The Oxford Handbook 

of Hobbes. Oxford: OUP. 
Hornblower, Simon (2003). A Commentary on Thucydides. Oxford: OUP.
Klosko, George y Daryl, Rice (1985). Thucydides and Hobbes´s state of nature. History of Political Thought, 6 

(3), 405–409.
Leijenhorst, Cees (1996). Hobbes’s Theory of Causality and its Aristotelian Background. The Monist, 79, 426-

447.
Lipsi, Iusti (1589). Ad Libros Polilticorum. Breves Notae. Lediden: Lugdumi Batauorum: ex officina Platiniana: 

apud Franciscum Raphelengium. https://digibug.ugr.es/handle/10481/3998
Lukac de Stier, María Liliana (2000). El fundamento antropológico de la filosofía política y moral en Thomas 

Hobbes. Buenos Aires: EDUCA.
Maurette, Pablo (2010). A Possesion for everlasting. Deus Mortalis, 9, 289-307.
Meyer, Reinhold (1985). Human Nature as Cause in Ancient Historiography. En Eadie, J. W. y Ober, J. (Eds.). The 

Craft of the Ancient Historian (pp. 21-40). Boston & London: University Press of America.
Orwin, Clifford (2017). Thucydides on Nature and Human Conduct. En R. Balot, S. Forsdyke y E. Foster (Eds.). 

The Oxford Handbook of Thucydides (pp. 355-372). Oxford: OUP.
Pade, Marianne (2015). The Renaissance Scholarship, Criticism, and Education. En Ch. Lee y N. Morley (Eds.). 

A Handbook to the Reception of Thucydides (pp. 26-42). West Sussex: John Wiley & Sons, Ltd.
Pade, Marianne (2006). Thucydides’s Renaissance Readers. En A. Rengakos y A. Tsakmakis (Eds.). Brill’s 

Companion to Thucydides (pp. 779-810). Leiden: Brill.
Parker, Geoffrey (1984). The Thirthy Years’s War. London & New York, Routledge.
Rechenauer, Georg (2011). Polis nosousa: Politics and Disease in Thucydides – the Case
of the Plague. En G. Rechenauer y V. Pothou (Eds.). Thucydides, a Violent Teacher? History and Its 

Representations (pp. 241-260). Göttingen: V & R unipress.
Rood, Tim (2015). The Reception of Thucydides’ Archaeology. En Ch. Lee y N. Morley (Eds.). A Handbook to the 

Reception of Thucydides (pp. 474-492). Oxford: Willey Blackwell.
Schlatter, Richard (1975). Introduction. En Hobbes’s Thucydides (pp. xi-xxviii). New Jersey: Rutgers University 

Press.
Schlatter, Richard (1945). Thomas Hobbes and Thucydides. Journal of the History of Ideas, 6 (3), 350–362.
Slomp, Gabriella (1990). Hobbes, Thucydides and the Three Greatest Things. History of Political Thought, 11(4), 

565–586.
Strauss, Leo (1978). The City and the Man. Chicago: The University of Chicago Press. 
Sullivan, James Jan (2015). Hobbes and His Contemporaries. En Ch. Lee y N. Morley (Eds.). A Handbook to the 

Reception of Thucydides (pp. 241-260). Oxford: Wiley.
Thucydide (1953-1973). Guerre du Péloponnèse (Trad. y Ed. de J. de Romiliy, L. Bodin y R. Weil). Paris: Les 

Belles Lettres.
Wohl, Victoria (2017). Thucydides on the Political Passions. En R. Balot, S. Forsdyke y E. Foster (Eds.). The 

Oxford Handbook of Thucydides (pp. 443-458). Oxford: OUP.

https://digibug.ugr.es/handle/10481/3998



