
37Ingenium, 19, 2025: 37-45

El método axiológico de las Empresas morales (1680) 
de Juan de Borja

ARTÍCULOSIngenium. Revista Electrónica de Pensamiento Moderno y 
Metodología en Historia de la Ideas
e-ISSN: 1989-3663

https://doi.org/10.5209/inge.95230	 Recibido: 29/04/2024 • Revisado: 01/05/2024 • Aceptado: 28/07/2024

ES Resumen. En este trabajo investigamos el método que utiliza Juan de Borja para convencer al lector de su 
doctrina. El autor pone sus recursos retóricos al servicio de su sistema de valoración teleológica tomista, para 
persuadir al lector de su importancia. En las Empresas morales (1680) Borja propone al lector considerar el 
valor de las cosas terrenales en relación con el fin último. Podemos ver una importante influencia de la teoría 
del signo de Santo Tomás de Aquino en su obra. Según ella, los emblemas tienen un objetivo transcendente: 
persuadir al lector de las valoraciones propuestas, para convencerlos de la importancia de una verdadera 
reforma moral.
Palabras clave: Empresas morales; Juan de Borja; método; axiología; valor moral.

EN The axiological method of Juan de Borja’s Empresas morales (1680)
EN Abstract. In this work, we investigate the method used by Juan de Borja to convince the readers of his 
doctrine. The author puts his rhetorical resources at the service of his Thomistic teleological moral evaluation 
system, to convince the reader of its importance. In Empresas Morales (1680), Borja proposes the reader to 
consider the value of earthly things in relation to the ultimate aim. We can see an important influence of Saint 
Thomas Aquinas’s theory of the sign in his work. According to that theory, emblems have a transcendent 
objective: to persuade the readers of the proposed moral evaluations, in order to convince them of the 
importance of a true moral reform.
Keywords: Empresas morales; Juan de Borja; method; axiology; moral evaluation.

Sumario. 1. Presentación de la cuestión. 2. Los recursos retóricos según el método axiológico, a la luz de la 
teoría tomista del signo. 3. El propósito moral del método axiológico. Patrones valorativos. 4. La considera-
ción sapiencial. 5. Criterios estimativos y valoración condicional. 6. La mejor materia es la reforma de cos-
tumbres. 7. Conclusiones. 8. Bibliografía.

Cómo citar: González Cea, David (2025). El método axiológico de las Empresas morales (1680) de Juan de 
Borja. Ingenium, 19, 37-45.

David Mª González Cea
Investigador Independiente   

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:tomaeludovici%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0003-3521-6007


38 González Cea, David Mª

1. Presentación de la cuestión
La preocupación por el obrar humano es carac-
terística distintiva de la emblemática hispánica en 
general y de la emblemática de Juan de Borja en 
particular. El interés por los fundamentos éticos de 
la acción convierte la emblemática en un género in-
formal de la filosofía moral. Decimos que es informal 
porque, como escribe Sánchez Pérez (1977, 74): “La 
exposición moralizadora de los libros de emblemas 
no ofrece un tratado de moral católica, como es de 
suponer, sino más bien un `conglomerado´ en el cual 
abundan y predominan los citados aspectos”. En 
este conglomerado se reúnen, junto a los conteni-
dos iconográficos y culturales que menciona Sán-
chez Pérez, elementos filosóficos, morales y políti-
cos que, a modo de fundamentos, sustentan la ide-
ología de la empresa moral o emblema hispánico. 
Como explica Sánchez Pérez (1977, 72):

Casi diríamos que la insistencia en el aspecto 
moral es […] lo único que sobresale. La inten-
cionalidad parece ser más bien religiosa y 
está basada en la filosofía o teología medieval 
de la “divinización”. La realidad tiene carácter 
teocéntrico, ha de girar en torno a Dios. Y lo 
que al parecer no está dentro de este círculo 
ha de ser atraído a él o incluso forzado a en-
trar en él.

En la emblemática del Siglo de Oro predomina el 
objetivo de transmitir un conjunto paradigmático de 
valoraciones que pretende ser omnicomprensivo. El 
emblemista invita al lector a conformar su obrar se-
gún los parámetros de este sistema axiológico. Y no 
sólo enseñándolo o representándolo con alegorías, 
sino moviendo al lector a ajustarse a él, modificando 
los hábitos de su vida que disuenan con dichos va-
lores. Debe convencer al lector de la vitalidad y ver-
dad del mensaje transmitido y animarlo a ponerlo en 
práctica, pero no por su valor inmanente, sino por su 
carácter de medio para alcanzar una meta transcen-
dente: la obtención del fin último, que es Dios mismo.

La obra de Borja, motivada por este espíritu sua-
sorio, sabedora de la potencia persuasiva del arte 
emblemático1, no se detiene en representar una 
axiología, sino que propicia un cambio efectivo de 
costumbres, de forma que adopte como suyos sus 
esquemas valorativos y los aplique a la propia peri-
pecia vital.

La obra de emblemas Empresas morales (1680) 
de Juan de Borja se considera el arquetipo de li-
teratura emblemática hispánica de los siglos XVI y 
XVII. Es un conjunto de 224 empresas dividido en 
dos partes2. El autor comenta doctrinalmente la em-
presa cuyo motivo emblemático figura en la página 
de al lado. Los comentarios están redactados con 
sobriedad y densidad ideológica, con un léxico in-

tensamente moralizante y una redacción vigorosa-
mente apelativa.

En un sentido informal, podemos hablar de Borja 
como un auténtico pensador y filósofo moral, aunque 
formalmente no podamos calificarlo de filósofo aca-
démico. Llamamos filósofo a Juan de Borja en el sen-
tido en que lo hace Miquel Batllori Munné (1998, 13):

Diríase, además, que el auténtico pensador, 
y aun filósofo, que era don Juan de Borja y 
de Castro nunca deja de eludir, con elegante 
gesto, lo que de ficticio conservarán, en pleno 
barroquismo, las argucias de un Tesauro, en 
quien la estética de la agudeza afloja no po-
cas veces la tensión moral, política y religiosa 
de los símbolos.

Y es que la obra de Borja posee unos “fines di-
dáctico-moralizadores” (Sánchez Pérez, 1977, 94), 
que son propuestos desde el prólogo. En cuan-
to que reflexiona sobre la eticidad de las acciones 
a partir de unos principios morales y metafísicos, 
debe considerarse una producción eminente de la 
literatura sapiencial, cuyos fundamentos enriquecen 
transversalmente3 la emblemática en general. Los 
emblemas de Borja contienen y exponen principios 
ontológicos acerca del orden creado, relacionándo-
los con la estructura de la acción moral, a partir de 
supuestos teoréticos aristotélico-tomistas de inspi-
ración senequista. Por todo ello, poseen una dimen-
sión filosófica que es digna de considerar.

En este trabajo investigamos algunos recursos 
metodológicos que utiliza el autor para alcanzar el 
fin axiológico que anima su obra. Tras analizar el 
uso sistemático del concepto de consideración, ac-
ción principal de la reflexión emblemática de Borja, 
concluimos que su utilización se debe a un método 
consciente de disuasión y persuasión que le lleva 
a distanciarse de las reglas al uso de la composi-
ción de emblemas4 para dar prioridad a la reforma 
de costumbres, que es “lo que tanto nos importa”, 
como dice en el prólogo.

En verdad, toda obra moralizadora, al disponer 
sus recursos retóricos en función de un sistema 
consistente de valoraciones, utiliza un método axio-
lógico. Pero a nosotros nos interesa de manera es-
pecial la metodología particular borjana, tanto por 
su carácter modélico, como por su efectividad.

2. Los recursos retóricos según el método 
axiológico, a la luz de la teoría tomista del 
signo
En dos sentidos se puede decir de los recursos 
retóricos de una obra que obedecen a un método 
axiológico. Primero, si se organizan sistemática-
mente en orden a un fin que les transciende. En este 

1	 Como explican Martínez Sobrino y García Román (2017, 76) “Su empeño por ser didáctico impregna hasta tal punto su obra 
que determina incluso la disposición en página de los elementos, en especial la unión pictura-mote, consciente, al igual 
que los autores de cualquier género verbo-visual, de la función propositivo-conativa y del efecto percusivo del aparato 
visual que surgía gracias a que el primer impacto suscitado en el destinatario era visual (Ledda, 2015: 63)”.

2	 La Primera Parte es la original de 1581, publicada en Praga, y la Segunda es la añadida por Francisco de Borja un siglo des-
pués, publicada en Bruselas. Hay dudas razonables sobre la completa autenticidad de esta segunda tanda de empresas, 
como señala García Mahíques en su magnífica edición (Borja, 1998, 7-8).

3	 Y es que la emblemática es un género transfronterizo, como precisa Azanza López (2022, 187), “la transversalidad de la 
investigación emblemática en su naturaleza transfronteriza”.

4	 Como Borja (1680) reconoce en el prólogo: “no por esto me pareció que [las leyes sobre el modo de hacer empresas, 
elaboradas por otros autores] obligaban a la observancia de ellas, sino en cuanto llevan razón, por no ser, ni la autoridad 
ni la antigüedad de los autores tanta, que dejarlos de seguir importe mucho”.



39Ingenium, 19, 2025: 37-45

caso, los recursos retóricos no pretenden servir a la 
obra en sí misma, sino a su causa última.

Segundo, si se organizan sistemáticamente en 
orden a un fin inmanente, que reside en la propia 
obra. En este caso, los recursos retóricos se dispo-
nen en función del valor intrínseco de la obra, y no de 
su valor extrínseco, como en el primer caso.

En las Empresas morales, como en la emblemá-
tica hispánica en general de los siglos XVI y XVII, se 
da el primer caso, pues el valor literario, plástico y 
conceptual de los emblemas no se mide en sí mis-
mo, sino en cuanto que sirve de instrumento para 
alcanzar un fin. Este fin es la recepción, por parte del 
lector, del sistema de valores propuesto, y la modi-
ficación de su conducta en conformidad con ellos.

La teoría tomista del signo, que fundamenta la 
emblemática hispánica, nos permite comprender 
mejor estas distinciones. En efecto, podemos inter-
pretar un emblema como un signo5, y entender su 
funcionalidad según esta doctrina escolástica tradi-
cional, que desplaza la retórica del plano de la esté-
tica al plano de la ética. De esta manera, compren-
demos que el signo no se representa a sí mismo, 
sino a otra cosa superior que lo trasciende.

La calidad representativa y suasoria del signo 
emblemático, según este enfoque, no depende de 
la eficacia con que convence de sí mismo, sino de la 
eficacia con que convence de la causa última que le 
otorga sentido. El signo no pretende dirigir hacia sí, 
sino hacia otra cosa, y esa cosa es el fin al cual sirve. 
Por ello, si los recursos retóricos dirigen eficazmen-
te al lector hacia un sistema de valores omnicom-
prensivo, que tiene el papel de causa final, entonces 
y sólo entonces estos recursos responden a un mé-
todo que propiamente podemos denominar axioló-
gico. El signo, por tanto, según el método axiológico, 
no pretende obtener una valoración positiva de sí 
mismo por sí mismo, sino sólo en cuanto representa 
y ordena a otra cosa superior que lo transciende. La 
retórica, al ponerse al servicio de una axiología om-
nicomprensiva, se desplaza del ámbito de lo inma-
nente al ámbito de lo transcendente.

Esta doble dimensión del signo, representativa 
y teleológica, es expuesta por Juan de Santo Tomás 
(2000, 89), que en su Ars Logica, cuestión XXI, artículo 
1º, escribe:

Por consiguiente, en nuestra definición, res-
pecto a la teoría del signo, afluyen dos as-
pectos: primero, el aspecto revelador o re-
presentativo; segundo, la ordenación a otra 
cosa, es decir, a la cosa que es representa-
da, la cual debe ser diferente del signo; pues 
el signo no es signo de sí mismo, ni se signi-
fica a sí mismo

Aquí reside la “pureza” o integridad del signo to-
mista, en su desinterés, pues no pretende darse a 
valer en beneficio propio, como ocurre en el ámbito 
de la estética, sino para dar a valer una idea superior 
que le otorga sentido, como ocurre en el ámbito de 
la ética: el signo cumple su función si transmite un 
sistema extrínseco de valoraciones morales, que re-
presenta y al cual dirige al lector en calidad de medio 

ordenado a un fin. Y es por esta razón que podemos 
hablar de un valor transcendente y no inmanente de 
su significación.

Sólo a la luz de estas distinciones comprende-
mos que la calidad poética de los epigramas, la ex-
celencia plástica de los grabados, o la originalidad 
literaria de las glosas, son algo secundario en los 
libros de emblemas hispánicos. Junto a diseños de 
pobre inventiva o textos de mínimo valor filológico, 
encontramos en cambio motivos y conceptos de 
gran poder exhortativo, capaces de impresionar la 
memoria con la idea representada y movilizar la vo-
luntad para la acción moral propuesta. Por eso no 
se deben juzgar los libros de emblemas del Siglo de 
Oro por su calidad estética o filológica, como si, en 
cuanto signos, fueran un fin en sí mismos, sino por 
su eficacia exhortativa y la potencia de sus recursos 
apelativos. Sólo así el emblema tiene poder para 
unificar voluntades y producir un producto cultural 
de alcance universal. Y esto, sin duda, se lo debe 
a su ascendencia tomista, en que la conformidad 
del método axiológico con la teoría tradicional del 
signo,forma parte de una misma mentalidad simbó-
lica y sapiencial.

La síntesis realizada por el Aquinate, enriqueci-
da, en el ámbito del Siglo de Oro, con elementos 
platónicos y senequistas, adquiere una gran poten-
cia intelectual, siendo capaz de aportar principios 
metodológicos a la cultura. Es por esto que Cor-
nelio Fabro (2023, 174) destaca en general el influjo 
cultural del tomismo, resaltando su “misión de uni-
ficación de la conciencia humana, de los fragmen-
tos de su devenir histórico, en su estructura teoré-
tica universal”.

En esta estructura teorética es fundamental el 
papel de la memoria, pues la eficacia representati-
va y ordenadora del signo emblemático se debe en 
gran parte a su poder para dejar una huella perdura-
ble en ella. Y esto lo realiza Borja incidiendo en cier-
tas ideas clave a través del uso de verbos maxima-
listas como importar o estimar, resaltando lo mucho 
que importan y se deben apreciar sus valoraciones. 
La memoria, reteniendo el motivo emblemático, im-
pide el olvido de la idea, que una vez rescatada por 
el entendimiento en el momento oportuno, adquiere 
suficiente empuje motriz como para movilizar la vo-
luntad. Este papel dinamizador de la memoria en la 
activación de la voluntad, forma parte de la interpre-
tación tomista del papel de la retórica en la filosofía 
moral. Pues, como explica Spence (2002, 26):

Fue el propio Tomás de Aquino quien había 
implantado con firmeza el concepto de que 
los sistemas de la memoria formaban parte 
de la ética en lugar de ser tan sólo un aspecto 
de la retórica, tal como se había considerado 
anteriormente por regla general. En sus co-
mentarios sobre Aristóteles, Aquino describió 
la importancia de las “similitudes corpóreas”, 
o de las imágenes de la memoria en forma 
corporal, para impedir que los “asuntos su-
tiles y espirituales” abandonaran el alma.

5	 No un signo simple, sino un signo compuesto de diversos elementos de distinta naturaleza, unidos entre sí de forma or-
gánica, de manera análoga a como se unen cuerpo y alma de la persona.



40 González Cea, David Mª

3. El propósito moral del método 
axiológico. Patrones valorativos
El desplazamiento, en clave tomista, del signo em-
blemático del ámbito de la estética al ámbito de la 
ética, propio de la tradición aurisecular, implica la 
transformación del lenguaje para hacerlo apto para 
la función axiológica, que es ante todo exhortativa 
y didáctica. Como bien explica García Mahíques 
(1998, 49):

Juan de Borja ha llevado a cabo toda una 
transformación del lenguaje emblemático, 
hecha con clave religioso-espiritual, dotando 
a su obra de un severo estilo ascético; […] Las 
empresas constituyen todo un conjunto muy 
seleccionado, en donde domina la nitidez del 
elemento significante, sin concesión alguna 
al paisaje ni al entorno situacional de los ele-
mentos.

El uso de un lenguaje suasorio dotado de un lé-
xico axiológico es un recurso general de la literatura 
sapiencial hispánica, y particular de la emblemática 
de Borja, que es pionero en la transmutación apela-
tiva del emblema. Borja traslada el motivo emblemá-
tico del ámbito lúdico-literario al ámbito moral y reli-
gioso, de acuerdo con el desplazamiento de la retó-
rica mencionado más arriba. En efecto, la apelación 
moral y el didactismo son rasgos determinantes de 
las Empresas morales, en que es objetivo principa-
lísimo “la función propositivo-conativa” propia de 
“cualquier género verbo-visual”, y concretamente 
el emblemático, y “[s]u empeño por ser didáctico” 
(Martínez Sobrino y García Román, 2017, 76).

Es obvio por ello que la retórica axiológica tiene 
un papel fundamental en la literatura sapiencial y 
moralista del Siglo de Oro. Pero con unos matices 
importantes en el caso de las Empresas morales 
de Borja. La obra del hijo de san Francisco de Borja 
destaca especialmente por dos motivos. Primero, 
debemos resaltar el carácter ejemplarizante y pio-
nero en el género del método borjano. El método 
didáctico-exhortativo que utiliza Juan de Borja para 
transmitir el sistema de valoraciones morales de la 
época, funciona como punto de partida de la orien-
tación axiológica de los demás autores. Pues, como 
indica Sánchez Pérez (1977: 96): 

Borja, en cuanto actúa “de eslabón”, viene a 
ser el primer punto de partida de la orient-
ación tomada en España por los emblemas. 
Quizá quepa hablar en él de un intento de 
adaptar el material existente, privándolo de 
toda su frivolidad cortesana y mundana, a 
unos propósitos morales concordes con la 

ascética asimilada en la niñez y la seria e in-
cluso adusta religiosidad ignaciana.

En el Siglo de Oro la filosofía moral se sirve de la 
emblemática para potenciar su carácter didáctico, y 
es por eso que los elementos retóricos, al servicio 
de la axiología postridentina y contrarreformista, son 
reforzados por el uso de un léxico de retórica sobre-
dimensionada. Como sigue explicando Sánchez Pé-
rez (1977, 170-171):

En España los emblemas no se definen por 
su carácter enigmático, sino por su carác-
ter didáctico. […] Los emblemistas españo-
les están fundamentalmente interesados en 
transmitir principios morales, normas de vida 
cristiana y máximas relativas al buen vivir. […] 
Se prefirió, pues, la utilización del emblema 
como medio para lograr fines determinados 
antes que hacer arte valiéndose del emblema, 
o mejor dicho, antes que erigir el emblema en 
finalidad artística por sí misma6.

Las valoraciones morales que plantean las Em-
presas morales (1680) no se limitan sólo a aspectos 
éticos, sino que se extienden a asuntos políticos, 
sociales, antropológicos y religiosos relevantes en 
la compleja época que vivió el autor. Las apreciacio-
nes que ofrecen a la consideración del lector no se 
fundamentan en el propio gusto, que es repudiado 
como pauta de elección7, sino en la razón, que es 
invocada como principio rector, sin duda en clave 
estoica8.

Las empresas de Borja contienen patrones axio-
lógicos: a través de la invitación exhortativa a la 
realización de acciones estereotipadas, al hilo del 
discurso, mueven al entendimiento a una valoración 
apriorística de las cosas, partiendo a menudo de es-
quemas mentales inamovibles a modo de juicios de 
intelección simple. Crean una mentalidad moral, por 
así decir, introduciendo en la mente resortes intuiti-
vos de valoración que aspiran a ser paradigmáticos 
e incuestionables, y que tengan la virtud de operar 
sin necesidad de raciocinio9.

El empleo frecuente de verbos de acción valora-
tiva estandarizada, sirve para transmitir estimacio-
nes, rechazos, predilecciones o afectos. Su presen-
cia en la glosa funciona como claves de activación 
del criterio estimativo: proporcionan un principio 
inteligido simple y directamente, como si hubiera 
sido dado por supuesto. Sirven al emblema como 
resortes de activación de la memoria, que recupera 
el concepto moral y lo activa, para que la voluntad lo 
apetezca y se ponga en movimiento.

Estos esquemas mentales valorativos o patrones 
axiológicos establecen consonancias y disonancias 
conceptuales en las glosas, contribuyendo a crear 

6	 Nótese en este razonamiento, de nuevo, la correspondencia con la teoría tomista del signo.
7	 Pues se considera que el gusto está afectado por el pecado original, y por ello es contrapuesto a la razón en calidad de 

falsa autoridad, como se constata por ejemplo en la empresa 153 de la Segunda Parte, bajo el símbolo de la anfisbena 
o serpiente de dos cabezas y el expresivo mote “Lethale venenum” (Borja, 1680, 312). No olvidemos que el énfasis en el 
desorden de las afecciones y de la sensibilidad, y la necesidad de su restauración, forma parte importante de la teología 
tridentina y contrarreformista.

8	 Es oportuno aquí recordar la transcendencia que la razón, como brújula o guía del obrar personal, posee en las Medita-
ciones de Marco Aurelio o en las cartas de Séneca.

9	 En definitiva, las empresas borjanas transmiten al lector un paradigma de valoración que aspira a ser dado por supues-
to, a la manera de una axiología subintellecta. El emblema, en este sentido, funciona como “lugar común transfigurado, 
desautomatizado” (Zafra, 2019, 88), en cuanto enseñanza que “se tiene comúnmente como cierta, se cree responde a la 
realidad de las cosas” (Zafra, 2019, 88).



41Ingenium, 19, 2025: 37-45

un clima de minuciosidad moral en las proposicio-
nes de valor. Parecen propios de una mentalidad 
analítica, que Borja sin duda aprendió de su padre 
san Francisco, que era dado a la acribia terminológi-
ca y al pensamiento riguroso, propios de una mente 
bien estructurada en esquemas y encasillamien-
tos10. También es característico de la mentalidad 
aurisecular, tan fervorosamente inclinada a la escru-
pulosidad doctrinal y al puntillismo conceptual. La 
utilización de un solo criterio estimativo como única 
pauta electiva, sin embargo, debe ser precedida por 
una reflexión presentada por el verbo “considerar”. 
En ello encontramos también un rasgo escolástico 
clásico, que entiende la consideración como una 
actividad fundamentalísima del entendimiento, pre-
via a la deliberación prudencial.

4. La consideración sapiencial
La consideración es una acción valorativa del en-
tendimiento que posee una importancia de primer 
orden en el pensamiento moral aurisecular. Es una 
acción fundamental en la reflexión ética del Siglo 
de Oro, utilizada por nuestros clásicos con diversas 
acepciones, incluida la teológica.

 Tan importante es la consideración que su fal-
ta se considera pecado, pues según afirma Juan de 
Borja (1680, 280) en la empresa 137: “De la falta de la 
consideración nos vienen muy grandes daños”. Con 
esta afirmación sigue la enseñanza de santo Tomás 
(1956, 120), que en la Suma teológica, II-II, q. 53, a. 
4 enseña que “Unde manifestum est quod incon-
sideratio est peccatum” (“Es, pues, evidente que la 
inconsideración es pecado”)11.

Hay que entender primero la consideración 
como un acto del entendimiento, conforme ense-
ña el Aquinate (1956, 120) en la Suma teológica, II-II, 
q. 53, a. 4: “consideratio importat actum intellectus 
veritatem rei intuentis” (“la consideracion implica 
un acto del entendimiento que intuye la verdad”) [..] 
“consideratio maxime pertinet ad iudicium” (“la con-
sideración es propia, sobre todo, del juicio”).

Como acto del entendimiento que juzga la impor-
tancia y rectitud de las cosas, requiere de la atención 
de la mente y de la actividad retentiva de la memoria. 
La consideración es necesaria incluso para la lectura 
provechosa y el estudio productivo, pues según es-
cribe Lorenzo Ortiz (1677, f. 30r), en su libro de emble-
mas Memoria, entendimiento y voluntad:

porque no se ha de leer con los ojos, sin 
la compañía de la consideración; hacién-
dose presente a ella, como si della fuera 
parte, cuando se toca el punto de la Histo-
ria; exprimiendo el concepto, ponderando la 
sentencia, y cuando pudiere adelantando el 
pensamiento a la lección 

Borja insiste en la importancia de prestar aten-
ción. En la empresa 29 de la Primera Parte, el emble-
mista (1680, 58), como en tantas otras empresas, se 
dirige ante todo a “[q]uien considerare con atención 
[…]”. También tiene un sentido condicional, como 
en la empresa 97 de la Primera Parte (1680, 194): 
“si consideramos con atención […]”. Prestar aten-
ción a algo es el primer paso para entenderlo y lue-
go valorarlo. En Borja considerar y prestar atención 
a menudo son sinónimos de una actividad intensa 
del entendimiento aplicado a cuestiones provecho-
sas por su transcendencia. En la empresa 224 de la 
Segunda Parte (1680, 454) señala: “Grandes son los 
provechos que se le seguirán al hombre que atenta-
mente considerare lo poco que dura todo lo que el 
mundo tiene y estima en mucho”.

Entender y considerar son acciones coordinadas. 
Por eso escribe Joaquín Setantí (1614, f. 5r), en una 
de sus Centellas, núm. 33: “Oye, entiende, y consi-
dera: y después responde”. Borja a menudo invierte 
el proceso: si no se considera, no se entiende, como 
escribe en la empresa 137 (1680, 280): “De la falta 
de la consideración nos vienen muy grandes daños, 
porque desto nos viene no entender […]”.

Los frutos de la consideración deben traerse a la 
memoria para tenerlos disponibles para el entendi-
miento, cada vez que la voluntad necesite conceptos 
claros y distintos para proporcionar direccionalidad 
al movimiento apetitivo. Y es por eso que Jerónimo 
Gracián (1614, 40) aconseja en la Parte Segunda de 
su Arte de bien morir, cap. 7: “Finalmente, traiga a 
la memoria todas las consideraciones que hemos 
apuntado para la fe y confianza”.

Considerar, por ser acto del entendimiento, es 
entendido como acierto y no como engaño. Por 
eso a menudo es sinónimo de desengañarse. Luis 
de la Puente (1671, f. 182v) utiliza la consideración 
como acción sinónima de la evaluación de daños o 
errores, como cuando en sus Sentimientos y avisos 
espirituales, en el punto 2, habla de “[c]onsiderar y 
ponderar los engaños que padezco”. Mediante la 
consideración se atiende a la esencia de las cosas, 
descartando lo accidental, como dice Lorenzo Ortiz 
(1687, 18) en su Ver, oír, oler, gustar, tocar: “acompañe 
a la vista la consideración, porque unas cosas pa-
recen lo que no son, y otras son lo que no parecen, 
y de aquí es que no se han de ver las cosas en la 
superficie, sino en el centro”.

Pero considerar, ante todo, es un verbo de acep-
ción moral. En el ámbito hispano se recogió con en-
tusiasmo la interpretación axiológica del concepto 
de consideración que fue promovida por el Concilio 
de Trento. La sesión VI, que contiene la doctrina de 
la justificación y de la salvación por la fe y las obras, 
resalta la relevancia de una evaluación estimativa 
del propio estado moral:

10	 Como explica Ruíz Jurado (1997, 21) en su edición del Diario íntimo de san Francisco de Borja, en el capítulo que titula 
“Devoción analítica”: “Una mentalidad musical y humanística, con los hábitos adquiridos en el estudio de las matemáti-
cas, en un temperamento de base flemática, hacen mucho más explicable los casi incontables y enormemente variados 
esquemas rítmicos, que se entrecruzan y combinan a lo largo del Diario de S. Francisco de Borja”.

11	 La inconsideración se considera una ofensa contra la prudencia, como enseña el Aquinate (1956, 120) en II-II, q. 53, a. 4: 
“inconsideratio est speciale peccatum sub imprudentia contentum” (“Por lo tanto, es un pecado especial contenido bajo 
la imprudencia”). Hay que tener en cuenta que la consideración es uno de los dos actos esenciales de la prudencia, en 
cuanto que es virtud intelectual pero también práctica. Y es por eso que el Doctor Común (1956, 23) en II-II, q. 47, a. 3, 
afirma: “ad prudentiam pertinet non solum consideratio rationis, sed etiam applicatio ad opus” (“es propio de la prudencia 
no sólo la consideración racional, sino la aplicación a la obra”).



42 González Cea, David Mª

sic quilibet, dum se ipsum, suamque propiam 
infirmitatem, et indispositionem respicit, de 
sua gratia formidare, et timere potest; cum 
nullus scire valeat certitudine fidei, cui non 
potest subesse falsum, se gratiam Dei esse 
consecutum (Ses. 6, cap. 9) (del mismo modo 
todos pueden recelarse y temer respecto de 
su estado de gracia, si vuelven la consider-
ación a sí mismos, y a su propia debilidad e 
indisposición; pues nadie puede saber con 
la certidumbre de fe en que no cabe engaño, 
que ha conseguido la gracia de Dios) (Concilio 
de Trento, 1847, 56).

Considerar es conocer bien y evaluar debida-
mente el propio estado moral. Es un autoconoci-
miento del propio valor necesario para la consecu-
ción del fin último, pues incluye la comprensión de 
la propia dignidad, como dice Fray Juan de Rojas y 
Ausa (1679, 7) en sus Representaciones de la verdad 
vestida, 1, cap. 1: “No puede estimar la joya, / Quien 
no conoce el valor; / Ni conocerse es posible / Si no 
hay consideración”. Este conocimiento considerati-
vo es analógico y por ello se vale de comparaciones, 
como escribe el mismo autor místico (Rojas y Ausa 
1679, 8) un poco más adelante: “Llama a Compara-
ción, y dile se traiga consigo a Consideración”. En 
otra de sus obras, Compás de perfectos, lib. 1, cap. 
3, núm. 31, Fray Juan de Rojas y Ausa (1683, 22) se-
ñala que considerar consiste en traer a la memoria, 
para alcanzar desengaño, el valor originario de las 
cosas humanas:

[…] y se acuerda (cuando más entronizado 
se halla) fue formado de la tierra, y que ha 
de venir a parar en ella […] considerando con 
desengaño fue, es y será nada, y menos que 
el polvo de la tierra, por más que su engaño, 
ciego y desalumbrado, le haya querido per-
suadir es mucho

La consideración, en cuanto que es evaluación 
del propio estado moral, incluye también el examen 
atento de los propios pecados, en orden a una rec-
tificación, como escribe Fray Diego Murillo (1598, 
423-424) en su Instrucción para enseñar la virtud a 
los principiantes, y escala espiritual para la perfec-
ción evangélica (1588), t. I, lib. 2, cap. 16:

Cierto que, si bien lo consideran, verán clara-
mente que no es otra cosa sino confirmar los 
yerros pasados con otro mayor. Si da a éstos 
tales penas el verse caídos, ¿les es por ventu-
ra remedio el desconfiar de poder levantarse? 
[..] Contra el tercer género de desconfianza, 
nacida de considerar la gravedad de las cul-
pas pasadas, ha de prevenir el maestro a sus 
novicios que, cuando se pusieren a consid-
erar sus pecados, de tal manera se acuerden 
de la divina justicia, que no se olviden de su 
misericordia. […] 

Al considerar la vida pasada, se debe reflexionar 
sobre la brevedad y urgencia de disponerse adecua-
damente para una reforma de costumbres. Por ello 
es tarea obligada la consideración de la brevedad de 
la vida. Para Cristóbal Pérez de Herrera (1604, 103-
104), la consideración de la fugacidad de los bienes 
temporales fundamenta el ejercicio de la virtud de 

la prudencia, por la cual se mira al pasado, y reco-
giendo su enseñanza, se corrige el rumbo presente. 
Es por esto que en su Elogio de Felipe II, núm. 12, 
escribe:

¡Oh felicísimo rey y señor, oh prudentísimo 
monarca! ¡Cómo mostrasteis bien el serlo en 
todas vuestras cosas! ¡Cuán bien consider-
asteis que la vida es corta y el mundo un lazo 
y trampa engañosa, asentando los pasos y 
andando con el cuidado y vigilancia que an-
duvisteis!

En las Empresas morales de Juan de Borja la 
consideración es tan importante que en la empresa 
137 (1680, 280) afirma tajantemente: 

De la falta de la consideración nos vienen 
muy grandes daños, porque desto nos viene 
no entender que los bienes y los males que 
padecemos todo nos viene de la mano de 
Dios; y si esto considerásemos, le daríamos 
gracias por las mercedes, y sufriríamos con 
paciencia los trabajos, considerando que, vi-
niendo de su mano, no nos los da sino para 
nuestro provecho. Pero nosotros, no conside-
rando esto, ni agradecemos los bienes, ni nos 
aprovechamos de los trabajos […]

Al igual que Pérez de Herrera, Borja exhorta a 
considerar la brevedad de la vida, prestando aten-
ción a su mutabilidad, cuando afirma en la empresa 
53 de la Primera Parte (1680, 106): “Si se considera 
atentamente lo que en el mundo pasa, se verá bien 
la variedad y mudanza que hay en todas las cosas”. 
Y en la empresa 76 de la Primera Parte dice (1680, 
152): “Lo cual se echará bien de ver si con atención 
se considerare lo poco que ninguna de cuantas co-
sas hay en la vida dura en un mismo ser”.

Y es que la consideración de la brevedad de la 
vida es un recurso retórico importante en Borja. In-
siste en ello a menudo para exhortar a la preocu-
pación por el fin último, e invitar a ponderar el poco 
tiempo que dispone el ser humano para lograrlo me-
diante buenas obras. Es por eso que, en la empresa 
192 de la Segunda Parte (1680, 390), afirma: “Gran-
des son los provechos que se sacan de la conside-
ración de la brevedad de la vida, pues siendo ella 
tan corta, gran locura hará el que considerándolo de 
veras no refrenare su vida […]”. Y en la empresa 224 
de la Segunda Parte (1680, 454) señala: “Grandes 
son los provechos que se le seguirán al hombre que 
atentamente considerare lo poco que dura todo lo 
que el mundo tiene y estima en mucho”.

Borja propone la consideración como medio de 
conversión, y en sintonía con el pensamiento triden-
tino, como instrumento para valorar el propio esta-
do moral. Lo trata a menudo en sus empresas, por 
ejemplo en la 172 de la Segunda Parte (1680, 350), 
donde asegura: “lo que para esto [para conocerse 
a uno mismo] aprovecha mucho es considerar el 
hombre sus obras, pues por ellas vendrá a conoci-
miento de quién él es”. Es la misma acepción que, 
según vimos más arriba, resaltaba Fray Juan de Ro-
jas y Ausa (1679, 7) en sus Representaciones de la 
verdad vestida, 1, cap. 1, afirmando incluso que co-
nocerse no es posible si no hay consideración. Borja 
lo recalca de manera constante.



43Ingenium, 19, 2025: 37-45

 En la empresa 195 de la Segunda Parte (1680, 
396), escribe: “Si esto considerare como debe, ra-
zón tendrá de tornar sobre sí, y reportarse […]”. Esta 
idea del cambio de rumbo debe relacionarse con la 
consideración del desengaño de los vicios, pues re-
portarse, o refrenarse, es ante todo controlarse para 
abandonar los malos hábitos a la luz de la cercanía 
del Juicio. Por eso en la empresa 192 de la Segunda 
Parte (1680, 390) afirma: “Grandes son los provechos 
que se sacan de la consideración de la brevedad de 
la vida, pues siendo ella tan corta, gran locura hará 
el que considerándolo de veras no refrenare su vida 
[…]”; y en la empresa 195 de la Segunda Parte (1680, 
396) observa: “Si esto considerare como debe, ra-
zón tendrá de tornar sobre sí, y reportarse […]”.

 La consideración evaluativa del propio itinerario 
vital, a la luz del Juicio divino, es condición necesaria 
para una valoración positiva del obrar. Y es por eso 
que en la empresa 71 de la Primera Parte, el emble-
mista (1680, 142) observa que una persona condu-
cirá rectamente su vida sólo “si considerare y viere 
bien que el fin y remate de todos sus gustos y alegría 
ha de ser parecer ante el juicio divino, adonde han 
de ser juzgadas sus obras”.

5. Criterios estimativos y valoración 
condicional
Juan de Borja concentra los recursos retóricos en 
una acción de carácter principal, que es la conside-
ración, y la aplica al caso a través de estimaciones 
maximalistas. Para mover al lector a considerar las 
valoraciones que propone, da toques de atención 
sobre ideas clave señalándolas con el verbo “im-
portar” o el sustantivo “importancia”. Su didactismo 
ético consiste en resaltar los conceptos a los que 
el lector debe atribuir un valor positivo y estimar en 
más, convenciéndolo de su relevancia12.

La estimación o atribución del valor de algo for-
ma parte de la consideración, y es por eso que Se-
bastián de Covarrubias (1640, f. 385r), en su Tesoro 
de la lengua castellana o española, entiende estimar 
y considerar en el mismo sentido: “del verbo lat. aes-
timo as”, significa “considero”. Estimar es considerar 
el valor de algo, para apreciarlo en mayor o menor 
medida. Covarrubias señala también como acepcio-
nes de estimar “apreciar, preciar, ponderar”, lo cual 
coincide con el sentido que le concede Juan de Bor-
ja, que es también el más común13.

Lo comprobamos en la simbología que utiliza. En 
la empresa 54, Primera Parte, “Lapide aurum, auro 
homo” (“Con la piedra se prueba el oro, con el oro 
el hombre”), Borja (1680, 108) exhorta a probar “los 
quilates de valor” que determinan el precio moral de 
una persona. Con esta imagen se invita a considerar 
el valor del propio estado moral, ponderándolo a la 
luz de la importancia que otorga a las riquezas, de 
forma que “el que tuviere en poco en oro, será señal 
que tiene y estima en mucho su honra, y así no de-
jará por interés de hacer lo que debe y es obligado” 
(1680, 108). 

El emblemista está invitando a realizar dos ac-
ciones estimativas: una, la valoración en menos las 
riquezas; otra, la valoración en más del honor. Estas 
dos estimaciones deben servir como fundamento 
del conocimiento del estado moral de una persona: 
cuánto más estime el oro, menos estimará su honor. 
Esta es la piedra de toque que permite apreciar su 
grado de cualificación ética.

Este ejemplo se entiende mejor a la luz de la em-
presa 53 (1680, 106). Con el símbolo del gitón, una 
moneda que sirve sólo para contar y que por tanto 
no tiene un valor concreto, el autor señala qué poco 
valor se debe atribuir a las realidades mundanas. 
Como los gitones, los bienes temporales son tan 
sólo instrumentos, tienen sólo “el valor de los con-
tadores”, dice Borja. La indefinición axiológica del 
gitón es analogía de la indefinición axiológica que 
padecen los bienes mundanos, por su condición 
de instrumento de consecución del fin último. En 
efecto, según el espíritu del “principio y fundamen-
to” de los Ejercicios espirituales de Ignacio de Lo-
yola (2000, 17), en que sin duda fue educado Juan 
de Borja por su padre san Francisco, “es menester 
hacernos indiferentes a todas las cosas criadas” (es 
decir, considerar su nada axiológica y estimarlas de 
valor indefinido, como los gitones) y “usar de ellas 
cuanto le ayudan para su fin” y “quitarse de ellas 
cuanto para ello le impiden” (2000, 17).

Esta variedad del valor concedido a lo tempo-
ral es perfectamente simbolizada por el gitón, que, 
como dice Borja (1680, 106): “cuando se hace algu-
na cuenta, el gitón o contador, que valió alguna muy 
gran suma, luego en otra cuenta o en la misma ser-
virá por la menor que en ella hubiere”. Apreciar en 
menos las realidades temporales es una actividad 
estimativa del método axiológico, a través del cual 
se convence al lector de la necesidad de considerar 
el valor de las cosas materiales sólo en función del 
valor del fin último. Borja enseña al lector, en sinto-
nía con el criterio aportado por los Ejercicios igna-
cianos, a estimar el valor de las cosas temporales 
de forma condicional, dependiendo de su eficacia y 
oportunidad para la consecución del fin último.

Este criterio fue expuesto desde el principio en la 
empresa 1 de la Primera Parte, en que el autor (1680, 
2) deja claro lo siguiente: “De la misma manera, lo 
que más se debe estimar y trabajar es de merecer 
premio (que es lo que significa la corona) aunque no 
se alcance en esta vida”. El premio, esto es, la obten-
ción del fin último, es el criterio valorativo principal.

El maximalismo axiológico de Borja se manifies-
ta en la recomendación de hacer solamente lo me-
jor. En esto se conforma también con la enseñan-
za tomista. Pues, como enseña el  Aquinate, Suma 
contra gentiles, lib. 3, cap. 3: “Naturale igitur agens 
intendit ad id quod melius est” (“El agente natural 
tiende, pues, hacia lo mejor, y con más razón el que 
obra intelectualmente”) (Tomás de Aquino, 1968, 88). 
Y así lo enseña Borja (1680, 222) en la empresa 108 
de la Segunda Parte, en la que insiste: “El que así la 

12	 En definitiva, esta intención forma parte de la intencionalidad moralizadora de la empresa borjana e hispánica. Como 
explica Ledda (2015, 62): “Prevalentemente didáctico-moral, esta se caracteriza por ir finalizada a recordar la vanidad y 
caducidad de lo terreno, por producir una visión negativa del mundo, impregnada de melancolía”.

13	 Estimar, según enseña la RAE en su Diccionario de la lengua española (versión 23.7 en línea, 2024) consiste en “[a]tribuir 
un valor a algo”, y es por eso Juan de Borja lo utiliza a menudo, principalmente para resaltar la importancia de los conte-
nidos fundamentales de su propuesta moral.



44 González Cea, David Mª

estimare [la honra, que es la misma virtud], ponerla 
ha en su lugar, y alcanzará la palma, porque se en-
tiende el premio de la virtud, que no se da sino al que 
sigue lo mejor”.

6. La mejor materia es la reforma de 
costumbres
El autor, desde el prólogo, comunica al lector que va 
a tratar el asunto mejor, que es la materia de buenas 
costumbres: “lo que tanto nos importa”14. El tópico 
de la reforma de vida es de enorme importancia en 
el pensamiento del Siglo de Oro. Fray Antonio de 
Molina, por ejemplo, lo coloca en el centro de su 
enseñanza ascética. Es el fin exhortativo de la lite-
ratura sapiencial aurisecular, que podemos formu-
lar con estas palabras de Molina (1758, 48), en sus 
Ejercicios espirituales de las excelencias, provecho 
y necesidad de la oración mental, reducidos a doc-
trina y meditaciones, sacados de los santos Padres 
y Doctores de la Iglesia (1615), Parte Primera, trat. 1, 
cap. 7: “destruir todo el edificio de las costumbres 
viejas, y abrir nuevos cimientos, sacando toda la tie-
rra movediza hasta llegar a la peña viva, para que el 
edificio vaya sólido y bien fundado”. 

Es el mismo objetivo de las empresas borjanas. 
En la empresa 39 de la Primera Parte Juan de Borja 
(1680, 78) recalca que “enmendar la vida” es lo me-
jor, esto es, “la cosa de mayor importancia que tene-
mos”. Pero, dado que no podemos corregir lo que no 
conocemos, en la empresa 60 de la Primera Parte el 
emblemista (1680, 120) destaca “[d]e cuánta impor-
tancia sea al hombre su propio conocimiento”. En 
la empresa 172 de la Segunda Parte el emblemista 
(1680: 350) alaba el valor del autoconocimiento, “im-
portando esto tanto, y todo lo demás tan poco”. Este 
autoconocimiento está ordenado al fin. Y es por eso 
que, en la empresa 67 de la Primera Parte (1680: 
134), señala la suma importancia de alcanzar el fin 
último transcendente tras el fin de la vida temporal: 
“Ninguna cosa nos importa más en esta vida que 
dar buen fin y remate a esta nuestra jornada, la cual 
se comienza cuando nacemos y se acaba cuando 
morimos”.

En la empresa 94 de la Primera Parte Borja (1680, 
188) insiste de nuevo en la importancia de dar buen 
fin a la jornada terrenal, muriendo de forma que se 
alcance el fin último: “debe tomar algún puerto don-
de con quietud y reposo de fin a este viaje, por ser lo 
que más importa este buen suceso”. En efecto, en 
la empresa 55 (1680, 110) explica: “Si los hombres 
considerasen bien sus obras, no dudo sino que se 
reportarían y mudarían de parecer en muchas co-
sas de las que hacen. Porque siendo tan arrojados 
y temerarios en las cosas de sus gustos y apetitos, 
son tan mezquinos y recatados en lo que más les 
importa”.

La “materia de buenas costumbres” es lo que 
tanto importa, como apunta en el prólogo. Insiste 
en ello en la empresa 39 (1680, 78): “ninguna [cosa] 
es de mayor daño el dilatarla que enmendar la vida, 
por ser esto la cosa de mayor importancia que tene-
mos”. Dado que mover a la reforma de costumbres 
es lo esencial en las Empresas morales, es necesa-

rio, consiguientemente, valorar el tiempo presente 
como el único momento en que esta reforma es 
posible, teniendo en cuenta la brevedad de la vida. 
Para resaltar esta idea utilizará los verbos estimar e 
importar en la empresa 70 (1680: 140), con un expre-
sivo lema: “Sic ex instantibus aeternitas” (“Así de los 
instantes depende de la eternidad”):

Ninguna cosa es más de estimar, ni verdad-
eramente es más nuestra, que el tiempo […] 
y deste, no el pasado, ni el de por venir, sino 
tan solamente el presente (que es el que 
gozamos y de que más nos debemos apr-
ovechar); porque el pasado ya no es nuestro, 
y el que está por venir, no sabemos si lo será, 
y así debemos asirnos y abrazarnos con sólo 
el presente, que es tan breve […] El que qui-
siere acordarse cuánto le importa no perder el 
breve tiempo presente, puédese aprovechar 
esta empresa.

Y por eso, en la empresa 156 de la Segunda Par-
te (1680, 318), bajo el lema “Respice” (“Mira el fin”), 
asegura:

Los que corren […] muchas veces se pierden 
por no ver el fin o término de la carrera, que es 
adonde han de ir a parar, lo que les hace ro-
dear y no correr derecho, y así llegan más tar-
de y pierden el fruto de su trabajo. Lo mismo 
acontece a los que viven sin acordarse del fin 
para que fueron criados, de no traer los ojos 
puestos en esto ni considerarlo, vienen a no 
correr el camino derecho de la virtud, que es 
uno solo, sino apartarse por las sendas de los 
vicios, que son sin número. Para acordarnos 
de lo que esto nos importa, nos aprovechará 
esta empresa de la meta

7. Conclusiones
En este trabajo hemos analizado algunos de los re-
cursos persuasivos que Juan de Borja utiliza en sus 
Empresas morales (1680). Hemos comprobado que 
están articulados en torno a un eje central, que es 
la acción considerativa. Ésta es un acto del entendi-
miento por el cual se estima el valor de las cosas en 
relación con el fin último, incluido el propio estado 
moral de la persona.

A la luz de la doctrina tomista del signo, compro-
bamos que las empresas borjanas apelan al lector a 
un cambio de costumbres, de forma que ordenando 
la propia vida se alcance el fin último. En esta ten-
dencia teleológica reside la cualidad fundamental 
del signo retórico, cuyo valor no reside en la eficacia 
con que dirige al lector hacia sí mismo, sino hacia 
otra cosa de orden superior que lo trasciende, que 
es su causa final.

Este método se fundamenta en la primacía de 
“la función propositivo-conativa” (Martínez Sobrino 
y García Román, 2017, 76), que ordena los elementos 
del emblema en torno a un fin exhortativo: acercar 
al lector a las valoraciones propuestas, y alejarlo de 
las contrarias, como medio de alcanzar el fin último. 
Por esta direccionalidad teleológica de los recursos 

14	 Con esta expresión, al final de su primera comunicación al lector, deja marcado en la memoria el asunto principal, que es 
la reforma de vida.



45Ingenium, 19, 2025: 37-45

retóricos, decimos que el sistema de valoraciones 
enseñado pretende ser omnicomprensivo.

Hemos comprobado que en las empresas borja-
nas los recursos terminológicos son puestos al ser-
vicio del mensaje religioso y moral que quiere trans-
mitirse, de cuyo valor se desea persuadir al lector. 
Esto forma parte de la intención original de las em-
presas, y motiva la transformación conceptual que 
el autor realiza del lenguaje emblemático para ins-
trumentalizarlo en función de los valores de la épo-
ca. La importancia concedida al valor del significado 
transmitido determina la importancia concedida a la 
potencia teleológica del significante.

La complejidad del género emblemático, debida 
a la multiplicidad de elementos que componen la 
empresa moral o emblema hispánico, no impide su 
articulación en función del fin exhortativo. La inten-
cionalidad moralizante del emblema no encuentra 
obstáculo en la complejidad del género.

En general, la literatura sapiencial del Siglo de Oro 
considera verdadera sabiduría la atribución a cada 
cosa del valor correcto. Los clásicos auriseculares 
enseñan al pueblo, de generación en generación, a 
cuidar al máximo sus valoraciones, para evitar erro-
res de apreciación que obstaculicen con engaños el 

camino al fin último. No en vano El Brocense (1612, f. 
14v) en su Doctrina del estoico filósofo Epicteto, que 
se llama comúnmente Enquiridion o Manual, escribe 
en sus geniales anotaciones:

Como la verdadera sapiencia es no errar y dar 
a cada cosa su valor, así es gran vergüenza al 
hombre cuerdo caer en errores, porque el do-
lor, después de conocido, da dolor y congoja. 
Para contra este error y dolor nos da Epicteto 
este aviso: las cosas siempre son las mismas 
en sí, más nuestras opiniones las hacen dife-
rentes.

Las Empresas morales son modelo ejemplar 
del método axiológico que anima la emblemática 
en particular, y la literatura sapiencial hispánica en 
general. Futuras profundizaciones manifestarán con 
mayor nitidez cómo los signos emblemáticos pro-
ducen una transmutación axiológica de los recursos 
retóricos.

Las empresas de Borja, signos transcendentes 
de la consideración sapiencial, son ejemplo eminen-
te de este método. Puestas al servicio de la reforma 
de costumbres, nos ayudan a comprender mejor la 
filosofía moral del Siglo de Oro.

8. Bibliografía
Azanza López, José Javier (2022) Tres décadas y trece congresos de la SEE: interculturalidad e 

interdisciplinariedad de los estudios de Emblemática (I). IMAGO. Revista de Emblemática y Cultura 
Visual, (14), 161-191. https://dx.doi.org/10.7203/imago.14.25363

Batllori Munné, Miquel (1998). Prólogo. En García Mahíques, R. Empresas morales» de Juan de Borja. Imagen 
y Palabra para una Iconología. Ayuntamiento de Valencia.

Borja, Juan de (1680). Empresas morales. Bruselas: Francisco Foppens.
	 https://play.google.com/books/reader?id=71pmAAAAcAAJ&pg=GBS.PP11
Borja, Juan de (1981). Empresas morales, Bravo-Villasante, C. (Ed.). Madrid: Fundación Universitaria Española.
Borja, Juan de (1998). Empresas morales. García Mahíques, R. (Ed.). Valencia: Ayuntamiento de Valencia.
Concilio de Trento (1847). Barcelona: Ramón Martín Indar. https://archive.org/details/BRes111445/mode/2up
Covarrubias Orozco, Sebastián de (1640). Tesoro de la lengua castellana o española. Madrid: Luis Sánchez 

https://play.google.com/books/reader?id=xaJNAAAAcAAJ&pg=GBS.PP9
Fabro, Cornelio (2023). Introducción al tomismo. Madrid: Rialp S. A.
Gracián, Jerónimo (1614). Arte de bien morir, en que se trata de las reglas, apercibimientos, ejercicios, 

devociones, industrias, sufragios y avisos provechosos pada la buena muerte. Bruselas: R. Velpio y H. 
Antonio. https://play.google.com/books/reader?id=HPpA0jI2EWoC&pg=GBS.PP5

García Mahíques, Rafael (1998). Empresas morales de Juan de Borja. Imagen y palabra para una iconología. 
Valencia: Ayuntamiento de Valencia.

Ledda, Giuseppina (2015). “Celar, mostrar, desvelar...: estrategias de remodelización verbo-visual en la 
emblemática áurea”. Janus, Estudios sobre el Siglo de Oro, 4, 58-85.

Loyola, Ignacio de (2000). Ejercicios espirituales. Arzubialde, S. (Ed). Bilbao: Ediciones Mensajero.
Martínez Sobrino, Alejandro y García Román, Cirilo (2017). Las Empresas morales de Juan de Borja 

instrumento de pedagogía jesuítica. IMAGO. Revista de Emblemática y Cultura Visual, (9), 73-86. http://
dx.doi.org/10.7203/imago.9.10831

Molina, Antonio de (1758). Ejercicios espirituales de las excelencias, provecho y necesidad de la oración 
mental, reducidos a doctrina y meditaciones, sacados de los santos Padres y Doctores de la Iglesia 
(1615). Madrid: Joseph García Lanza 

	 https://play.google.com/books/reader?id=cO8ARiWw-b4C&pg=GBS.PA59
Murillo, Diego (1598). Instrucción para enseñar la virtud a los principiantes, y escala espiritual para la perfección 

evangélica. Zaragoza: Lorenzo de Robles.
	 https://play.google.com/books/reader?id=JhrnDvNw9tYC&pg=GBS.PP5
Ortiz, Lorenzo (1677). Memoria, entendimiento y voluntad. Sevilla: Juan Antonio de Blas
	 https://play.google.com/books/reader?id=ulGuCfh-TOsC&pg=GBS.PP5
Ortiz, Lorenzo (1687). Ver, oír, oler, gustar, tocar. Empresas que enseñan y persuaden su buen uso en lo 

político y en lo moral. Lyon: Emp. Anisson, Posuel y Rigaud. https://play.google.com/store/books/
details?id=7mqHaQrzH2cC

Pérez de Herrera, Cristóbal (1604). Elogio a las esclarecidas virtudes de la C.R.M. del rey n. s. don Felipe II, 
que está en el cielo, y de su ejemplar y cristianísima muerte. Valladolid: Luis Sánchez. https://play.google.
com/store/books/details?id=yII-ApReg00C



46 González Cea, David Mª

Puente, Luis de la (1671). Sentimientos y avisos espirituales. Sevilla: Juan de Osuna. https://play.google.com/
store/books/details?id=BNZmAAAAcAAJ

RAE, Diccionario de la lengua española (versión 23.7 en línea, 2024) [https://dle.rae.es/]
Rojas y Ausa, Fray Juan de (1679). Representaciones de la verdad vestida, místicas, morales y alegóricas. 

Madrid: Antonio González de Reyes. 
	 https://play.google.com/books/reader?id=BVXNYVWIs4EC&pg=GBS.PP5
Rojas y Ausa, Fray Juan de (1683). Compás de perfectos, Cristo crucificado. Medida para compasarse y 

medirse (en todos estados) como para salvarse conviene. Madrid: Melchor Álvarez
	 https://play.google.com/books/reader?id=mjb7NjmouMQC&pg=GBS.PP5
Ruiz Jurado, Manuel (1997). Estudio introductorio. En Borja, San Francisco: Diario Espiritual (1564-1570). 

Edición crítica, estudio y notas (pp. 17-155). Bilbao: Ediciones Mensajero, Editorial Sal Terrae. 
Sánchez de las Brozas, Francisco (1612). Doctrina del estoico filósofo Epicteto, que se llama comúnmente 

Enquiridion o Manual. Madrid: Juan de la Cuesta.
	 http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000112571&page=1
Sánchez Pérez, Aquilino (1977). La literatura emblemática española (Siglos XVI y XVII). Madrid: Sociedad 

General Española de Librería, S. A.
Santo Tomás, Juan de (2000). El signo. Cuestiones I/5, XXI, XXII y XXIII del “Ars Logica”. (ed., intr. y trad. de 

Cruz Cruz, J.). Navarra, Pamplona: Ediciones Universidad de Navarra S. A (EUNSA).
Setantí, Joaquín, y Arias Montano, Benito (1614). Aforismos sacados de la historia de Publio Cornelio Tácito, 

por el D. Benedicto Arias Montano, para la conservación y aumento de las monarquías, hasta ahora no 
impresos, y las Centellas de varios conceptos, con los Avisos de amigo. Barcelona: Sebastián Matevat. 
https://play.google.com/books/reader?id=nsfYY7ZnMVYC&pg=GBS.PP9

Spence, (2002). El palacio de la memoria de Matteo Ricci. Un jesuita en la China del siglo XVI. Barcelona: 
Tusquets Editores, S. A.

Tomás de Aquino (1956). Suma teológica, VIII. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos (BAC).
Tomás de Aquino (1968). Suma contra los gentiles, II. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos (BAC).
Zafra, Rafael (2019). “Emblemas doctrinales”, IMAGO. Revista de Emblemática y Cultura Visual, 11, 85-95. 

http://dx.doi.org/10.7203/imago.11.16017


