
Ingenium 11 2017: 87-102 87 

ARTÍCULOS 

Ingenium. Revista Electrónica de Pensamiento Moderno 
y Metodología en Historia de la Ideas 
ISSN: 1989-3663 

http://dx.doi.org/10.5209/INGE.58327 

La cuestión animal y el gobierno de sí. Montaigne, Descartes y 
Derrida 

Joan Lluís Llinàs1

Recibido: 14 de septiembre de 2017 / Aceptado: 25 de octubre de 2017 

Resumen. El objeto de este artículo es analizar las posiciones de Montaigne y Descartes en relación a 
la cuestión del animal. Para ello, empiezo caracterizando la posición de Derrida al respecto, que 
considera a Montaigne y a Descartes como dos posiciones antagónicas sobre el tema. A continuación, 
analizo las posiciones de Montaigne y Descartes a partir del comentario de textos de ambos autores, y 
trato de explicar el giro cartesiano sobre la cuestión animal respecto de Montaigne. Finalmente, 
sostengo que el enfoque de Derrida, más allá de poner el acento en el menosprecio del animal por 
parte de la tradición occidental, recoge la cuestión de disputa entre Montaigne y Descartes, que no es 
tanto la dignidad animal como la peculiaridad del hombre, peculiaridad que debe ser demostrada para 
hacer posible el gobierno de sí en un mundo no ya incomprensible (como el de Montaigne), sino 
explicable mediante unas leyes que parecen imposibilitar la libertad humana. 
Palabras clave: Descartes, Montaigne, Derrida, animales, ser humano, gobierno de sí. 

[en] The Question of the Animal and Self-Government. Montaigne, 
Descartes and Derrida 

Abstract. The aim of this article is to analyse the positions of Montaigne and Descartes in relation to 
the question of the animal. To do this, I begin by characterizing Derrida's position on the subject, who 
considers Montaigne and Descartes as two opposing positions on the subject. Then, I analyse the 
positions of Montaigne and Descartes by means of a commentary on texts by both authors, while I try 
to explain the Cartesian turn on the animal question with respect to Montaigne. Finally, I argue that 
Derrida's approach, beyond emphasizing the problem of the animal from the point of view of the 
Western tradition, inherits the dispute between Montaigne and Descartes. He stressed not so much 
animal dignity as the peculiarity of man. Moreover, this peculiarity must be demonstrated in order to 
make self-government possible in a world which is not incomprehensible (like that of Montaigne), but 
explicable by laws that seem to make human freedom impossible. 
Keywords: Descartes, Montaigne, Derrida, animals, human being, self-government. 

Sumario. 1. Introducción. 2. Montaigne: de la capacidad de abstracción animal a la animalización del 
hombre. 3. Descartes: la reivindicación de la singularidad del hombre. 4. Peculiaridad del hombre y 
gobierno de sí. 5. Para concluir. 

_____________ 

1 Universitat de les Illes Balears (España) 
E-mail: jlluis.llinas@uib.es 



88  Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 

 
Cómo citar: Llinàs, J. L. (2017) La cuestión animal y el gobierno de sí. Montaigne, Descartes y 
Derrida, en Ingenium. Revista Electrónica de Pensamiento Moderno y Metodología en Historia de la 
Ideas 11, 87-102. 

 

1. Introducción 

En L’animal que donc je suis, Derrida propone una deconstrucción de la tradición 
filosófica dominante sobre el animal, tradición que va de Descartes hasta 
Heidegger, Levinas y Lacan, y que reduce al animal a un solo conjunto homogéneo 
e indiferenciado, privándolo de logos, como algo que se pone enfrente del ser 
humano2. El objetivo de Derrida es multiplicar las diferencias para mostrar la 
fragilidad de la oposición entre animal y hombre, poniendo en cuestión tanto la 
llamada “animalidad” del animal como la “humanidad” del hombre. Porque lo que 
se discute no es sólo si el hombre tiene derecho de atribuirle al animal 
determinadas capacidades, sino también si el hombre puede atribuirse a sí mismo 
aquello que le niega al animal. En este último punto se basa la crítica a la tradición 
representada, entre otros, por Descartes. Dicha crítica puede ser resumida en dos 
supuestos que se ponen en cuestión. El primero consiste en considerar al animal 
simplemente como un objeto de estudio, algo susceptible de ser conocido, 
diseccionado y valorado exclusivamente en la medida que posee un conocimiento 
que puede ser estudiado “científicamente”. Este supuesto aparece ligado 
inicialmente a una concepción mecanicista del mundo, a partir de la cual el 
comportamiento del animal puede ser explicado atendiendo únicamente a 
movimientos mecánicos. El segundo supuesto es que los animales pueden ser 
categorizados y reducidos a un concepto, el animal, una categoría realizada desde 
el hombre y que explicaría todo lo que necesitamos saber sobre el animal. Para 
desmontar estos supuestos, Derrida adopta estrategias distintas. Frente al primero, 
convierte al animal en una subjetividad, que eventualmente puede interpelar al 
hombre, y, por tanto, con una dignidad comparable a la del ser humano. Frente al 
segundo, rehúye el término animal, un singular que elimina la pluralidad y la 
diversidad, y lleva esa diversidad al extremo de constituir al animal como lo 
absolutamente otro3. 

Este paradójico doble movimiento de similitud y disimilitud conduce a 
cuestionar la peculiaridad del hombre y su lugar privilegiado en el universo. 
Diluyendo las fronteras entre animal y hombre, éste queda en plano de igualdad 
con el resto; llevando las diferencias al límite, aquel se resiste a ser explicado y 
reducido a categorías humanas. Descartes es, entre otros, el “enemigo” que 
representa esta visión del hombre y del animal, visión que debe ser cuestionada 
para ser abandonada. Y Montaigne es mencionado, al inicio de L’animal que donc 
je suis, como una alternativa pre-cartesiana y pre-moderna a esta tradición que 
_____________ 
 
2 J. DERRIDA, L’animal que donc je suis, Paris, Galilée, 2006. 
3 Sobre esta doble operación derridaniana, además de la obra citada en la nota anterior, véase J. DERRIDA, Le 

toucher, Jean Luc Nancy, Paris, Galilée, 2007; J. GRONDIN, «Derrida et la question de l’animal», Cités 30 
(2007/2), 31-39; K. OLIVER, «Sexual Difference, Animal Difference: Derrida and Difference ‘Worthy of its 
Name’», Hypatia, 24/2 (2009), 290-312. 



Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 89 

 

 

debe ser deconstruida. Montaigne entra en escena a partir de la frase de Derrida 
«un animal me mira», con ocasión de la gata que está mirando a Derrida. La gata 
de Derrida no es la gata de Montaigne, pero la asociación con el pasaje de la 
Apología en el que Montaigne se pregunta si es él que está jugando con su gata o 
es la gata que está jugando con él (II,12, 452C), es clara. Para Derrida: 

 
Montaigne se mofa del ‘cinismo humano respecto de las bestias’, de la 
‘presunción’ y la ‘imaginación’ del hombre cuando pretende, por ejemplo, saber 
lo que pasa por la cabeza de los animales. Sobre todo, cuando pretende 
asignarles o rehusarles facultades. Por el contrario, habría que reconocer a los 
animales una ‘facilidad’ para vocalizar letras y sílabas. Poder que –Montaigne lo 
afirma con total seguridad- ‘testimonia que poseen un discurso interior que los 
torna así voluntariosos y disciplinables para aprender’ (…) y la cuestión, 
entonces, ya no es tanto el animal como la ingenua seguridad del hombre4. 
 

El objetivo de Montaigne, pues, no parece ser tanto defender las cualidades de los 
animales como criticar la pretensión humana de sentar cátedra sobre ellos. Así, 
para Derrida, de Montaigne a Descartes existiría un tránsito, una manera distinta de 
ver el animal, un abandono en beneficio de la manera moderna de considerar el 
animal. La mirada de Montaigne, así, aparece para Derrida como opuesta a la de 
Descartes, y supondría un elemento marginal dentro del logocentrismo dominante, 
cuya primera y máxima expresión de la llamada primera modernidad sería 
Descartes. Montaigne sería, en este contexto, un aliado en la tarea de destruir el 
primer supuesto, el de la cientificidad de la aproximación al animal. Es un aliado 
aparentemente paradójico, pues en cierto modo Montaigne trata al animal como 
objeto de estudio, aunque su finalidad no sea tanto explicar el comportamiento 
animal como mostrar que la frontera entre el hombre y los animales no está nada 
clara. El texto en el que Montaigne desarrolla el tema de la comparación entre los 
animales y los humanos es la «Apologie de Raimond Sebond», el capítulo más 
extenso de los Essais, en el que se intenta desmontar la presunción humana de 
elevarse sobre su condición5. La hipótesis de fondo de Montaigne es que tanto 
hombre como animales son seres naturales, y en consecuencia la naturaleza les ha 
provisto de lo necesario para vivir con éxito. Repasando diversos aspectos, como el 
de la comunicación, la organización social, la amistad, la fidelidad… se llega a la 
misma conclusión, que no se puede establecer la superioridad del hombre, sino más 
bien al contrario, en la medida que éste no utiliza adecuadamente los instrumentos 
que la naturaleza le ha proporcionado. Sólo cuando el hombre no pretenda ir más 
allá de sus posibilidades y se adecúe a las necesidades que vienen dadas por la 
naturaleza, está utilizando sus instrumentos –en especial la razón, lo que lo 
distingue- dentro de los límites adecuados. En cambio, cuando el hombre es 

_____________ 
 
4 J. DERRIDA, L’animal que donc je suis, 21. 
5 M. de MONTAIGNE, « Apologie de Raimond Sebond », en Les Essais, Édition de Villey-Saulnier, Paris, PUF, 

1988, II, 12, 438-604. Se cita por número de libro, de capítulo y de página de la edición citada. Si es el caso, 
se añade el número de página de la edición castellana utilizada. La comparación entre los animales y el 
hombre se produce entre las páginas 452-486. 



90  Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 

 
vanidoso y olvida su condición es cuando se convierte en la más débil y calamitosa 
de las criaturas6. 

Lo que pretendo a continuación es analizar los puntos de vista de Montaigne y 
Descartes sobre el animal partiendo de la hipótesis basada en Derrida que estos dos 
puntos de vista se oponen -siendo el primero el representante de una tradición 
soterrada que de alguna manera restituye a los animales su dignidad, y el segundo 
el baluarte de la tradición dominante que privilegia la superioridad teórico-práctica 
sobre el animal-, y comprobar hasta qué punto esto es así. Para ello, en primer 
lugar comentaré un fragmento de la Apología, en la que Montaigne, a partir de la 
conducta del alción, deriva hacia la cuestión del pensamiento abstracto; en segundo 
lugar, me referiré a diversos textos cartesianos en los que aborda la cuestión de la 
comparación entre el hombre y el animal, esto es, la quinta parte del Discurso del 
método, y la correspondencia con el Marqués de Newcastle y con Henry More; 
finalmente, defenderé que tanto para Montaigne como para Descartes, el tema de 
los animales es subsidiario de la cuestión fundamental, que es la del ser humano y 
su lugar en el mundo, la cuestión de cómo hay que conducirse, y analizaré las dos 
posiciones alternativas, consecuencia de la Weltanschauung de cada uno. 

2. Montaigne: de la capacidad de abstracción animal a la animalización del 
hombre 

De todas las comparaciones animales-hombre que establece Montaigne en la 
«Apología de Raimundo Sabunde», hay una que es de especial interés para 
entender la posición de Descartes en relación a Montaigne. Se trata de la conducta 
del alción, cuya descripción lleva a Montaigne a defender en los animales la 
capacidad de abstracción. Conviene analizar este fragmento en su totalidad, para 
entender cómo Montaigne deriva hacia esta posición7. Del caso del alción, caben 
_____________ 
 
6 M. de MONTAIGNE, « Apologie de Raimond Sebond », 452. 
7 «Y en cuanto a los lazos de familiaridad y conveniencia que se establecen mediante el trato, de ordinario 

mantenemos juntos a gatos, perros y liebres; mas lo que enseña la experiencia a aquellos que viajan por mar, y 
en especial por el mar de Sicilia, sobre la condición de los alciones, supera toda imaginación humana. ¿De qué 
especie animal ha honrado tanto la naturaleza las camadas, el nacimiento y el parto? Pues, efectivamente, 
dicen los poetas que antaño, estando solo la isla de Delos errante, fue sujetada para el servicio de 
alumbramiento de Latona, mas Dios ha querido que todo el mar se detenga, se calme y se alise, sin olas, ni 
vientos, ni lluvias, mientras el alción hace a sus crías, lo que ocurre justamente alrededor del solsticio, el día 
más corto del año; y por privilegio suyo tenemos siete días y siete noches, en pleno corazón del invierno, 
durante los cuales podemos navegar sin peligro. Sus hembras no reconocen más macho que el suyo propio, lo 
asisten toda la vida sin abandonarlo jamás, si llega a estar débil y cascado, lo cargan sobre sus hombros, 
llevándolo a todas partes y sirviéndole hasta la muerte. Mas ninguna inteligencia ha podido llegar aún al 
conocimiento de ese maravilloso arte con el que le alción construye el nido para sus pequeños, ni a adivinar su 
material. Plutarco, que ha visto y palpado varios, piensa que debe estar compuesto por escamas de algún pez 
unidas y ligadas juntas, entrelazadas unas a lo largo, otras de través, y haciendo curvas y redondeces, de modo 
tal que al final forman una embarcación redondea presta para navegar; luego, cuando ha acabado de 
construirla, la lleva al batir de las olas marinas, allí donde el mar, golpeándola suavemente, le enseña a cortar, 
le enseña a carenar lo que no está bien pegado y a reforzar los lugares donde ve que la estructura falla 
soltándose con los golpes del mar; y por el contrario, lo que está bien unido, el batir del mar lo estrecha y une, 
de forma que no puede ni romperse ni disolverse o estropearse con pedradas o palos, a no ser con mucho 
esfuerzo. Y lo que es más admirable aún es la proporción y la forma del hueco interior, pues está compuesto y 
proporcionado de forma que no puede acoger ni admitir más que al pájaro que lo ha construido, pues para toda 
otra cosa resulta cerrado, clausurado e impenetrable, de manera que nada puede entrar, ni siquiera el agua del 



Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 91 

 

 

destacar dos aspectos. El primero es el papel de la experiencia. Obsérvese que no 
se limita a exponer un hecho de experiencia (aunque sea indirecta), sino que este 
hecho nos conduce a buscar una causa, quizás porque esto, imaginar causas, forme 
parte de la condición humana. En concreto, en el texto aparecen dos causas, la 
naturaleza y Dios. Atribuyendo un sujeto de la acción que no es el hombre, el 
contraste entre lo que depende del hombre y lo que no se hace mucho más claro. El 
hombre puede adiestrar a los animales, pero la naturaleza (o Dios) llega mucho más 
lejos y mejor en esta tarea. La obra de la naturaleza sobrepasa toda cogitación 
humana, porque todo deviene posible. Desconocemos los mecanismos que operan 
en el curso de los acontecimientos, pues si así fuese significaría que tenemos 
acceso a la voluntad de Dios. Esta visión de la naturaleza como inmensidad nos 
conduce a la modestia, ya que ante tamaña inmensidad nos es imposible situarnos 
por encima del mundo natural. Así, en este texto la experiencia del alción se 
presenta como un ejemplo particular de la mirada sobre la naturaleza y de lo que 
podemos aprender de ella. Se trata, pues, de alargar nuestra vista para ser 
consciente de nuestro lugar en el mundo, y esto justifica la multiplicación de 
ejemplos sobre los animales que aparecen en la Apología. Esta multiplicación se 
convierte en un aprendizaje para el lector, que a través de dicha acumulación 
percibe adecuadamente la grandeza de la naturaleza y sitúa al hombre en ella 
_____________ 
 

mar. He aquí una clara descripción de esta construcción, y tomada de fragmento fiable; sin embargo, 
paréceme que no esclarece bastante la dificultad de esta arquitectura. ¿Y, por tanto, qué vanidad puede 
llevarnos a colocar por debajo de nosotros y a interpretar con desdén los actos que no podemos ni imitar ni 
comprender? 

 Para profundizar algo más en esta igualdad y correspondencia entre nosotros y los animales, el privilegio del 
que se gloría nuestra alma, de referir a su condición todo cuanto concibe, de despojar de cualidades mortales y 
corporales todo cuanto a ella viene, de forzar a todo cuanto considera digno de su trato a desvestirse y 
despojarse de su condición corruptible, haciendo que deje a un lado, en cuanto vestidos superfluos y viles, el 
espesor, la longitud, la profundidad, el peso, el color, el olor, la aspereza, la suavidad, la dureza, la blandura y 
toda característica sensible, para adaptarlo a su condición inmortal y espiritual, de manera que Roma y París, a 
los que tengo en mi corazón, París, a la que imagino, la imagino y comprendo sin tamaño ni lugar, sin piedra, 
ni escayola, ni madera; este mismo privilegio, digo, parecen tenerlo manifiestamente los animales pues un 
caballo acostumbrado a las trompetas, a los arcabuzazos y a la lucha, al que vemos temblar y estremecerse 
mientras duerme, tendido en su lecho, como si estuviera en el combate, seguro que concibe en su alma un son 
de tambores sin ruido, un ejército sin armas y sin cuerpo: 
Quippe videbis equos fortes, cum membra iacebunt 
In somnis, sudare tamen, spirarque saepe,  
Et quasi de palma summas contendere vides 
Esa liebre que un lebrel se imagina en sueños, tras la cual vémosle jadear mientras duerme, alargar el rabo, 
sacudir las patas e imitar perfectamente los movimientos de la carrera, es una liebre sin pelo ni huesos. 
Venantumque canes in molli saepe quiete 
Iactant crura tamen súbito, vocesque repente 
Mittunt, et crebras redductunt naribus auras, 
Ut vestigia si teneant inventa ferarum. 
Experge factique sequuntur inania saepe 
Cervorum simulacra, fugae quasi dedita cernant: 
Donec discussis redeant erroribus ad se. 
Los perros guardianes a los que a menudo vemos gruñir soñando y luego ladrar del todo y despertarse 
sobresaltados como si vieran llegar a algún extraño; ese extraño al que su alma ve es un hombre espiritual e 
imperceptible, sin dimensión, ni color, ni ser: 
Consuela domi catulorum blanda propago 
Degere, saepe levem ex oculis volumcremque soporem 
Discutere, et corpus de terra corripere instant, 

 Proinde quasi ignotas facies atque ora tueantur.» («Apología de Raimundo Sabunde», II, 12, 480-482; trad. 
cast. Almudena Montojo, Ensayos, Madrid, Cátedra, 2014, 483-485). 



92  Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 

 
adecuadamente. En este sentido, la Apología puede ser considerada como un 
proceso de conocimiento de sí: por la acumulación de ejemplos sobre los animales, 
la naturaleza deviene cada vez más inmensa, y el hombre cada vez más pequeño. 

El segundo aspecto que quiero destacar es el de la fabricación. El hombre 
construye, el alción construye, la naturaleza construye, Dios construye, Dios ha 
hecho que el alción fabrique, el hombre desconoce cómo Dios fabrica. Esta idea de 
fábrica está en consonancia con un pasaje anterior de la Apología, previo a la 
comparación con los animales: 

 
Por otro lado, es imposible de creer que toda esta máquina no tenga alguna 
marca grabada de mano de este gran arquitecto y que no haya alguna imagen de 
las cosas del mundo que refleje de algún modo al obrero que las ha construido y 
formado8. 
 

El mundo es una máquina, lo que significa que ha sido construido, y si es así, hace 
falta un arquitecto. En el caos del alción, Montaigne recurre a la naturaleza y a 
Dios como causa, en coherencia con este último fragmento aludido. El fundamento 
de la metáfora es la idea de causa. Y el conocimiento de los efectos nos conduce a 
buscar su causa. En este fragmento, Montaigne sitúa la metáfora en un cuadro de 
verosimilitud: es creíble que la máquina posea las marcas de la creación, pero es 
difícil de comprender esto en un marco en el que se remarca la inaccesibilidad al 
ser (Essais, II, 12, 601; 601). No hay relación entre las razones divinas y las 
razones humanas, Dios no puede ser sometido a los principios de identidad, de 
contradicción, de tercero excluido, nada de eso (II, 12, 527; 541). La razón es, 
simplemente, un rasgo de carácter antropológico que, según lo visto, quizás no sea 
exclusivo del hombre. En otro pasaje, Montaigne afirma: «No puede el hombre ser 
sino lo que es, ni pensar sino según su alcance» (II, 12, 520; 521). 

El alcance humano es el que establece la relación entre la máquina y el 
arquitecto: en las cosas del mundo encontramos la imagen de Dios, pero se trata de 
un Dios humano, pues estamos atrapados en nosotros mismos, no podemos ir más 
allá de nosotros. Somos nosotros quienes establecemos la relación. Sin embargo, 
esto no significa que establecer esta relación entre la máquina y el arquitecto no 
sea, en tanto que discurso humano, útil. Y, en el fragmento que nos ocupa, la 
utilidad no es teológica, sino de conocimiento de sí. Situando a Dios como 
constructor, el hombre comprende la inmensidad de la naturaleza y se comprende a 
sí mismo como inferior. 

Así, este fragmento puede ser interpretado desde dos puntos de vista. Por una 
parte, y tal como es caracterizado por Derrida, como un texto pre-moderno, en la 
medida que uno de los aspectos de la modernidad consistirá en el desplazamiento 
de Dios por el hombre, que intentará reemplazar a aquel como maestro y señor de 
la naturaleza. Así, la crítica de Montaigne puede ser vista como una crítica avant la 
lettre a la modernidad, en la línea de las críticas posteriores a la Ilustración (desde 
los románticos a los post-modernos). Pero, desde otra parte, leído a partir de las 
consideraciones hechas sobre el pasaje de la máquina y el arquitecto, Montaigne se 
situaría dentro de la modernidad al considerar que la razón pertenece al ser humano 
_____________ 
 
8 M. de MONTAIGNE, Essais, II, 12, 446; 450. 



Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 93 

 

 

y que todo conocimiento, humano, forma parte del alcance humano, y enlazaría 
con la crítica ilustrada de la razón por la razón misma. 

Es en este contexto de rebaja de la vanidad humana que Montaigne, en el 
fragmento que estamos comentando, da un paso más, equiparando a los animales 
con el hombre. No se trata ya de rebajarnos, sino de igualarnos. El ejemplo del 
alción nos ha mostrado la debilidad humana y la superioridad del animal, pero 
Montaigne no quiere que el lector se quede sólo con eso, sino que es un paso 
necesario para considerar la igualdad entre animales y humanos, esto es, la 
animalidad del hombre. Para ello, Montaigne recurre a otros ejemplos e introduce 
un nuevo objeto de comparación, la facultad de la imaginación. Estaba presente 
desde el inicio, pues en el ejemplo del alción, que sobrepasa toda cogitación 
humana, es la imaginación la que es interpelada. Ahora Montaigne nos recuerda en 
qué consiste el proceso imaginativo: cuando el hombre recibe en la imaginación, 
des-corporeiza, elimina lo sensible, para alcanzar una imagen que corresponde a la 
condición espiritual del hombre. La imagen está desprovista de materialidad. Aquí 
Montaigne recoge un pasaje del Liber Creaturarum de Sabunde, en el que se 
explica que el hombre, a partir de imágenes sensibles, forma conceptos abstractos9. 
El alma tiene un poder de abstracción por el cual impone a su objeto su propia 
forma, eliminando sus cualidades corporales. Pero para Sabunde, el hombre se 
distingue de los animales porque posee un discurso que le permite conducir las 
cosas a su intelecto y decidir libremente sobre ellas. Es importante resaltar que este 
pasaje de Sabunde, casi transcrito literalmente por Montaigne, aparece en la 
cuestión de la inmortalidad del alma. Se trata de uno de los argumentos de Sabunde 
a favor de la inmortalidad: el poder de abstracción del alma, que le permite 
eliminar la materialidad de las cosas y captar el universal incorruptible. Montaigne, 
para sus propósitos, pone en juego, pues, a Plutarco y a Sabunde, pero también a 
Lucrecio. 

Las citas de Lucrecio corresponden al libro IV de De Rerum Natura, en el que 
Lucrecio habla de los sueños10. Montaigne intenta mostrar que los animales 
también imaginan, y que lo hacen de la misma manera que el ser humano. El 
ejemplo del caballo lo iguala al hombre a partir de la similitud del proceso de la 
imaginación. Nótese que el escéptico Montaigne afirma con contundencia: «seguro 
que concibe en su alma». Esto es así porque en la experiencia externa que 
poseemos es similar, y a los mismos efectos les deberían corresponder las mismas 
causas. Así, si aceptamos una relación causa-efecto en el hombre, y si en los 
animales encontramos efectos similares o idénticos, entonces debemos atribuirles 
causas similares o idénticas. Es el caso de las acciones virtuosas o viciosas de los 
animales, pero también de la facultad de abstracción. El tema es distinto, pero la 
estrategia metodológica es la misma: por el ejemplo del alción, Montaigne muestra 
la igualdad entre animales y humanos mediante un criterio metodológico de aplicar 
la analogía de la relación causa-efecto; esto le permite dar un paso más e introducir 
una cuestión mucho más polémica, la de la abstracción, polémica porque está 
_____________ 
 
9 R. SABUNDE, Liber creaturarum. Theologia naturalis, siue liber creaturarum specialiter de homine, & de 

natura eis inquantum homo ..., II, 217. {http://www.cervantesvirtual.com/obra/liber-creaturarum-theologia-
naturalis-siue-liber-creaturarum-specialiter-de-homine-de-natura-eis-inquantum-homo} 

10 LUCRECIO, De rerum natura. De la naturaleza. trad. Eduard Valentí, Madrid, Acantilado, 2012, libro IV, 987-
991-998. 



94  Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 

 
ligada a la cuestión de la inmortalidad y a la de la corporalidad del hombre. Es 
cierto que la argumentación de Montaigne no es muy técnica, y que no tiene en 
cuenta la distinción aristotélica entre imaginación sensible e inteligencia, pero la 
simplicidad del argumento juega a su favor: si los animales sueñan, hemos de 
suponer que sus sueños se producen de manera similar a la del hombre. Así, los 
animales, a partir de la experiencia sensible, llegan, por la imaginación que actúa 
en el sueño, a la abstracción. 

No es casual que, inmediatamente después del fragmento que estamos 
comentando, Montaigne introduzca el tema del cuerpo. Y tampoco que el autor que 
enlace los dos temas sea Lucrecio, pues éste representa la defensa de la 
corporalidad11. Escogiendo tres citas de De Rerum Natura para igualar los 
procedimientos del alma humana y animal, otra lectura aparece, además de la 
explícita de mostrar la capacidad del animal de eliminar el cuerpo en el proceso 
imaginativo, de abstraer como lo hace el hombre. Esta lectura alternativa, más 
implícita, consiste en igualar por el otro lado, acercando el hombre al animal, pues 
la actividad mental de éste, aunque pueda abstraer, no parece que le permita 
acceder a una dimensión radicalmente distinta de la corporal. Todo este pasaje 
sobre la abstracción puede ser visto, así, como un diálogo o discusión entre 
Lucrecio y Sabunde. Montaigne utiliza Lucrecio como una evidencia de que lo que 
Sabunde atribuye al hombre vale también para los animales. Pero, remarquemos 
que esta lectura alternativa parece incompatible con la anterior, o cuando menos así 
ha sucedido: Mientras Champaignac, Silhon o Descartes interpretan que la 
igualdad montaigneana entre animales y hombres implica aceptar la inmortalidad 
del alma animal, el propio Champaignac admite que es posible la «igualdad por 
abajo» esto es, que el hombre, como el animal, no posea alma inmortal. Esta es la 
consecuencia más peligrosa (y por esto precisamente no explicitada) de la 
homogeneización de los seres vivos operada por Montaigne. 

3. Descartes: la reivindicación de la singularidad del hombre 

En la quinta parte del Discurso del Método, Descartes reacciona ante la posición de 
Montaigne, aunque sin citarlo. Para ello, parte de la misma idea de fabricar, que 
habíamos visto en el pasaje de Montaigne, con la intención de mostrar que existen 
diversos modos de fabricación en la naturaleza. Así, el texto cartesiano no empieza 
comparando directamente al hombre con el animal, sino al hombre con una 
máquina, argumentando por qué el hombre no es igual a una máquina12. La 
_____________ 
 
11 Recordemos que para Savonarola, cien años antes, Lucrecio representaba el ateísmo. 
12 «En este lugar de mi tratado me detuve de forma particular en hacer ver que, si hubiese máquinas tales que 

tuviesen los órganos y la figura de un mono, o de cualquier animal sin razón, no tendríamos medio alguno 
para reconocer que tales máquinas no tuviesen la misma naturaleza que estos animales. Por el contrario, si 
hubiese alguna que tuviese semejanza con nuestro cuerpo e imitase todas nuestras acciones tanto cuanto fuese 
moralmente posible, tendríamos siempre medios muy seguros para conocer que no serían verdaderos hombres. 
El primero es que nunca podrían usar palabras ni otros signos disponiéndolo tal y como nosotros lo hacemos 
para manifestar a otros nuestros pensamientos. Pues puede fácilmente pensarse que una máquina esté hecha de 
forma tal que profiera palabras e inclusive que profiera algunas a propósito de acciones corporales que 
causasen cierto cambio en sus órganos, como si se pulsa en un cierto lugar que pregunte qué se le quiere decir 
y si se pulsa en otro que grite que se le hace daño y cosas semejantes; pero no será capaz de utilizar de forma 
diversa las palabras, para responder al sentido de todo cuanto se le diga en su presencia, tal y como los 



Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 95 

 

 

máquina presenta, frente al hombre, limitaciones como la falta de lenguaje como el 
humano y su incapacidad para reaccionar antes las diversas circunstancias de la 
vida como lo hace el hombre utilizando su razón. El objetivo principal de Descartes 
es mostrar la peculiaridad humana. La teoría de la distinción entre alma y cuerpo, 
aunque no mencionada en este fragmento, planea por todo el texto: el hombre no es 
una máquina porque, en último término, posee un alma que no es reductible al 
cuerpo, alma donde se aloja la facultad de la razón y el lenguaje. Al ser el hombre 
algo no reductible a cuerpo, es algo más que una máquina. En cambio, ésta para 
Descartes no puede en ningún caso utilizar la razón y el lenguaje humanos porque 
es algo meramente material. Esta es la razón de fondo, pero obsérvese que 
Descartes no la explicita, sino que se limita a aseverar, mediante una especie de 
experimento mental, que las máquinas no podrán ni utilizar un lenguaje como el 
humano, ni ejecutar acciones a la manera humana, puesto que no podremos 
proporcionarles el instrumento universal que es la razón, sino sólo crearlas para 
que ejecuten acciones particulares concretas, a partir de una correcta disposición de 
sus órganos. Esta imposibilidad moral, para Descartes, se deriva de la 
imposibilidad de prever y establecer mecanismos para todas las acciones posibles, 
puesto que la razón humana no funciona como mecanismos, sino que presupone la 
libertad.  

En el texto que continua el Discurso, Descartes introduce la comparación entre 
humanos y animales. Las dos distinciones entre humanos y máquinas se dan 
también al comparar humanos y animales. En primer lugar, los hombres, por 
embrutecidos que sean, son capaces de componer un discurso «mediante el cual 
den a conocer sus pensamientos», mientras que no existen animales que sean 
capaces de algo semejante, aunque posean los órganos adecuados para proferir 
palabras, pues no demuestran que piensan lo que expresan. El que no puedan 
hacerlo, para Descartes, es una prueba de que carecen de razón, el instrumento 
necesario para que haya lenguaje humano. Podemos entrenar a un animal, pero no 
conseguiremos que expresen sus pensamientos mediante un lenguaje, ni 
conseguiremos comunicarnos con ellos en este nivel. En segundo lugar, como 
sucede con las máquinas, los animales pueden realizar algunas acciones mucho 
mejor que los humanos, pero eso no prueba que tengan “ingenio”, puesto que, de 
ser así, según Descartes, podrían ejecutar cualquier acción mejor que nosotros, y no 
sólo aquellas que dependen de la adecuada disposición de sus órganos. La 
conclusión de Descartes es clara: 

 

_____________ 
 

hombres menos capacitados pueden realizar. El segundo es que, aunque fuesen capaces de ejecutar varias 
acciones tan correctamente o mejor que ninguno de nosotros, fallarían sin duda en otras, en virtud de lo cual 
descubriríamos que no obran por conocimiento, sino solamente en virtud de la disposición de sus órganos. 
Pues, así como la razón es un instrumento universal, capaz de servir en cualquier circunstancia, estos órganos, 
por el contrario, exigen una disposición particular para cada acción concreta. Por lo cual es moralmente 
imposible que exista una máquina con una variedad de resortes dispuestos en una forma tal que pudieran 
hacerla actuar en todas las coyunturas de la vida, tal y como nuestra razón nos hace actuar.» R. DESCARTES, 
Discurso del método, en Oeuvres de Descartes, éd. Adam-Tannery, 11 vols., Paris, Vrin, 1996. Se cita por el 
acrónimo AT, seguido del número de volumen y de página, y, si procede, la indicación de la traducción 
castellana. En este caso, AT VI, 56-57. Cito por la traducción castellana a cargo de Guillermo Quintás, 
Discurso del método, Madrid, Alianza, 1999. 



96  Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 

 
Por el contrario, debemos afirmar que carecen totalmente de él [ingenio] y que es 
la Naturaleza quién obra en ellos, según la disposición de sus órganos, del mismo 
modo que un reloj, compuesto exclusivamente de ruedas y resortes, puede 
marcar las horas y medir el tiempo con mayor precisión que nosotros a pesar de 
toda nuestra prudencia13. 
 

El último párrafo de la quinta parte del Discurso del Método, que concluye la 
comparación máquinas-humanos-animales, muestra cuál es el punto clave, el del 
alma racional14. En ese párrafo, Descartes lleva a cabo tres afirmaciones básicas: 1) 
el alma está alojada en el cuerpo no como un piloto en su navío, sino que está unida 
«más íntimamente con él para tener, además, sentimientos y apetitos semejantes a 
los nuestros y componer así a un verdadero hombre»; 2) Nada nos aleja más del 
«recto camino de la virtud que el imaginar que el alma de las bestias sea de la 
misma naturaleza que la nuestra»; 3) la naturaleza de nuestra alma es enteramente 
independiente del cuerpo, y como no perece con él y no conocemos qué podría 
destruirla, «es natural pensar que es inmortal». 

La cuestión de la comparación con los animales, pues, es la cuestión de la 
peculiaridad humana, y ese conocimiento tiene consecuencias en el ámbito de la 
moral. Nótese, sin embargo, que esa peculiaridad no aleja del todo al hombre del 
animal. Las afirmaciones 1) y 3) pueden parecer contradictorias, en la medida que 
en la primera se defiende una unión alma cuerpo y en la última la independencia de 
la primera respecto del segundo, independencia que, cuando se olvida, nos hace 
caer en el error que se relata en la afirmación 2), creer que el alma animal es igual a 
la humana. 

Es claro que esta quinta parte del Discurso del Método puede ser vista como una 
réplica a la Apología, pero comoquiera que lo que nos interesa es comparar el 
planteamiento de Descartes con el de Montaigne, en vistas a sacar las oportunas 
consecuencias para el gobierno de sí, conviene considerar la correspondencia de 
Descartes con el Marqués de Newcastle, pues es ahí, escribiendo sobre el 
pensamiento animal, donde Descartes menciona a Montaigne. La primera carta a 
Newcastle que trata la cuestión animal es de octubre de 1645 (AT IV, 325-330). De 
ella, podemos sacar en claro varias cosas: 1) el tema de los animales es importante 
para Descartes, pues dice que lleva más de 15 años trabajando en ello; 2) es 
importante porque nos ayuda en la conservación de nuestra salud; 3) se trata de un 

_____________ 
 
13 AT VI, 59. 
14 «Después de todo esto, había yo descrito el alma razonable y mostrado que en manera alguna puede seguirse 

de la potencia de la materia, como las otras cosas de que he hablado, sino que ha de ser expresamente creada; 
y no basta que esté alojada en el cuerpo humano, como un piloto en su navío, a no ser acaso para mover sus 
miembros, sino que es necesario que esté junta y unida al cuerpo más estrechamente, para tener sentimientos y 
apetitos semejantes a los nuestros y componer así un hombre verdadero. Por lo demás, me he extendido aquí 
un tanto sobre el tema del alma, porque es de los más importantes; que, después del error de los que niegan a 
Dios, error que pienso haber refutado bastantemente en lo que precede, no hay nada que más aparte a los 
espíritus endebles del recto camino de la virtud, que el imaginar que el alma de los animales es de la misma 
naturaleza que la nuestra, y que, por consiguiente, nada hemos de temer ni esperar tras esta vida, como nada 
temen ni esperan las moscas y las hormigas; mientras que si sabemos cuán diferentes somos de los animales, 
entenderemos mucho mejor las razones que prueban que nuestra alma es de naturaleza enteramente 
independiente del cuerpo, y, por consiguiente, que no está atenida a morir con él; y puesto que no vemos otras 
causas que la destruyan, nos inclinaremos naturalmente a juzgar que es inmortal.» AT VI, 59-60; trad. G. 
Quintás. 



Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 97 

 

 

tema que no se puede resolver exclusivamente desde la razón pura, sino que es 
necesario realizar experiencias que confirmen nuestras deducciones teóricas. Esa 
similitud entre hombre y animal se supone al final de la carta, cuando Descartes 
enlaza el desarrollo de la medicina con el tratado sobre los animales: 

 
La conservación de la salud ha sido desde siempre el principal objetivo de mis 
investigaciones, y no tengo duda que hay maneras de adquirir muchos 
conocimientos, en relación a la Medicina, que han sido ignoradas hasta ahora. 
Pero el tratado sobre los animales en el que estoy meditando y que no he sabido 
aún finalizar, siendo una entrada para alcanzar dichos conocimientos, tengo 
mucho cuidado en vanagloriarme que los poseo15. 
 

Pero a lo largo de la misma carta, Descartes ya ha mostrado en qué consiste esta 
similitud supuesta: Dios es presentado como la causa general de todos los 
movimientos, y esto implica a todos los seres vivos, cuyo movimiento puede ser 
explicado mecánicamente: así, tanto los procesos externos (colores, sonidos…) 
como los internos (sed, hambre…) se producen por los mismos mecanismos: por la 
extremidad de los nervios, su movimiento excita en el alma el sentimiento 
correspondiente (AT IV, 326).  

Es en la segunda carta a Newcastle, la del 23 de noviembre de 1646 (AT IV, 
569-576), en la que Descartes menciona a Montaigne. La carta empieza reiterando 
la idea fundamental de la anterior, esto es, la similitud entre hombres y animales 
por lo que hace a la fisiología, pero en seguida entra en el tema de la diferencia 
entre ellos, desmarcándose de la posición de Montaigne: 

 
En lo que respecta al entendimiento o al pensamiento que Montaigne y algunos 
otros atribuyen a los animales, no puedo compartir su opinión. No es que me 
detenga en lo que se dice, que los hombres posean un dominio absoluto sobre 
todos los otros animales, ya que reconozco que los hay más fuertes que nosotros, 
y creo que puede haberlos que posean artimañas naturales capaces de engañar a 
los hombres más sagaces. Pero considero que nos imitan o sobrepasan solo en 
aquellas acciones que no son conducidas por nuestro pensamiento16. 
 

Descartes está, pues, de acuerdo con Montaigne en el punto de la presunta 
superioridad del hombre sobre los animales. Ambos, Montaigne y Descartes, no 
están de acuerdo con la creencia común del «dominio absoluto» del hombre sobre 
los animales. Remárquese que en este texto Descartes se refiere a «los otros 
animales», incluyendo al hombre como uno de ellos. Bien es cierto que el discurso 
de Montaigne es valorativo, en términos de grandeza y miseria del hombre, 
mientras que el discurso de Descartes pretende ser descriptivo, en términos de 
pensamiento y extensión17. Sin embargo, el resultado es el mismo, el de la 
limitación de la presunción humana de superioridad sobre el animal. Ahora bien, 
que el hombre no pueda pretender ser el amo de los animales no significa, para 
Descartes, que no existan diferencias entre ellos. Es entonces cuando aparecen 
_____________ 
 
15 AT IV, 329 (la traducción es mía). 
16 AT IV, 573 (la traducción es mía). 
17 Véase T. GONTIER, De l’homme à l’animal, Paris, Vrin, 1998, 102. 



98  Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 

 
parecidos argumentos que los expuestos en el Discurso del Método, argumentos 
que se reducen a un hecho probado -el hombre posee pensamiento no reducible a 
extensión-, y a otro no probado, pero sí altamente probable -el animal no posee este 
tipo de pensamiento.  

Recordemos que para estudiar a los animales necesitamos experiencias, pero 
nos encontramos con un obstáculo, expresado con claridad en una de las cartas de 
Descartes a Henry More en la que también se trata la cuestión del pensamiento 
animal: no podemos penetrar en sus corazones18, esto es, sólo ellos, si es el caso, 
pueden poseer la certeza que piensan. Así, para saber si los animales piensan 
hemos de proceder como lo hacemos para saber si el resto de seres humanos que no 
somos nosotros piensa: observando y buscando signos que revelen que es así. En el 
caso de los seres humanos, tenemos una prueba, el lenguaje, por el que los hombres 
expresan sus pensamientos. Para Descartes, los animales no poseen un lenguaje 
como el humano, y esto es una evidencia experiencial: no encontramos ningún 
animal que utilice un lenguaje que exprese pensamientos tal como sucede en el 
caso del hombre. Pero entonces, ¿qué expresa el lenguaje animal? La respuesta de 
Descartes la encontramos en la carta a Newcastle, ya antes de la mención a 
Montaigne: pasiones. Los animales poseen pasiones, como los humanos, y su 
lenguaje expresa las mismas. Pero las pasiones pertenecen, de entrada, al cuerpo, y 
su presencia no implica la existencia de alma racional. En este sentido, los 
animales y el hombre se asemejan, pues las pasiones y su dimensión corporal es 
similar. El factor diferencial, sin embargo, existe, y consiste en la presencia del 
pensamiento para dirigir algunas de las acciones humanas. Algunas, porque no 
todas las acciones humanas están guiadas por el pensamiento, pues realizamos 
acciones (protegernos cuando estamos cayendo, parar un golpe, caminar…) sin 
pensar que las estamos llevando a cabo. Sin el pensamiento, nuestras acciones 
serían iguales a las de los animales, puesto que nuestro cuerpo está sujeto a las 
mismas leyes. Y cuando comparamos hombres y animales en este sentido, vemos 
en muchas de las acciones los animales superan a los humanos. Pero la observación 
no nos permite, de ahí, deducir que los animales posean pensamiento en el mismo 
sentido que podemos hacerlo al observar a los seres humanos. 

4. Peculiaridad del hombre y gobierno de sí 

Montaigne y Descartes parecen representar dos maneras de entender el mundo, que 
Derrida plantea como opuestas. Derrida recupera a Montaigne para utilizarlo como 
un texto avant la lettre anticartesiano, pero más bien es el texto de Descartes el que 
se presenta como una alternativa al de Montaigne. Y se trata no tanto de un texto 
anti-monteaigneano, sino de un texto reformador19. Descartes asume muchas de las 
consideraciones de Montaigne en relación a los animales, y ofrece una teoría 
científica que explica el discurso monteaigneano de equiparación entre hombre y 
_____________ 
 
18 A More, 5 de febrero de 1649, AT V, 276-277. 
19 Reforma que se inserta, como bien ha mostrado Faye, dentro de la tradición renacentista de reflexión sobre la 

dignidad del hombre, en la que, además de Montaigne, podemos situar a Charles de Bovelle o Giovanni Pico 
de la Mirandola. Véase E. FAYE, Philosophie et perfection de l’homme: De la Rennaissance à Descartes, 
Paris, Vrin, 1998. 



Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 99 

 

 

animal. Descartes podría haberse limitado a eso, a proponer una visión del mundo 
que consolidase la equiparación hombre-animal, pero no lo hace. Quiero centrarme 
en dos razones que explican por qué toma otro camino. 

La primera razón es de orden teológico, y tiene que ver con la inmortalidad del 
alma20. Al final de la carta a Newcastle en la que aparece Montaigne, Descartes 
añade un último argumento para defender la peculiaridad del hombre en relación a 
los animales además del de la posesión del lenguaje. La objeción que se le plantea 
a Descartes es la siguiente: 

1) dado que animales y hombres poseen órganos similares; 
2) dado que el cuerpo humano está asociado a un pensamiento; 
3) en conclusión, el cuerpo animal está asociado a un pensamiento. 

Esta equiparación no es combatida por Descartes volviendo al argumento del 
lenguaje, esto es, apelando a la falta de evidencia que el animal posea pensamiento 
racional. Comoquiera que no podemos penetrar en sus corazones, podemos 
perfectamente sostener el anterior argumento, totalmente plausible. Ante esta 
situación, Descartes ofrece un contraargumento para mostrar la absurdidad de la 
inferencia: si los animales pensasen como nosotros, entonces poseerían alma 
inmortal, y, puesto que, dada la inferencia, no hay razón para pensar que esto sería 
así en algunos animales y en otros no, entonces deberíamos afirmar que seres vivos 
como las ostras y las esponjas poseen alma inmortal, lo cual es una creencia 
absurda. La premisa que en la carta no se discute es que, si alguien posee 
pensamiento, debe poseer alma inmortal. Y esa es la premisa que, silenciosamente, 
estaba en cuestión en el fragmento de los Ensayos que acabamos de comentar. 
Montaigne parece conducir al hombre hacia al animal; Descartes opera 
inversamente, conduce el animal al hombre, para entonces mostrar la absurdidad 
del proceso. Porque, la posibilidad que dejan entrever los Ensayos no se puede dar 
para Descartes, dado que considera demostrada la inmortalidad del alma21. 

La segunda razón es de orden moral, y tiene que ver con el gobierno de sí. El 
mundo montaigneano es un mundo que no podemos comprender, y eso significa 
que, para nosotros, es un mundo donde todo es posible. No tenemos acceso a la 
Verdad, y por tanto la caza del conocimiento es infructuosa. Pero comoquiera que 
debemos igualmente situarnos en este mundo, e intentar vivir lo mejor posible de 
acuerdo con él; y comoquiera que el patrón de nuestro gobierno de nosotros 
mismos no puede ser una verdad a la que no tenemos acceso; y comoquiera que el 
deseo de conocimiento es natural e inevitable, esto es, no podemos evitar la caza 
del conocimiento; entonces, lo importante, para Montaigne, es cómo se lleva a 
cabo dicha caza, el camino más que el resultado. Así, la propuesta montaigneana 
_____________ 
 
20 Con ello no quiero decir que Descartes haga teología, sino tan sólo que cuestiones teológicas influyen en su 

discurso. Recordemos la carta a Mersenne de marzo de 1636 (AT I, 338-342), en la que queda claro que el 
Discurso del método no es una obra de teología. Descartes supondría la secularización de un planteamiento 
religioso, que podemos encontrar en San Agustín (véase C. TAYLOR, Sources of the Self: The Making of the 
Modern Identity, Cambridge, Harvard University Press, 1989, 157). 

21 La clave del argumento de Descartes pasa por considerar como iguales a todos los animales. Así, si atribuimos 
alma a una especie, deberíamos hacerlo con todas. El argumento es vicioso porque parte de suponer lo que 
quiere demostrar, que el hombre es distinto del resto de especies, al haber demostrado ya que posee alma 
inmortal, por lo que cualquier poseedor de alma ésta también debería ser inmortal. Sin embargo, no se 
demuestra por qué no puede hacerse también un corte entre el resto de animales, por ejemplo, entre un perro y 
una ostra. 



100  Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 

 
pasa por la formación del juicio, puesto que ante un mundo de dóxa sólo un juicio 
bien entrenado puede situarse y forjarse unas reglas para conducirse 
adecuadamente. En esto consiste, para Montaigne, hacer el hombre, en reflexionar, 
considerar, analizar, juzgar, poner a su entendimiento en acción.  

Para Descartes, sin embargo, la situación es otra. El mundo sí es cognoscible de 
manera que podemos acceder a la verdad de su estructura y funcionamiento. No es 
un mundo incomprensible, sino explicable22. El problema que se le plantea a 
Descartes es que esa explicación parece dejar de lado la libertad humana, 
fundamento del gobierno de sí. La explicación mecanicista permite dar cuenta del 
comportamiento animal sin recurrir a un alma racional. En este contexto, el 
gobierno de sí no es necesario, pues la propia naturaleza es la que provee los 
comportamientos adecuados en cada caso. Pero cada hombre no se considera a sí 
mismo como una máquina, pues al mirar dentro de sí ve que posee, ciertamente, lo 
que Descartes denomina, en la mencionada carta a More, alma corporal, causa de 
los movimientos mecánicos y corporales que dependen de la fuerza de los espíritus 
animales y de la configuración de las partes (A More, 5 de febrero de 1649, AT V, 
276; 75). Pero ve también que posee otro principio del movimiento, el alma 
racional, alma incorpórea, causa de movimientos voluntarios. La posesión de este 
principio distingue al hombre del animal, y le permite ser dueño de sí mismo. El 
descubrimiento del cogito lleva consigo la consciencia de la libertad: puedo pensar 
lo que quiera, soy dueño de mis pensamientos, y esa voluntad es la base para 
gobernarme a mí mismo23. 

5. Para concluir 

En el mundo según Montaigne no hay ningún problema en equiparar al hombre con 
el animal, pues la ausencia de conocimiento del funcionamiento del mundo lleva a 
considerar que cada especie utiliza los instrumentos que la naturaleza le ha 
proporcionado para conducirse en la vida, y así el hombre puede gobernarse a sí 
mismo a partir de su entendimiento. En el mundo según Descartes, en cambio, el 
hombre no puede conducirse a sí mismo si se le considera un animal más, y 
necesita un elemento que le permita sustraerse del mecanicismo. La cuestión, pues, 
no es tanto el menosprecio del animal como la defensa de la peculiaridad del 
hombre para hacer posible el gobierno de sí, que Descartes condiciona a la 
posesión de la libertad. La resistencia cartesiana a la completa animalidad del 
hombre –que, para Montaigne, que no posee una concepción mecanicista del 
mundo, no supone ningún problema- pasa por la distinción alma-cuerpo, que se 
antoja fundamental para que el hombre sea dueño de sí mismo, ya que sin ella el 
hombre no podría diseñar su propia vida, sometido como estaría a la mecánica 
corporal. La confrontación entre ambos autores, por tanto, no es tanto respecto de 
_____________ 
 
22 Aunque no podamos captar el sentido del mundo, ya que no tenemos acceso a los designios divinos. Véase la 

Carta a Mersenne en la que Descartes plantea la doctrina de la creación de las verdades eternas, AT I, 145-
146. 

23 Sobre la importancia de la distinción alma-cuerpo para el desarrollo de la modernidad, véase J.L. LLINÀS, «El 
cuerpo como máquina: la aportación del dualismo cartesiano al desarrollo de la ciencia moderna», Daimon. 
Revista Internacional de Filosofía, Suplemento 5 (2016), 437-443. 



Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 101 

 

 

la dignidad de los animales, o de sus capacidades (sobre lo que no hay disenso), 
sino sobre la concepción del mundo, que condiciona la visión del hombre y su 
actitud vital. Esto es, en ambos casos la antropología (y la ética que se deriva) se 
construye a partir de la física o de la cosmología. Y cuando la física pone en 
cuestión, como cree Descartes, un elemento clave del hombre como es la libertad, 
entonces es necesario establecer una metafísica que la asegure, pues sólo así el 
gobierno de sí sería posible. 
 
El punto de partida de este artículo era la oposición, que se desprende de la obra de 
Derrida L’animal que donc je suis, entre Montaigne y Descartes. La oposición le 
sirve a Derrida para ejemplificar el logocentrismo dominante y sus alternativas 
históricas, pero precisamente por eso simplifica atribuyendo a Descartes, 
representante del logocentrismo moderno dominante, una visión negativa del 
animal en oposición a Montaigne, que se situaría en los márgenes de ese 
logocentrismo al presentar una visión positiva del animal. Hemos visto que esta 
oposición debe ser matizada, pues ni está claro que Montaigne sea un pre-moderno 
ni que Descartes desprecie a los animales. La oposición entre Montaigne y 
Descartes, en su contexto, se sitúa en torno a lo que sea el hombre, y no en la 
cuestión de la dignidad de los animales. La crítica de Derrida al logocentrismo en 
relación al animal posee dos dimensiones. La primera se refiere al menosprecio del 
animal. En este sentido, la visión de Descartes que tiene Derrida concuerda con una 
interpretación tópica según la cual Descartes defiende una tesis, considerada 
monstruosa, por la que cual los animales no poseen sentimientos ni consciencia de 
ninguna clase y, que, por tanto, son meras máquinas24. Sin embargo, los textos 
cartesianos y las consideraciones hechas a lo largo de este artículo no permiten 
seguir sosteniendo esta tesis, pues Descartes ni pretende rebajar al animal ni 
sustraerle su capacidad de sentir, sino tan sólo resaltar la peculiaridad del ser 
humano que, poseyendo animalidad, es también otra cosa25. Así, la oposición 
establecida entre Montaigne y Descartes por parte de Derrida no es adecuada, si 
únicamente la consideramos desde la perspectiva del menosprecio al animal. Ahora 
bien, aunque no se menosprecie al animal, al poseer el hombre, para Descartes, 
algo que el animal no tiene, se sitúa en un plano ontológico distinto, y eso para 
Derrida implica una superioridad de uno sobre otro. La prioridad ontológica, para 
Derrida, tiene como efecto la desnaturalización del ser humano, la ocultación de su 
animalidad. Resaltando lo peculiar del hombre, lo compartido, la animalidad, 
queda en un segundo plano. Y así nos olvidamos de las afirmaciones de Descartes 
que el verdadero hombre es cuerpo y alma y que los cuerpos de los animales y del 

_____________ 
 
24 Esta interpretación se extendió especialmente en el mundo anglosajón a partir de la obra de N. KEMP SMITH, 

New Studies in the Philosophy of Descartes, London, Macmillan, 1952, aunque ya está presente antes, así, por 
ejemplo, en A. BOYCE GIBSON, The Philosophy of Descartes, London, Methuen, 1932, 214. Esta visión tópica 
se ha instalado más allá del ámbito de los estudios de Descartes, como puede verse en T. REGAN & P. SINGER 
(eds), Animal Rights and Human Obligations. Engle-wood Cliffs, NJ, Prentice Hall, I976, 4. 

25 Entre los especialistas de Descartes se ha destacado a menudo la simpleza del tópico de negar sentimientos a 
los animales. Entre los que han contribuido a señalar los matices de la posición cartesiana en relación a los 
animales y a sostener que los animales, según Descartes, no pueden ser reducidos a meras máquinas, 
mencionemos a J. COTTINGHAM, «A brute to the Brutes? Descartes’ Treatment of Animals», Philosophy 53 
(1978), 551-56, y a EMRE ARDA ERDENK, «Descartes’ Account of Feeling of Pain in Animals», Felsefe ve 
Sosyal Bilimler Dergisi (FLSF), 15 (2013), 201-210. 



102  Llinàs, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 

 
hombre funcionan de manera análoga, para recordar únicamente aquellas 
afirmaciones que separan claramente hombre de animal. Desde este punto de vista, 
las estrategias de Derrida de reivindicación del animal tienen un objetivo similar al 
de Montaigne, la homogeneización entre ser humano y resto de especies, que en el 
caso de Derrida posee un objetivo: luchar contra la desnaturalización del ser 
humano, contra la ocultación de su animalidad26. 

De este modo, la vuelta a los textos de Montaigne y Descartes que hemos 
efectuado nos permite considerar mejor el problema del animal. Más allá de que 
nos recuerde el peligro de simplificar demasiado las posiciones de cada uno sobre 
el tema, nos permite ver cuál es el problema de fondo, pues más allá de los debates 
éticos sobre la cuestión, o de la reivindicación del animal, lo que está en debate, ya 
en la primera modernidad, es lo que sea el hombre, esto es, qué concepción del 
hombre poseemos y a partir de la cual intentamos gobernarnos a nosotros mismos y 
construimos nuestras posiciones morales. La cuestión, pues, es siempre el hombre, 
porque el animal siempre se articula como lo otro: para conocerlo como objeto, lo 
consideramos mecánicamente, y al hacerlo su carácter animado desaparece, pero si 
vamos más allá de verlo como un mecanismo y le otorgamos vida, entonces sus 
sensaciones sólo le pertenecen a él y quedan fuera de nuestro alcance27. Por eso 
Descartes no pretende penetrar en el corazón de los animales, sino únicamente 
caracterizarlos suficientemente para que sirvan al propósito de entender mejor qué 
sea el hombre. Montaigne se estudia a sí mismo más que cualquier otro tema, y 
referirse a los animales no es más que otra manera de estudiarse a sí mismo en 
tanto que ejemplar singular de ser humano28. Y en Derrida nos encontramos 
también con que el problema de fondo de la cuestión del animal reside en la 
concepción del hombre que se posea. El título de la obra que nos ha servido de 
referencia, L’animal que donc je suis, es suficientemente significativo, pero que el 
problema es la concepción que se posee del ser humano queda claro en otras obras 
como La Bête et le Souverain29. Pero la vuelta a la discusión de Descartes con 
Montaigne respecto de los animales, recordémoslo, no sólo sirve para darnos 
cuenta de que el problema es ante todo antropológico, sino que responde a una 
concepción del mundo en el que se inserta (el del mecanicismo en el caso de 
Descartes). Pensar el animal, pues, es primero pensar el ser humano, y pensarlo en 
tanto que inserto en un mundo determinado: ética, antropología y cosmología se 
interconectan y no pueden ser separadas. Así, las reflexiones de Montaigne y 
Descartes en el inicio del pensamiento moderno, y de Derrida más recientemente, 
nos permiten constatar que todo debate ético sobre los animales debe partir primero 
de una reflexión sobre la concepción del ser humano y del mundo en el que está. 

_____________ 
 
26 En este sentido, como observa Matthew Senior, el título L’animal que donc je suis se presenta como una 

réplica al «Pienso, luego existo» cartesiano. M. SENIOR, «L’animal que donc je suis: self-humaning in 
Descartes and Derrida», Yale French Studies (2015), 52-69, 55. 

27 Véase H. NEIRA, «El impenetrable corazón animal: Descartes y Condillac ante los animales», Filosofia 
Unisinos, 14/3 (2013), 226-241, especialmente 239. 

28 Para la consideración de los Ensayos como un estudio del ser humano, véase J.L. LLINÀS, L’home de 
Montaigne, Barcelona, Proa, 2009. 

29 J. DERRIDA, La Bête et le souverain, 2 vols., Paris, Galilée, 2008-2010. 


