Ingenium. Revista Electrénica de Pensamiento Moderno

y Metodologia en Historia de la Ideas

ISSN: 1989-3663 =] EDICIONES
COMPLUTENSE

http://dx.doi.org/10.5209/INGE.58327

La cuestion animal y el gobierno de si. Montaigne, Descartes y
Derrida

Joan Lluis Llinas'

Recibido: 14 de septiembre de 2017 / Aceptado: 25 de octubre de 2017

Resumen. El objeto de este articulo es analizar las posiciones de Montaigne y Descartes en relacion a
la cuestion del animal. Para ello, empiezo caracterizando la posicion de Derrida al respecto, que
considera a Montaigne y a Descartes como dos posiciones antagénicas sobre el tema. A continuacion,
analizo las posiciones de Montaigne y Descartes a partir del comentario de textos de ambos autores, y
trato de explicar el giro cartesiano sobre la cuestion animal respecto de Montaigne. Finalmente,
sostengo que el enfoque de Derrida, mas alla de poner el acento en el menosprecio del animal por
parte de la tradicion occidental, recoge la cuestion de disputa entre Montaigne y Descartes, que no es
tanto la dignidad animal como la peculiaridad del hombre, peculiaridad que debe ser demostrada para
hacer posible el gobierno de si en un mundo no ya incomprensible (como el de Montaigne), sino
explicable mediante unas leyes que parecen imposibilitar la libertad humana.

Palabras clave: Descartes, Montaigne, Derrida, animales, ser humano, gobierno de si.

[en] The Question of the Animal and Self-Government. Montaigne,
Descartes and Derrida

Abstract. The aim of this article is to analyse the positions of Montaigne and Descartes in relation to
the question of the animal. To do this, I begin by characterizing Derrida's position on the subject, who
considers Montaigne and Descartes as two opposing positions on the subject. Then, I analyse the
positions of Montaigne and Descartes by means of a commentary on texts by both authors, while I try
to explain the Cartesian turn on the animal question with respect to Montaigne. Finally, I argue that
Derrida's approach, beyond emphasizing the problem of the animal from the point of view of the
Western tradition, inherits the dispute between Montaigne and Descartes. He stressed not so much
animal dignity as the peculiarity of man. Moreover, this peculiarity must be demonstrated in order to
make self-government possible in a world which is not incomprehensible (like that of Montaigne), but
explicable by laws that seem to make human freedom impossible.

Keywords: Descartes, Montaigne, Derrida, animals, human being, self-government.

Sumario. 1. Introduccion. 2. Montaigne: de la capacidad de abstraccion animal a la animalizacion del
hombre. 3. Descartes: la reivindicacion de la singularidad del hombre. 4. Peculiaridad del hombre y
gobierno de si. 5. Para concluir.

' Universitat de les Illes Balears (Espafia)

E-mail: jlluis.llinas@uib.es

Ingenium 11 2017: 87-102 87



88 Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102

Coémo citar: Llinas, J. L. (2017) La cuestion animal y el gobierno de si. Montaigne, Descartes y
Derrida, en Ingenium. Revista Electronica de Pensamiento Moderno y Metodologia en Historia de la
Ideas 11, 87-102.

1. Introduccion

En L’animal que donc je suis, Derrida propone una deconstruccion de la tradicion
filos6fica dominante sobre el animal, tradicion que va de Descartes hasta
Heidegger, Levinas y Lacan, y que reduce al animal a un solo conjunto homogéneo
e indiferenciado, privandolo de logos, como algo que se pone enfrente del ser
humano®. El objetivo de Derrida es multiplicar las diferencias para mostrar la
fragilidad de la oposicion entre animal y hombre, poniendo en cuestion tanto la
llamada “animalidad” del animal como la “humanidad” del hombre. Porque lo que
se discute no es solo si el hombre tiene derecho de atribuirle al animal
determinadas capacidades, sino también si el hombre puede atribuirse a si mismo
aquello que le niega al animal. En este Gltimo punto se basa la critica a la tradicion
representada, entre otros, por Descartes. Dicha critica puede ser resumida en dos
supuestos que se ponen en cuestion. El primero consiste en considerar al animal
simplemente como un objeto de estudio, algo susceptible de ser conocido,
diseccionado y valorado exclusivamente en la medida que posee un conocimiento
que puede ser estudiado “cientificamente”. Este supuesto aparece ligado
inicialmente a una concepcion mecanicista del mundo, a partir de la cual el
comportamiento del animal puede ser explicado atendiendo uUnicamente a
movimientos mecanicos. El segundo supuesto es que los animales pueden ser
categorizados y reducidos a un concepto, el animal, una categoria realizada desde
el hombre y que explicaria todo lo que necesitamos saber sobre el animal. Para
desmontar estos supuestos, Derrida adopta estrategias distintas. Frente al primero,
convierte al animal en una subjetividad, que eventualmente puede interpelar al
hombre, y, por tanto, con una dignidad comparable a la del ser humano. Frente al
segundo, rehuye el término animal, un singular que elimina la pluralidad y la
diversidad, y lleva esa diversidad al extremo de constituir al animal como lo
absolutamente otro”.

Este paraddjico doble movimiento de similitud y disimilitud conduce a
cuestionar la peculiaridad del hombre y su lugar privilegiado en el universo.
Diluyendo las fronteras entre animal y hombre, éste queda en plano de igualdad
con el resto; llevando las diferencias al limite, aquel se resiste a ser explicado y
reducido a categorias humanas. Descartes es, entre otros, el “enemigo” que
representa esta vision del hombre y del animal, vision que debe ser cuestionada
para ser abandonada. Y Montaigne es mencionado, al inicio de L ‘animal que donc
je suis, como una alternativa pre-cartesiana y pre-moderna a esta tradicion que

2 J. DERRIDA, L animal que donc je suis, Paris, Galilée, 2006.

3 Sobre esta doble operacion derridaniana, ademds de la obra citada en la nota anterior, véase J. DERRIDA, Le
toucher, Jean Luc Nancy, Paris, Galilée, 2007; J. GRONDIN, «Derrida et la question de I’animaly, Cités 30
(2007/2), 31-39; K. OLIVER, «Sexual Difference, Animal Difference: Derrida and Difference ‘Worthy of its
Name’», Hypatia, 24/2 (2009), 290-312.



Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 89

debe ser deconstruida. Montaigne entra en escena a partir de la frase de Derrida
«un animal me mira», con ocasion de la gata que esta mirando a Derrida. La gata
de Derrida no es la gata de Montaigne, pero la asociacion con el pasaje de la
Apologia en el que Montaigne se pregunta si es ¢l que esta jugando con su gata o
es la gata que esta jugando con ¢él (I,12, 452C), es clara. Para Derrida:

Montaigne se mofa del ‘cinismo humano respecto de las bestias’, de la
‘presuncion’ y la ‘imaginacion’ del hombre cuando pretende, por ejemplo, saber
lo que pasa por la cabeza de los animales. Sobre todo, cuando pretende
asignarles o rehusarles facultades. Por el contrario, habria que reconocer a los
animales una ‘facilidad’ para vocalizar letras y silabas. Poder que —Montaigne lo
afirma con total seguridad- ‘testimonia que poseen un discurso interior que los
torna asi voluntariosos y disciplinables para aprender’ (...) y la cuestion,
entonces, ya no es tanto el animal como la ingenua seguridad del hombre®.

El objetivo de Montaigne, pues, no parece ser tanto defender las cualidades de los
animales como criticar la pretension humana de sentar catedra sobre ellos. Asi,
para Derrida, de Montaigne a Descartes existiria un transito, una manera distinta de
ver el animal, un abandono en beneficio de la manera moderna de considerar el
animal. La mirada de Montaigne, asi, aparece para Derrida como opuesta a la de
Descartes, y supondria un elemento marginal dentro del logocentrismo dominante,
cuya primera y maxima expresion de la llamada primera modernidad seria
Descartes. Montaigne seria, en este contexto, un aliado en la tarea de destruir el
primer supuesto, el de la cientificidad de la aproximacion al animal. Es un aliado
aparentemente paradojico, pues en cierto modo Montaigne trata al animal como
objeto de estudio, aunque su finalidad no sea tanto explicar el comportamiento
animal como mostrar que la frontera entre el hombre y los animales no esta nada
clara. El texto en el que Montaigne desarrolla el tema de la comparacion entre los
animales y los humanos es la «Apologie de Raimond Sebond», el capitulo mas
extenso de los Essais, en el que se intenta desmontar la presuncion humana de
elevarse sobre su condiciéon’. La hipétesis de fondo de Montaigne es que tanto
hombre como animales son seres naturales, y en consecuencia la naturaleza les ha
provisto de lo necesario para vivir con éxito. Repasando diversos aspectos, como el
de la comunicacion, la organizacion social, la amistad, la fidelidad... se llega a la
misma conclusion, que no se puede establecer la superioridad del hombre, sino mas
bien al contrario, en la medida que éste no utiliza adecuadamente los instrumentos
que la naturaleza le ha proporcionado. S6lo cuando el hombre no pretenda ir mas
alla de sus posibilidades y se adectie a las necesidades que vienen dadas por la
naturaleza, esta utilizando sus instrumentos —en especial la razon, lo que lo
distingue- dentro de los limites adecuados. En cambio, cuando el hombre es

4 J. DERRIDA, L animal que donc je suis, 21.

5 M. de MONTAIGNE, « Apologie de Raimond Sebond », en Les Essais, Edition de Villey-Saulnier, Paris, PUF,
1988, 11, 12, 438-604. Se cita por niimero de libro, de capitulo y de pagina de la edicion citada. Si es el caso,
se afiade el numero de pagina de la edicion castellana utilizada. La comparacion entre los animales y el
hombre se produce entre las paginas 452-486.



90 Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102

vanidoso y olvida su condicién es cuando se convierte en la mas débil y calamitosa
de las criaturas®.

Lo que pretendo a continuacion es analizar los puntos de vista de Montaigne y
Descartes sobre el animal partiendo de la hipotesis basada en Derrida que estos dos
puntos de vista se oponen -siendo el primero el representante de una tradicion
soterrada que de alguna manera restituye a los animales su dignidad, y el segundo
el baluarte de la tradicion dominante que privilegia la superioridad tedrico-practica
sobre el animal-, y comprobar hasta qué punto esto es asi. Para ello, en primer
lugar comentaré un fragmento de la Apologia, en la que Montaigne, a partir de la
conducta del alcion, deriva hacia la cuestion del pensamiento abstracto; en segundo
lugar, me referiré a diversos textos cartesianos en los que aborda la cuestion de la
comparacion entre el hombre y el animal, esto es, la quinta parte del Discurso del
método, y la correspondencia con el Marqués de Newcastle y con Henry More;
finalmente, defenderé que tanto para Montaigne como para Descartes, el tema de
los animales es subsidiario de la cuestion fundamental, que es la del ser humano y
su lugar en el mundo, la cuestion de como hay que conducirse, y analizaré las dos
posiciones alternativas, consecuencia de la Weltanschauung de cada uno.

2. Montaigne: de la capacidad de abstraccion animal a la animalizacion del
hombre

De todas las comparaciones animales-hombre que establece Montaigne en la
«Apologia de Raimundo Sabunde», hay una que es de especial interés para
entender la posicion de Descartes en relacion a Montaigne. Se trata de la conducta
del alcion, cuya descripcion lleva a Montaigne a defender en los animales la
capacidad de abstraccion. Conviene analizar este fragmento en su totalidad, para
entender coémo Montaigne deriva hacia esta posicion’. Del caso del alcién, caben

¢ M. de MONTAIGNE, « Apologie de Raimond Sebond », 452.

7 «Y en cuanto a los lazos de familiaridad y conveniencia que se establecen mediante el trato, de ordinario
mantenemos juntos a gatos, perros y liebres; mas lo que ensefia la experiencia a aquellos que viajan por mar, y
en especial por el mar de Sicilia, sobre la condicion de los alciones, supera toda imaginacién humana. ;De qué
especie animal ha honrado tanto la naturaleza las camadas, el nacimiento y el parto? Pues, efectivamente,
dicen los poetas que antaflo, estando solo la isla de Delos errante, fue sujetada para el servicio de
alumbramiento de Latona, mas Dios ha querido que todo el mar se detenga, se calme y se alise, sin olas, ni
vientos, ni lluvias, mientras el alcion hace a sus crias, lo que ocurre justamente alrededor del solsticio, el dia
mas corto del afio; y por privilegio suyo tenemos siete dias y siete noches, en pleno corazén del invierno,
durante los cuales podemos navegar sin peligro. Sus hembras no reconocen mas macho que el suyo propio, lo
asisten toda la vida sin abandonarlo jamas, si llega a estar débil y cascado, lo cargan sobre sus hombros,
llevandolo a todas partes y sirviéndole hasta la muerte. Mas ninguna inteligencia ha podido llegar aun al
conocimiento de ese maravilloso arte con el que le alcion construye el nido para sus pequefios, ni a adivinar su
material. Plutarco, que ha visto y palpado varios, piensa que debe estar compuesto por escamas de algun pez
unidas y ligadas juntas, entrelazadas unas a lo largo, otras de través, y haciendo curvas y redondeces, de modo
tal que al final forman una embarcacion redondea presta para navegar; luego, cuando ha acabado de
construirla, la lleva al batir de las olas marinas, alli donde el mar, golpeandola suavemente, le ensefia a cortar,
le ensefia a carenar lo que no esta bien pegado y a reforzar los lugares donde ve que la estructura falla
soltandose con los golpes del mar; y por el contrario, lo que esta bien unido, el batir del mar lo estrecha y une,
de forma que no puede ni romperse ni disolverse o estropearse con pedradas o palos, a no ser con mucho
esfuerzo. Y lo que es mas admirable aun es la proporcion y la forma del hueco interior, pues estd compuesto y
proporcionado de forma que no puede acoger ni admitir mas que al pajaro que lo ha construido, pues para toda
otra cosa resulta cerrado, clausurado e impenetrable, de manera que nada puede entrar, ni siquiera el agua del



Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 91

destacar dos aspectos. El primero es el papel de la experiencia. Obsérvese que no
se limita a exponer un hecho de experiencia (aunque sea indirecta), sino que este
hecho nos conduce a buscar una causa, quizas porque esto, imaginar causas, forme
parte de la condicion humana. En concreto, en el texto aparecen dos causas, la
naturaleza y Dios. Atribuyendo un sujeto de la accion que no es el hombre, el
contraste entre lo que depende del hombre y lo que no se hace mucho maés claro. El
hombre puede adiestrar a los animales, pero la naturaleza (o Dios) llega mucho mas
lejos y mejor en esta tarea. La obra de la naturaleza sobrepasa toda cogitacion
humana, porque todo deviene posible. Desconocemos los mecanismos que operan
en el curso de los acontecimientos, pues si asi fuese significaria que tenemos
acceso a la voluntad de Dios. Esta vision de la naturaleza como inmensidad nos
conduce a la modestia, ya que ante tamafia inmensidad nos es imposible situarnos
por encima del mundo natural. Asi, en este texto la experiencia del alcion se
presenta como un ejemplo particular de la mirada sobre la naturaleza y de lo que
podemos aprender de ella. Se trata, pues, de alargar nuestra vista para ser
consciente de nuestro lugar en el mundo, y esto justifica la multiplicacion de
ejemplos sobre los animales que aparecen en la Apologia. Esta multiplicacion se
convierte en un aprendizaje para el lector, que a través de dicha acumulacion
percibe adecuadamente la grandeza de la naturaleza y sitia al hombre en ella

mar. He aqui una clara descripcion de esta construccion, y tomada de fragmento fiable; sin embargo,
paréceme que no esclarece bastante la dificultad de esta arquitectura. (Y, por tanto, qué vanidad puede
llevarnos a colocar por debajo de nosotros y a interpretar con desdén los actos que no podemos ni imitar ni
comprender?

Para profundizar algo mas en esta igualdad y correspondencia entre nosotros y los animales, el privilegio del
que se gloria nuestra alma, de referir a su condicion todo cuanto concibe, de despojar de cualidades mortales y
corporales todo cuanto a ella viene, de forzar a todo cuanto considera digno de su trato a desvestirse y
despojarse de su condicion corruptible, haciendo que deje a un lado, en cuanto vestidos superfluos y viles, el
espesor, la longitud, la profundidad, el peso, ¢l color, el olor, la aspereza, la suavidad, la dureza, la blandura y
toda caracteristica sensible, para adaptarlo a su condicion inmortal y espiritual, de manera que Roma y Paris, a
los que tengo en mi corazoén, Paris, a la que imagino, la imagino y comprendo sin tamafio ni lugar, sin piedra,
ni escayola, ni madera; este mismo privilegio, digo, parecen tenerlo manifiestamente los animales pues un
caballo acostumbrado a las trompetas, a los arcabuzazos y a la lucha, al que vemos temblar y estremecerse
mientras duerme, tendido en su lecho, como si estuviera en el combate, seguro que concibe en su alma un son
de tambores sin ruido, un ejército sin armas y sin cuerpo:

Quippe videbis equos fortes, cum membra iacebunt

In somnis, sudare tamen, spirarque saepe,

Et quasi de palma summas contendere vides

Esa liebre que un lebrel se imagina en suefios, tras la cual vémosle jadear mientras duerme, alargar el rabo,
sacudir las patas e imitar perfectamente los movimientos de la carrera, es una liebre sin pelo ni huesos.
Venantumque canes in molli saepe quiete

lactant crura tamen subito, vocesque repente

Mittunt, et crebras redductunt naribus auras,

Ut vestigia si teneant inventa ferarum.

Experge factique sequuntur inania saepe

Cervorum simulacra, fugae quasi dedita cernant:

Donec discussis redeant erroribus ad se.

Los perros guardianes a los que a menudo vemos gruiir sofiando y luego ladrar del todo y despertarse
sobresaltados como si vieran llegar a algin extraflo; ese extrafio al que su alma ve es un hombre espiritual e
imperceptible, sin dimension, ni color, ni ser:

Consuela domi catulorum blanda propago

Degere, saepe levem ex oculis volumcremque soporem

Discutere, et corpus de terra corripere instant,

Proinde quasi ignotas facies atque ora tueantur.» («Apologia de Raimundo Sabundey, II, 12, 480-482; trad.
cast. Almudena Montojo, Ensayos, Madrid, Catedra, 2014, 483-485).



92 Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102

adecuadamente. En este sentido, la Apologia puede ser considerada como un
proceso de conocimiento de si: por la acumulacion de ejemplos sobre los animales,
la naturaleza deviene cada vez mas inmensa, y el hombre cada vez mas pequefio.

El segundo aspecto que quiero destacar es el de la fabricacion. El hombre
construye, el alcion construye, la naturaleza construye, Dios construye, Dios ha
hecho que el alcion fabrique, el hombre desconoce como Dios fabrica. Esta idea de
fabrica esta en consonancia con un pasaje anterior de la Apologia, previo a la
comparacion con los animales:

Por otro lado, es imposible de creer que toda esta maquina no tenga alguna
marca grabada de mano de este gran arquitecto y que no haya alguna imagen de
las cosas del mundo que refleje de algin modo al obrero que las ha construido y
formado?®.

El mundo es una maquina, lo que significa que ha sido construido, y si es asi, hace
falta un arquitecto. En el caos del alcion, Montaigne recurre a la naturaleza y a
Dios como causa, en coherencia con este tltimo fragmento aludido. El fundamento
de la metafora es la idea de causa. Y el conocimiento de los efectos nos conduce a
buscar su causa. En este fragmento, Montaigne sitia la metafora en un cuadro de
verosimilitud: es creible que la maquina posea las marcas de la creacion, pero es
dificil de comprender esto en un marco en el que se remarca la inaccesibilidad al
ser (Essais, 11, 12, 601; 601). No hay relacion entre las razones divinas y las
razones humanas, Dios no puede ser sometido a los principios de identidad, de
contradiccion, de tercero excluido, nada de eso (II, 12, 527; 541). La razon es,
simplemente, un rasgo de caracter antropoldgico que, segln lo visto, quizas no sea
exclusivo del hombre. En otro pasaje, Montaigne afirma: «No puede el hombre ser
sino lo que es, ni pensar sino segun su alcance» (II, 12, 520; 521).

El alcance humano es el que establece la relacion entre la maquina y el
arquitecto: en las cosas del mundo encontramos la imagen de Dios, pero se trata de
un Dios humano, pues estamos atrapados en nosotros mismos, no podemos ir mas
alla de nosotros. Somos nosotros quienes establecemos la relacion. Sin embargo,
esto no significa que establecer esta relacion entre la maquina y el arquitecto no
sea, en tanto que discurso humano, util. Y, en el fragmento que nos ocupa, la
utilidad no es teologica, sino de conocimiento de si. Situando a Dios como
constructor, el hombre comprende la inmensidad de la naturaleza y se comprende a
si mismo como inferior.

Asi, este fragmento puede ser interpretado desde dos puntos de vista. Por una
parte, y tal como es caracterizado por Derrida, como un texto pre-moderno, en la
medida que uno de los aspectos de la modernidad consistira en el desplazamiento
de Dios por el hombre, que intentara reemplazar a aquel como maestro y sefior de
la naturaleza. Asi, la critica de Montaigne puede ser vista como una critica avant la
lettre a la modernidad, en la linea de las criticas posteriores a la Ilustracion (desde
los romanticos a los post-modernos). Pero, desde otra parte, leido a partir de las
consideraciones hechas sobre el pasaje de la maquina y el arquitecto, Montaigne se
situaria dentro de la modernidad al considerar que la razon pertenece al ser humano

8 M. de MONTAIGNE, Essais, 11, 12, 446; 450.



Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 93

y que todo conocimiento, humano, forma parte del alcance humano, y enlazaria
con la critica ilustrada de la razon por la razon misma.

Es en este contexto de rebaja de la vanidad humana que Montaigne, en el
fragmento que estamos comentando, da un paso mas, equiparando a los animales
con el hombre. No se trata ya de rebajarnos, sino de igualarnos. El ejemplo del
alcion nos ha mostrado la debilidad humana y la superioridad del animal, pero
Montaigne no quiere que el lector se quede solo con eso, sino que es un paso
necesario para considerar la igualdad entre animales y humanos, esto es, la
animalidad del hombre. Para ello, Montaigne recurre a otros ejemplos e introduce
un nuevo objeto de comparacion, la facultad de la imaginacion. Estaba presente
desde el inicio, pues en el ejemplo del alcion, que sobrepasa toda cogitacion
humana, es la imaginacion la que es interpelada. Ahora Montaigne nos recuerda en
qué consiste el proceso imaginativo: cuando el hombre recibe en la imaginacion,
des-corporeiza, elimina lo sensible, para alcanzar una imagen que corresponde a la
condicion espiritual del hombre. La imagen esta desprovista de materialidad. Aqui
Montaigne recoge un pasaje del Liber Creaturarum de Sabunde, en el que se
explica que el hombre, a partir de imégenes sensibles, forma conceptos abstractos’.
El alma tiene un poder de abstraccion por el cual impone a su objeto su propia
forma, eliminando sus cualidades corporales. Pero para Sabunde, el hombre se
distingue de los animales porque posee un discurso que le permite conducir las
cosas a su intelecto y decidir libremente sobre ellas. Es importante resaltar que este
pasaje de Sabunde, casi transcrito literalmente por Montaigne, aparece en la
cuestion de la inmortalidad del alma. Se trata de uno de los argumentos de Sabunde
a favor de la inmortalidad: el poder de abstraccion del alma, que le permite
eliminar la materialidad de las cosas y captar el universal incorruptible. Montaigne,
para sus propositos, pone en juego, pues, a Plutarco y a Sabunde, pero también a
Lucrecio.

Las citas de Lucrecio corresponden al libro IV de De Rerum Natura, en el que
Lucrecio habla de los suefios'”. Montaigne intenta mostrar que los animales
también imaginan, y que lo hacen de la misma manera que el ser humano. El
ejemplo del caballo lo iguala al hombre a partir de la similitud del proceso de la
imaginacion. Notese que el escéptico Montaigne afirma con contundencia: «seguro
que concibe en su almay». Esto es asi porque en la experiencia externa que
poseemos es similar, y a los mismos efectos les deberian corresponder las mismas
causas. Asi, si aceptamos una relacion causa-efecto en el hombre, y si en los
animales encontramos efectos similares o idénticos, entonces debemos atribuirles
causas similares o idénticas. Es el caso de las acciones virtuosas o viciosas de los
animales, pero también de la facultad de abstraccion. El tema es distinto, pero la
estrategia metodoldgica es la misma: por el ejemplo del alcion, Montaigne muestra
la igualdad entre animales y humanos mediante un criterio metodologico de aplicar
la analogia de la relacion causa-efecto; esto le permite dar un paso mas e introducir
una cuestion mucho mas polémica, la de la abstraccion, polémica porque esta

®  R. SABUNDE, Liber creaturarum. Theologia naturalis, siue liber creaturarum specialiter de homine, & de

natura eis inquantum homo ..., 11, 217. {http://www.cervantesvirtual.com/obra/liber-creaturarum-theologia-
naturalis-siue-liber-creaturarum-specialiter-de-homine-de-natura-eis-inquantum-homo }

19 LUCRECIO, De rerum natura. De la naturaleza. trad. Eduard Valenti, Madrid, Acantilado, 2012, libro IV, 987-
991-998.



94 Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102

ligada a la cuestion de la inmortalidad y a la de la corporalidad del hombre. Es
cierto que la argumentacion de Montaigne no es muy técnica, y que no tiene en
cuenta la distincion aristotélica entre imaginacion sensible e inteligencia, pero la
simplicidad del argumento juega a su favor: si los animales suefian, hemos de
suponer que sus suefios se producen de manera similar a la del hombre. Asi, los
animales, a partir de la experiencia sensible, llegan, por la imaginacién que actlia
en el sueflo, a la abstraccion.

No es casual que, inmediatamente después del fragmento que estamos
comentando, Montaigne introduzca el tema del cuerpo. Y tampoco que el autor que
enlace los dos temas sea Lucrecio, pues éste representa la defensa de la
corporalidad''. Escogiendo tres citas de De Rerum Natura para igualar los
procedimientos del alma humana y animal, otra lectura aparece, ademas de la
explicita de mostrar la capacidad del animal de eliminar el cuerpo en el proceso
imaginativo, de abstraer como lo hace el hombre. Esta lectura alternativa, mas
implicita, consiste en igualar por el otro lado, acercando el hombre al animal, pues
la actividad mental de éste, aunque pueda abstraer, no parece que le permita
acceder a una dimension radicalmente distinta de la corporal. Todo este pasaje
sobre la abstraccion puede ser visto, asi, como un didlogo o discusion entre
Lucrecio y Sabunde. Montaigne utiliza Lucrecio como una evidencia de que lo que
Sabunde atribuye al hombre vale también para los animales. Pero, remarquemos
que esta lectura alternativa parece incompatible con la anterior, o cuando menos asi
ha sucedido: Mientras Champaignac, Silhon o Descartes interpretan que la
igualdad montaigneana entre animales y hombres implica aceptar la inmortalidad
del alma animal, el propio Champaignac admite que es posible la «igualdad por
abajo» esto es, que el hombre, como el animal, no posea alma inmortal. Esta es la
consecuencia mas peligrosa (y por esto precisamente no explicitada) de la
homogeneizacion de los seres vivos operada por Montaigne.

3. Descartes: la reivindicacion de la singularidad del hombre

En la quinta parte del Discurso del Método, Descartes reacciona ante la posicion de
Montaigne, aunque sin citarlo. Para ello, parte de la misma idea de fabricar, que
habiamos visto en el pasaje de Montaigne, con la intencion de mostrar que existen
diversos modos de fabricacion en la naturaleza. Asi, el texto cartesiano no empieza
comparando directamente al hombre con el animal, sino al hombre con una
maquina, argumentando por qué el hombre no es igual a una méiquina'’. La

" Recordemos que para Savonarola, cien afios antes, Lucrecio representaba el ateismo.

«En este lugar de mi tratado me detuve de forma particular en hacer ver que, si hubiese maquinas tales que
tuviesen los organos y la figura de un mono, o de cualquier animal sin razén, no tendriamos medio alguno
para reconocer que tales maquinas no tuviesen la misma naturaleza que estos animales. Por el contrario, si
hubiese alguna que tuviese semejanza con nuestro cuerpo ¢ imitase todas nuestras acciones tanto cuanto fuese
moralmente posible, tendriamos siempre medios muy seguros para conocer que no serian verdaderos hombres.
El primero es que nunca podrian usar palabras ni otros signos disponiéndolo tal y como nosotros lo hacemos
para manifestar a otros nuestros pensamientos. Pues puede facilmente pensarse que una maquina esté hecha de
forma tal que profiera palabras e inclusive que profiera algunas a propoésito de acciones corporales que
causasen cierto cambio en sus 0rganos, como si se pulsa en un cierto lugar que pregunte qué se le quiere decir
y si se pulsa en otro que grite que se le hace dafio y cosas semejantes; pero no sera capaz de utilizar de forma
diversa las palabras, para responder al sentido de todo cuanto se le diga en su presencia, tal y como los



Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 95

maquina presenta, frente al hombre, limitaciones como la falta de lenguaje como el
humano y su incapacidad para reaccionar antes las diversas circunstancias de la
vida como lo hace el hombre utilizando su razén. El objetivo principal de Descartes
es mostrar la peculiaridad humana. La teoria de la distincion entre alma y cuerpo,
aunque no mencionada en este fragmento, planea por todo el texto: el hombre no es
una maquina porque, en Ultimo término, posee un alma que no es reductible al
cuerpo, alma donde se aloja la facultad de la razon y el lenguaje. Al ser el hombre
algo no reductible a cuerpo, es algo mas que una maquina. En cambio, ésta para
Descartes no puede en ningun caso utilizar la razon y el lenguaje humanos porque
es algo meramente material. Esta es la razon de fondo, pero obsérvese que
Descartes no la explicita, sino que se limita a aseverar, mediante una especie de
experimento mental, que las maquinas no podran ni utilizar un lenguaje como el
humano, ni ejecutar acciones a la manera humana, puesto que no podremos
proporcionarles el instrumento universal que es la razon, sino solo crearlas para
que ejecuten acciones particulares concretas, a partir de una correcta disposicion de
sus oOrganos. Esta imposibilidad moral, para Descartes, se deriva de la
imposibilidad de prever y establecer mecanismos para todas las acciones posibles,
puesto que la razon humana no funciona como mecanismos, sino que presupone la
libertad.

En el texto que continua el Discurso, Descartes introduce la comparacion entre
humanos y animales. Las dos distinciones entre humanos y maquinas se dan
también al comparar humanos y animales. En primer lugar, los hombres, por
embrutecidos que sean, son capaces de componer un discurso «mediante el cual
den a conocer sus pensamientos», mientras que no existen animales que sean
capaces de algo semejante, aunque posean los organos adecuados para proferir
palabras, pues no demuestran que piensan lo que expresan. El que no puedan
hacerlo, para Descartes, es una prueba de que carecen de razdn, el instrumento
necesario para que haya lenguaje humano. Podemos entrenar a un animal, pero no
conseguiremos que expresen sus pensamientos mediante un lenguaje, ni
conseguiremos comunicarnos con ellos en este nivel. En segundo lugar, como
sucede con las maquinas, los animales pueden realizar algunas acciones mucho
mejor que los humanos, pero eso no prueba que tengan “ingenio”, puesto que, de
ser asi, segiin Descartes, podrian ejecutar cualquier accidn mejor que nosotros, y no
solo aquellas que dependen de la adecuada disposicion de sus organos. La
conclusion de Descartes es clara:

hombres menos capacitados pueden realizar. El segundo es que, aunque fuesen capaces de ejecutar varias
acciones tan correctamente o mejor que ninguno de nosotros, fallarian sin duda en otras, en virtud de lo cual
descubririamos que no obran por conocimiento, sino solamente en virtud de la disposicion de sus organos.
Pues, asi como la razon es un instrumento universal, capaz de servir en cualquier circunstancia, estos organos,
por el contrario, exigen una disposicion particular para cada accion concreta. Por lo cual es moralmente
imposible que exista una maquina con una variedad de resortes dispuestos en una forma tal que pudieran
hacerla actuar en todas las coyunturas de la vida, tal y como nuestra razon nos hace actuar.» R. DESCARTES,
Discurso del método, en Oeuvres de Descartes, éd. Adam-Tannery, 11 vols., Paris, Vrin, 1996. Se cita por el
acronimo AT, seguido del niimero de volumen y de pagina, y, si procede, la indicacion de la traduccion
castellana. En este caso, AT VI, 56-57. Cito por la traduccion castellana a cargo de Guillermo Quintas,
Discurso del método, Madrid, Alianza, 1999.



96 Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102

Por el contrario, debemos afirmar que carecen totalmente de €l [ingenio] y que es
la Naturaleza quién obra en ellos, segun la disposicion de sus 6rganos, del mismo
modo que un reloj, compuesto exclusivamente de ruedas y resortes, puede
marcar las horas y medir el tiempo con mayor precision que nosotros a pesar de
toda nuestra prudencial®.

El ultimo parrafo de la quinta parte del Discurso del Método, que concluye la
comparacion maquinas-humanos-animales, muestra cual es el punto clave, el del
alma racional'®. En ese parrafo, Descartes lleva a cabo tres afirmaciones bésicas: 1)
el alma esta alojada en el cuerpo no como un piloto en su navio, sino que esta unida
«mas intimamente con él para tener, ademas, sentimientos y apetitos semejantes a
los nuestros y componer asi a un verdadero hombre»; 2) Nada nos aleja mas del
«recto camino de la virtud que el imaginar que el alma de las bestias sea de la
misma naturaleza que la nuestra»; 3) la naturaleza de nuestra alma es enteramente
independiente del cuerpo, y como no perece con él y no conocemos qué podria
destruirla, «es natural pensar que es inmortal».

La cuestion de la comparacion con los animales, pues, es la cuestion de la
peculiaridad humana, y ese conocimiento tiene consecuencias en el ambito de la
moral. Notese, sin embargo, que esa peculiaridad no aleja del todo al hombre del
animal. Las afirmaciones 1) y 3) pueden parecer contradictorias, en la medida que
en la primera se defiende una unién alma cuerpo y en la tltima la independencia de
la primera respecto del segundo, independencia que, cuando se olvida, nos hace
caer en el error que se relata en la afirmacion 2), creer que el alma animal es igual a
la humana.

Es claro que esta quinta parte del Discurso del Método puede ser vista como una
réplica a la Apologia, pero comoquiera que lo que nos interesa es comparar el
planteamiento de Descartes con el de Montaigne, en vistas a sacar las oportunas
consecuencias para el gobierno de si, conviene considerar la correspondencia de
Descartes con el Marqués de Newcastle, pues es ahi, escribiendo sobre el
pensamiento animal, donde Descartes menciona a Montaigne. La primera carta a
Newcastle que trata la cuestion animal es de octubre de 1645 (AT IV, 325-330). De
ella, podemos sacar en claro varias cosas: 1) el tema de los animales es importante
para Descartes, pues dice que lleva mas de 15 afios trabajando en ello; 2) es
importante porque nos ayuda en la conservacion de nuestra salud; 3) se trata de un

3 AT VI 59.

«Después de todo esto, habia yo descrito el alma razonable y mostrado que en manera alguna puede seguirse
de la potencia de la materia, como las otras cosas de que he hablado, sino que ha de ser expresamente creada;
y no basta que esté alojada en el cuerpo humano, como un piloto en su navio, a no ser acaso para mover sus
miembros, sino que es necesario que esté junta y unida al cuerpo mas estrechamente, para tener sentimientos y
apetitos semejantes a los nuestros y componer asi un hombre verdadero. Por lo demas, me he extendido aqui
un tanto sobre el tema del alma, porque es de los mas importantes; que, después del error de los que niegan a
Dios, error que pienso haber refutado bastantemente en lo que precede, no hay nada que mas aparte a los
espiritus endebles del recto camino de la virtud, que el imaginar que el alma de los animales es de la misma
naturaleza que la nuestra, y que, por consiguiente, nada hemos de temer ni esperar tras esta vida, como nada
temen ni esperan las moscas y las hormigas; mientras que si sabemos cuan diferentes somos de los animales,
entenderemos mucho mejor las razones que prueban que nuestra alma es de naturaleza enteramente
independiente del cuerpo, y, por consiguiente, que no esta atenida a morir con él; y puesto que no vemos otras
causas que la destruyan, nos inclinaremos naturalmente a juzgar que es inmortal.» AT VI, 59-60; trad. G.
Quintas.



Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 97

tema que no se puede resolver exclusivamente desde la razon pura, sino que es
necesario realizar experiencias que confirmen nuestras deducciones teoricas. Esa
similitud entre hombre y animal se supone al final de la carta, cuando Descartes
enlaza el desarrollo de la medicina con el tratado sobre los animales:

La conservacion de la salud ha sido desde siempre el principal objetivo de mis
investigaciones, y no tengo duda que hay maneras de adquirir muchos
conocimientos, en relacion a la Medicina, que han sido ignoradas hasta ahora.
Pero el tratado sobre los animales en el que estoy meditando y que no he sabido
aun finalizar, siendo una entrada para alcanzar dichos conocimientos, tengo
mucho cuidado en vanagloriarme que los poseo'.

Pero a lo largo de la misma carta, Descartes ya ha mostrado en qué consiste esta
similitud supuesta: Dios es presentado como la causa general de todos los
movimientos, y esto implica a todos los seres vivos, cuyo movimiento puede ser
explicado mecanicamente: asi, tanto los procesos externos (colores, sonidos...)
como los internos (sed, hambre...) se producen por los mismos mecanismos: por la
extremidad de los nervios, su movimiento excita en el alma el sentimiento
correspondiente (AT IV, 326).

Es en la segunda carta a Newcastle, la del 23 de noviembre de 1646 (AT 1V,
569-576), en la que Descartes menciona a Montaigne. La carta empieza reiterando
la idea fundamental de la anterior, esto es, la similitud entre hombres y animales
por lo que hace a la fisiologia, pero en seguida entra en el tema de la diferencia
entre ellos, desmarcandose de la posicion de Montaigne:

En lo que respecta al entendimiento o al pensamiento que Montaigne y algunos
otros atribuyen a los animales, no puedo compartir su opiniéon. No es que me
detenga en lo que se dice, que los hombres posean un dominio absoluto sobre
todos los otros animales, ya que reconozco que los hay mas fuertes que nosotros,
y creo que puede haberlos que posean artimafias naturales capaces de engafiar a
los hombres mas sagaces. Pero considero que nos imitan o sobrepasan solo en
aquellas acciones que no son conducidas por nuestro pensamiento'®.

Descartes estd, pues, de acuerdo con Montaigne en el punto de la presunta
superioridad del hombre sobre los animales. Ambos, Montaigne y Descartes, no
estan de acuerdo con la creencia comun del «dominio absoluto» del hombre sobre
los animales. Remarquese que en este texto Descartes se refiere a «los otros
animalesy, incluyendo al hombre como uno de ellos. Bien es cierto que el discurso
de Montaigne es valorativo, en términos de grandeza y miseria del hombre,
mientras que el discurso de Descartes pretende ser descriptivo, en términos de
pensamiento y extension'’. Sin embargo, el resultado es el mismo, el de la
limitacion de la presuncion humana de superioridad sobre el animal. Ahora bien,
que el hombre no pueda pretender ser el amo de los animales no significa, para
Descartes, que no existan diferencias entre ellos. Es entonces cuando aparecen

5 ATV, 329 (la traduccién es mia).
16 AT 1V, 573 (la traduccién es mia).
17" Véase T. GONTIER, De I’homme a I’animal, Paris, Vrin, 1998, 102.



98 Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102

parecidos argumentos que los expuestos en el Discurso del Método, argumentos
que se reducen a un hecho probado -el hombre posee pensamiento no reducible a
extension-, y a otro no probado, pero si altamente probable -el animal no posee este
tipo de pensamiento.

Recordemos que para estudiar a los animales necesitamos experiencias, pero
nos encontramos con un obstaculo, expresado con claridad en una de las cartas de
Descartes a Henry More en la que también se trata la cuestion del pensamiento
animal: no podemos penetrar en sus corazones'®, esto es, solo ellos, si es el caso,
pueden poseer la certeza que piensan. Asi, para saber si los animales piensan
hemos de proceder como lo hacemos para saber si el resto de seres humanos que no
somos nosotros piensa: observando y buscando signos que revelen que es asi. En el
caso de los seres humanos, tenemos una prueba, el lenguaje, por el que los hombres
expresan sus pensamientos. Para Descartes, los animales no poseen un lenguaje
como el humano, y esto es una evidencia experiencial: no encontramos ningun
animal que utilice un lenguaje que exprese pensamientos tal como sucede en el
caso del hombre. Pero entonces, ;qué expresa el lenguaje animal? La respuesta de
Descartes la encontramos en la carta a Newcastle, ya antes de la mencion a
Montaigne: pasiones. Los animales poseen pasiones, como los humanos, y su
lenguaje expresa las mismas. Pero las pasiones pertenecen, de entrada, al cuerpo, y
su presencia no implica la existencia de alma racional. En este sentido, los
animales y el hombre se asemejan, pues las pasiones y su dimension corporal es
similar. El factor diferencial, sin embargo, existe, y consiste en la presencia del
pensamiento para dirigir algunas de las acciones humanas. Algunas, porque no
todas las acciones humanas estan guiadas por el pensamiento, pues realizamos
acciones (protegernos cuando estamos cayendo, parar un golpe, caminar...) sin
pensar que las estamos llevando a cabo. Sin el pensamiento, nuestras acciones
serian iguales a las de los animales, puesto que nuestro cuerpo estd sujeto a las
mismas leyes. Y cuando comparamos hombres y animales en este sentido, vemos
en muchas de las acciones los animales superan a los humanos. Pero la observacion
no nos permite, de ahi, deducir que los animales posean pensamiento en el mismo
sentido que podemos hacerlo al observar a los seres humanos.

4. Peculiaridad del hombre y gobierno de si

Montaigne y Descartes parecen representar dos maneras de entender el mundo, que
Derrida plantea como opuestas. Derrida recupera a Montaigne para utilizarlo como
un texto avant la lettre anticartesiano, pero mas bien es el texto de Descartes el que
se presenta como una alternativa al de Montaigne. Y se trata no tanto de un texto
anti-monteaigneano, sino de un texto reformador'®. Descartes asume muchas de las
consideraciones de Montaigne en relacion a los animales, y ofrece una teoria
cientifica que explica el discurso monteaigneano de equiparacion entre hombre y

18 A More, 5 de febrero de 1649, AT V, 276-277.

19 Reforma que se inserta, como bien ha mostrado Faye, dentro de la tradicion renacentista de reflexion sobre la
dignidad del hombre, en la que, ademas de Montaigne, podemos situar a Charles de Bovelle o Giovanni Pico
de la Mirandola. Véase E. FAYE, Philosophie et perfection de I’homme: De la Rennaissance a Descartes,
Paris, Vrin, 1998.



Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 99

animal. Descartes podria haberse limitado a eso, a proponer una vision del mundo
que consolidase la equiparacion hombre-animal, pero no lo hace. Quiero centrarme
en dos razones que explican por qué toma otro camino.

La primera razon es de orden teoldgico, y tiene que ver con la inmortalidad del
alma®. Al final de la carta a Newcastle en la que aparece Montaigne, Descartes
afiade un ultimo argumento para defender la peculiaridad del hombre en relacion a
los animales ademas del de la posesion del lenguaje. La objecion que se le plantea
a Descartes es la siguiente:

1) dado que animales y hombres poseen 6rganos similares;

2) dado que el cuerpo humano esta asociado a un pensamiento;

3) en conclusion, el cuerpo animal esta asociado a un pensamiento.

Esta equiparacion no es combatida por Descartes volviendo al argumento del
lenguaje, esto es, apelando a la falta de evidencia que el animal posea pensamiento
racional. Comoquiera que no podemos penetrar en sus corazones, podemos
perfectamente sostener el anterior argumento, totalmente plausible. Ante esta
situacion, Descartes ofrece un contraargumento para mostrar la absurdidad de la
inferencia: si los animales pensasen como nosotros, entonces poseerian alma
inmortal, y, puesto que, dada la inferencia, no hay razon para pensar que esto seria
asi en algunos animales y en otros no, entonces deberiamos afirmar que seres vivos
como las ostras y las esponjas poseen alma inmortal, lo cual es una creencia
absurda. La premisa que en la carta no se discute es que, si alguien posee
pensamiento, debe poseer alma inmortal. Y esa es la premisa que, silenciosamente,
estaba en cuestion en el fragmento de los Ensayos que acabamos de comentar.
Montaigne parece conducir al hombre hacia al animal; Descartes opera
inversamente, conduce el animal al hombre, para entonces mostrar la absurdidad
del proceso. Porque, la posibilidad que dejan entrever los Ensayos no se puede dar
para Descartes, dado que considera demostrada la inmortalidad del alma?'.

La segunda razoén es de orden moral, y tiene que ver con el gobierno de si. El
mundo montaigneano es un mundo que no podemos comprender, y eso significa
que, para nosotros, es un mundo donde todo es posible. No tenemos acceso a la
Verdad, y por tanto la caza del conocimiento es infructuosa. Pero comoquiera que
debemos igualmente situarnos en este mundo, e intentar vivir lo mejor posible de
acuerdo con él; y comoquiera que el patron de nuestro gobierno de nosotros
mismos no puede ser una verdad a la que no tenemos acceso; y comoquiera que el
deseo de conocimiento es natural e inevitable, esto es, no podemos evitar la caza
del conocimiento; entonces, lo importante, para Montaigne, es como se lleva a
cabo dicha caza, el camino mas que el resultado. Asi, la propuesta montaigneana

Con ello no quiero decir que Descartes haga teologia, sino tan solo que cuestiones teologicas influyen en su
discurso. Recordemos la carta a Mersenne de marzo de 1636 (AT I, 338-342), en la que queda claro que el
Discurso del método no es una obra de teologia. Descartes supondria la secularizacion de un planteamiento
religioso, que podemos encontrar en San Agustin (véase C. TAYLOR, Sources of the Self: The Making of the
Modern Identity, Cambridge, Harvard University Press, 1989, 157).

La clave del argumento de Descartes pasa por considerar como iguales a todos los animales. Asi, si atribuimos
alma a una especie, deberiamos hacerlo con todas. El argumento es vicioso porque parte de suponer lo que
quiere demostrar, que el hombre es distinto del resto de especies, al haber demostrado ya que posee alma
inmortal, por lo que cualquier poseedor de alma ésta también deberia ser inmortal. Sin embargo, no se
demuestra por qué no puede hacerse también un corte entre el resto de animales, por ejemplo, entre un perro y
una ostra.

21



100 Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102

pasa por la formacion del juicio, puesto que ante un mundo de doxa s6lo un juicio
bien entrenado puede situarse y forjarse unas reglas para conducirse
adecuadamente. En esto consiste, para Montaigne, hacer el hombre, en reflexionar,
considerar, analizar, juzgar, poner a su entendimiento en accion.

Para Descartes, sin embargo, la situacion es otra. El mundo si es cognoscible de
manera que podemos acceder a la verdad de su estructura y funcionamiento. No es
un mundo incomprensible, sino explicable’’. El problema que se le plantea a
Descartes es que esa explicacion parece dejar de lado la libertad humana,
fundamento del gobierno de si. La explicacion mecanicista permite dar cuenta del
comportamiento animal sin recurrir a un alma racional. En este contexto, el
gobierno de si no es necesario, pues la propia naturaleza es la que provee los
comportamientos adecuados en cada caso. Pero cada hombre no se considera a si
mismo como una maquina, pues al mirar dentro de si ve que posee, ciertamente, lo
que Descartes denomina, en la mencionada carta a More, alma corporal, causa de
los movimientos mecanicos y corporales que dependen de la fuerza de los espiritus
animales y de la configuracion de las partes (A More, 5 de febrero de 1649, AT V,
276; 75). Pero ve también que posee otro principio del movimiento, el alma
racional, alma incorporea, causa de movimientos voluntarios. La posesion de este
principio distingue al hombre del animal, y le permite ser duefio de si mismo. El
descubrimiento del cogito lleva consigo la consciencia de la libertad: puedo pensar
lo que quiera, soy duefio de mis pensamientos, y esa voluntad es la base para
gobernarme a mi mismo®.

5. Para concluir

En el mundo segin Montaigne no hay ningun problema en equiparar al hombre con
el animal, pues la ausencia de conocimiento del funcionamiento del mundo lleva a
considerar que cada especie utiliza los instrumentos que la naturaleza le ha
proporcionado para conducirse en la vida, y asi el hombre puede gobernarse a si
mismo a partir de su entendimiento. En el mundo segin Descartes, en cambio, el
hombre no puede conducirse a si mismo si se le considera un animal mas, y
necesita un elemento que le permita sustraerse del mecanicismo. La cuestion, pues,
no es tanto el menosprecio del animal como la defensa de la peculiaridad del
hombre para hacer posible el gobierno de si, que Descartes condiciona a la
posesion de la libertad. La resistencia cartesiana a la completa animalidad del
hombre —que, para Montaigne, que no posee una concepcion mecanicista del
mundo, no supone ningun problema- pasa por la distincion alma-cuerpo, que se
antoja fundamental para que el hombre sea duefio de si mismo, ya que sin ella el
hombre no podria disefiar su propia vida, sometido como estaria a la mecanica
corporal. La confrontacion entre ambos autores, por tanto, no es tanto respecto de

22 Aunque no podamos captar el sentido del mundo, ya que no tenemos acceso a los designios divinos. Véase la

Carta a Mersenne en la que Descartes plantea la doctrina de la creacion de las verdades eternas, AT I, 145-
146.

Sobre la importancia de la distincion alma-cuerpo para el desarrollo de la modernidad, véase J.L. LLINAS, «El
cuerpo como maquina: la aportacion del dualismo cartesiano al desarrollo de la ciencia moderna», Daimon.
Revista Internacional de Filosofia, Suplemento 5 (2016), 437-443.

23



Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102 101

la dignidad de los animales, o de sus capacidades (sobre lo que no hay disenso),
sino sobre la concepcion del mundo, que condiciona la vision del hombre y su
actitud vital. Esto es, en ambos casos la antropologia (y la ética que se deriva) se
construye a partir de la fisica o de la cosmologia. Y cuando la fisica pone en
cuestion, como cree Descartes, un elemento clave del hombre como es la libertad,
entonces es necesario establecer una metafisica que la asegure, pues solo asi el
gobierno de si seria posible.

El punto de partida de este articulo era la oposicion, que se desprende de la obra de
Derrida L’animal que donc je suis, entre Montaigne y Descartes. La oposicion le
sirve a Derrida para ejemplificar el logocentrismo dominante y sus alternativas
historicas, pero precisamente por eso simplifica atribuyendo a Descartes,
representante del logocentrismo moderno dominante, una vision negativa del
animal en oposicion a Montaigne, que se situaria en los margenes de ese
logocentrismo al presentar una vision positiva del animal. Hemos visto que esta
oposicion debe ser matizada, pues ni esta claro que Montaigne sea un pre-moderno
ni que Descartes desprecie a los animales. La oposicion entre Montaigne y
Descartes, en su contexto, se sitia en torno a lo que sea el hombre, y no en la
cuestion de la dignidad de los animales. La critica de Derrida al logocentrismo en
relacion al animal posee dos dimensiones. La primera se refiere al menosprecio del
animal. En este sentido, la vision de Descartes que tiene Derrida concuerda con una
interpretacion topica segin la cual Descartes defiende una tesis, considerada
monstruosa, por la que cual los animales no poseen sentimientos ni consciencia de
ninguna clase y, que, por tanto, son meras maquinas®**. Sin embargo, los textos
cartesianos y las consideraciones hechas a lo largo de este articulo no permiten
seguir sosteniendo esta tesis, pues Descartes ni pretende rebajar al animal ni
sustraerle su capacidad de sentir, sino tan so6lo resaltar la peculiaridad del ser
humano que, poseyendo animalidad, es también otra cosa®. Asi, la oposicion
establecida entre Montaigne y Descartes por parte de Derrida no es adecuada, si
unicamente la consideramos desde la perspectiva del menosprecio al animal. Ahora
bien, aunque no se menosprecie al animal, al poseer el hombre, para Descartes,
algo que el animal no tiene, se sitiia en un plano ontoldégico distinto, y eso para
Derrida implica una superioridad de uno sobre otro. La prioridad ontoldgica, para
Derrida, tiene como efecto la desnaturalizacion del ser humano, la ocultacion de su
animalidad. Resaltando lo peculiar del hombre, lo compartido, la animalidad,
queda en un segundo plano. Y asi nos olvidamos de las afirmaciones de Descartes
que el verdadero hombre es cuerpo y alma y que los cuerpos de los animales y del

Esta interpretacion se extendié especialmente en el mundo anglosajon a partir de la obra de N. KEMP SMITH,
New Studies in the Philosophy of Descartes, London, Macmillan, 1952, aunque ya esta presente antes, asi, por
ejemplo, en A. BOYCE GIBSON, The Philosophy of Descartes, London, Methuen, 1932, 214. Esta vision topica
se ha instalado mas alla del ambito de los estudios de Descartes, como puede verse en T. REGAN & P. SINGER
(eds), Animal Rights and Human Obligations. Engle-wood Cliffs, NJ, Prentice Hall, 1976, 4.

Entre los especialistas de Descartes se ha destacado a menudo la simpleza del topico de negar sentimientos a
los animales. Entre los que han contribuido a sefialar los matices de la posicion cartesiana en relacion a los
animales y a sostener que los animales, segiin Descartes, no pueden ser reducidos a meras maquinas,
mencionemos a J. COTTINGHAM, «A brute to the Brutes? Descartes’ Treatment of Animalsy, Philosophy 53
(1978), 551-56, y a EMRE ARDA ERDENK, «Descartes’ Account of Feeling of Pain in Animalsy, Felsefe ve
Sosyal Bilimler Dergisi (FLSF), 15 (2013), 201-210.



102 Llinas, J. L. Ingenium 11 2017: 87-102

hombre funcionan de manera andloga, para recordar Unicamente aquellas
afirmaciones que separan claramente hombre de animal. Desde este punto de vista,
las estrategias de Derrida de reivindicacion del animal tienen un objetivo similar al
de Montaigne, la homogeneizacion entre ser humano y resto de especies, que en el
caso de Derrida posee un objetivo: luchar contra la desnaturalizacion del ser
humano, contra la ocultacion de su animalidad®.

De este modo, la vuelta a los textos de Montaigne y Descartes que hemos
efectuado nos permite considerar mejor el problema del animal. Mas alla de que
nos recuerde el peligro de simplificar demasiado las posiciones de cada uno sobre
el tema, nos permite ver cual es el problema de fondo, pues mas alla de los debates
éticos sobre la cuestion, o de la reivindicacion del animal, lo que esta en debate, ya
en la primera modernidad, es lo que sea el hombre, esto es, qué concepcion del
hombre poseemos y a partir de la cual intentamos gobernarnos a nosotros mismos y
construimos nuestras posiciones morales. La cuestion, pues, es siempre el hombre,
porque el animal siempre se articula como lo otro: para conocerlo como objeto, lo
consideramos mecanicamente, y al hacerlo su caracter animado desaparece, pero si
vamos mas alla de verlo como un mecanismo y le otorgamos vida, entonces sus
sensaciones solo le pertenecen a él y quedan fuera de nuestro alcance®’. Por eso
Descartes no pretende penetrar en el corazon de los animales, sino Unicamente
caracterizarlos suficientemente para que sirvan al propoésito de entender mejor qué
sea el hombre. Montaigne se estudia a si mismo mas que cualquier otro tema, y
referirse a los animales no es mas que otra manera de estudiarse a si mismo en
tanto que ejemplar singular de ser humano®™. Y en Derrida nos encontramos
también con que el problema de fondo de la cuestion del animal reside en la
concepcion del hombre que se posea. El titulo de la obra que nos ha servido de
referencia, L animal que donc je suis, es suficientemente significativo, pero que el
problema es la concepcion que se posee del ser humano queda claro en otras obras
como La Béte et le Souverain®. Pero la vuelta a la discusion de Descartes con
Montaigne respecto de los animales, recordémoslo, no solo sirve para darnos
cuenta de que el problema es ante todo antropoldgico, sino que responde a una
concepcion del mundo en el que se inserta (el del mecanicismo en el caso de
Descartes). Pensar el animal, pues, es primero pensar el ser humano, y pensarlo en
tanto que inserto en un mundo determinado: ética, antropologia y cosmologia se
interconectan y no pueden ser separadas. Asi, las reflexiones de Montaigne y
Descartes en el inicio del pensamiento moderno, y de Derrida mas recientemente,
nos permiten constatar que todo debate ético sobre los animales debe partir primero
de una reflexion sobre la concepcion del ser humano y del mundo en el que esta.

En este sentido, como observa Matthew Senior, el titulo L animal que donc je suis se presenta como una
réplica al «Pienso, luego existo» cartesiano. M. SENIOR, «L’animal que donc je suis: self-humaning in
Descartes and Derrida», Yale French Studies (2015), 52-69, 55.

Véase H. NEIRA, «El impenetrable corazén animal: Descartes y Condillac ante los animales», Filosofia
Unisinos, 14/3 (2013), 226-241, especialmente 239.

Para la consideracion de los Ensayos como un estudio del ser humano, véase J.L. LLINAS, L’ home de
Montaigne, Barcelona, Proa, 2009.

2% J. DERRIDA, La Béte et le souverain, 2 vols., Paris, Galilée, 2008-2010.

28



