EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Tlu. Revista de Ciencias de las Religiones RESENAS
ISSN-e: 1988-3269

Gonzalez Ferrin, Emilio (2024): (2024)
SQué es el islam? Sevilla, Editorial Senderos, 197
pp. ISBN: 978-84-124528-X-X

Alejandro Martin Navarro i
Departamento de Metafisica y Corrientes Actuales de la Filosofia, Etica y Filosofia Politica de la Facultad de Filosofia de la
Universidad de Sevilla

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.97218

Quisiera comenzar la resefa de este interesante libro del profesor Gonzalez Ferrin diciendo unas palabras
sobre la coleccion en la que aparece: la Biblioteca de Conceptos Fundamentales de la editorial Senderos,
dirigida por Juan Arana, que ha tenido el acierto de ir publicando titulos tan interesantes como ;Qué son
las emociones?, de Rodriguez Valls, ;Qué es la conciencia?, del propio Arana, o ;Qué es el judaismo?, de
Gimeénez de Aragon. Una coleccion dirigida al gran publico con el objetivo de aclarar conceptos que, a juicio
del director, son fundamentales para situarse en nuestra cultura y en nuestra historia. Es lo que ocurre con el
de islam, un término polisémico, tan maltratado por el estigma xenofébico como por el romanticismo orien-
talista. De ahi que el esfuerzo de Gonzalez Ferrin vaya encaminado fundamentalmente a deshacer lo que él
mismo ha llamado en otras ocasiones el atasco epistemoldgico de la islamologia: la indistincion entre tres
sentidos de la palabra islam que deben ser comprendidos en su diferencia especifica para poder luego es-
tablecer las relaciones pertinentes entre ellos. Hay un islam como religidn, un Islam como culturay un Islam
como mundo musulman contemporaneo (pp. 45-46), algo asi como lo que quiso expresar Vilozny hablando,
eninglés, de “islam” para la religion, “islamicate world” para la cultura, e “islamic world” para el mundo actual
musulman. Ferrin nos viene a decir: es necesario comprender esos islames en su diferencia para, despueés,
y a partir de ella, pensar en sus relaciones mutuas.

En el primer capitulo, Gonzalez Ferrin aborda una discusion en torno a la diferencia entre “origenes” (mi-
ticos) y “comienzos” (historicos) del islam. A menudo se ensefia la historia de las religiones abrahamicas en
términos de un judaismo del que brotara un cristianismo al que, a su vez, llegado el momento, le saldra un
hermano antagonista, el islam. Gonzalez Ferrin plantea, siguiendo la linea de Boyarin y otros, la explicacion
de un parto multiple, en el que las tres religiones se constituyen a la vez, por exclusion reciproca: el judaismo
antiguo era, como el resto de religiones antiguas, un culto templario, sacrificial, que tendra que reinventarse
tras la destruccién del Templo y frente a un cristianismo que se paganiza y universaliza mas; también fren-
te a ese cristianismo que se va constituyendo en Nicea y Constantinopla, el islam retorna a lo puramente
abrahamico: un Dios-Uno, platonizante, irrepresentable, que se encarna, no en un Hijo, sino en su Palabra
“enlibrada” en el Coran. El islam seria entonces, hablando ahora en términos puramente teolégicos, la mas
antigua de las tres religiones monoteistas: un Dios amo y sefior de los hombres, frente al Dios “amigo” propio
del judaismo y el Dios hecho hombre, hermano nuestro, de la teologia cristiana (p. 29).

Un aspecto importante de la propuesta de Gonzalez Ferrin tiene que ver con la distancia critica, desarro-
llada en el capitulo 3, respecto al relato que las religiones han construido sobre su propio origen. En el caso
del islam, hay un relato, estrictamente religioso, articulado mas de dos siglos después de los hechos que
pretende narrar, y que nos habla del arcangel Gabriel presentandose a un comerciante agrafo en una cueva
de Arabia. Este relato ha sido tradicionalmente asumido por la historiografia posterior: por la confesional,
claro, pero también por la secular. En esta ultima, la desmitologizacion ha alcanzado a los aspectos sobre-
naturales, pero ha dejado incuestionados los elementos narrativos, asumiendo los hitos fundacionales cla-
sicos: Mahoma, Meca, Medina, desierto, etcétera. Asi, Theodor Noldeke y su Geschichte des Korans, quien
configurd una interpretacion académica a la medida de la religiosidad musulmana. Este paradigma es el que
sera rebatido por Wansbrough (Quranic Studies y Sectarian Milieu) y Patricia Crone (Hagarismo), combate al
que se suma Gonzalez Ferrin.

El relato tradicional es, en palabras de Peter von Sivers, la “story” sobre el islam, frente a la que debe
formularse la history, no como un relato con pretensiones de validez absoluta, pero si como acercamiento
desteologizado, atento a los datos y a los testimonios fiables. En este sentido, lo que ocurre desde el su-
puesto nacimiento de Mahoma hasta la constitucion de un canon coranico en torno al 800, es decir, lo que
la historiografia llama early islam, solo puede ser comprendido desde el “entorno sectario” (Wansbrough) o
melting pot de los primeros siglos, el lugar —geografico, pero también espiritual- en que cierto monoteis-
mo abrahamico seguidor de Jesus no puede asumir la deriva trinitaria que, surgida en el mismo universo

lu (Madrid) 30 2025: e-97218 1


https://dx.doi.org/10.5209/ilur.97218
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
https://orcid.org/0000-0002-0416-6927

2 Resefias. llu (Madrid) 30 2025: e-97218

polidoxo, ha terminado por convertirse en la ortodoxia a raiz de los grandes concilios de la Iglesia (Nicea,
primero, Constantinopla, después). En torno al aino 400 dedica San Agustin un De Trinitate justamente a los
criticos con el Concilio de Nicea. En su obra Las herejias llega a citar hasta ochenta y ocho sectas heréticas,
entre las que figuran los nazareos, que asumen la Tor3, o los ebionitas, que niegan la divinidad de Cristo, y
se refiere alli a la “obstinacion arriana” en no ver al Hijo de Dios igual al Padre. La misma obstinacion contra
un Dios entendido como Padre y un Jesus consustancial a El dara lugar al islam, que operara como arabiza-
cion de un judeocristianismo (que tiene por temas la Alianza, la Creacion, la Salvacion, el Mesias, etcétera)
aderezado con cierto neoplatonismo popular (el mundo como emanacioén de lo Uno “epekeina tes ousias”).
Pero también constituye un transito al monoteismo desde las culturas paganas anteriores (el monoteismo
lingliistico de que habla Wellhausen, expresado en la reinterpretacion como atributos divinos de dioses na-
bateos como Rahman). Y, por ultimo, un afianzamiento del caracter milenarista del monoteismo abrahamico,
tal y como Wansbrough explica en The sectarian Milieu.

En el capitulo cuarto de la obra, vemos como el método histdrico-critico nos enfrenta a una comprension
de los libros sagrados como libros sacralizados. Para Gonzalez Ferrin, el Coran no puede ser asumido sin
mas como una totalidad ya dada, sino como conjunto de textos en permanente composicion y reescritura,
que recoge relatos de evangelios apdcrifos -de nuevo, “apocrifos” desde el canon cerrado del futuro-. Tal
era latesis de Shoemaker, en su libro La muerte de un profeta, que recoge Gonzalez Ferrin al hablar del Coran
como un “palimpsesto”, es decir, un texto que se ha ido borrando, modificando, alterando. El Coran revela
una religion monoteista basada en tradiciones judias y cristianas, biblicas y extrabiblicas, al que se le han
afiadido algunos elementos “arabes” (historias y leyendas de Oriente Medio y profetas semiticos que han
sido reincorporados). El Coran es, en este sentido, un Evangelio apdcrifo o, mejor dicho, la version arabe de
un conjunto de textos heterogéneos de tematica evangélica.

Por tanto, asi es como deberia comprenderse la historia y, en concreto, la historia del islam: una cultura
codifica una narrativa sobre su propia identidad y, al hacerlo, proyecta hacia el pasado las necesidades de
su propio presente. En nuestro caso, tal y como aparece en el capitulo quinto: una civilizacion surgida de
las ruinas de dos grandes imperios (Bizancio y Persia) y que se expresa en arabe (el Islam) comienza a for-
jar el sistema religioso (el islam) con que pretende diferenciarse de otros. Como nos advierte el autor en la
Introduccidn, “el islam no habla en el desierto, sino ya en la medina, antiguamente civitas, polis” (p. 21). Este
Islam como civilizacion, que Gonzalez Ferrin escribe con mayusculas para diferenciarlo del sistema reli-
gioso, se extendera entre 800 y 1500, articulado en torno a nuevas rutas comerciales caravaneras a través
del desierto, y encontrara su declive precisamente cuando los espafioles y portugueses consigan puentear
dichas rutas a través de la apertura de nuevas vias maritimas.

Nos queda el que Gonzalez Ferrin llama el tercer Islam, las sociedades musulmanas contemporaneas, a
las que el autor consagra el capitulo sexto. La reconfiguracion contemporanea del mundo islamico sera he-
redera de los problemas dejados en herencia por el colonialismo: la instalacion de gobiernos titeres, la crisis
cultural identitaria, la particion territorial, etcétera. Asi apareceran el salafismo de la mano de una serie de
personajes imbuidos de “cultura occidental”. Por eso -sostiene Gonzalez Ferrin- los grandes acontecimien-
tos que relacionamos con el mundo islamico contemporaneo no se explican desde las esencias coranicas,
sino desde la interaccién con su entorno inmediato, justo al contrario de lo que pretende hacer Bernard
Lewis al remitir al pasado religioso los problemas de las sociedades islamicas contemporaneas. Pero lo
cierto es que nada tienen que ver, dicho de manera grafica, la Indonesia contemporanea con Al Andalus, la
revolucion panarabista de Gadafi con las azoras coranicas, el Iran de Jomeini con la filosofia de Averroes.

Asi es, en fin, como se construye la historia (de nuevo, la story, el cuento) sobre lo que somos. Si hace
cincuenta afnos no habia tanto desfase como ahora entre las sociedades occidentales y las musulmanas
(piénsese en Tunez, en Siria, en Turquia), es porque ha debido darse una relectura de la tradicion encamina-
da a actualizar una supuesta identidad perdida con vistas a un objetivo politico. Pero se trata, recordando a
Hobsbawm, de una “invencion de la tradicion”. Una tradicion que est3, inevitablemente, contaminada de los
problemas, los discursos y las dinamicas del resto del mundo.

El libro de Gonzalez Ferrin termina como comienza: reivindicando a Mahsa Amini y a Salman Rushdie
como deseables representantes futuros del Islam. En esa coda final resuena, entre otros muchos, el intento
de Mohamed Charfi quien, en Islamy libertad, reivindicara hace mas de veinte afos un reencuentro del islam
consigo mismo que sirviera a un Islam contemporaneo respetuoso con la libertad, los derechos humanos y
el progreso. Al fin y al cabo, el texto sagrado es significativamente infinito: lo que importa, a la postre, es la
interpretacion que se hace de él. Queda, por tanto, siempre abierta la cuestion, no de qué es el islam, sino
qué sera, y si ese relato sobre si mismo ayudara a una humanidad mas libre -la inocencia de Amini, el humor
de Rushdie- o sera solo una forma, otra mas, de ignorancia y de dominacion.



	Marcador 1
	Marcador 2

