EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Tlu. Revista de Ciencias de las Religiones ARTICULOS
ISSN-e: 1988-3269

Notas sobre las comunidades cristianas en el diccionario
biografico magrebi de Abu I-‘Arab (s. X)'

Maria Crego Gomez
Universidad Pablo de Olavide, Sevilla sz @

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96697 Submitted: 26/6/2024 « Accepted: 18/9/2025

Resumen: La consideracion de los musulmanes acerca de los cristianos entre los siglos IXy X en el Magreb
y, en particular, en la region de Ifrigiya, puede ser estudiada a través de los diccionarios biograficos arabes,
en particular en las Tabaqat ‘ulama’ Ifriqgiya de Abu I-‘Arab (m. 333/945), autor de la obra mas antigua, dentro
de la escuela maliki, de este género textual sobre los ulemas de este territorio. Los fragmentos presentados
en esta aportacion muestran una oposicion hacia el cristiano y, a la vez, la existencia de unos valores
morales comunes, un marco en el que la figura de Jesus, como se aprecia en estos ejemplos, tiene un papel
destacado. El trabajo pretende ser una contribucion a los estudios de las fases de afianzamiento del islam
en la region de Ifrigiya en una doble vertiente: distincion del islam de otras comunidades, por un lado, y
continuidad con la tradicion monoteista, por otro. Es mi intencidn igualmente ofrecer estos textos en lengua
espafola para ponerlos a disposicion de un publico mas amplio.

Palabras clave: Ifrigiya; Magreb; cristianismo; diccionarios biograficos; Abi I-‘Arab al-Tamimi.

ENNotes on Christian communities in the Maghrebi biographical
dictionary of Abi I-‘Arab (10th century)

Abstract: Muslims’ views of Christians between the 9th and 10th centuries in the Maghreb and, in particular,
in the Ifrigiya region, can be analyzed through Arabic biographical dictionaries, particularly in the Tabaqgat
‘ulama’ Ifrigiya of Abl I-‘Arab (d. 333/945), author of the oldest work, within the Maliki school, of this textual
genre about the ulemas of this territory. The fragments presented in this contribution show opposition
towards the Christian community and, at the same time, the existence of common moral values, a framework
in which the figure of Jesus, as seen in these examples, plays a prominent role. The work aims to contribute to
the studies of the phases of Islam’s consolidation in the Ifrigiya region in two ways: distinguishing Islam from
other communities, on the one hand, and continuity with the monotheistic tradition, on the other. It is also my
intention to offer these texts in Spanish in order to make them available to a wider pubilic.

Keywords: [frigiya; Maghreb; Christianity; biographical dictionaries; Abu I-‘Arab al-Tamimi.

Sumario: 1. Introduccion. 2. Los cristianos en las Tabaqat de Abl I-‘Arab. 3. Conclusiones. 4. Bibliografia.

Como citar: Crego Gémez, Maria (2025): “Notas sobre las comunidades cristianas en el diccionario
biografico magrebi de Abu I-‘Arab (s. X)”, llu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-96697. https:/dx.doi.
0rg/10.5209/ilur.96697.

1. Introduccion

El periodo formativo del islam en el norte de Africa ha adolecido de estudios segmentados, que dependen
de ambitos de estudio cerrados en los que la metodologia y los debates no son permeables. Esta falta de
interdisciplinariedad ya ha sido manifestada por distintos especialistas en los ultimos tiempos. Como sefala

' Estapublicacion es resultado del proyecto PID2021-122872NB-C22. Trénsitos y migraciones en el norte de Africa: anélisis diacré-
nico de la poblacion y su entorno (DIANA), el cual, junto con el proyecto PID2021-122872NB-C21. Transformaciones del espacio
magrebi en perspectiva histérica (TRAMAGHIS), se integra en el proyecto coordinado de investigacion Transitos y transforma-
ciones en el espacio y la poblacion magrebies (MAGNA Il). Ambos han sido financiados por MICIN/AEI/10.13039/501100011033 y
FEDER Una manera de hacer Europa.

lu (Madrid) 30 2025: e-96697 1


https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96697
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96697
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96697
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:mcregom%40upo.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-3042-7430

2 Crego Gomez, Maria. 1lu (Madrid) 30 2025: e-96697

Corisande Fenwick, «Islamic North Africa poses a problem for modern scholars. A vast region which made
up nearly a third of the caliphate, it is frequently left out of standard historical and archaeological accounts
of the early Islamic world»2. Este trabajo pretende ser una aportacién a los estudios norteafricanos, desde
el interés del analisis de los grupos humanos que integraron el territorio en época medieval y coincidiendo
con la perspectiva de trabajo propuesta por Fenwick, en la que se concede al Magreb® un papel central, que
hasta ahora se le habia negado, habia sido obviado, o aparece subsumido en estudios generales sobre el
islam o el dominio global arabe islamico:

North Africa is important precisely because it was a success story for Islam, even where the caliphate
failed. Within only a few decades of the conquest, rival states arose in the far west, and by 800 the
region was ruled through a succession of states that used Islam to justify their rule over their multicon-
fessional communities. North Africa therefore provides an ideal opportunity to explore how and why
Muslim successor states arose —a phenomenon that has yet to be explored by scholar®.

Mi objetivo con este trabajo es analizar, en particular, las referencias a los cristianos que aparecen regis-
tradas en una fuente arabe, las Tabaqat ‘ulama’ Ifrigiya de Abu I-‘Arab al-Tamimi (m. 333/945). Esta obra es
el diccionario biografico mas antiguo relativo a los sabios musulmanes de Ifrigiya®, region que presento en
época medieval unos rasgos propios: constituyd por un lado una entidad politica y administrativa depen-
diente del poder arabe y de las grandes dinastias del imperio islamico, pero a la vez tendio a ejercer una
autoridad propia a través de distintos grupos y familias dinasticas.

Estas Tabaqat ‘ulama’ Ifrigiya pertenecen, como queda dicho, a un género textual propio de la literatu-
ra arabe medieval, los denominados diccionarios biograficos, que no son sino colecciones de biografias
de ulemas, de especialistas en el saber religioso islamico y en otras disciplinas relacionadas con el co-
nocimiento medieval: ademas de exégesis coranica y jurisprudencia, el amplio espectro de saberes que
cultivaban incluye gramatica, matematicas, medicina, historia, etc. Se trataba de obras elaboradas por los
propios sabios para dejar constancia de una cadena de transmision del conocimiento, a modo de registro
de aquellos individuos que eran merecedores de quedar consignados en una escuela de pensamiento o en
un espacio de estudio relativo a una region concreta del ambito arabe-islamico.

Se trata de un género muy estudiado®. Precisamente en las ultimas décadas se han realizado anélisis
muy detallados y completos sobre los datos que contienen estos diccionarios y se han elaborado importan-
tisimas bases de datos para recopilar la informacidn que ofrecen, tanto en el caso de obras orientales, como
en las que se elaboraron en el norte de Africa y en al-Andalus: informacién demografica, reconstruccion de
linajes familiares, estudios onomasticos, etc.”. Todo ello ha sido posible en buena medida gracias al hecho
de que los diccionarios biograficos, en general, presentan unos esquemas internos codificados y sistemati-
cos a la hora de exponer las biografias.

No obstante, es posible advertir ciertas diferencias entre obras de este género y entre diversos lugares
de procedencia; los diccionarios biograficos andalusies, por ejemplo, responden a un esquema mas rigido,
mas sistematizado, en la exposicion de los datos, mientras que los norteafricanos, si bien contemplan este
mismo modelo literario y su segmentacion interna (lugares de residencia del sabio, maestros, discipulos,
cargos ejercidos, fecha de muerte, etc.), introducen con mayor frecuencia toda una serie de anécdotas,
didlogos, escenas de la vida cotidiana, que hacen de estas obras algo mas que una mera enumeracion de
ulemas.

A este género pertenecen estas Tabaqat o “Generaciones” de ulemas de Ifrigiya, un diccionario ela-
borado en el siglo IV/X por Abi |-‘Arab al-TamimT (m. 333/945)8, un alfaqui, experto en derecho islamico
y en hadiz, que pertenecia a la escuela maliki y que fue testigo de la llegada a la region de los fatimies.
Estos ultimos consiguieron en el afio 296/909 controlar la regién, acabando asi con la dinastia suni de
los aglabies, que habia gobernado la zona durante todo el siglo llI/IX. En todo caso, la obra que ahora
nos ocupa esta inserta en un medio plenamente malikiy ortodoxo, un caracter que el texto deja traslucir
en todo momento.

En relacion con la presencia de los cristianos en el Magreb y en la zona particular de Ifrigiya, las fuentes,
tanto arabes como latinas, muestran su pervivencia al menos hasta el siglo V/XI° y, por otro lado, debemos
sefalar la importancia de Cartago como punto a partir del cual se extendio el culto a los santos africanos

2 Fenwick, 2020: 1.

3 Sobre el espacio norteafricano, véase Laroui, 1994. En estudios mas recientes se analiza la historia norteafricana desde una me-
todologia interdisciplinar, intentando superar las limitaciones de un campo de conocimiento especifico, como Modéran, 20083;
Rouighi, 2019; Valérian, 2021.

4 Fenwick, 2020: 2-3.

5 Sobre esta region histoérica, véanse, entre otros estudios, para el periodo que aqui tratamos: Talbi, 1966; Hassen, 2003; Bahri,
2006; Prevost, 2008. )

¢ Veanse, por ejemplo, sin animo de ser exhaustivos, Bulliet, 1979; Avila, 1985; Zandn, 1988; Marin, 1988; Rodriguez Mediano, 1997,
Avila, 1997.

7 Cabe destacar la base de datos PUA (Prosopografia de los ulemas de al-Andalus) (CSIC), fruto del trabajo de un equipo cientifico
coordinado por M.? Luisa Avila. Disponible en https://www.eea.csic/pua/.

8  Veéase, sobre el autor, Abl I-‘Arab, 1920, (Ben Cheneb, introd.), vi-xvii; Pellat, 109; Felipe, 1995; Mansouri, 2003, 567-568; Martos,
2002, vol. Il,19-20. La biografia de Abu |-‘Arab esta recogida, entre otras fuentes, en las siguientes: al-Maliki, 1994, 1, 306-312, n°
230; ‘lyad, 1982, V, 323-326; al-Jusant, 1920, 17.

9 Véanse Courtois, 1945, y De Epalza, 1993. Y, sobre todo, los trabajos mas recientes de Prevost, 2008, 320-322; y Valérian, 2011, §
8y16.


https://www.eea.csic/pua/

Crego Gomez, Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-96697 3

hacia otros lugares del Mediterraneo'®; asimismo la ciudad fue sede para la reunién de obispos a principios
del siglo I/VII"y sabemos que contaba con un obispado en los siglos IV/X™? y V/XI'3. Estos datos, juntos con
otros testimonios documentales en los que los especialistas han fijado su atencidn en los ultimos afos,
consolidan la idea de que, frente a las teorias que defienden una rapida desaparicion de los cristianos en el
norte de Africa con motivo de las conquistas arabes, es necesario atender a las aportaciones de las fuentes
arabes, pues éstas nos proporcionan una serie de datos sobre la practica del cristianismo y el uso del latin
que se extienden mas alla de los siglos I/VIl y lI/VIIl. Ya Mark Handley recordé la pervivencia del culto a San
Cipriano en Cartago a mediados del siglo lll/1X, asi como el hecho de que los cronistas arabes aluden expli-
citamente a las comunidades cristianas de la region de Ifrigiya'*; a la luz de todos estos datos es pertinente
retrasar la discusion sobre el fin del cristianismo en la zona hasta el siglo VI/XII, cuando ya bajo control almo-
hade las comunidades autoctonas vivirian una ineludible desaparicion™.

Precisamente nuestro estudio quiere dejar constancia de las referencias a los cristianos incluidas en las
biografias de ulemas de las Tabagat'®, entre los siglos II/VIIl y lI/1X, el periodo inicial de expansion y afianza-
miento del islam en la regién de Ifrigiya”. Estas noticias efectivamente nos hablan de la presencia de cristia-
nos en la region, y tienen una doble lectura: contamos con ejemplos de notorio rechazo al cristiano por parte
del musulman, como ahora veremos, pero también estamos ante textos que traslucen la percepcion de una
comunion, de unos lazos de union, de un reconocimiento mutuo entre ambas comunidades.

2. Los cristianos en las Tabaqgat de Abu I-‘Arab

Las Tabagat de Abul I-‘Arab comienzan con un capitulo introductorio que recoge las primeras conquistas
militares en Ifrigiya y ciertos hadices o tradiciones que alaban la actitud de los musulmanes de la region en
defensa de la fe. Es en este apartado preliminar de la obra, y tras una escueta mencion a los cristianos™ -la
unica de caracter militar-a propésito de la muerte del gobernador de la region, ‘Ugba b. N&fi'°, donde se
insertan las primeras alusiones a rasgos considerados no ortodoxos, propios de practicas de la regién, que
los sabios llegados de oriente con el objetivo de instruir a sus gentes comienzan a combatir. En particular,
recogemos aqui una alusion al vino:

El vino se consideraba licito (halal) en Ifrigiya, hasta que ‘Umar b. ‘Abd al-‘AZiz envio a estos alfaquies
y entonces supieron sus gentes que era algo prohibido. Posteriormente se extendid esta prohibicion
cuando llegaron los militares al servicio de los abasies®° y las gentes de oriente?'.

Este fragmento hace alusion a los diez sabios que segun las fuentes fueron enviados por el califa ‘Umar
Il (717-720) a principios del siglo II/VIII?? y que tenian por objetivo ensefiar a la poblacion e ilustrarla acerca
de las practicas consideradas o no legitimas. Es una muestra de las disposiciones por las que los musulma-
nes, en estos primeros periodos de configuracion del credo, buscan la distincion del resto de comunidades
monoteistas®. El hecho de que se haga alusion al ejército que posteriormente estuvo bajo mando abasi,
asi como a gentes venidas de oriente, refleja que estos procesos se vivieron a largo plazo y a través de un
periodo de formacién y transformacion?.

En segundo lugar, hacemos referencia a un texto incluido en las Tabaqat donde se pone de manifiesto
una actitud de rechazo total hacia el cristiano y la necesidad de establecer limites muy claros entre am-
bas comunidades, al menos en la esfera publica. Esta incorporado en la biografia de al-Buhldl b. Rasid (m.
183/799-800), un sabio ifrigi, probablemente la figura intelectual mas relevante de la region a finales del
siglo lI/VIIl. Se trata de un ulema que se muestra como modelo de creyente, de hombre piadoso, un asceta
alejado de los circulos del poder, todos ellos lugares comunes que se repiten en este género textual como
cualidades de un sabio modélico. El fragmento en cuestion dice asi:

0 Conant, 2012, 112.

" Prevost, 2008, 28.

2. Conant, 2012, 367-368.

' Prevost, 2008, 322.

4 Veéase Handley, 2004, 303-308.

s El tema merece muchos mas matices, como los relativos a las comunidades cristianas de los oasis del sur de Tunez, que por lo
general mantuvieron buenas relaciones con los gobernantes ibadies y pudieron desaparecen, segun V. Prevost, a mediados del
siglo VII/XIII; véase Prevost, 2007, 461-483.

6 He consultado la edicion del texto arabe de Ben Cheneb de 1920, que citaré como Tabaqat. Las citas remiten al texto arabe de la
misma; las traducciones de éste y del resto de los textos arabes citados son de la autora de este trabajo.

7 Estudios anteriores se han centrado en las fuentes juridicas para determinar cuales eran las prescripciones tedricas que regu-
laban el estatuto de los no musulmanes en territorio de dominio islamico. En el caso de Ifrigiya para el periodo aqui estudiado,
es necesario aludir a las disposiciones malikies, introducidas en la regién por Sahnln b. Sa‘ld (m. 240/854), figura intelectual
fundamental para la expansion de la escuela maliki; véase Marston, 1978.

'8 Tabagqat, 10.

' Sobre la caida de este gobernador de Ifrigiya, fundador de la ciudad de Qayrawan, véase Prevost, 2008, p. 38.

20 El término utilizado es al-musawwida; véase s.., Dozy, vol. I.

21 Tabaqat, 21.

22 Sobre estos eruditos, enumerados por Abi I-‘Arab en su diccionario, véase Talbi, 1966, 40; Lewicki, 1971, 87; y Prevost, 2008, 50.
Entre otras actividades, se habrian encargado de ensefar la lengua arabe y de fundar escuelas coranicas.

28 Ademas, como indica M. Marin, 2003, 273: «[...] a menudo se tiene la sensacién de que mucho de lo escrito sobre el consumo
de bebidas alcohdlicas en el mundo islamico clasico tiene como objetivo, confesado o no, comprobar el grado de adhesion de
los miembros de esas sociedades a las normas tedricas que las gobiernany». Sobre las distintas categorias discursivas que se
generaron en el islam temprano en torno al vino, consultese Kueny, 2001.

% Véanse sucesivas fechas de la llegada a Ifrigiya de tropas abasies en el siglo II/VIIl en Bahri, 2003, 234, n. 94.



4 Crego Gomez, Maria. 1lu (Madrid) 30 2025: e-96697

Al-Bunhltil entregé a un hombre dos dinares para que con ellos comprara aceite de al-Sahil*® que fuera
de gusto agradable. Cuando hubo llegado al lugar, pregunté por un aceite dulce y le dieron indicaciones
de un cristiano [nasrani] que tenia un aceite sin igual. Acudio a él y le pidié que se lo vendiera por valor de
dos dinares. «He oido que quieres buen aceitey, le dijo el cristiano. «Es para Buhlll b. Rasid», contestd
el enviado. «Nosotros procuramos agradar a Dios a través de Buhlul, igual que vosotrosy, respondio el
cristiano. Asi, le hizo entrega de este aceite que no tenia parangon en aquella localidad, pues el de peor
calidad se vendia por cuatro dinares. El hombre regresé con al-Buhlal y le hizo saber que no se habia
vuelto de aquella region sin comprar el mejor aceite y que por dos dinares habia adquirido una cantidad
por la que se pagaba, siendo de peor calidad, cuatro. Buhlil le pregunté cdmo se las habia arreglado, de
manera que le relato lo que le habia sucedido con el cristiano y lo que éste habia dicho. «Has cumplido
con mi peticion, ahora te haré otra: devuélveme mis dos dinares», dijo al-Buhlll. «¢Por qué?», pregunto
el hombre. «He recordado -continuo el sabio- esta palabra de Dios: “No encontraras a gente que crea
en Dios y en el ultimo Dia y que tenga carifio a quienes se oponen a Dios y a Su Enviado?®”. Temo que, al
consumir el aceite del cristiano, sienta alguna simpatia y me contaré entonces entre aquellos a los que
agrada alguien que se aleja de Dios y de su Profeta por algo insignificante»?.

El cristiano que interviene en la transaccion comercial no deja de mostrar su respeto hacia una figura ve-
nerada por los musulmanes, pero el ulema, como vemos, teniendo en cuenta la procedencia del producto,
reacciono reclamando su dinero y rechazando el aceite. Este fragmento es una muestra de que el comercio
en principio se realizaba al margen de las creencias religiosas?®, y de que figuras del ambito intelectual como
al-Buhlil b. Rasid contaban con el reconocimiento de la comunidad, también de los cristianos, por sus virtu-
des personales. Este fenomeno, el del aprecio mostrado hacia hombres virtuosos, es relevante, al demostrar
la permeabilidad entre comunidades. No obstante, la reaccion del ulema musulman frente al cristiano pone
de manifiesto también la voluntad de establecer restricciones que marquen la separacién entre credos®®.
El texto tiene un caracter encomiastico y responde a una elaboracion literaria, pero no deja de ser revelador
de la porosidad que pudo existir en la sociedad ifrigi del momento cuando se trataba de reconocer la valia
espiritual de un individuo concreto.

Contamos por otro lado con fragmentos en los que se menciona a Jesus. No me ocuparé aqui de la figura
del Jesus islamico, pero baste recordar que el concepto coranico de Jesus encierra la idea de un profeta,
el penultimo®°, un mensajero y servidor de Dios, un hombre excepcional, sin naturaleza divina®, y que, en
ciertos pasajes del Coran, se muestra como profeta enviado a los israelitas®2. Lo interesante del texto de las
Tabaqat es que las referencias a la figura de Jesus se hallan insertas en ocasiones en episodios o situacio-
nes en las que dicha imagen tiene una consideracién favorable o elogiosa.

Al inicio de la obra, en primer lugar, se localizan tres versiones diferentes del hallazgo en la zona de
Cartago de una tumba que parece corresponder al enterramiento de una persona enviada a su vez a la zona
por un profeta. Son las siguientes:

Dijo: ‘Abd Allah b. al-Walid me relatd, segun Dawid b. Yahya, segun Ibn Abi Karima, que ‘Abd al-Rahman
b. Ziyad b. An‘um® dijo lo siguiente: «Cuando era joven estuve con mi tio en Cartago, donde habia una
tumba en la que, en escritura himyari, se leia lo siguiente: “Soy ‘Abd Allah b. al-Irasi, el enviado®* del
mensajero de Dios, el profeta Salih. El me envié a este lugar para predicar entre sus gentes. Llegué por
la mafiana y me han matado injustamente. Rendiran cuentas ante Dios”».

‘Abd Allah b. al-Walid afirmé que otros, ademas de Dawud, lo transmitieron.

Igualmente ‘Abd Allah b. al-Walid me transmitié lo siguiente: Dawid b. Yahya me contd, segun Yabir b.
‘Utman, la siguiente relacion de ‘Abd al-Rahman b. Ziyad b. An‘um: «Parti hacia Cartago con un tio mio
y alli me topé con una especie de cofre, que asemejaba una tumba. En ella habia un hombre amorta-
jadoy a la altura de la cabeza se leia: “Yo soy ‘Abd Allah b. al-Irasi, el enviado de Su‘ayb, el mensajero
de Dios, a las gentes de esta ciudad. He llegado por la mafiana y me han matado vilmente. Rendiran

cuentas ante Dios"».

Muhammad b. Ahmad b. Tamim remarca que lbn Abi Karima y Yabir discrepan, pues uno dice «Salih»
y el otro «Su‘ayb». Solo Dios sabe qué es lo correcto.

25 Region de la provincia de Qayrawan, conocida por el cultivo del olivo, entre otras especies; véase Ducéene, 2003, 377.

26 Coran, LVIIl, 22. Traduccion de J. Cortés, 2002, 636.

27 Tabaqat, 56-57.

28 Veéase Felipe, 2018, 91.

22 J. Conant, 2015, 10-11, sefiala que en diccionarios biograficos arabes de época posterior existen indicios de que este aprecio
entre miembros de distintas comunidades seguia constituyendo una inquietud, asi como el hecho de que en textos hagiograficos
cristianos encontramos igualmente figuras que pudieron contar con el respeto de la comunidad musulmana.

30 Gonzalez Ferrin, 2002, 148-149.

8 Véase, entre otros trabajos de Guillaume Dye, 2012, 60-61.

32 Coran, lll, 49; XLIII, 59; LXI, 6. Véase Reynolds, 2013, 221. Puede consultarse un panorama general del Jesus coranico en Robin-
son, 2001, y en Segovia, 2019.

33 Es el narrador en ultima instancia de los tres relatos. Se trata de ‘Abd al-Rahman b. Ziyad b. An‘um (m. 161/777-778), el sabio mas
destacado de su generacion por el numero de discipulos que tuvo. Véase la biografia de este ulema, que desempefio el cargo de
juez, en Tabaqat, 27-33.

% Traduzco de este modo el término rasdl, si bien algunos traductores al inglés optan por “apostle”; véase Reynolds, 2013, 213, n.
24. Cuando mas abajo el texto arabe de las Tabagat mencione al “discipulo” de Jesus, el término utilizado es hawari.



Crego Gomez, Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-96697 5

Me contd Furat b. Muhammad, segun Yahya b. Sulayman, segun ‘Abd al-Malik b. Abr Karima, que ‘Abd
al-Rahman b. Ziyad b. An‘um relaté lo siguiente: «Caminaba con un tio mio por Cartago cuando pa-
samos junto a una tumba que tenia esta inscripcidon en himyarr. “Soy ‘Abd Allah b. al-Irasi, enviado de
Salih, el mensajero de Dios, a esta localidad. Llegué por la mafana y me han matado injustamente.

Rendiran cuentas ante Dios"».
Furat dijo que al-Iras es una seccion de la tribu de Ball.

A ciertos maestros que relataban las primeras noticias los oi contar que Ishaq b. Abi ‘Abd al-Malik al-
Malsint afirmaba que jamas entr6 en Ifrigiya profeta [nabi] alguno. El primero que llevo alli la fe fue el
discipulo® de Jesus, sobre él sea la paz®®.

Es relevante que estas noticias, que hacen referencia a los “relatos remotos”, los mas antiguos que el
narrador afirma haber escuchado, estén enmarcadas en la parte introductoria de la obra de AbU I-‘Arab,
la que hace referencia a la valia de los musulmanes de la regidon y su entrega por la fe, asi como los in-
cipientes pasos del islam en Ifrigiya. El hecho de que esta ultima apostilla sobre un discipulo de Jesus
aparezca en esta parte introductoria puede ser interpretada de diferentes maneras. Parece claro que se
quiere recalcar la idea de que no hubo un “profeta”, entendido como tal, presente en la region, sino que
se trataba de alguien enviado por un profetay, por otro lado, se deja constancia de algun “discipulo de
Jesus” en tiempos remotos que dejo un testimonio historiografico. En estos fragmentos, por otro lado,
se alterna la referencia a las figuras de Salih y Su‘ayb: se trata de dos profetas arabes, que tienen entre
otros rasgos caracteristicos la condicion de no ser escuchados por aquel pueblo o colectivo al que van
dirigidas sus ensefianzas o advertencias®’.

Del fragmento que alude al discipulo de Jesus hay dos textos paralelos: al-Bakri, geégrafo andalusi del
siglo V/XI, en primer lugar, reproduce este texto de las Tabaqat, afiadiendo «Jesus, hijo de Maria»: «lshaq
b. Abi ‘Abd al-Malik al-Malstni dijo: En Ifrigiya no entré ningun profeta. El primero que lo hizo por la fe fue el
discipulo de Jesus, hijo de Maria, sobre él sea la paz®®».

Otro muy posterior y mas extenso, el de Ibn Abt Dinar al-Qayrawani, autor tunecino del siglo XI/XVII que
elaboré una composicion sobre la historia de Ifriqiya, resulta muy interesante por cuanto, por un lado, identi-
fica a ese discipulo de Jesus y, por otro, recoge otro motivo profético dentro de la tradicion islamica:

Dijo al-Malsuni que en Ifrigiya no entré jamas ningun profeta. El primero que llegé por la fe fue el
discipulo de Jesus, sobre él sea la paz. Este discipulo se llamaba Mateo, el publicano. Asesinado
en Cartago, fue el primero que escribio el evangelio en lengua hebrea, nueve afios después de la
ascension de Cristo. Otros, por el contrario, afirman que quien llegé fue el profeta Jalid b. Sinan
al-‘Absi, en el tiempo de la fatra, pero no para hacer proselitismo. Fue enterrado en el Magreb, en
la localidad de Biskra. Algunos alfaquies niegan tal afirmacion y otros la ratifican. El Sayj al-Tawati
se cuenta entre quienes confirman que se trataba de él. De pufio y letra de mi propio padre, que en
paz descanse: «Acompanié a este Sayj cuando se dirigia a visitar al profeta de Dios, Jalid b. Sinan
al-‘Absl. Habia compuesto una obra en la que dejo constancia de su autenticidad. En aquel lugar
lo llaman “Jalid el profeta”, lo visitan y reciben la bendicidn por ser el lugar de su tumba, Dios lo
bendiga y salve»®®.

Jalid b. Sinan fue un profeta preislamico, al que podriamos calificar de “menor”, y al que se cuenta entre
los profetas (cuatro o doce, segun las versiones) que hablaron arabe. Sobre él se han transmitido diversas
leyendas y, en particular, una localizacion ubicua de su lugar de enterramiento. Son varios los lugares del
norte de Africa de los que se afirma que fueron elegidos para darle sepultura: el oasis de Biskra, Tebessay
un lugar sin nombre en las cercanias de Qayrawan, ademas de dos localizaciones en Persia y Siria*°. Una
explicacion para la ubicacion de estos emplazamientos en el Magreb puede proceder del hecho de que un
nieto de este Jalid b. Sinan acabd instalado en Egipto y desde alli difundié las tradiciones sobre su abuelo a
sus clientes bereberes. Estos ultimos se habrian “apropiado” de alguna manera de la figura de Jalid b. Sinan,
la habrian hecho suya, considerando que ellos eran los destinatarios de su mensaje, y serian quienes habrian
trasladado estas leyendas a la zona de Argelia. Lo cierto es que el culto a esta figura se ha mantenido hasta
época contemporanea en Biskra, donde su tumba se convirtié en un lugar de peregrinacion®'. Por otra parte,

3 Ben Cheneb traduce “les disciples”, en plural (Tabaqat, trad. p. 20), pero en el texto original es singular (hawarT Tsa).

36 Tabaqat, 6-8. Existe otra edicion de la obra de Abi I-‘Arab (Beirut-Libano, s.f., véase 7-8); en ella no se incorpora este ultimo pa-
saje, enlazando con la siguiente noticia sin forzar aparentemente el texto, ya que la fuente sigue siendo Ishaq b. Abi ‘Abd al-Malik
al-Malsint. En concreto, no se reproduce el siguiente fragmento de la ed. de Ben Cheneb de 1920:

OlBg JB plludl dile Guuc §lg> lagdl lglss 9o Jglg s (6 dyanol U3 @) J ail Lgdilall ellall e )l ) Glowsl g Gy

% Sobre estos dos profetas, véase Gonzalez Ferrin, 2002, 138-140. ~

38 Texto arabe en Kitab al-masalik wa-I-mamalik, 2003, 219. ‘Isa ibn Maryam es la férmula mas frecuente con que se nombra a Jesus
en el Coran; sobre esta denominacion y la transmision de nombres biblicos de un potencial origen arameo a la lengua arabe,
véase Dye y Kropp, 2011.

% Texto arabe en al-Qayrawani, 1869, 18.

40 Véase el estudio de esta figura por Landau-Tasseron, 1997, y especificamente sobre su enterramiento, 52.

4 A propésito de la adscripcion genealdgica del califa almohade ‘Abd al-Mu’'min, Maribel Fierro, 2003, también se ha ocupado de la
figura de Jalid b. Sinan; la autora recuerda que un texto almohade, el Kitab al-ansab, atribuye a ‘Abd al-Mu’'min una ascendencia
de la tribu arabe gaysi de Sulaym. Esta designacion vendria provocada por el hecho de que el califa sometio a las tribus arabes
del Magreb central (Hilal y Sulaym) para pasar después a darles un espacio de poder en el gobierno y en el ejército en detrimento
de otros miembros de la familia de Ibn Timart. Los gaysies presumian de contar con un profeta, Jalid b. Sinan, cuyas tradiciones
se conocian en la region del Magreb central.



6 Crego Gomez, Maria. 1lu (Madrid) 30 2025: e-96697

es significativo, como sefala Landau-Tasseron, que algunas tradiciones situan a este profeta predicando
el cristianismo en el Magreb y su tumba se confunde en algunas fuentes con la de un discipulo de Jesus*2.

Al-Qayrawani recoge por tanto en el siglo XI/XVII el eco de un motivo historiografico muy anterior donde
se aprecia una frontera difusa entre profetas o enviados por profetas a la region de Ifrigiya. En su texto se
enlazan dos tradiciones, que tienen en Abl I-‘Arab un precedentes. Debemos afiadir que en algunas otras
fuentes geogréficas se recoge el motivo de la presencia de «un discipulo» en la zona de Biskra. Seria con-
veniente hacer un estudio historiografico de esta tradicion textual tomando en consideracion también este
tipo de obras*“.

El sabio citado en el texto anterior, ‘Abd al-Rahman b. Ziyad b. An‘um, del que Abu I-‘Arab encarece su rec-
titud en el ejercicio de la judicatura, es el protagonista de otro relato donde se vuelve a mencionar a Jesus.
Este ulema participdé en una expedicion a Sicilia en la primera mitad del siglo 1I/VIIl, en el transcurso de la
cual fue capturado, permaneciendo en cautividad durante unos anos. El texto de las Tabaqat reproduce una
conversacion entre ‘Abd al-Rahman y el soberano de la isla por la que el ifrigi consigue salvar su vida y la de
sus acompanantes. El episodio es narrado por el propio sabio:

Fui hecho prisionero junto a otros y nos condujeron ante el tirano (al-tagiya). Con motivo de una fiesta
que celebraban mientras estabamos en la prision, nos llevaron comida caliente y fria en grandes can-
tidades. Se presentd entonces una mujer distinguida que fue relatando las buenas acciones del rey
para con los arabes, mientras desgarraba sus ropas, se soltaba el cabello y se ennegrecia el rostro
y asi, de esta guisa, llego hasta el rey. «;Qué te ocurre?», le dijo éste. Ella contestd: «Los arabes han
matado a mi hijo y a mi esposo, ¢y tu te comportas asi con ellos?». El rey, encolerizado, resopld, se
santigud y exclamo: «jTraédmelos!». Acudimos ante €l y ordené a su verdugo que nos decapitara uno
a uno. Cuando llegd mi turno, musité: «Dios, Dios es mi sefior, nada le es asociado». Al darse cuenta,
dijo: «Acercadme al diacono de los arabes -quiso decir al mas sabio-. ;Es posible que hayas dicho:
“Dios, Dios es mi sefior, nada le es asociado”?». «Si», le respondi. Me contestd: «;Ddénde lo has apren-
dido?». «Nuestro Profeta, Dios lo bendiga, nos lo ordend», dije. Entonces replicé: «Y Jesus nos lo ha
ordenado a nosotros en el Evangelio». Y me liberd, junto a los que quedaban conmigo®®.

Cuando el rey crey6 oir una formula monoteista, hizo llamar al ulema, identificado en el texto como una
figura de autoridad, y, olvidando la afrenta que se pretendia vengar, lo dejo libre. De nuevo, recordamos el
caracter laudatorio de este relato literario, confeccionado con objeto de ensalzar la figura del sabio, pero que
no deja de ser representativo de un motivo religioso comun que quedo registrado en el texto de Aba I-‘Arab.

Una ultima referencia a Jesus como un hombre modélico aparece en la biografia de Abd Muhammad
‘Abd Allah b. Abr Hassan al-Yahsubl, un tradicionista fallecido en 228/843-844. Es el propio ulema quien
relata que, estando en presencia del gobernador de Ifrigiya, se suscité un debate entre dos sabios sobre el
caracter creado o no del Coran“®:

Fui a ver a [Ziyadat Allah b. Ibrahim] al-Aglab*’ y he aqui que estaban al-Ya‘farT y al-‘Anbari discutiendo
sobre el Coran. Al-Ya‘farT rechazaba que fuera creado, mientras que al-‘Anbari sostenia que si lo era.
Cuando al-Ya‘fart me vio, dijo: «Ha venido nuestro maestro, AbG Muhammad, que argumentara contra
ti». Tomé asiento y le dije a al-‘Anbari: «;Qué tienes tu que decir sobre esto? Estas perdido en un mar
profundo y lo tuyo son los cultivos y las palmeras de Basorax». Al-‘Anbari se dirigi6 de este modo a al-
Ya‘far: «Si Abd Muhammad esta contigo, el emir es de mi mismo parecer», refiriéndose a al-Aglab.
Entonces contesté: «;Acaso los gobernantes pueden hablar de religiéon?». Iracundo, me dijo asi: «jAbu
Muhammad!, quien alcanza el poder es un ejemplo de autoridad». Asi que le contesté: «El que acude
a ti lo hace porque en el reino de los ciegos eres el tuerto. Si llegara alguien mejor que tu, la gente lo
seguiria a él y no a ti». «2Y quién es mejor que yo?», contesto. Le dije: «Si descendiera Jesus, hijo de
Man;lag, Jrenunciarian a ély vendrian a ti? Si descendiera Jesus a la tierra, las gentes acudirian a ély no
atin™®,

Se deduce de este fragmento la simpatia del gobernante por el defensor del Coran creado, lo que ‘Abd
Allah b. Abi Hassan reprocha al sabio en cuestion, dudando de la capacidad del gobernador para entender
de cuestiones religiosas. Debemos recordar asimismo que las Tabaqat se enmarcan dentro de la escuela
maliki y hay una intencién constante en la obra de recordar a los sabios por su adhesion o no a una cadena
de transmision del conocimiento considerada ortodoxa. En el trasfondo del texto esta la imagen del res-
ponsable politico que presta atencion a un sabio cuya discrepancia dogmatica es evidente, asi como el
caracter poco edificante de un ulema que defiende la creacion del Coran, mientras que la figura de Jesus es

42 Landau-Tasseron, 1997, 43.

43 Esta referencia a al-Qayrawani debe ser afiadida a las otras fuentes que mencionan al profeta Jalid b. Sinan, recogidas en Gol-
dziher, 1971, vol. 2, 321, y en Landau-Tasseron, 1997, 52. Por otro lado, sobre el texto evangélico adscrito a Mateo y su datacion
cronoldégica, véase el comentario a la ultima traduccion al espanol del Nuevo Testamento: Pifiero, 2022, 606-616.

4 Véanse, entre otras, Kitab al-istibsar fi ‘aya’ib al-amsar, 1985, 173; al-Himyari, 1984, 114.

4 Tabagat, 31-32.

46 Se trata de una discusion doctrinal presente en distintas biografias de la obra de Abii I-‘Arab en torno al concepto religioso del
“Coran creado”, una idea vinculada al movimiento ibadi; sobre esta corriente jariyi, presente en el sur de Ifrigiya desde mediados
del siglo 1I/VIll, véase Prevost, 2008, 52-53.

47 Hijo del fundador de la dinastia aglabi, fue emir de Ifrigiya de 201 a 223/817-838; vease Talbi, 1966, 162 y ss.

48 Tabaqat, 89. Véase una traduccion inglesa del fragmento, con algunas variantes, en Marston, 1978, 52. ‘lyad, vol. lll, 312-313, re-
produce esta anécdota pero no incorpora la referencia a Jesus.



Crego Gomez, Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-96697 7

presentada por el protagonista y narrador de la anécdota como una referencia moral y ante el que no cabe
comparacion alguna.

Un aspecto que aparece explicitamente en este fragmento es el de la pertinencia de que los gobernantes
se manifiesten sobre cuestiones teoldgicas, tema que habra de ser tratado con mayor profundidad*°. Y, por
ultimo, debemos recordar el papel de los ulemas frente a la autoridad politica. En un trabajo proximo descri-
biremos como era la relacion entre el colectivo de sabios y los gobernantes ifrigies a la luz de los datos de
la obra de Abu I-‘Arab, un trato que oscilaba entre una confluencia de intereses y situaciones de manifiesto
conflicto. Se trataba de una relacidon necesariamente estrecha, en la que el sabio goza de un reconocimiento
moral superior al del responsable politico y donde, a la vez, se contempla la posibilidad de que un miembro
de este colectivo se aleje voluntariamente de los &mbitos del poder como muestra de su actitud virtuosa®°.

3. Conclusiones

La relevancia de estos textos alusivos a las comunidades cristianas de Ifrigiya radica en el hecho de que
el diccionario biografico de Abu I-‘Arab es la obra de este género textual, dentro de la corriente maliki, mas
antigua acerca de los sabios musulmanes de la region. Es de destacar que una obra inserta en la tradicion
historiografica islamica como es un diccionario biografico, y que fue escrita en la primera mitad del siglo
IV/X, recoja diferentes ecos que hacen confluir herencias textuales muy diversas. Segun J. Conant, el pano-
rama que las fuentes arabes dejan traslucir en cuanto a las relaciones entre las comunidades cristianas y
las autoridades musulmanas durante el siglo lll/IX no se compadece con la descripcion del escenario tenso
y violento recogido en los relatos de las fuentes bizantinas®'. Los textos que hemos mostrado aqui, si bien
responden a una elaboracion literaria dentro del género textual en el que se enmarcan, pueden ser reflejo de
una sociedad, la de la region ifriqi entre la segunda mitad del siglo llI/IXy el inicio del siglo IV/X, en transicion,
donde los margenes entre credos eran difusos y en la que habria de existir necesariamente una distancia
entre las disposiciones emitidas por las autoridades islamicas y las relaciones cotidianas entre miembros de
distintas comunidades. Parece evidente que en la Ifrigiya de los siglos llI/1X-1V/X los grupos cristianos vivian
una situacion de lento retroceso, afectados por un debilitamiento internoy la fractura que provocaban ciertas
posturas heterodoxas. En ese escenario, estos fragmentos biograficos son una muestra de la existencia de
espacios y motivos comunes y de una permeabilidad entre credos que tiene en la figura de Jesus un para-
digma sefalado.

En pleno proceso de afianzamiento y difusion del islam, estos textos denotan la necesidad de establecer
unos limites entre comunidades en contacto, como es de apreciar en el fragmento correspondiente a al-
Buhlll. En ese sentido, podemos identificar una cierta intransigencia doctrinal en el plano teérico, de recha-
zo hacia el cristiano, por una parte, pero a la vez los textos también traslucen una islamizacion progresiva,
que se va afianzando con el tiempo, donde tienen cabida puntos de interseccion y tradiciones historiografi-
cas en las que encontramos la figura de Jesus como un referente religioso ejemplar.

Y todo ello tiene como escenario Ifrigiya, un espacio en el que en época de Abu I-‘Arab, con un creciente
poder fatimi que habia conseguido un control estable de la regidn, los diferentes credos coexisten, se rela-
cionany, en el caso del islam maliki -corriente a la que se adscribe el autor-, se encuentra en un proceso de
afianzamiento y consolidacion con respecto al cristianismo y las diferentes corrientes que dentro del propio
islam se suscitaban.

Es nuestro proposito seguir cotejando estas tradiciones textuales con los datos que aparecen en otros
diccionarios biograficos magrebies, entre los que hay que incluir los diccionarios ibadies.

4. Bibliografia

Fuentes primarias

Abu I-‘Arab, Muhammad b. Ahmad b. Tamim al-Tamimr al-Qayrawani (1920): Tabaqat ‘ulama’ Ifrigiya, Mohamed
ben Cheneb (ed. y trad. Classes des Savants de I'lfriqiya) 2 vols., Alger, Faculté des Lettres d’Alger.

Abi I-‘Arab, Muhammad b. Ahmad b. Tamim al-Tamimt al-Qayrawani (s.f.): Tabaqat ‘ulama’ Ifriqiya wa Kitab
Tabaqat ‘ulama’ Tunis, Beirut-Libano, Dar al-Kitab al-lubnani.

Al-Bakri (2003): Kitab al-masalik wa-I-mamalik, Yamal Talab (ed.), Beirut, Dar al-kutub al-‘ilmiyya.

Al-Himyari Muhammad Ibn ‘Abd al-Mun'‘im (1984): Al-Rawd al-Mi‘tar fijabar al-aqtar, Ihsan ‘Abbas (ed.), Bayrut,
Maktabat Lubnan, 22 ed. .

‘lyad b. Masa (s.d.-1983): Tartib al-madarik, Muhammad b. Sarifa (ed.), Rabat, Wizarat al-awgaf wa-I-Su’tin al-
islamiyya.

Al-Jusant (1920): Kitab tabaqat ‘ulama’ Ifrigiya, en Mohamed ben Cheneb (ed. y trad. Classes de Savants de
I'lfrigiya), Argel, Faculté des Lettres d"Alger.

Kitab al-istibsar fi ‘aya@’ib al-amsar (1985), Sa‘'d Zaglul ‘Abd al-Hamid (ed.), Dar al-Bayda’, Dar al-na$ al-
magribiyya.

49 Un eco de esta postura contraria a la intervencion del gobernante en materia religiosa se encuentra en el mundo bizantino; véase
Norwich, 2024, 402, a propdsito de Maximo el Confesor.

50 Véase un panorama de las actitudes de los sabios norteafricanos frente al poder en un amplio espacio temporal en Hentati, 2014.

51 Conant, 2015, 9: «Indeed, the Italo-Byzantine hagiographical literature was so preoccupied with interfaith violence in ninth-cen-
tury North Africa not so much because Muslims and Christians were in conflict in the Aghlabid amirate itself, but rather because
of the ways in which they were in conflict elsewhere in the central Mediterraneany.



8 Crego Gomez, Maria. 1lu (Madrid) 30 2025: e-96697

Al-Malikr (1994): Riyad al-nufis, Basir al-Bakus (ed.), Beirut, Dar al-garb al-islami.

Al-Qayrawant (1286 H. [1869]): Kitab al-Mu’nis fT ajbar Ifriqiya wa Tunis, Tunis, Matba‘at al-dawla al-tUnisiyya.

Fuentes secundarias

Avila, M.? Luisa (1985): La sociedad hispanomusulmana al final del Califato (Aproximaciéon a un estudio
demografico), Madrid, CSIC.

Avila, M.? Luisa (1997): “El género biografico en al-Andalus”, en M.? L. Avila, Biografias y género biogréfico en el
occidente islamico. Estudios Onomastico-Biograficos de al-Andalus, VIII, Madrid, CSIC, 35-51.

Bahri, Fathi, y Lamine, Bouaziz (2003): “Arabes, Berbéres et ‘agam: échanges et emprunts a travers les
vétements durant les premieres siecles de I'lslam (lle-11I¢/VIII*-IX® s.)", en Mobilité des hommes et des
idées en Méditerranée. Acte de colloque (Sousse 9-11 mars 1999). Sousse-Sfax, Edition Faculté de
Lettres, 215-258.

Bahri, Fathi (2006): Les hommes du pouvoir et les hommes du savoir en Ifriqiya aghlabide (184-296/800-909),
Tunis, Institut National du Patrimoine.

Bulliet, Richard (1979): Conversion to Islam in the medieval Period. An essay in Quantitative History, Cambridge,
Harvard University Press.

Conant, Jonathan (2012): Staying Roman: Conquest and Identity in Africa and the Mediterranean, 439-700,
Cambridge Studies in Medieval Life and Thought: Fourth Series, Cambridge, Cambridge University Press.

Conant, Jonathan (2015): “Anxieties of Violence: Christians and Muslims in Conflict in Aghlabid North Africa
and the Central Mediterranean”, Al-Masaq, 27-1, 7-23.

Cortés, Julio (2002): El Coran, Barcelona, (8% ed.) Herder.

Courtois, Christian (1945): “Grégoire VIl et I'Afrique du Nord. Remarques sur les communautés chrétiennes
d’Afrique au XI¢ siécle”, Revue Historique, 195 (fasc. 3), 193-226.

De Epalza, Mikel (1993): “Notes de sociologie religieuse médiévale: Ladisparition du christianisme au Maghreb
et a al-Andalus”, en Mélanges offerts a Mohamed Talbi, Tunis, Faculté de Lettres de La Manouba, vol. Il,
69-79.

Dozy, Reinhart Pieter (1820-1883): Supplément aux dictionnaires arabes, 2 vol., Beyrouth, Librairie du Liban.

Ducene, Jean-Charles y Prevost Virginie (2003): Dictionnaire géographique de I'Afrique médiévale, Paris,
Editions de la Sorbonne. )

Dye, Guillaume y Kropp, Manfred (2011): “Le nom de Jésus ('Isa) dans le Coran, et quelques autres noms
bibliques: remarques sur 'onomastique coranique”, en G. Dye y F. Nobilio, Figures bibliques en islam,
Bruxelles, éd. EME, Bruxelles, 171-198.

Dye, Guillaume, (2012): “Lieux saints communs, partagés ou confisqués: aux sources de quelques péricopes
coraniques (Q 19: 16-33)” en Isabelle Depret & Guillaume Dye, Partage du sacré: transferts, dévotions
mixtes, rivalités interconfessionnelles, Bruxelles-Fernelmont, EME, 55-121.

Felipe, Helena de (1995): “Bereberes en diccionarios biograficos norteafricanos y andalusies”, en C. Vazquez
y M. A. Manzano, Actas del XVI Congreso UEAI, Madrid, AECI, 185-189.

Felipe, Helena de (2018): “The Butr and North African Ibadism: Praise and Criticism of the Berbers”, en C.
Aillet, L'ibadisme dans les sociétés de I'lslam médiéval: Modéles et interactions, Studies in the History
and Cultures of the Middle East, Berlin, De Gruyter, 88-112.

Fenwick, Corisande (2020): Early Islamic North Africa. A New Perspective, Londres/Nueva York, Bloomsbury
Academic.

Fierro, Maribel (2003): “Las genealogias de ‘Abd al-Mu'min, primer califa almohade”, Al-Qantara XXIV, 1, 77-
107.

Goldziher, Ignaz (1971): Muslim Studies, Albany, University Pressy.

Gonzalez Ferrin, Emilio (2002): La palabra descendida, Oviedo, Nobel.

Handley, Mark (2004): “Disputing the End of Africa Christianity”, en A. Merrills, Vandals, Romans and Berbers:
new perspectives on late antiques North Africa, London, Routledge, 291-310.

Hassen, Mohamed (2003): al-Yugrafiya al-Tarijiyya li-Ifriqgiya min al-qarn al-awwal ila al-qarn al-tasi‘ (H.) / al-
qarn al-sabi‘ al-jamis ‘asar (M.) Fusal min Tarij al-Mawaqi‘ wa-I-Masalik wa-I-Mayalat, Tarabulus, Dar al-
Kitab al-Yadid al-Muttahida.

Hentati, Nejmeddine (2014): “Les juristes malikites en Occident musulman entre soumission et révolte (lls-
IXe/VIlIe-XVe siecle), Islamic Law and Society, 4, vol. 21, 366-387.

Kueny, Kathryn (2001): The Rhetoric of Sobriety: wine in early islam, Albany, State University of New York Press.

Landau-Tasseron, Ella (1997): “Unearthing a pre-Islamic Arabian Prophet”, Jerusalem Studies in Arabic Islam,
21, 42-61.

Laroui, Abdallah (1994):. Historia del Magreb: desde los origenes hasta el despertar magrebi. Un ensayo
interpretativo, Madrid, Mapfre.

Lewicki, Tadeusz (1971): “The Ibadites in Arabia and Africa: Part Il. The Ibadites in North Africa and the Sudan”,
Cahiers d’Histoire Mondiale. Journal of World History, 1, 83-130.

Mansouri, Mohamed Tahar (2003): “Les ‘Ulama’ en rupture avec le pouvoir en Ifrigiya d'aprés le Kitab al-
Mihan”, en Mélanges de I'Ecole francaise de Rome. Moyen-Age, tome 115, 1, 565-580.

Marin, Manuela (1988). “Nomina de sabios de al-Andalus (93-350/711-961)",en M. Marin, Estudios Onomastico-
Biograficos de al-Andalus, |, Madrid, CSIC, Departamento Estudios Arabes, 23-182.

Marin, Manuela (2003): “En los margenes de la ley: el consumo de alcohol en al-Andalus”, en C. de la Puente,
Estudios Onomastico-Biograficos de al-Andalus, Xlll, Madrid, CSIC, 271-328.

Marston Speight, R. (1978): “The Place of the Christians in Ninth Century North Africa, According to Muslim
Sources”, Islamochristiana, 4, 47-65.



Crego Gomez, Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-96697 9

Martos, Juan (2002): Historiografia andalusi. Manual de fuentes arabes para la historia de Al-Andalus, Madrid,
Universidad de Extremadura, Sociedad Espanfola de Estudios Medievales.

Modéran, Yves (2003): Les Maures et I'Afrique romaine, I\V*-VIl°, ed. Bibliothéque des Ecoles Francgaises
d’Athénes et de Rome, Rome, Publications de I'Ecole francaise de Rome.

Norwich, John Julius (2024): Bizancio. Los primeros siglos, Barcelona-Madrid, Atico.

Pellat, Charles: “Abu |-‘Arab”, EP?, |, Leiden, Brill, 1977-2007, 109.

Pifiero, Antonio (2022): Los libros del Nuevo Testamento, Madrid, Ed. Trotta, (2% ed.).

Prevost, Virginie (2007): “Les dernieres communautés chrétiennes autochtones d’Afrique du Nord”, Revue de
I’histoire des religions, 4, 461-483.

Prevost, Virginie (2008): L’aventure ibadite dans le Sud tunisien. Effervescence d’'une région méconnue,
Helsinki, Academia Scientiarum Fennica.

Reynolds, Gabriel Said, (2013): “The Quran and the apostles of Jesus”, Bulletin of the School of Oriental and
African Studies, vol. 76, 2, 209-227.

Robinson, Neal (2001-2006): “Jesus”, en J. Dammen McAulifee, Encyclopaedia of the Qur an, Leiden-Boston,
Brill, 3, 7-21.

Rodriguez Mediano, Fernando (1997): “El género biografico arabe: apuntes tedricos”, en M.? L. Avila,
Biografias y género biografico en el occidente islémico. Estudios Onomastico-Biograficos de al-Andalus,
VIII, Madrid, CSIC, 17-33.

Rouighi, Ramzi (2019): Inventing the Berbers. History and ideology in the Maghrib, Filadelfia, University of
Pennsylvania Press.

Segovia, Carlos A. (2019): The Quranic Jesus. A new interpretation, vol. 5 series Judaism, Christianity and
Islam, Berlin-Boston, De Gruyter.

Talbi, Mohamed (1966): L' Emirat Aghlabide 184-296 800/909 Histoire politique, Tunis, Faculté de Lettres.

Valérian, Dominique (2011): “La Permanence du christianisme au Maghreb: I'apport problématique des
sources latines”, en D. Valérian, Islamisation et arabisation de I'Occident musulman médiéval (VIIe-Xl[¢
siécle), Bibliothéque historique des pays d’Islam, volume ll, Paris, Publications de la Sorbonne, 131-149.

Valérian, Dominique (études réunies par) (2021): Les berbéres entre Maghreb et Mashreq (VIIe-X\F siécle),
Madrid, Casa de Velazquez. )

Zanon, Jesus (1988): “Diccionarios biograficos y topografia”, en M.? L., Avila, Estudios Onomastico-Biograficos
de al-Andalus, I, Granada, CSIC, Escuela de Estudios Arabes, 329-342.



	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk168767252
	_Hlk170295416



