
1Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

Los problemas del πολίτευμα judío en Alejandría 
y sus causas. La relevancia de la idea de «ὁ μισόκαλος 

φθόνος» en la raíz del conflicto, según Filón

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96281� Submitted: 31/05/2024 • Accepted: 15/10/2024

Resumen: La comunidad hebrea, presente en Egipto desde época inmemorial, constituyó en Alejandría un 
πολίτευμα o cuerpo cívico, con su propio estatuto, integrado, pero a su vez diferenciado del marco normativo 
común. Las singularidades judías quedaban patentes a través de una serie de concesiones otorgadas por 
distintos gobernantes. Desde el principio la comunidad judía fue vista con envidia, pero esta situación, 
considerada como un privilegio y rechazada por la mayoría, con el paso del tiempo fue generando un 
sentimiento de repulsa y de odio que complicó la convivencia en la metrópolis, y acabó manifestándose en 
la persecución y ataque a los judíos del año 38 d. C. Analizamos en este artículo el significado y la relevancia 
del elemento ‘envidia’ (φθόνος), al que Filón otorga una gran trascendencia dentro del tratado, en relación al 
conflicto social alejandrino.
Palabras clave: Alejandría; πολίτευμα; ‘envidia’; persecución; Filón de Alejandría; judíos.

EN The problems of the Jewish πολίτευμα in Alexandria  
and their causes. The relevance of the idea of «ὁ μισόκαλος φθόνος»  

at the root of the conflict, according to Philo
Abstract: The Hebrew community, present in Egypt since time immemorial, constituted in Alexandria a 
πολίτευμα or civic body, with its own statute, integrated but at the same time differentiated from the common 
normative framework. Jewish singularities were evident through a series of concessions granted by different 
rulers. From the beginning the Jewish community was viewed with envy, but this situation, considered a 
privilege and rejected by the majority, over time generated a feeling of repulsion and hatred that complicated 
coexistence in the metropolis, and It ended up manifesting itself in the persecution and attack on the Jews in 
38 AD. C. In this article we analyze the meaning and relevance of the element ‘envy’ (φθόνος), to which Philo 
grants great importance within the treatise, in relation to the Alexandrian social conflict.
Keywords: Alexandria; πολίτευμα; ‘envy’; persecution; Philo of Alexandria; Jews.

Sumario: 1. Introducción. 2. El πολίτευμα judío de Alejandría. 3. La judeofobia alejandrina. 4. En la raíz del 
conflicto: «ὁ μισόκαλος φθόνος», «la envidia enemiga de la virtud» 5. Epílogo. 6. Bibliografía.

Cómo citar: Cardoso Bueno, Diego Andrés (2025): “Los problemas del πολίτευμα judío en Alejandría y sus 
causas. La relevancia de la idea de «ὁ μισόκαλος φθόνος» en la raíz del conflicto, según Filón”, Ἰlu. Revista de 
Ciencias de las Religiones, 30, e-96281. https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96281.

1. Introducción
En el entorno cosmopolita y heterogéneo alejandrino, el colectivo judío contaba con una larga historia, y 
en la época de Filón1 había llegado a ocupar una buena parte de la urbe. Alejandro les había facilitado su 

1	 N.B. Abreviaturas de los tratados filónicos mencionados en este artículo. Obedecen todas ellas a las establecidas a partir de los 
títulos en latín por David T. Runia, (ed.) 1998, “Instructions to Contributions”, EN Studia Philonica Annual 10, pp. 207-208. Atlanta, 
SLB Press, cf. https://plato.stanford.edu/entries/philo/supplement3.html [acceso 14.09.2021]. Cf. también The SBL Handbook of 
Style, 2nd edition. Atlanta: Society of Biblical Literature, 2014. En la actualidad está aceptada universalmente. Para los nombres 

Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones
ISSN-e: 1988-3269

A RT Í C U LOS

Diego Andrés Cardoso Bueno
Universidad Complutense de Madrid   

e-106571
Barzaghi, A. y Santasilia, S.

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96281
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96281
https://plato.stanford.edu/entries/philo/supplement3.html
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:diegoandrescardoso%40ucm.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-6838-6761


2 Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

instalación en ella desde un principio y los lágidas les habían concedido la ocupación de un barrio ente-
ro, el Δέλτα, donde a la comunidad mosaica se le permitió vivir en libertad, según sus costumbres y leyes, 
como nos cuenta Flavio Josefo2. Pero en los tiempos de Filón aparte de en esta circunscripción, el propio 
filósofo nos dice que residían también en otro barrio más pues existían dos distritos judíos, algo que hasta 
cierto punto podemos creer, porque desde los tiempos de Alejandro habían transcurrido varios siglos y la 
población hebrea en ese lapso de tiempo creció mucho. Además Filón añade que también se habían ido 
extendiendo por otros sectores de la ciudad3. No sabemos si esta noticia es fiable o si el sabio hebreo pre-
senta la realidad a su conveniencia, incrementando el número de población judía con objeto de subrayar su 
importancia. Pero no debe extrañar que fuese así, ya que uno de los reproches que los alejandrinos les harán 
a los judíos durante los disturbios del 38 d. C. será el haberse apoderado de más espacio urbano del que les 
correspondía, el barrio Δέλτα, ocupando ilegalmente otras áreas4. 

Aunque ciertos elementos se han considerado relevantes en la aparición de un sentimiento judeofóbi-
co en los demás grupos sociales, como podrían haber sido las exenciones que mantuvieron los judíos, su 
particular modo de vida independiente y segregado, su preeminencia económica, su gran cohesión inter-
na, sus creencias inquebrantables, sus hábitos peculiares y también su enorme crecimiento demográfico. 
En definitiva, toda una serie de caracteres que evidenciaban una gran personalidad como grupo étnico, y 
que dejaban traslucir un manifiesto orgullo de pertenencia a un pueblo especial5. Sin embargo, creemos, y 
es lo que pretendemos poner de manifiesto en este artículo, que el factor decisivo en la aparición de este 
infausto fenómeno, su causa más profunda y visceral, además de lo expresado, que también interviene, se 
encuentra principalmente en otro elemento. Nos referimos a un sentimiento antijudío ancestral que había 
permanecido velado desde tiempos remotos en el pueblo egipcio, y que paulatinamente se fue extendiendo 
de igual modo a otros grupos y por otras latitudes, desembocando en una especie de aversión vehemente 
bastante generalizada. Y es en esta honda vivencia de rencor donde se fue generando la ‘envidia’, en el sen-
tido filoniano de pasión irracional antivirtuosa, valga la redundancia, que emerge desencadenando todo un 
complejo proceso de rechazo6. Si bien en Alejandría durante el mandato de los dos primeros césares, este 
odio permaneció subyacente7, en el año 38 d. C., estalló originando serios conflictos, donde la persecución 
y el cruel hostigamiento a los judíos tuvieron una gran trascendencia. Este episodio tan penoso, considerado 

en latín de los tratados de Filón de Alejandría seguimos los anotados por Leopold Cohn, Paul Wendland, Siegfried Reiter, Hans 
Leisegang (eds.), (1896-1926): Philonis Alexandrini Opera quae supersunt. Berlin. Berolini G. Reimeri. Para los nombres en español 
de los tratados de Filón de Alejandría seguimos los anotados por José Pablo Martín, (ed.) (2009-2016): Filón de Alejandría. Obras 
Completas, vols. 1-5. Madrid. Trotta. Las demás abreviaturas de obras clásicas citadas en este artículo responden a las estable-
cidas por Diccionario Griego-Español de autores clásicos del CSIC, edición 2019.

	 Según las noticias que tenemos, parece que la vida de Filón trascurrió entre los años 20 o 15 a.C. y 45 o 50 d. C. aproximadamen-
te, ya que no contamos datos concretos ni de la fecha de su nacimiento, ni la de su fallecimiento. Martín, 2009, 10-11; Schwartz, 
1953, 597-598; Nazzaro, 1963, 40; Daniélou, 1962, 13 y 44-45.

2	 I. AI. 11. 329-340; I. BI. 1. 21; Ph. Flacc. 55. Alejandría fue fundada en el 331 a. C. y levantada en parte sobre el antiguo poblado de 
Racotis. La metrópolis se dividió en cinco distritos nombrados con las primeras letras del alfabeto griego: el βῆτα, el más próximo 
al mar, englobaba la demarcación palaciega regia, que albergaba además el Museo y la Biblioteca; los distritos Βῆτα y Γάμμα, 
hacia el interior y conectados con el lago Mareotis, eran los propiamente griegos, pero donde se alojaban también otras etnias, el 
Δέλτα, en el lado oriental, ocupado por los judíos y el ̓̀ Εψιλόν, en la parte occidental, asentado sobre la antigua Racotis, residencia 
de la población autóctona carente de ciudadanía. Sobre la ciudad de Alejandría, véase Fraser, vol. 1, 189-192; Haas, 138-150. Y en 
la historiografía antigua: Str. Geo. 17. 1, 8-10; Plu. Vid. Par. 6, Alex.– Caes., 26; D.S. Bibl. Hist. 17. 52, 3; Plin. HN. 5. 11, 2; I Ap. 2. 6; Arr. 
An. Alex. 3. 1-5; D. Chr. Dis. 32, 1-101; Curt. Alex. 4. 7 y 8 o el propio Ph. Flacc. 55. 

3	 «Hay cinco distritos en la ciudad […] de estos dos se llaman juderías por habitar en ellos mayoritariamente judíos», Ph. Flacc. 55. 
En efecto, al decir mayoritariamente pensamos que está indicando que no se trata de guetos, sino de barrios étnicos. Torallas 
Tovar, 2009, 206, n. 87.

4	 Ph. Flacc. 55. Schäfer, 1998, 140-141.Gambetti, 2009, 147-150; Druille, 2021, 36. La realización del censo que llevó a cabo Flacco 
fue lo que puso de manifiesto la situación irregular de muchos alejandrinos, entre ellos también la de bastantes judíos, que 
debían normalizar su posición contributiva. Esto había provocado protestas entre la población en general e incluso conatos de 
amotinamiento, que fueron controlados. Druille, 2021, 25-30. La tesitura de los hebreos ocupando espacios fuera de los asigna-
dos vino a complicar el problema, y como Filón afirma, fueron expulsados de ellos.. Ph. Flacc. 55-56. 

5	 Este tipo de reproche al pueblo judío lo origina la singularidad de sus hábitos y el particularismo de su religión, que los hacía 
distanciarse de las prácticas más comunes en el mundo helenístico. Por otra parte, en Egipto, se habían extendido desde hacía 
tiempo diferentes bulos denigrantes sobre los judíos.

6	 El antijudaísmo, en principio literario, tuvo su origen en Egipto con Hecateo de Abdera, un autor griego que fue el pionero en es-
cribir sobre Egipto en su obra Aegyptiaca, redactada alrededor del 320 a. C., y conocida a través de los fragmentos conservados 
por Diodoro Sículo. En ella se había establecido que los judíos fueron los responsables de introducir una grave enfermedad en 
Egipto, la lepra, y que por ello habían sido expulsados de este país en tiempos pasados. Esta leyenda que Hecateo recogió en el 
país del Nilo, se divulgó con el tiempo y sirvió de base para construir los infundios posteriores. Berthelot, 2008, 1-11. Después fue 
Manetón quien más profundizó en el tema, e incluso hizo una enumeración de las lacras y estigmas de los hebreos: expulsados 
de Egipto, prácticas opuestas a otros pueblos, enemigos de los dioses, con leyes tiránicas y brutales, y misántropos abominado-
res de la humanidad. Nirenberg, 2013, 30-40. Más tarde otros autores siguieron esta estela. Flavio Josefo recoge las calumnias 
sobre el pueblo judío y las va refutando en su escrito In Apionem, 1. 24-35. En el siglo III a. C. ya empezaron a evidenciar su antipa-
tía por la religión hebrea distintos grupos y personajes, y más tarde se fue acrecentando y popularizando a medida que los judíos 
consolidaban un estatus más excepcional. Montserrat, 2005, 41; Sen, 2005, 291. De todas maneras, hay que decir que aunque 
la autosegregación por parte de la comunidad judía estuvo presente, tanto por su propia idiosincrasia como por el rechazo que 
sentían, no fue total, ya que por un lado veneraban su tradición y trataban de conservar la identidad judía, pero al mismo tiempo 
participaban en los eventos sociales y culturales helenísticos que no contravenían su religión. Torallas Tovar, 2002, 20. Sobre el 
debate acerca de la misantropía de las leyes y costumbres judaicas, sus orígenes y su refutación, véase el excelente estudio de 
Katell Berthelot, 2003, Philantrôpia Judaica. Le débat autor de la “misanthropie” des lois jueves dans l’Antiquité.

7	 Jean Daniélou, 1962, 29.



3Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

el primer pogrom de la historia8, fue vivido y padecido directamente por Filón como judío alejandrino que era. 
El filósofo, a partir de estos acontecimientos, al reflexionar sobre el origen último de esta animadversión es 
plausible que llegara a la conclusión, expuesta por él en De specialibus legibus9, de que la raíz de toda la ira 
acumulada contra la nación judía obedecía, como afirma, a «la envidia enemiga de la virtud, el más penoso 
de los males» (ὁ μισόκαλος φθόνος, τὸ κακῶν ἀργαλεώτατον).

2. El πολίτευμα judío alejandrino
La creación de los πολιτεύματα, compartimentaciones cívicas integradas pero con su propio estatuto y a su 
vez diferenciadas del marco normativo común de una ciudad, fue la respuesta dada por los lágidas en sus 
territorios, y mantenida por Roma, a los posibles conflictos internos y externos urbanos10. Consistía en una 
fórmula político-administrativa, pero también étnico-religiosa, desarrollada a partir del siglo II a. C., que no 
apareció en otros estados helenísticos, aunque sí se encuentra en la Celesiria judía11, debido a que estuvo 
bajo el dominio egipcio durante un largo periodo, aproximadamente desde la muerte de Alejandro hasta su 
conquista por Antíoco III (223-198 a. C.)12. Con su creación los gobernantes greco-egipcios pretendieron que 
cada uno de estos πολιτεύματα funcionase como una «comunidad étnica instituida», reforzando así la lealtad 
de las distintas colectividades establecidas en sus posesiones con el poder central. A su vez, esta situación 
favorable serviría de acicate para atraer a nuevos inmigrantes, necesarios para desarrollar la política impul-
sada por los ptolomeos13. 

En términos generales, el πολίτευμα era una corporación organizada de extranjeros, μέτοικοι14, de una 
misma procedencia con derecho a tener domicilio permanente en la metrópolis. Formaban un cuerpo cívico 
separado con su propio estatuto y con autonomía para administrar sus asuntos internos a través de normas 
y funcionarios, distintos e independientes de los de la ciudad de acogida15. Se agrupaban en diferentes 
δῆμοι, obedeciendo a distintas categorías según su procedencia, ciudadanía de origen, religión, autoctonía 
o lengua en la que hablasen. Cada δῆμος tenía su peculiar estatus, y por tanto sus propios derechos y obli-
gaciones. En Alejandría eran muy numerosos debido a la diversidad de su población16. El ordenamiento y la 

8	 Fue Van der Horst, que ya en el 2002 se había referido a la persecución de los judíos en Alejandría en el 38 d. C. como el primer 
pogromo, quien al subtitular al año siguiente, en 2003, su edición del tratado In Flaccum, como The First Pogrom, adjetivó con 
fortuna el tumulto alejandrino descrito por Filón, y desde entonces esta denominación se ha repetido asiduamente. Cf. Van der 
Horst, Philo of Alexandria. The First Pogrom.

9	 Ph. Spec. 3. 3. A pesar de esta situación adversa Filón nunca renegó de su ciudad natal Alejandría. En relación a esta cuestión, cf. 
Lévy, 2004, 295-312.

10	 Cardoso Bueno, 2021, 62, n. 177. No obstante, la existencia del πολίτευμα judío alejandrino ha sido una cuestión debatida en cuan-
to a su naturaleza, alcance y autonomía. A partir de los descubrimientos de los papiros de Herakleópolis, en donde aparece el 
πολίτευμα judío de esta ciudad, se han podido constatar los diferentes significados que puede tener este término, según a quien 
nos refiramos. Además existían πολιτεύματα correspondientes a grupos de diferentes orígenes, no sοlo judíos. Sänger, 2016, 
1680-1682, En el mundo griego tenía un carácter más político y administrativo; en el judío más religioso, jurídico y étnico. Filón 
incluso le concede a la palabra también un valor espiritual. «La forma de organización ptolemaica del πολίτευμα parece formarse 
en la intersección de todos estos significados». Sänger, 2016, 1692. El πολίτευμα figura en la Carta de Aristeas, 310, y luego se 
encuentra en Flavio Josefo, AI. 11. 329-340 y 12. 198. Filón se refiere a la comunidad judía alejandrina como grupo étnico que 
ocupaba dos distritos de la ciudad. Ph. Flacc. 55. Quizás sea esto algo exagerado, pero al menos uno, el Δέλτα, si fue un barrio 
hebreo, al margen de que además, como afirma el filósofo, estuviesen asentados en otros distritos de Alejandría. Cardoso Bueno, 
2021, 34, n. 14. Es probable que sus características de los πολιτεύματα variasen a través del tiempo y de las medidas adoptadas 
por los diferentes gobernantes. Se sabe que Augusto intervino en la gestión de la judería de Alejandría al morir el etnarca del 
momento, nombrando un consejo o gerusía que lo sustituyese. Ph. Flacc. 74. En general, los investigadores están de acuerdo con 
su existencia, aunque discrepen en cuanto a sus peculiaridades. La profesora Joan E. Taylor, recoge diferentes consideraciones 
al respecto, desde Tcherikover y Smallwood hasta Honigman. Taylor, 2003, 23. Cf. también respecto a este tema, Fraser, 1972, vol. 
1, 54-57; Peláez, 2007, 113-118; Druille, 2015, 4-6; Schwartz, 2009, 15-17. 

11	 También los hubo en Cirenaica o en Chipre, es decir, en los territorios controlados por los lágidas. La región de Celesiria, co-
nocida anteriormente como Canaán, ha tenido muchos nombres a través de su larga historia, y corresponde a los territorios 
de Judea, Samaria, Galilea y otros espacios habitados por los judíos, además de algunos territorios cercanos. Preferimos no 
utilizar la denominación de Palestina para nombrar a esta zona durante esta época por constituir un anacronismo, por cierto muy 
difundido incluso en el ámbito académico, pues el nombre de Palestina no empezó a utilizarse hasta bien entrado el siglo II d., 
concretamente a partir del año 135 d. C., cuando Adriano tras sofocar la revuelta judía de Bar Kojba, como represalia, bautizó la 
zona de este modo, uniéndola a Siria y formando la provincia romana de Siria-Palestina. La intención sería eliminar la relación 
del pueblo judío con la región. Por ello, Adriano también había refundado Jerusalén como ciudad greco-romana con el nombre 
Aelia Capitolina, erigiendo además, en el sitio del Templo, un santuario dedicado a Júpiter. Dion Casio Historia Romana, l. 69, 12. 
Estas modificaciones sugieren una intención de «desjudaización» de la zona. La represión pues, no fue sólo física sino también 
espiritual y simbólica. Bermejo Rubio, 2020, 220; Shama, 2015, 212. Según Eusebio de Cesarea, a los judíos se les impidió la 
entrada en Jerusalén y su territorio circundante, Eus. HE 4. 6, 3. A pesar de las medidas tomadas por los romanos hay testimonio 
de revueltas judías posteriores. Bermejo Rubio, 2020, 219.

12	 Antioco III tras un intento fallido de conquista en el 217 a. C, logró, en la quinta guerra siria, 201-200 a. C. con la victoria de Panion, 
apoderarse de toda la Celesiria. Los detalles no se conocen bien porque el libro de Polibio que describía los hechos se ha per-
dido. Aunque este rey impuso el culto al soberano en estos dominios, no hay noticias de que lo hubiese exigido a los judíos. No 
obstante, al poco tiempo, la intervención de Roma en la zona obligó a retirarse al rey seléucida. Lozano y Piñero, 2007, 40-41. 

13	 Sänger estudia el asentamiento de poblaciones foráneas y su relación con las locales, su colaboración con las élites y la adapta-
ción que experimentaron a las distintas realidades, así como el proceso de creación de nuevas comunidades con sus estatutos. 
Sänger, 2021, 106-126.

14	 Los μέτοικοι no estaban incluidos en el colectivo los visitantes o residentes ocasionales. Filón utiliza el término con este sentido 
en distintos momentos: Ebr. 100; Conf. 82; Abr. 209, 231, 252; Mos. 2. 58; Legat. 200. 

15	 Schwartz, 2009, 16; Pérez, 2023, 269-272. 
16	 Sänger, 2016, 1682-1683. Dion de Prusa enumera, aparte de los griegos de distintas localidades y de los romanos o itálicos en 

general, a grupos libios, sirios, cilicios, etíopes, árabes, bactrianos, escitas, persas e indios. D ion Crisóstomo, Discursos, 32. 40.



4 Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

organización del πολίτευμα precisaban del aval de una autoridad competente, otorgado mediante un docu-
mento escrito que fijaba los términos estipulados para su constitución17. 

Los judíos alejandrinos, a pesar de tener su propia demarcación y sus singularidades, procuraron deci-
didamente integrarse en la cultura dominante, fundamentalmente griega, de esta cosmopolita metrópolis, 
ya que significaba el elemento común a todos y por tanto era lo más razonable para no situarse en la mar-
ginalidad18. Pero esta integración nada tenía que ver con la gestión de sus propios asuntos, que conser-
vaban como otros colectivos, al haberse constituido en una comunidad singular, un πολίτευμα, que dadas 
las características del grupo étnico judío tenía unas ciertas peculiaridades19. El establecimiento de este 
πολίτευμα como comunidad diferenciada desde época temprana «les otorgó derechos legales, el más im-
portante de los cuales era una cierta autonomía para mantener el prebenda de vivir de acuerdo con sus leyes 
ancestrales»20, que en este caso eran un tanto particulares.

El δῆμος judío, además de por su antigüedad y su ingente número, se distinguía de otros colectivos étni-
cos, entre otras cosas, por su correcta conducta cívica y por disponer de una gran prestancia económica, 
algo que le proporcionaba relieve social y le hacía ser determinante en la vida de la ciudad. Por otro lado, su 
aceptable aculturación, el empleo del griego como lengua común,21 y el hecho de mantener una relativa in-
dependencia y autonomía religiosa respecto al judaísmo jerosolimitano, eran factores no menores a la hora 
de otorgar a esta comunidad una especial significación y consistencia22. Debemos añadirle a esto el hecho 
de ser el más culto de los δῆμος, y especialmente si lo comparamos con la mayoría de la población autócto-
na egipcia23. Justamente, esta situación de supremacía económica e intelectual le suministró ese gran peso 
social que hemos mencionado, y que se vio complementado con exenciones y ventajas, como la de alcanzar 
un estatuto especialmente favorable para su comunidad en Alejandría y en otros lugares, y la concesión de 
la ciudadanía a algunos de sus integrantes24. 

La figura jurídica del πολίτευμα se había creado para amparar mejor la idiosincrasia de un grupo étnico, 
y no perturbar el funcionamiento peculiar del enclave donde se establecía25. Esto no significaba, como ya 
hemos expresado, que sus componentes, en este caso los hebreos, no participaran a su vez de la realidad 
social y cultural del sitio en el que se situaba, ya que esto era lo que más les convenía como colectivo para 
evitar reproches y ser acusados de separatistas, o incluso de misántropos, algo que le sucedió con fre-
cuencia al colectivo mosaico, y que Filón desmiente manifestando que esta comunidad, la suya, era todo lo 
contrario, filántropa26. 

En todo caso, los judíos y el propio Filón, como afirma Seland, habían sido aculturados pero no asimila-
dos27, por ello aunque aceptaron bastantes influencias griegas, por razones religiosas se habían negado a 
entrar de lleno en la κοινωνία helenística. En definitiva, a pesar de la pertenencia a un πολίτευμα alejandrino, 
su ciudadanía seguía estando en Jerusalén28. Como consecuencia de esta selectiva integración, fueron pro-
tagonistas de una serie de leyendas infamantes, entre ellas la que los hacía responsables de haber introdu-
cido en el pasado la lepra en Egipto, por lo que habían sido expulsados. Esta invención la recoge Hecateo de 
Abdera en una obra etnográfica perdida, pero conocida gracias a los fragmentos conservados por Diodoro 

17	 Aunque no se han conservado documentos de este tipo, sabemos que el πολίτευμα fue una organización característica del 
área de influencia ptolemáica dentro del mundo helenístico, y en lo referente a la etnia judía tenemos constataciones en 
varias urbes durante esta época. I. AI. 114-119; I. Ap. 2. 38-42. Sänger, 2021, 106-126; Smallwood, 1976, 226. Un πολίτευμα 
conocido fue la de la ciudad de Berenice, en Cirenaica. También en el propio territorio israelita, surgió otro en la ciudad de 
Cesarea marítima, la urbe levantada en honor de César Augusto por Herodes el Grande como residencia de los romanos 
asentados en Judea. Igualmente se constituyeron πολιτεύματα en los enclaves egipcios de Leontópolis, donde se había ins-
talado un importante colectivo hebreo en el siglo II a. C., y en Herakleópolis. Druille, 2015, 4; Sänger, 2016, 1680-1682; Pérez, 
2023, 271.

18	 Lozano y Piñero, 2007, 32. Dadas sus peculiaridades religiosas y culturales la integración social judía siempre tuvo unos límites.
19	 Smallwood, 1976, 226; Mélèze Modrzejewski, 1995, 82; Druille, 2015, 2; Peláez, 2007, 116-118. Los judíos pudieron aculturarse en 

cierto modo, especialmente las clases elevadas, pero nunca llegaron a asimilarse. Seland, 2010, 17-18;; Runia, 1990, 3.
20	 Schwartz, 2009, 16, traducción propia. Además hay que tener presente que las leyes antiguas judías a las que nos estamos refi-

riendo, son las contenidas en la Torá. En Alejandría el libro santo judío que se utilizaba era la Septuaginta, es decir, la traducción al 
griego de la Torá, impulsada por los monarcas lágidas y realizada en esta ciudad por sabios judíos llegados desde Jerusalén con 
esta finalidad. Sobre las versiones griegas de la Biblia, cf. Fernández Marcos, 1998[1979]. 

21	 De hecho, «las necesidades litúrgicas de la comunidad judía alejandrina que había olvidado el hebreo y necesitaba una versión 
inteligible del texto sacro» fue una de las causas que motivaron la traducción de la Torá al griego, dando lugar a la Septuaginta 
además de razones de orden jurídico respecto al πολίτευμα, exigencias culturales y los afanes de proselitismo. Piñero, 2007, 167, 
«El vehículo de comunicación, de expresión literaria y religiosa de los judíos alejandrinos fue la lengua griega». Peláez, 2007, 113. 
La traducción se hizo por necesidades litúrgicas (Thackeray), educativas, (Brock y Perrot), para el uso en los tribunales (Mézèle-
Modrzejewski), exigencias del πολίτευμα,(Barthélemy). Trebolle, 1993, 317. En definitiva, se tradujo para que se pudiera enteder, 
porque los judíos alejandrinos en general hablaban y se comunicaban en griego

22	 Peláez, 2007, 113-118.
23	 Sen, 2005, 291. Naturalmente quedaban excluidas de este grupo inculto las clases noble, intelectual y sacerdotal egipcia. Fer-

nández Uriel y Jiménez Escalona, 2009, 191.
24	 Este era el caso de Filón y su familia. Mélèze Modrzejewski, 1995, 163; Evans, 1995, 582-584; Lévy, 2018, s.p; Sterling, 2020), 272; 

Appelbaum, 2018, 98.
25	 Peláez, 2007, 116-118.
26	 Cf. Ph. Abr. 22, Mos. 2. 9; Virt. 77, 101, 182; Prob. 83-84; Abr. 203, 208. 
27	 Seland, 2010, 17.
28	 Jerusalén era considerada no solo la capital del judaísmo, sino la del mundo entero, en cuanto que el mensaje mosaico es uni-

versal, exento de particularismos. Seland, 2010, 21. Filón promueve un judaísmo cosmopolita que organice la sociedad humana 
en su totalidad, fundado en el culto al Dios Único, y en la φιλία de sus miembros. De hecho, es el primero en utilizar el término 
κοσμοπολίτης. Ph. Opif. 3, 142, 143; Gig. 61; Conf. 106; Migr. 59; Mos. 1. 157; Spec. 2. 45. Nieto, 2016, 249-250, nn. 17 y 22.



5Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

Sículo, que después fue difundida por Manetón, Queremón, Lisímaco y otros autores antijudíos29. La impu-
tación de exclusivismo y misantropía al pueblo judío se origina por la singularidad de sus hábitos y el parti-
cularismo de su religión, que los hacía distanciarse de las prácticas más comunes en el mundo helenístico. 
Pero, en el caso de los hebreos de Alejandría, librarse de esa crítica era muy difícil, ya que las leyes, respe-
tando la singularidad de este colectivo, había eximido a los judíos de participar en las prácticas religiosas y 
en algunos acontecimientos cívicos muy celebrados entre la población pagana de la metrópolis, pero que 
repugnaban a las tradiciones, costumbres y creencias mosaicas. De este modo, siempre tuvieron que vivir 
amoldándose a esta situación un tanto extraña, guardando un complejo equilibrio entre lo propio y lo ajeno 
para seguir siendo judíos, y a la vez no causar malestar entre sus conciudadanos30. Algo que en los tiempos 
de Filón, especialmente en su madurez, estuvo lejos de conseguirse.

De todos modos, una gran parte de los habitantes de Alejandría también se encontraba incomoda en-
tonces, aunque por otros motivos31. Tanto los griegos como los egipcios, al menos en estos momentos, no 
habían asimilado bien el cambio de dependencia política, y el paso de vivir bajo las autoridades lágidas a so-
meterse a una administración nueva y foránea como la romana32. Sin embargo, a los judíos, extranjeros33 al 
fin y al cabo con unos y con otros, este escenario no pareció importarles demasiado. Es más, Filón manifiesta 
sentirse bien así y, como «gran panegirista de la paz romana»34, en repetidas ocasiones alaba a los dirigen-
tes latinos35, proclamando al pueblo hebreo φιλόκαισαρ, ‘amigo del César’36. Esta posición complaciente de 
los judíos enturbió aún más las circunstancias ambientales, uniéndose al rechazo que ya producían a con-
secuencia de su peso socioeconómico, y de la autonomía cultural y religiosa que habían adquirido. Todo ello 
hizo que el conjunto social mosaico fuese blanco de cualquier clase de crítica y ataque, tanto por parte de la 
población autóctona egipcia, que en general vivía en inferiores condiciones, cuanto por la comunidad griega, 
que habiendo salido perjudicada con el dominio romano de naturaleza claramente militar e imperialista37, 
veía a los hebreos con recelo y acrecentaba sus prejuicios contra ellos.

3. La judeofobia alejandrina
Para Schäfer las causas de la judeofobia fueron variadas y complejas, fundamentalmente políticas en 
aquellos momentos, y centradas en los privilegios obtenidos por la comunidad judía, aunque también 
existía un trasfondo cultural y religioso que lo incrementaba38. Por nuestra parte, creemos que además de 
lo expuesto por Schäfer u otros autores como Bergmann y Hoffmann39, intervienen en este sentimiento 
antijudío distintos factores, pues como sostiene Niehoff respecto a los alejandrinos, «su agitación política 
contra los judíos no fue vista como una respuesta a un conflicto específico y real, sino como un problema 
unilateral de su carácter nacional»40. En efecto, conforme perspicazmente valora la investigadora germa-
na, aquí creemos que está la clave de todo el problema. La cuestión controvertida en realidad no era tanto 
la condición próspera del πολίτευμα hebreo, que podía influir sin duda, cuanto su distinción como etnos 
singular, titular de unas cualidades especiales41. Pero cualidades no derivadas de su estatus en Alejandría, 
que también, sino especialmente las inherentes a su idiosincrasia como judíos. «Los alejandrinos, co-
rroídos de envidia […] consideraban la fortuna de los demás como un infortunio propio y, por su antigua 

29	 Cf. Berthelot, 2008, 5 y 11; 2003, 79-100.. Así, los judíos desde tiempos remotos se convirtieron en una raza portadora de males. 
De hecho en el Génesis, cuando José invita a sus hermanos a comer en palacio, los egipcios no asisten al banquete porque con-
sideran una abominación comer con los judíos. Gn 43, 32. Josefo recoge estos bulos y los refuta en su obra In Apionem. I..Ap. 1. 
24-35. A Manetón se le conoce como historiador y sacerdote egipcio de siglo III a. C. Curiosamente, Josefo lo cita también antes 
en esta obra, para hacerse eco de su opinión en cuanto que los judíos era un pueblo anterior a los griegos. I..Ap. 1. 16. Queremón, 
también sacerdote egipcio, fue contemporáneo de Filón, además de filósofo estoico, director de la Biblioteca del Serapeum de 
Alejandría y preceptor de Nerón. De Lisímaco no se sabe casi nada, lo menciona Ateneo como un escritor alejandrino del siglo II 
d. C. Ath. 4. 158. Rodríguez de Sepúlveda, 2008, 161-162, nn. 102, 109,118 y 123.

30	 En relación al reproche de misantropía, Filón, refiriéndose al judío en general, aclara: «El hombre virtuoso […] se aísla y ama la 
soledad y tiene por un bien el pasar inadvertido para los demás, y no por misantropía, que es filántropo como el que más, sino 
porque ha desterrado de sí al vicio», Ph. Abr. 22. 

31	 Druille, 2021, 25-30.
32	 Los griegos alejandrinos vieron como claramente fueron desplazados de la cúspide social que, a partir de Julio César y de Au-

gusto, ocuparon los romanos, con quienes los judíos colaboraron desde el primer momento. Druille, 2015, 4.
33	 «Μέτοικοι». En el sentido ya visto de colectivo extranjero con una identificación ciudadana étnica.
34	 Torallas Tovar, 2009, 236, n. 9. Incluso de Calígula dice Filón, aplicándole la titulatura ptolemaica, «que se pensaba que era el 

salvador y benefactor». Ph. Legat. 22, traducción Torallas Tovar, 2009.
35	 Ph. Legat. 141-163. Tenemos que tener presente, al considerar esta complacencia de Filón con los gobernantes romanos, que 

Egipto, debido a sus riquezas y especialmente a su producción de trigo destinada al abastecimiento de Roma, desde el principio 
fue un dominio reservado directamente al prínceps, sin mediación del Senado. Husson y Valbelle, 1998, 230.

36	 Ph. Legat. 280. Era un título honorífico que se otorgaba en los territorios orientales romanos a partir de Augusto a los que habían 
mostrado lealtad con el césar.

37	 Seland, 2010, 15.. Es posible que en una ciudad cosmopolita como era Alejandría, este sentimiento antijudío se contagiase a 
otros grupos y minorías residentes. 

38	 Schäfer, 1998, 156-160.
39	 Estos autores dan un enfoque más sociológico del conflicto alejandrino, subrayando el hecho de existir por parte de los dirigen-

tes una premeditada manipulación del pueblo, que ya estaba indispuesto con los judíos, encaminada a la realización de acciones 
concretas (las narradas por Filón) contra la comunidad hebrea. Bergmann und Hoffmann, 1987, 15-46. La instigación a las masas 
contra los judíos por los dirigentes, con el beneplácito de Flacco, están expresados por Filón. Ph. Flacc. 30. 

40	 Niehoff, 2001, 59. 
41	 De hecho Josefo afirma que «En Alejandría siempre habían existido conflictos entre la población indígena y la judía, desde que 

Alejandro concedió a los judíos vivir en la ciudad con los mismos derechos que los griegos, en recompensa por haber colaborado 
con él de una forma muy activa en su campaña contra Egipto». I. BI. 2. 487. 



6 Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

aversión, en cierto modo innata a los judíos, se indignaron […]»42. Emerge así un elemento psicológico 
importante que tiene fuertes repercusiones sociológicas, y que no se ha tenido en cuenta generalmente, 
y es una categoría moral negativa, en esta ocasión, la ‘envidia’, φθόνος, que como nación suscitaban los 
judíos, una sensación emocional que los demás no podían evitar, y que escapa de las contingencias reales 
existentes. Se trataba de algo más profundo e incontrolable, porque era un factor precedente a la situa-
ción material mejor o peor de los judíos. Además la ‘envidia’, al provocar siempre una insondable desdicha 
y amargura en quien la experimenta, acrecentaba el sentimiento de rabia o de odio a lo ajeno. En con-
clusión, podríamos decir que esencialmente este sentimiento consistía en una aversión a la excelencia 
o al bien. Y de este modo lo contempla Filón, cuando afirma que mientras estaba ocupado en las tareas 
teóricas, alejado de todas las miserias de la vida mortal […] 

«[…] me acechaba el más penoso de los males, la envidia, detestadora del bien, la que, tras caer sobre 
mí de improviso, no cesó en sus intentos de derribarme violentamente, hasta que me precipitó en el 
inmenso mar de las preocupaciones creadas por los públicos sucesos, en el cual me veo arrastrado 
sin poder siquiera mantenerme a flote»43.

Filón no está situando el origen de todo el proceso judeofóbico en el plano fáctico de unos hechos perni-
ciosos realizados por los judíos, con consecuencias nefastas para los demás, algo concreto que en realidad 
no existió, sino en la esfera mental, donde aparece el prejuicio hacia esta comunidad, de forma que hiciese 
lo que hiciese estaría condenada de antemano. De hecho, Filón primero menciona «la envidia», y después 
sus efectos, «los públicos sucesos», que son los que le han precipitado en «el inmenso mar de las preocupa-
ciones». Para Filón todo esto es lo que significa la ‘envidia’, « […] el hombre ruin es un ser malicioso, que por 
naturaleza odia el bien y ama el mal […] por su avidez […] para envidiar lo bueno y alegrarse por lo malo»44. 
El filósofo quiere aquí contrastar al envidioso, individuo vil, de vida confusa y agitada, personificado en los 
alejandrinos, con el envidiado, persona honorable, de prácticas austeras y sensatas, que ejemplifican los 
judíos de esa metrópolis45. Para ello utiliza una figura retórica contrastante, la sygkrisis, presente en muchas 
de sus obras46. Hay que tener presente, porque es muy relevante, que este es el contexto moral en el que 
Filón quiere situar el ataque antijudío alejandrino.

El término φθόνος tiene un significado deplorable en sí mismo y es muy significativo su empleo en Filón47, 
hasta el punto de afirmar que «Dios, que es bienhechor y amigo del género humano (φιλάντρωπος), tiene 

42	 Ph. Flacc. 29, traducción Torallas Tovar, 2009. Filón está poniendo de manifiesto claramente el carácter irracional y atávico de la 
envidia a los judíos por parte de los alejandrinos. Schäfer, 1997, 145; Van der Horst, 2003, 17-18, 105-106 y 121-122. Cf. Ph. Mos. 1. 
27; Flacc. 29; Legat. 166, 170. Josefo también se refiere al odio secular a los judíos en In Apionem. I. Ap 1. 223. Filón considera a 
los egipcios, en general un pueblo, además de envidioso, insociable, libidinoso y zafio. Ph. Agr. 62; Mos. 1. 95; Abr. 107. De todas 
formas, hay que tener precaución con las palabras de Filón, porque suele presentar muy bien los argumentos para consolidar la 
posición que quiere mantener en un momento, pero en otras circunstancias las apoyaturas de sus razonamientos pueden variar, 
si se ajustan mejor a su discurso. Esto no es solo propio de Filón, sino que sucede con frecuencia en los filósofos antiguos, por lo 
que a veces dan la sensación de incoherencia. Hadot, 2009, 99. Por ejemplo, cuando afirma Filón: «en los egipcios, nación que 
goza de reputación por su inmensa población, su gran antigüedad y su profundo cultivo de la filosofía». Ph. Spec. 1. 2. Aparen-
temente está contradiciéndose, pero en su contexto, tiene su explicación. Cf. Van der Horst, 2003, 106. Los escritos del filósofo 
están concebidos para llegar a un público y cumplir una misión ‘catequética’. Alesso, 2008, 16.

43	 Ph. Spec. 3. 3, traducción Triviño, 1975. Creemos con otros investigadores que Filón, que generalmente habla poco de sí mismo, 
en esta ocasión rompe su silencio ante la gravedad de la situación en Alejandría, pues con estas palabras creemos, y es lo lógico, 
que se está refiriendo a los graves sucesos del año 38 que, aun habiendo estado siempre involucrado en los asuntos públicos 
de la comunidad judía, le llevaron implicarse todavía más y de una manera prioritaria en ellos, dejando en un segundo plano 
sus investigaciones filosóficas. Cf. Druille, 2021, 22; Niehoff, 2011, 1-3; Van der Horst, 2003, 3-4 y 121-122; Schwartz, 2009, 10-12; 
Hadas-Lebel, 2012[2003], 50-55; Goodenough, 1926, 77, y 1940, 8; Daniélou, 1962, 28-29; Martín, 2009, 14; Triviño, 1975, vol. 4, 
215, n. 2. Esto nos llevaría a situar Specialibus legibus 3, en un momento posterior al año 38. Pérez, 2023, 270. Niehoff piensa que 
Filón en su larga estancia en Roma, 38-41, pudo escribir alguno de los tratados que estamos mencionando. Niehoff, 2011, 2-3 y 
2018, 3, 11.

44	 Ph. Abr. 21. Indudablemente una de las peculiaridades de la envidia es que sitúa al que la padece en un estado de inferioridad 
frente al envidiado. Cf. Savater, 2007[2005], 138. Sobre la persecución de los judíos en Alejandría en el 38 d. C. cf. Barclay, 1996, 
48-80; Schäfer, 1998, 136-145; Gruen, 1998, 223-231, y 2002, 54-83.

45	 Todo el pasaje extraído de De Abrahamo, representa esta σύγκρισις . Ph. Abr. 20-22. Pero esta figura retórica la encontramos 
repetidamente en el filósofo. Quizás su representación más paradigmática se encuentre en el díptico que forman los tratados 
Todo hombre bueno es libre, y su contrapuesto, hoy perdido, Todo hombre perverso es esclavo. También es destacable la extensa 
σύγκρισις que aparece en Los terapeutas. Ph. Contempl. 40-63 en oposición a 64-89.

46	 La sygkrisis es un procedimiento expresivo oratorio y literario por el que se establece una comparación entre dos cosas, perso-
nas o conductas para realzar una de ellas y denostar la opuesta. Se realiza mediante la yuxtaposición de dos tipos de progym-
násmata o ejercicios de la preceptiva retórica, el encomio, que ensalza, y el vituperio, que denigra, para hacer prevalecer uno de 
ellos sobre el otro. Fue un recurso muy utilizado en el discurso persuasivo de la Antigüedad.

47	 En su excelente estudio del tratado In Flaccum Van der Horst, se detiene en el término φθόνος como elemento principal para Fi-
lón, «He mentions ‘envy’ (φθόνος) as main cause of the disturbances to which he had, willy-nilly, to expose himself», Van der Horst, 
2003, 3. Se refiere a Ph. Spec. 3. 3, antes expuesto. Subraya el investigador neerlandés que φθόνος también lo utiliza Filón en 
Flacc. 29 y 30, como factor subyacente en los disturbios del 38 en Alejandría, pero centra esta envidia en la presencia de Agripa 
en la ciudad como monarca hebreo con su fastuoso cortejo. Este alarde soliviantó a las masas y, con la aquiescencia de Flacco, 
emprendieron el ataque a los judíos alejandrinos. Cf. Ph. Flacc. 25-35 y 43-46. Seguramente la exhibición regia pudo ser el factor 
desencadenante, pero la propensión antijudía era previa y visceral, como sostiene Filón. Ph. Flacc. 29, Aunque es cierto también 
que el filósofo reconoce dos cosas: que los alejadrinos son envidiosos por naturaleza y propensos a las algaradas, y que hubo 
agentes instigadores que los alentaron impulsando los acontecimientos. Ph. Flacc. 17, 143. De todas formas, quien nombró rey 
a Agripa no fueron los judíos, sino Calígula, el mismo que lo envió a Alejandría con la misión oficial de entregar a Flacco el ma-
nuscrito de nombramiento de prefecto, rubricado por el propio princeps, confirmándolo de este modo en el cargo tras la muerte 
de Tiberio, hecho que legalmente había supuesto el fin de su mandato. Cf. Gambetti, 2009, 158-159. En consecuencia, sería es-
perable que un emisario de Calígula, recién ascendido al trono por el propio césar, y con tan alta encomienda, se presentase en 



7Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

desterrada de Sí la ‘envidia’ (φθόνος)»48. Filón quiere subrayar la cualidad filantrópica del Dios de Israel, en 
respuesta a los ataques de misantropía al pueblo judío, que como émulo de la divinidad no puede ser más 
que filántropo y en consecuencia, enemigo de la ‘envidia’, que es una característica misantrópica. Por ello 
asegura el filósofo, devolviendo con trayectoria de boomerang una respuesta contundente a las ofensas 
recibidas, que el judío, como hombre virtuoso no es μισάνθρωπος sino φιλάντρωπος, porque ha desterrado 
de si el vicio49. Mientras que ellos mantienen uno de los más nocivos: la ‘envidia’50. Los judíos en Alejandría 
habían logrado destacar en múltiples aspectos, y esto era algo que propiciaba también esa aversión, pues 
como afirmaba Filón «la envidia siempre es hostil a las grandes y exitosas acciones»51. 

Es un τόπος de la teoría política de la Antigüedad que la ‘envidia’ representa un serio obstáculo para 
las relaciones armónicas de una colectividad humana. Platón lo indicaba en el Timeo y Aristóteles en la 
Retórica52. Realmente la ‘envidia’ es una pasión que desestabilizaba la convivencia apartando al hombre de 
su natural inclinación a lo que denominaban los estoicos la οἰκείωσις, la familiaridad o sociabilidad, es decir, 
a componer comunidades de individuos organizadas, desde las más simples, la familia, a la más compleja, 
la humanidad. 

En varios pasajes filonianos figura el vocablo φθόνος como un padecimiento incontrolable, que origina en 
otros una actitud hostil y condenatoria hacia los hebreos53. Pero, a nuestro parecer, la ‘envidia’ generada en 
los no judíos, como hemos insinuado antes, no obedecía exclusivamente a las circunstancias socioeconómi-
cas o culturales y religiosas en que se encontraban los israelitas, que indudablemente también coadyuvaban 
a incrementar esta pasión,54 sino que tenía una raíz oculta, aferrada a la insoportable rabia que originaba en 
los demás, la seguridad y coherencia de los principios morales de un grupo social distinto e irreductible, que 
estaba convencido y dejaba patente, que se consideraba y se vivía a sí mismo como éticamente superior55. 

A esta profunda ira, se sumaba el peso de una larga tradición de odio secular hacia los judíos en las ma-
sas alejandrinas, que también comenta Josefo, con la ‘envidia’ siempre como fondo56. El resultado era un 
sentimiento de rencor tan vívido en los demás, como real era la actitud de firmeza en el pueblo judío que, por 
otra parte, tenía su justificación57. Y la analizamos en este escrito.

No queremos insistir en la descripción de lo que podríamos llamar causas externas o visibles del conflicto 
que, además de ser expuestas con bastante detalle por el propio Filón en los tratados In Flaccum y Legatio ad 
Gaium58, ya han sido muy bien analizadas por distintos expertos: Sänger, Druille, Schäfer, Alston, Schwartz, 
Gambetti, Van der Horst, Barclay, Honigman, Gruen, Bergmann, Hoffmann, etc. Lo que pretendemos ahora 
es poner de relieve la razón originaria que subyace en este problema, ya que los eventos se pueden describir 
y discutir porque son hechos constatables, pero el trasfondo es más difícil de dilucidar pues se esconde en 
una especie de abismo sociológico. 

No sabemos por qué el colectivo hebreo, procediendo de un país tan pequeño, casi insignificante com-
parándolo con los grandes estados que lo rodeaban, despertaba una repulsa tan visceral en las masas y a la 
vez, como afirma Runia59, ejercía una gran atracción en ciertos sectores selectos de la sociedad alejandrina 
y romana, a pesar de que a veces, en algunos, este aprecio se mezclara con el recelo, al ver en la cultura judía 
una amenaza a sus tradiciones. Podemos decir que los hebreos no eran ignorados, ni pasaban desapercibi-
dos, porque no dejaban impasibles a sus coetáneos60. La difusión del neoplatonismo, próximo al monoteís-

Alejandría rodeado de boato. Y no es verosimil que se hubiese desencadenado un conflicto de esta naturaleza, de no haber sido 
un legado judío.

48	 Ph. Abr. 203. Desde una perspectiva filosófica, como la que personifica Filón, al margen de las circunstancias concretas del 
momento en Alejandría, que lógicamente debieron jugar un papel determinante, la envidia podría considerarse una emoción irra-
cional y destructiva, que actúa contra los principios de la virtud y del perfeccionamiento personal, es decir, contra los comporta-
mientos éticos básicos contemplados por la filosofía del momento, que en gran manera se concibe como una terapia espiritual. 
Hadot, 2006, 48, 70, 307.

49	 Cf. Ph. Abr. 22. « […] esa enemiga de la envidia y del vicio, que es la virtud […] », Ph. Mut. 269, traducción Triviño, 1975. Cf. Berthelot, 
2003, 252-272.

50	 Filón expresa una clara dicotomía social al distinguir sólo dos identidades, que se construyen a sí mismas por oposición entre sí: 
«la ciudad tiene dos grupos de población, nosotros y ellos», Ph. Flacc. 43.

51	 Ph. Ios. 5, traducción Triviño, 1975.
52	 Pl. Ti. 29e; Arist. Rh. 2.9.
53	 Ph. Agr. 121; Migr. 151, 183; Mut. 269; Somn. 1. 223; Abr. 191, 203; Ios. 5, 17, 234; Mos. 1. 2, 246 y 2. 27; Spec. 2. 249 y 4. 75; Virt. 116, 

223; Praem. 87, 168; Prob. 13, 129; Flacc. 29, 30; Legat. 48, 80.
54	 Es en lo que se han centrado los diferentes investigadores que han estudiado el tema y que mencionamos en este artículo.
55	 Para Filón la parte preponderante de la Filosofía, dentro de la división clásica en Lógica, Física y Ética, deja claro que es la Ética. 

Ph. Prob. 80; Mut. 75. Y en esta materia los judíos se consideraban por encima de los demás pueblos. 
56	 Flavio Josefo no habla mucho de la crisis alejandrina sin embargo sí se refiere al odio ancestral a los judíos en esta ciudad. I. Ap. 1. 

24-35 y 2. 6. Filón tacha al pueblo alejandrino de levantisco y resentido y lo describe como una masa «desocupada y ociosa», 
hacia la que siente un profundo desprecio. Ph. Flacc. 33. Torallas Tovar, 2009, 201, n. 48. 

57	 Esta situación problemática, con mayor o menor intensidad y en escenarios variados, ha acompañado siempre a los judíos a lo 
largo de la historia y permanece en la actualidad.

58	 Sin embargo, Flavio Josefo, que en otros momentos sí se refiere a los problemas judíos, como hemos dicho, apenas habla del 
conflicto concreto en Alejandría en la época de Filón. De toda la crisis tan sólo dice que «como en aquel entonces se hubiera 
producido en Alejandría un enfrentamiento entre los judíos y los griegos que habitaban allí, cada bando eligió tres embajadores, 
que se presentaron ante Cayo», I. AI. 18. 257.

59	 «[…] debemos tener en cuenta que durante este período el judaísmo ejerció una fuerza de atracción sobre los intelectuales grie-
gos y romanos mayor de lo que suele creerse». Runia, 1990, 5, traducción propia.

60	 Fernández Marcos, 1981, 8 y 23; Bermejo Rubio, 2020, 120-121. Indudablemente algo resultaba atrayente en la cultura judía cuan-
do causaba esta inquietud, porque lo que se envidia siempre es porque de algún modo se desea o se admira. No se envidia lo 
que se desprecia. Savater, 2007[2005], 138-142. 



8 Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

mo, estuvo relacionado con la admiración por las creencias judías y con el aumento de seguidores de este 
credo61, y así lo reflejan los escritos de algunos autores de esta escuela filosófica62, que encontraban en él 
algo «que resultaba muy atractivo al mundo helenístico […] su dimensión filosófica, su código ético y su Dios 
anicónico»63. Creemos, en consecuencia, que la cultura mosaica a la vez que ese sentimiento de rechazo, 
tal vez por su complejidad, su antigüedad o sus arraigadas convicciones, también causaba en los demás una 
cierta perplejidad desconcertante y una extraña sugestión64.

De hecho, en la historia del pueblo israelita, con distintos formatos y en diferentes marcos evenemencia-
les, se ha repetido un trasfondo de condena colectiva por parte de los otros65, que podría proceder de una 
pertinaz animadversión hacia lo judío, originado por lo que parece un fondo de enigmático asombro, o de 
desconcierto ante la cultura de ese pueblo. Y es nuestro deber como investigadores preguntarnos ¿por qué? 
Y eso es lo que tratamos de hacer aquí. Y creemos que Filón, discreta pero rotundamente, nos proporciona 
la respuesta a una cuestión que fatalmente ha perdurado hasta nuestros días. 

No compartimos la afirmación de que Filón «no explica de ninguna manera por qué se produjo el enfrentamiento 
que derivó en graves acontecimientos»66. Más de acuerdo estamos, pero no completamente, con que «Filón adju-
dica el ataque al resentimiento de los alejandrinos hacia los judíos, pero no se detiene en ninguna otra explicación 
del origen del conflicto»67. En ambos casos parece buscarse un hito concreto material que desencadene la perse-
cución, y en el escrito filoniano no se puede encontrar porque creemos que él no quiso dar un tipo de explicación 
basado en una casuística factual. En realidad, Filón dejó muy claro cuál era la razón de la sinrazón última de todo 
el problema. Como argumentamos en este artículo, la φθόνος era para él la sustancia de lo acaecido, los detalles, 
muchos de los cuales también expone, son los accidentes. Por lo tanto, buscar una acción específica para colocarla 
como punto de partida creemos que no es lo que Filón pretendió, y precisamente por eso no lo hizo así.

En la producción escrita judía de la época, la historia y la leyenda van indisolublemente unidas, como 
ocurría habitualmente también en otras culturas del momento. Pero además, hay un matiz específico en la 
historiografía hebrea, al no hacer una distinción clara entre un tiempo histórico y un tiempo mítico68, y es que 
juzga su pasado como un devenir providencial, ya que ellos protagonizan una historia sagrada que escapa a 
las valoraciones habituales, pues se trata de un continuum desde los orígenes hasta el momento presente 
basado en una concepción religiosa del acontecer, que implica «la constante acción de Dios en este mundo 
creado por Él»69. Y así, en la Carta de Aristeas se señalará el carácter sacro e infalible de la Torá como refe-
rencia histórica70, algo que no ocurre con los historiadores griegos o romanos, pues parten de unos presu-
puestos inmanentes y por lo tanto distintos, donde lo que cuenta fundamentalmente es una noción humana 
del transcurrir de los hechos. En estas culturas cualquier persona puede escribir una narración histórica, sin 
embargo en Israel sólo lo hacen los inspirados por Dios, sacerdotes y profetas, ya que se trata fundamen-
talmente de plasmar una dimensión transcendente, que escapa a lo constatable. Las páginas de los libros 
históricos de la Biblia están llenas de profetas que interpretan los acontecimientos porque saben lo que ha 
sido, lo que es y lo que será.71 Por tanto el resultado obtenido, es diferente, ya que como afirma Josefo se 
transforma en «un dogma divino», y en consecuencia siempre será correcto y verídico72. 

61	 Fernández Marcos, 1981, 8 y 23. El proselitismo contribuía a dar vida al judaísmo en la diáspora, y la actividad en las sinagogas, 
siempre abiertas a los gentiles, era significativa. La circuncisión, sin embargo, era un obstáculo para las conversiones, tal vez por 
ello era mayor el número de mujeres prosélitas. Trebolle, 1993, 241.

62	 Montserrat, 2005, 50; Schama, 2015, 202-203.
63	 Vegas Montaner y Piñero, 2007, 150. El mismo Varrón apreciaba positivamente la ausencia de imágenes en la religión judía. Cf. 

Lévy, 2018, s.a.; Fernández Marcos, 1981, 8; Runia, 1990, 5.
64	 Esta seducción es reconocida por autores como Tácito, Juvenal o Epicteto. Bermejo Rubio, 2020, 161; Schama, 2015, 202. 
65	 Schäfer afirma que la judeofobia es el término que mejor define la actitud romana ante los judíos porque contiene una ambi-

valente combinación de miedo y odio. Existía respecto a los judíos «una irracional sensación de estar amenazado por alguna 
misteriosa conspiración» y a la vez se tenía hacia ellos «un eco distorsionado de simpatía en la sociedad romana». En efecto esta 
apreciación de Schäfer respecto a los judíos y Roma es certera pues, como el mismo dice, esa mezcla de miedo y curiosidad 
tenía su fundamento, ya que finalmente, como dijo Séneca, «los vencidos lograron dar leyes a sus vencedores, primero como 
judíos y después y más efectivamente como cristianos», Schäfer, 1998, 210-211, traducción propia; Schama, 2015, 202.

66	 Torallas Tovar, 2009, 181.
67	 Druille, 2021, 23.
68	 Aunque el pensamiento mítico esté presente en los relatos ancestrales de otras culturas antiguas, en la hebrea tiene unos com-

ponentes singulares debido a su carácter estrictamente religioso y providencial. Dt 7, Esd 9, Gn 35 10-11. Sobre el pensamiento 
judío antiguo, cf. Irwin, W. A. y Frankfort, H. A. 1968[1954], El Pensamiento Prefilosofico, II: Los Hebreos. México. F.C.E. El pue-
blo de Israel, es el que ve a Dios, Ph. Leg. 3. 38; Legat. 4; Praem. 44. «El pueblo elegido… es interpretado en términos de visión, 
mientras que otros pueblos […] son ubicados en el secundario de la audición», Alesso, 2010, 22. En Filón los sentidos tienen una 
clasificación jerárquica, en cuya cúspide se sitúa la vista. Ph. Opif. 62; Leg. 2. 7-8; Cher. 5; Post., 118; Migr. 35; Mut. 56, 82; Abr. 57; 
Contempl. 10. El carácter excepcional de Israel lo subraya Filón al decir que « […] la que el elegido habrá de presidir no es una na-
ción cualquiera sino la más populosa de todas en todas partes, a la que se ha prescripto la más excelsa de todas las profesiones: 
la de suplicar al Que Es, al Hacedor y Padre del universo», Ph. Virt. 64, traducción Triviño, 1975. Sobre la preeminencia de Israel en 
el pensamiento filoniano, cf. Birnbaum, 1996, 163. 

69	 Momigliano, 1984, 88.. El tiempo griego del hombre común-el de los filósofos es diferente–, como el de otros pueblos antiguos, 
es cíclico, el judío es lineal y progresivo. Momigliano, 1984, 70-71 y 74. «Dios se revela a través de su acción en el mundo». Danié-
lou, 1962, 176. Cf. Daniélou, 1962, 176-193.

70	 Carta de Aristeas 313-315; I. Ap. 2. 45-46. «La Torá, al recoger en un escrito las palabras inspiradas por Dios, es un texto que por 
su propia naturaleza no puede contener nada más que un mensaje auténtico, el de la verdad, y por tanto queda fuera de cualquier 
posibilidad de controversia o supervisión. La certeza de su origen sagrado avala y garantiza su exactitud y autenticidad», Cardoso 
Bueno, 2021, 408.

71	 Momigliano, 1984, 89. El historiador queda supeditado implícitamente al profeta, deriva de la profecía sus valores propios.
72	 Según Josefo los historiadores griegos no tienen crédito porque hacen literatura más que historia, frente a los libros judíos re-

dactados siempre por hombres inspirados por Dios, y que por tanto no presentan, como sí lo hacen los helenos, contradicción 



9Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

La mitología/historia judía y su hagiografía muestran desde el comienzo de la Biblia, en el Génesis, un 
claro sentido de destino nacional y providencial73. Algo que se mantiene muy vivo en la comunidad hebrea 
alejandrina, donde por sus orígenes egipcios, Moisés, inspirador de la Torá, protagonista del Éxodo y prínci-
pe de los patriarcas de Israel74, desempeña un papel especialmente significativo75. 

4. En la raíz del conflicto: «ὁ μισόκαλος φθόνος», «la envidia enemiga de la virtud» 
En el pasaje de Filón citado anteriormente (Ph. Spec. 3. 3) el filósofo califica la ‘envidia’, φθόνος76, de ὁ 
μισόκαλος77, ‘enemiga de la virtud’ o ‘de lo virtuoso’, preferimos traducir ahora78, ya que el filósofo judío sub-
tituló Sobre las virtudes79, se sobrentiende del pueblo judío, las dos obras, In Flaccum y Legatio ad Gaium, 
en las que narra la persecución alejandrina de los hebreos y sus consecuencias, por tanto las acciones 
realizadas contra este piadoso colectivo debían ser consideradas justamente enemigas de la virtud o des-
honestas80. En todo caso, se traduzca como se traduzca, el vocablo empleado por Filón alude a un concepto 
indicativo de repudio a la excelencia espiritual, referida aquí a los judíos, y por tanto exponente de un envi-
lecimiento moral en quien lo experimenta. Filón cita en dos momentos distintos las palabras de Platón81 «la 
envidia marcha fuera del Divino coro»82, que reflejan una idea similar a la expresada, y que coincide casi 
literalmente con la frase expuesta más arriba del propio Filón: «Dios […] tiene desterrada de Sí la envidia»83. 
En efecto, la envidia está alejada de Dios que representa la sabiduría suprema: «Cuantos han extraído agua 
de las fuentes de la sabiduría […] han desterrado fuera de los confines de su inteligencia la envidia»84, pues 
«la envidia siempre es hostil a las grandes y exitosas acciones»85. Pero para subrayar más aún el contenido 
negativo del mensaje, Filón antecede la expresión ὁ μισόκαλος φθόνος, con la frase τὸ κακῶν ἀργαλεώτατον, 
que califica a la envidia como «el más penoso de los males», lo que incrementa el significado peyorativo del 
enunciado «la envidia detestadora de la virtud». A la φθόνος suele acompañarle otra pasión que es más de-
leznable aún si cabe, la ἐπιχαιρεκακἰα, es decir, la alegría por el mal ajeno o la indignación por su bienestar86. 
Filón, como Aristóteles, cree que 

«[…] la alegría por el mal ajeno es una rencorosa pasión, estrechamente afín y, al mismo tiempo, opues-
ta a la envidia; emparentada con ella porque una y otra son, al fin y al cabo, pasiones y es probable que 
ambas sobrevengan a propósito de los mismos motivos, siendo prácticamente la una consecuencia 

alguna. I. Ap. 1. 6-46.
73	 Filón manifiesta en sus tratados repetidas veces que Dios acompaña y cuida de su pueblo. Esta idea quizás donde aparezca más 

claramente sea en sus obras In Flaccum y Legatio ad Gaium. Para el tema del destino providencial judío, Alesso, 2016, 123-126. Cf. 
también, Graves y Patai, 2003[1986], 12-20.

74	 En este periodo en Judea y en la Diáspora prolifera la investigación y comentario de obras vinculadas con la tradición bíblica. 
En relación a este tema, cf. Aranda Pérez, García Martínez y Pérez Fernández, 1996; Piñero, 2010; Trebolle, 1993. En Alejandría, 
la comunidad ascética judía del lago Mareotis, los terapeutas, que se consideran discípulos de Moisés, también se dedica a la 
elaboración de textos piadosos y al estudio y exégesis de las Sagradas Escrituras. Ph. Contempl. 28-29, 64 y 78.

75	 Moisés está considerado rey, legislador, sacerdote y profeta. Ph. Mos. 2. 2-3. Runia, «Philo», 1990, 7. El patriarca José, igualmente 
tiene bastante relevancia en Egipto, y es presentado como el modelo de sabio, creador y hacedor de artefactos y filántropo, como 
también lo había sido en su momento Abraham. Fernández Marcos, 1975, 170-171. 

76	 Filón ha utilizado φθόνος, deliberadamente aquí, Spec. 3. 3, y también en Flacc. 29-30 y en Legat. 48 y 80. El término φθόνος, ‘envi-
dia’, tiene una connotación muy negativa, de maldad o mala voluntad, de la que carecen otros vocablos con el mismo significado 
como ζῆλος, ‘envidia’, que posee más un sentido de rivalidad o de celos, es decir, que es más benévolo, o βάσκανος, también 
‘envidia’, pero con un matiz de calumnia o murmuración. Y en In Flaccum para evidenciar todavía más esa noción tan perniciosa 
y reflejar claramente en el escrito el concepto de animadversión malévola, emplea en el mismo párrafo (Flacc. 29), algo más 
adelante, la expresión πρὸς ᾽Ιουδαίους ἀπέχθειαν, odio hacia los judíos, que viene a reforzar el mensaje peyorativo de φθόνος. Pero 
además Filón añade a este odio la cualidad de παλαιὰν, es decir, antiguo, ancestral, lo que redunda en el significado que le hemos 
dado. No tiene una causa inmediata.

77	 Ph. Spec. 3. 3, «ὁ μισόκαλος», «detestadora del bien», traduce Triviño, 1975; «que odia lo bello», traduce Pérez, 2023. Se repite la 
misma expresión en otras dos obras filonianas. En ambos casos la ‘envidia’ aparece con el mismo significado: «enemiga de la 
virtud», Ph. Migr. 183, y «odiadora del bien», Ph. Abr. 21, según Triviño, 1975.

78	 Triviño traduce ‘abominadora’, 1975, en Ph. Migr. 183. Lo propio de la divinidad es la virtud y el bien, por ello creemos que son los 
términos adecuados en la traducción μισόκαλος en este caso.

79	 Estas dos obras formaban parte de un conjunto de cinco tratados, una Pentalogía, mencionada por Eusebio de Cesarea, HE 2. 5, 
1, en la que se mostraban las virtudes del pueblo judío. Estaría integrada por los siguientes libros: Primero de las virtudes. Legatio 
ad Gaium; Segundo de las virtudes. In Flaccum; Cuarto de las virtudes. De vita contemplativa. El tercero, dedicado a los esenios, 
es mencionado por Filón en Contempl. 1 y el quinto, la Palinodia, también lo cita en Legat. 373, pero ninguno de los dos ha llegado 
a nosotros. Esta es nuestra hipótesis sobre la composición de la Pentalogía, que difiere de las hasta ahora planteadas por varios 
estudiosos. Sobre la Pentalogía de Eusebio cf. Cardoso Bueno, 2022, 153-178. Véase el Epílogo de este artículo. 

80	 Precisamente dentro de la citada Pentalogía, el pueblo hebreo como etnia estaba simbolizado por los terapeutas, o suplicantes, 
ascetas judíos que personificaban la vida virtuosa, y que fueron descritos por Filón en el tratado De vita contemplativa. Cuarto de 
las virtudes. Ph. Contempl. 28-29, 64 y 78. Cardoso Bueno, 2022, 167-169. De hecho, el vocablo suplicantes, ἱκέται, que Filón aplica 
a los terapeutas, es el que figura como subtítulo de la obra, y que también aparece al comienzo de Legatio ad Gaium, en referen-
cia al pueblo de Israel. Ph. Legat. 3. Pues «los terapeutas constituyen la expresión más acabada y casi la expresión extrema del 
tipo de suplicante», traducción propia. Nikiprowetzky, 1963, 278. Es decir, de judío.

81	 Ph. Spec. 2. 249 y Prob. 13.
82	 Pl. Phdr. 247a. Aristóteles también condenaba la envidia afirmando que era inmoral y perversa (φαῦλος), y característica de hom-

bres de igual talante. Arist. Rh. 2, 11, 1388a, 35-36.
83	 Ph. Abr. 203. 75. 
84	 Ph. Spec. 4. 75, traducción, Triviño, 1975.
85	 Ph. Ios. 5.
86	 «Los alejandrinos, corroídos de envidia, pues por naturaleza los egipcios son envidiosos, consideraban la fortuna de los demás 

como un infortunio propio», traducción Torallas Tovar. Ph. Flacc. 29.



10 Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

de la otra; y opuesta, porque una engendra dolor ante los bienes de nuestro prójimo, en tanto que la 
otra trae aparejado el placer por los males del mismo »87.

Para nosotros está claro que el filósofo no sólo quiere dejar patente los aspectos más evidentes y ex-
ternos: culturales, religiosos, económicos y sociopolíticos de la persecución, que también, sino además 
el contenido o valor ético de la conducta hebrea. Una forma de proceder que por ser íntegra es envidiable, 
como todo lo bueno.

«Con indiscreta curiosidad mantiene el oído alerta movido por su avidez por conocer tanto lo bueno 
como lo malo de los demás, para envidiar lo bueno y alegrarse por lo malo, ya que el hombre ruin es un 
ser malicioso, que por naturaleza odia el bien y ama el mal»88.

Al hacer un análisis esta idea filoniana la consideramos primordial, pues permite establecer una escala 
de valores de conciencia y de comportamiento donde los judíos se sitúan por encima de las demás etnias 
por su superioridad moral, que internamente avala el hecho de ser el pueblo elegido89. Impresa de forma 
indeleble en el subconsciente hebreo esta idea, le proporciona una posición de prestancia espiritual que lo 
conduce a adoptar una actitud mental eminente y singular frente a los otros90. 

Esto, aunque no se traduzca en una desconsideración efectiva y visible hacia los demás, algo que sería 
reprochable desde sus propias convicciones mosaicas, sí está presente en el fondo de las vivencias judías,91 
y es apreciado y sobre todo «sentido» por cualquier crítico o adversario que se acerque a ellos, originando 
en quien lo advierte una impotente reacción de cólera que se consume en sí misma, ante quien permanece 
impasible a sus ataques verbales o a sus murmuraciones92, precisamente por la firmeza de sus conviccio-
nes93. El modo de proceder, que puede resultar displicente, es el que queda reflejado en su aspecto más 
problemático en las palabras dictadas por Claudio en su Carta a los alejandrinos: «tengo a bien mandar que 
también los judíos residentes en cualquier región del mundo […] no menospreciar los sentimientos religiosos 
de las demás razas, sino que se limiten a conservar sus propias normas»94. Esta frase implica una clara ad-
vertencia contra la soberbia judía emitida desde Roma, pero también confirma ese matiz que ya hemos co-
mentado de una cierta inquietud y prevención en la posición romana respecto a los judíos95. Evidentemente 
ese poso de envidia experimentado por los demás estaba conectado con la postura de arrogancia judía, 
que quedaba justificada, hasta cierto punto, por la persuasión de ser el pueblo elegido. No obstante, hemos 
de decir que la convicción y correspondiente evidencia de superioridad no era contemplada internamente 
por los judíos como un gesto de altanería, sino como un comportamiento acorde a su rango. Esta actitud es 
fácilmente detectable en cualquiera de los textos de Filón96.

En efecto, Filón, según expresa Seland «presenta a sus personajes como muy conscientes de tener una 
Ley especial, en comparación con las leyes de otros pueblos»97, y en esa comunidad sagrada que consti-
tuyen, que es Israel, el propósito de su Ley no es otro que honrar a Yahvé, el único y verdadero Dios98. «La 
filosofía y las leyes judías se presentan como algo que no admite rechazo: encierran una norma de vida 
adecuada para todos y un derecho de iguales características. La Ley mosaica, al identificarse con la Ley 
natural, se equipara a la Ley divina, no sólo por proceder de Dios a través de Moisés, sino especialmente por 
coincidir con la Ley moral»99. Todas las leyes que rigen en la naturaleza, al igual que todas las creadas por el 
hombre, se nutren de una única Ley divina. Ya Heráclito había hecho una afirmación similar100. 

87	 Ph. Virt. 116. traducción, Triviño, 1975. Cf. Ph. Abr. 21. De hecho, Aristóteles las presenta juntas formando una especie de tándem 
pasional negativo en la Ética a Nicómaco. Arist. EN 2. 5, 15 y 2. 16, 18. 

88	 Ph. Abr. 21.
89	 « […] la pronoia se manifiesta sobre todo en el cuidado que Dios ha dispensado a su pueblo elegido a lo largo de la historia; y Dios 

mismo es el creador que a partir de una materia informe construyó el mundo y que le comunica algo de su fuerza y señorío. Tal 
“sabiduría” podía ponerse sin inconvenientes al lado de los antiguos escritos sagrados del pueblo judío», Pohlenz, 2022[1949], 
369. Dios había hecho a Moisés «heredero del mundo entero», Ph. Mos. 1. 155.

90	 Para Filón, como dijimos, sólo hay dos grupos en la ciudad: nosotros y ellos. Ph. Flacc. 43. Véase nota.48.
91	 Aunque lo tratasen de disimular, los judíos en general, y en especial la aristocracia intelectual y económica mosaica, que solían 

coincidir, a la que pertenecían Filón y su familia, tenían un gran desdén con la gente común. «El desprecio por las masas y su falta 
de formación es una visión muy elitista por parte de Filón», Torallas Tovar, 2009, 201, n. 48.

92	 Naturalmente otra cuestión era permanecer impávido ante una persecución como la que se desató en Alejandría, con ataques 
físicos, robos, asaltos, apaleamientos, torturas, crímenes y atentados diversos. Esta situación y la derogación de su estatuto jurí-
dico fue lo que llevó a los judíos a la protesta, Ph. Flacc. 48, y a enviar una embajada para quejarse ante Calígula, Ph. Flacc. 53-96.

93	 Es muy ilustrador de lo expuesto el siguiente fragmento filoniano: «Pero los alejandrinos, siendo, como son, gente a la que la 
envidia saca de quicio, ya que la nación egipcia es envidiosa por naturaleza; tenían por propias desgracias los buenos sucesos 
de los otros [los judíos]; y además a causa de su ancestral hostilidad contra los judíos, poco menos que connatural en ellos, esta-
ban resentidos […] », Ph. Flacc. 29, traducción Triviño, 1975. Estrabón también incide en ese carácter difícil de los alejandrinos al 
afirmar que «hay tres clases de habitantes en la ciudad [Alejandría]: por una parte, los egipcios y la chusma autóctona, agitados 
e incívicos; por otra parte los mercenarios, groseros, numerosos e insubordinados […] y los alejandrinos que no estaban muy 
inclinados a la vida civil». Str. Geo. 17. 1, 12.

94	 I. AI. 19. 278-292. Sen, 2005, 298. 
95	 Claudio tenía relaciones especialmente estrechas con eminentes judíos, como el rey Agripa o el rico financiero Alejandro el ala-

barca, hermano de Filón. Daniélou, 1962: 15; Evans, 1995: 580-581; Burkhalter, 1999: 42; Sterling, 2020: 265; Appelbaum, 2018: 
101-105. 

96	 Cf. a manera de ejemplo, Ph. Flacc. 29 y 33, entre otros.
97	 Seland, 2010, 14.. Para una visión del Filón político, cf. Goodenough, 1967[1938]), esp. 64-85; Seland, 2014, 47-74.
98	 Ph. Spec. 1. 51; 3. 165; 4. 55 y 100; Congr. 98; Migr. 131; Mos. 2. 211.
99	 Cardoso Bueno, 2021, 285-286.
100	 Pohlenz, 2022[1949], 132.



11Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

Si bien Filón creía que la filosofía griega era un gran logro de la razón humana, sin embargo no pensaba 
que fuese la auténtica, ya que según sus palabras fue la filosofía mosaica la primera y en la que se inspiraron 
todos los demás pensadores, incluidos los griegos101. Filón considera sólo genuinos filósofos a los segui-
dores de las normas de Moisés102. Esta certeza, que en el filósofo constituía un pensamiento elaborado y 
reflexivo, estaba presente a otros niveles en la mente del judío común, y a pesar de no saber exponerlo o 
explicarlo quizás, representaba una persuasión íntima que le proveía su πίστις, su fe103. En Filón la sabiduría 
procede de la revelación divina y no de la mente humana, como creían los griegos, por ello la razón es des-
plazada y la πίστις, viene a ocupar su lugar104.

El sabio alejandrino partiendo de estos presupuestos está convencido de la raíz filosófica judía de cual-
quier razonamiento profundo; lo dice expresamente en muchas ocasiones y lo da a entender indirectamente 
en otras105. En este sentido, quizás sea el tratado De vita contemplativa, donde los terapeutas simbólicamen-
te representan al conjunto de los judíos, el que más claramente refleja estas convicciones, tanto frente a los 
grecorromanos como a los demás pueblos: la preeminencia judeoterapéutica es tan evidente que ellos son 
los que aparecen al final del tratado como los auténticos amigos de Dios, y esa es la enseñanza conclusiva 
de la obra106. Por tanto, en este escrito, la biografía de este grupo, sin dejar de serlo, se convierte a su vez en 
una especie de etnografía del pueblo elegido, el judío. Para Israel, por ser la nación escogida de entre todas, 
siempre había sido más importante la estirpe colectiva que los individuos, salvo que se tratara de figuras 
ejemplares de patriarcas o profetas, que en eran igualmente el pueblo, pues se los consideraba caudillos 
que asumían su representación107. 

En Egipto, los judíos padecieron las agresiones de facciones hostiles que competían por obtener un pa-
pel destacado bajo el dominio de Roma, y se vieron envueltos en acusaciones vejatorias diversas108. Estos 
ataques fueron proferidos y difundidos por algunos personajes muy relevantes de la sociedad alejandrina, 
como Apión, Apolonio Molón, Lisímaco de Alejandría o Queremón que, según afirma Josefo, no buscaron 
nunca decir la verdad, sino el interés personal109. Pero estas calumnias no menoscabaron su inquebran-
table fe, la πίστις del colectivo mosaico110. Los judíos siempre tuvieron el convencimiento de que ellos, y 
no los demás, estaban en el camino de la virtud, aliada de la más profunda filosofía, y eso era una verdad 
incontestable111.

«Cuando el resplandor de nuestras leyes irá parejo con la prosperidad de nuestro pueblo, todas las 
demás legislaciones palidecerán, como borra el sol naciente a los demás astros»112.

5. Epílogo
A partir de la muerte de Augusto113, la situación en la que se encontraban las comunidades mosaicas ha-
bía comenzado a enrarecerse en términos generales, pero en Alejandría la judeofobia había cobrado una 
especial relevancia, hasta el punto de haber desembocado en la conocida persecución del año 38, siendo 
prefecto de Egipto Aulo Avilio Flacco, en la que se produjeron graves desmanes y la comunidad mosaica 
alejandrina fue terriblemente humillada114. Sin embargo, la animadversión no acabó ahí, sino que fue en au-

101	 Montserrat, 2005, 70-72. Ph. Mos. 2. 12-16.
102	 Ph. Contempl. 2, 28 y 63-64. La superioridad de la filosofía hebrea ya la había reivindicado el filósofo judío Aristóbulo, prede-

cesor de Filón en Alejandría, cuando escribe: «También Platón siguió nuestra Ley y es claro que estudió minuciosamente cada 
cosa que en ella se dice y añade, el filósofo (Platón) copió muchas cosas…al igual que Pitágoras, quien trasladó muchas cosas 
nuestras a su doctrina», Clemente de Alejandría Stromata, 1. 22, 150, 1, y 150, 3.

103	 Virtud característica del primero de los patriarcas, Abraham, a quien Filón dedicó dos de sus tratados De Abrahamo y De migra-
tione Abrahami. 

104	 Pohlenz, 2022[1949], 371. El pensamiento pagano era en general independiente y autónomo, y el judío estaba subordinado a 
su religión. Si la filosofía griega era antropocéntrica, la judía era teocéntrica. Los griegos desean arrogantemente convertir al 
hombre en la medida de todas las cosas, frente a esto Filón coloca esta medida fuera del hombre, ya que la sitúa en la revelación 
divina, que reemplaza el saber humano, del que la filosofía griega estaba tan orgullosa. Cardoso Bueno, 2021, 554.

105	 Ph. Cher. 49; Opif. 8 y 131; Leg. 2. 15 y 3. 56 y 162; Contempl.. 2 y 28; Spec. 3. 34 y 185; Prob. 53, 74 y 93-96.
106	 Ph. Contempl.. 3-10, 40-63 y 90.
107	 Cardoso Bueno, 2021, 207 y n. 924.
108	 I. Ap. 2. 80, 89, 95, 121 y 145-146. Fernández Marcos, 1975, 176.
109	 I Ap. 1. 24-25 y 2. 1-2 y 145. Fernández Marcos, 1975, 180.
110	 Esta fe inquebrantable de los terapeutas, que representan a la comunidad judía en general, como hemos explicado, se mues-

tra repetidas veces a lo largo del tratado De vita contemplativa. Ph. Contempl. 25, 28, 64 y 75-78. Filón insiste en el valor supe-
rior de la fe, frente a la razón. Sólo si la razón se pone al servicio de la fe, que es la auténtica sabiduría, adquiere alguna validez 
como instrumento auxiliar. Pohlenz, 2022[1949], 371.

111	 Ph. Contempl. 2-10, 28.
112	 Ph. Mos. 2. 44, traducción Montserrat, 2005, 70. Filón estaba convencido de que las circunstancias que le tocó vivir eran solo 

coyunturales, y que el destino del pueblo judío, a pesar de los percances sufridos, sería glorioso, conforme a los designios de 
Dios. El poder de Roma pasaría como les sucedió a otras naciones y a todo vinculado a Τύχη, pero no así el reinado espiritual y 
eterno de Israel. Berthelot, 2011, esp. 179-186; Cardoso Bueno, 2021, 571-572.

113	 Filón describe la época de Augusto como un tiempo de paz y prosperidad. Ph. Legat. 143-158. Druille, 2021, 24; Smallwood, 1976, 
233; Van der Horst, 2003, 168; Gruen, 2004, 72. Sin embargo con Tiberio parece que las cosas comienzan a cambiar, aunque 
Filón no culpa al prínceps sino al prefecto Sejano. Ph. Flacc. 1; Legat. 159.

114	 La Carta a los alejandrinos de Claudio, es un importante documento datado a fines del año 41, y del que hay dos versiones, la que 
recoge Josefo I. AI. 280-285, un tanto condescendiente con los hebreos, y la copia conservada en un papiro (P. Lond. 6, 1912), 
que es más resolutiva. Crespo, 1988, 213-214. De la lectura de ambas extraemos que el princeps aconseja a los judíos confor-
marse discretamente con los privilegios que han conservado, aunque se hayan reducido, ya que esa ciudad no era suya. Estas 
palabras de Claudio, que no figuran en Josefo, dan a entender, al menos eso creemos, que el πολίτευμα judío tal y como había 
sido concebido era algo del pasado. Druille, 2021, 36-37 y 39. Filón habla de la eliminación de su organización política, Ph. Flacc. 



12 Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

mento, a pesar de que la vida de los judíos se había visto muy perjudicada, sus derechos rebajados y su 
posición económica en serio deterioro, además de haber sufrido algunas medidas claramente perjudiciales 
para el πολίτευμα, como la imposición del Fiscus Iudaicus115. Con la guerra de Judea posterior, que acabó 
destruyendo Jerusalén en el 70 d. C, la propaganda antijudía cundió por doquier y el rechazo se extendió, 
percibiéndose más en algunos lugares que en otros. En Alejandría, donde el número de judíos era elevado y 
la animosidad hacia ellos tradicional, el resentimiento se detectaba abiertamente, de forma que, a pesar de 
los reveses padecidos por el colectivo, las tensiones fueron recurrentes116. 

Aunque algunos factores, como hemos visto, se han considerado importantes en el nacimiento de un 
sentimiento judeofóbico en los demás grupos sociales, cuales fueron las prerrogativas que disfrutaron 
los judíos, su forma de vida segregada, su relevancia económica, su gran cohesión interna, sus creen-
cias inquebrantables y también su enorme crecimiento demográfico, sin embargo creemos que el ele-
mento determinante en el origen más profundo y visceral de este aciago fenómeno, y es lo que hemos 
querido demostrar en este artículo, se encuentra principalmente en la ‘envidia’, en el sentido filoniano 
de pasión irracional antivirtuosa, valga la redundancia, que emerge desencadenando todo el proceso. Si 
bien en Alejandría durante el mandato de los dos primeros césares, este odio se mantuvo latente117, en 
el año 38 d. C. estalló originando serios conflictos, donde la persecución y el cruel hostigamiento a los 
judíos tuvieron una gran trascendencia. Este episodio tan penoso, considerado el primer pogrom de la 
historia, fue vivido y padecido directamente por Filón como judío alejandrino que era. El filósofo, a partir 
de su experiencia, pudo reflexionar sobre el origen último de esta animadversión y llegar a la conclusión, 
expuesta por él en De specialibus legibus118, de que el germen inicial de todo el furor contra la nación 
judía fue «la envidia enemiga de la virtud, el más penoso de los males» (ὁ μισόκαλος φθόνος, τὸ κακῶν 
ἀργαλεώτατον).

La respuesta visceral de quienes se sintieron humillados ante la πίστις de los que estaban persuadidos de 
ser los elegidos, dio lugar a los lamentables sucesos que ocurrieron en la ciudad del delta, y que aparecen 
plasmados, como ya hemos dicho, en los tratados filonianos In Flaccum y Legatio ad Gaium119, especialmen-
te en el primero. Mas estos no son textos meramente expositivos, sino que manifiestan representaciones 
de los acontecimientos pero contemplados a la luz del enfoque histórico transcendental filoniano, y deben 
ser interpretados bajo ese prisma exegético120. En este sentido hemos de subrayar, para concluir, que estas 
obras están íntimamente unidas al objetivo apologético y protréptico que el filósofo persiguió, componiendo 
con este propósito una colección de cinco libros citada por Eusebio de Cesarea como la Pentalogía, que ya 
hemos estudiado en otra ocasión121. De ella formaban parte ambos tratados, y en su conjunto estaba dedica-
da a exponer las virtudes del pueblo judío122, que a pesar de haberse intentado soslayar en muchos momen-
tos y circunstancias a lo largo de la historia, finalmente de un modo u otro logran evidenciarse. 

«Es que las cosas excelentes, aun cuando por la envidia queden ensombrecidas durante un tiempo, 
vuelven de nuevo a resplandecer en su momento oportuno gracias a la propicia cooperación de la 
naturaleza»123.

53. Pero no sabemos si se refiere a la γερουσία, o senado que administraba la comunidad, como entiende Torallas Tovar, 2009, 
206, n. 81, o al propio πολίτευμα, que quizás fuese lo que al final podía haber ocurrido, aunque no hay certeza de ello. No podemos 
olvidar que tras el pogrom, los judíos también organizaron un levantamiento que tuvo que ser reprimido. I. AI. 278. Sen, 2005, 
298. Filón insinúa igualmente que hubo una respuesta agitada por parte de sus correligionarios, aunque inmediatamente expresa 
que «ellos por naturaleza son proclives a la paz». Ph, Flacc, 48, traducción Torallas Tovar, 2009. Finalmente, pues, la solución a 
la problemática mosaica en Alejandría había resultado desfavorable para este colectivo. No obstante, a pesar del deterioro, los 
judíos aún conservaban por cuestiones étnico-religiosas un cierto estatus singular, como la misma Carta reconoce. Gruen, 2002, 
82; Druille, 2021, 39; Bermejo Rubio, 2020, 156; Schäfer, 1998, 145-152.

115	 El resentimiento hacia los hebreos podía haber disminuido, algo que no ocurrió, al establecer Vespasiano una medida que perju-
dicó notablemente al colectivo: un nuevo impuesto exclusivamente para ellos, el Fiscus Iudaicus, como respuesta a las revueltas 
que acabaron en la guerra de Judea y la destrucción del templo de Jerusalén. A partir de este momento, el tributo destinado al 
santuario jerosolimitano por los judíos fue asignado al templo de Júpiter Capitolino en Roma. Fernández Uriel, 1995, 164; Gruen, 
2002, 83.

116	 Bermejo Rubio, 2020, 199-220.
117	 Jean Daniélou, 1962, 29.
118	 Ph. Spec. 3. 3.
119	 Filón reflexiona en estos tratados con un cierto tono de advertencia, acerca del peligro que supondría para la propia estabilidad 

de Roma, la extensión de estos disturbios a los numerosos lugares del orbe romano donde los judíos estaban establecidos, Ph. 
Flacc. 45-53. Seland, 2010, 25.. Esta consideración, junto con otros contenidos de estas obras, nos indican que fueron concebi-
das para un público judío pero también romano, es más, diríamos, que fundamentalmente están compuestas para los romanos, 
aproximándonos a lo que piensa Goodenough. Erwin R. Goodenough, 1926, 77-79, y que Torrey Seland mantiene también. Seland, 
2010, 28-29. No estamos de acuerdo con que sean obras para judíos, como afirma Niehoff, 2001, 42. Aunque la investigadora 
alemana en una obra posterior parece no mantenerlo. Niehoff, 2018, espec. 25-34.

120	 Cf. Seland, 2010, 23– 24. 
121	 Cf. Cardoso Bueno, 2022, 153-178. Véase nota. 77.
122	 Estas virtudes eran precisamente la causa última de la ‘envidia’, «detestadora de la virtud», que él mismo experimentó. Ph. Spec. 

3. 3. 
123	 Ph. Mos. 2. 27. En Filón no es de extrañar que la naturaleza sea cooperadora necesaria del bien, ya que no hemos de olvidar que 

para el filósofo alejandrino las leyes de la naturaleza y las de Moisés son coincidentes, pues ambas son leyes de Dios y entre 
ellas no puede haber contradicción. Ph. De opificio mundi (Opif.); Mos. 2. 48; Contempl.. 2. Filón también se refiere a ellas como 
πάτριον φιλοσοφίαν, filosofía ancestral o filosofía patria. Ph. Contempl.. 28; Legat. 156 y 245; Mos. 216; Spec. 2. 61. Cf. Runia, 
1990, 6; Parker, 2011, 151-152; Alesso, 2010, 10. Pohlenz, 2022[1949], 378. Cicerón igualmente intentó demostrar que la ley religio-
sa romana podía coincidir al menos en parte con la ley de la naturaleza. Cf. Lévy, 2018, s.p.



13Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

6. Bibliografía
Alesso, M. 2008. “La felicidad según Filón”. Circe de clásicos y modernos, 12, nº 1. 11-27.
Alesso, M., 2010, “Qué es Israel en los textos de Filón”. Circe de clásicos y modernos, 14, nº 2, 15-30.
Alesso, M., 2016. “Qué significa la divina providencia en la teología de Filón de Alejandría”. Circe de clásicos 

y modernos, 22, nº 2, 113-129.
Appelbaum, A., 2018, “A Fresh Look at Philo’s Family”. The Studia Philonica Annual nº 30, 93-113.
Aranda Pérez, G., García Martínez, F. y Pérez Fernández, M., 1996, Literatura judía intertestamentaria, Estella. 
Barclay, J. M. G., 1996, Jews in the Mediterranean Diaspora: From Alexander to Trajan (323BCE-117 CE), 

Edimburgh.
Baumgarten, A. I., 1997, The flourishing of Jewish sects in the Maccabean era: an interpretation, Leiden/ New 

York.
Bergmann, W. und Hoffmann, Ch., 1987, “Kalkül oder “Massenwahn”? Eine soziologische Interpretation der 

antijüdischen Unruhen in Alexandria 38 n. Chr”, in Erb, R. und Schmidt, M. (eds.), Antisemitismus und 
jüdische Geschichte. Studien zu Ehren von Herbert A. Strauss, 15-46.

Bermejo Rubio, F., 2020, Los judíos en la antigüedad, Madrid.
Berthelot, K. 2003, Philantrôpia Judaica. Le débat autor de la “misanthropie” des lois jueves dans l’Antiquité. 

Leiden-Boston.
Berthelot, K., 2008, “Hécatée d’Abdère et la misanthropie juive  / Hecataeus of Abdera and Jewish 

‘misanthropy”, Bulletin du Centre de recherche français à Jérusalem, nº 19, 1-11.
Berthelot, K., 2011, “Philo’s Perception of the Roman Empire”, Journal for the Study of Judaism, nº 42/2, 166-

187.
Cardoso Bueno, D. A., 2021, Filón de Alejandria: De vita contemplativa o Los terapeutas, Tesis doctoral, 

Universidad Complutense de Madrid.
Cardoso Bueno, D. A., 2022, “El tratado De vita contemplativa de Filón de Alejandría en el marco de la 

Pentalogía que le atribuye Eusebio de Cesarea”, Gerión, nº 40, 1, 153-178.
Crespo, E., 1988, “La “Carta de Claudio a los alejandrinos” (P. Lond. 1912): un tipo de koiné en el Egipto de 

época de Claudio”, Minerva: Revista de filología clásica, ISSN 0213-9634, nº 2, 213-232, 
Daniélou, J., 1962, Ensayo sobre Filón de Alejandría, (traducción Florentino Pérez Embid), Madrid. 
Druille, P., 2015, “La situación cívica de los judíos en los tratados de Filón”, Synthesis, nº 22, 1-14. 
Druille, P., 2021, “Contra Flaco de Filón de Alejandría y la primera persecución de los judíos: una reconstrucción 

de las causas bajo la luz de los papiros (33-38 d.C.)”, en Elisa Caselli, E. y Laham Cohen, R., (eds.), 
Antijudaísmo, antisemitismo y judeofobia. De la Antigüedad Clásica al atentado a la AMIA, Buenos Aires. 
19-43.

Durán, M. A. y Lisi, F., 1992, (intr., trad. y notas). Platón. Diálogos VI. Filebo, Timeo, Critias. Madrid.
Evans, K. G., 1995, “Alexander the Alabarch: Roman and Jew”, Society of Biblical Literature. Seminars Papers, 

nº 34, 576-594.
Fernández Marcos, N., 1975, “Interpretaciones helenísticas del pasado de Israel”. Cuadernos de Filología 

Clásica, nº 8, 157-186.
Fernández Marcos, N., 1998[1979], Introducción a las Versiones Griegas de la Biblia, Madrid. 
Fernández Marcos, N., 1981, “La religión judía vista por los autores griegos y latinos”, Sefarad, año 41, nº1, 

3-26.
Fernández Uriel, P., 1995, “Algunas precisiones sobre el sistema fiscal romano”, Espacio, tiempo y forma, 

Serie 2, Historia Antigua, nº 8, 159-182.
Fernández Uriel, P y Jiménez Escalona, J., 2009, “Alejandría: espacio de integración y segregación (siglos II-I a. 

C.)”, en R. González Salinero (ed), Formas de integración en el mundo romano. Asociación Interdisciplinar 
de Estudios Romanos, Madrid, 187-208. 

Fraser, P. M., 1972, Ptolemaic Alexandria, (3 vols.), Oxford. 
Gambetti,  S., 2009, The Alexandrian Riots of 38 C.E. and the Persecution of the Jews: A Historical 

Reconstruction. Supplements to the Journal for the Study of Judaism 135, Leiden/Boston.
García Gual, C., Martínez Hernández, M. y Lledó, E., 1986, (intr., trad. y notas). Platón. Diálogos III. Fedón, 

Banquete, Fedro. Madrid.
Goodenough, E. R., 1926, “Philo and Public Life”, Journal of Egyptian Archaeology, nº 12, 77-79.
Goodenough, E. R., 1967[1938], The politics of Philo Judaeus, Hildesheim. 
Goodenough, E. R., 1940, An introduction to Philo Judaeus, New Haven.
Graves, R. y Patai, R., 2003[1986], Los mitos hebreos, (traducción Javier Sánchez García– Gutierrez), Madrid.
Gruen E. S., 1998, Heritage and Hellenism: The Reinvention of Jewish Tradition (Hellenistic Culture and Society), 

Berkeley-Los Angeles. 
Gruen E. S., 2004, Diaspora: Jews amidst Greeks and Romans, Cambridge-London. 
Haas, C., 1997, Alexandria in Late Antiquity: Topography and Social Conflict, Baltimore. 
Hadas-Lebel, M. 2012[2003]. Philon d’Alexandrie, un penseur en diáspora, Paris. 
Hadot, P. 2006. Ejercicios espirituales y filosofía antigua, (traducción Javier Palacio). Madrid. 
Hadot, P. 2009. La filosofía como forma de vida, (traducción María Cucurella Miquel). Barcelona. 
Husson, G. y Valbelle, D., 1998, Instituciones de Egipto, (traducción Maribel García Sánchez), Madrid.
Irwin, W. A. y Frankfort, H. A. 1968[1954]. El Pensamiento Prefilosofico, II: Los Hebreos, (traducción Eli de 

Gortari). México.



14 Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

Lévy, C., 2004, “ Mais que Faissant donc Philon en Egypte? Á propos de l´identité diasporique de Philon”, en 
Mazzanti, A. e Calabi, F., (eds), La rivelazione in Filone de Alessandria: natura, legge, storia, Bolonia, 295-
312.

Lévy, C., 2018, “Philo of Alexandria”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2018 Edition), Edward N. 
Zalta, (ed.), Obtenido de URL = <https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/philo/>.

Lozano, A. y Piñero, A., 2007, “El encuentro de Israel con el helenismo” en Piñero, A. (ed.), Biblia y helenismo. 
El pensamiento griego y la formación del cristianismo, Córdoba, 23-101.

Márquez, J., 2005. Envidia y política en la Antigua Grecia, Buenos Aires.
Martín, J. P., 2009, “Introducción general”, en Martín, J.P., (ed.), Filón de Alejandría. Obras Completas, vol. 1, 

Madrid, 9-91.
Mélèze-Modrzejewski, J., 1995, The Jews of Egypt: From Rameses II to Emperor Hadrian, Filadelfia.
Momigliano, A., 1984, La historiografía griega, (traducción José Martínez Gázquez), Barcelona. 
Momigliano, A., 1999[1988], La sabiduría de los bárbaros. Los límites de la helenización, (traducción Gabriela 

Ordiales), Madrid.
Montserrat, J., 2005, La sinagoga cristiana, Madrid.
Nazzaro, A., 1963, “Il problema cronologico della nascita dei Filone Alessandrino”, Rendiconti della Accademia 

di Archeologia Lettere e Belle Arti (Napoli), nº 38, 129-138.
Niehoff, M. R., 2001, Philo on Jewish Identity and Culture, Tübingen.
Niehoff, M. R., 2011, “The Roman Context of Philo’s Exposition”, Studia Philonica Annual, nº 23, 1-21.
Niehoff, M.R., 2018, Philo of Alexandria. An Intellectual Biography, New Haven/London.
Nieto, P., 2016, (intr., trad. y notas). “Sobre las virtudes”, en Martín, J. P., (ed.), Obras Completas. Filón de 

Alejandría, vol. 4, Madrid, 243-334.
Nikiprowetzky, V. 1963. “Le suppliants chez Philo d`Alexandrie.” Revue des Études Juives, 122. 241-278. 
Pallí Bonet, J. 1985, (trad. y notas). Aristóteles. Ética Eudémica. Ética Nicomaquea. Madrid.
Parker, E., 2011, “A Portrait of Many Colours: Philo’s Account of Roman Political Administration in Alexandria”, 

Dionysius, vol. 29, Dec. 147-156.
Peláez, J., 2007, “El judaísmo helenístico. El caso de Alejandría”, en Piñero, A. (ed.), Biblia y helenismo. El 

pensamiento griego y la formación del cristianismo, Córdoba, 103-127.
Pérez, L., 2023, “Las leyes particulares, 3”, en Martín, J. P. y Alesso, M., Filón de Alejandría. Obras completas, 

vol. 6, Madrid, 267-346.
Piñero, A., 2007, “La traducción griega de la Biblia”, en Piñero, A. (ed.), Biblia y helenismo. El pensamiento 

griego y la formación del cristianismo, Córdoba, 165-188.
Piñero, A., 2010, Literatura judía de época helenística en lengua griega, Madrid. 
Pohlenz, M., 2022[1949], La Stoa. Historia de un movimiento espiritual, (traducción Salvador Mas), Madrid.
Racionero, Q. 1990, (intr., trad. y notas). Aristóteles. Retórica. Madrid.
Rodríguez de Sepúlveda, M. 2008, (trad. y notas). Flavio Josefo. Autobiografía. Contra Apión. Madrid.
Rodríguez-Noriega, L. 1998, (trad. y notas). Ateneo de Náucratis. El banquete de los eruditos. Libros III-V. 

Madrid.
Roig Lanzillotta, F. L., 1997. La envidia en el pensamiento griego (desde la época arcaica al helenismo), UCM, 

Tesis doctoral inédita.
Runia, D. T., 1990, “Philo, Alexandrian and Jew”, en Exegesis and Philosophy: Studies on Philo of Alexandria. 

Four sections: Context, Exegesis, Philosophy and Theology, Colleted Studies Series, 332, Hampshire, 
1-18.

Salvesen, A., Pearce, S. and Frenkel, M., (eds.), 2020, Israel in Egypt: The Land of Egypt as Concept and Reality 
for Jews in Antiquity and the Early Medieval Period, Leiden/Boston.

Sänger, P., 2013. The meaning of the word πολίτευμα in the light of the Judaeo– Hellenistic literatura, in: T. 
Derda, A. Lajtar, J. Urbanik (Hrsg.), Proceedings of the27th International Congress of Papyrology Warsaw, 
29 July – 3 August 2013, (JJP Suppl. 28), Warsaw 2016, 1679–1693.

Sänger, P., 2014. “The Politeuma in the Hellenistic World (Third to First Century B.C.): A Form of Organisation 
to Integrate Minorities”, in J. Dahlvik, Ch. Reinprecht, W. Sievers (Hrsg.),  Migration und Integration – 
wissenschaftliche Perspektiven aus Österreich. Göttingen, 2014, 51–68 

Sänger, P., 2021, “Contextualizing a Ptolemaic Solution”, in Fischer-Bovet, Ch. and von Reden, S., (eds.), ch. 4, 
Comparing the Ptolemaic and Seleucid empires: integration, communication, and resistance, Cambridge/
New York, 106-126.

Savater, F., 2007[2005]. Los siete pecados capitales. Barcelona.
Schama, S., 2015, Historia de los judíos. En busca de las palabras, vol. 1, 1000 A.E.C. – 1492, (traducción Teófilo 

de Lozoya y Juan Rabasseda), Barcelona.
Schwartz, D. R., 2009, “Philo, his family, and his times”, en Kamesar, A., The Cambridge Companion to Philo, 

Cambridge, 9-31.
Schwartz, J., 1953, “Note sur la famille de Philon d’Alexandrie”, Annuaire de l’Institut de Philologie et d’Histoire 

Orient, et Slaves 12/1, 591-602,
Seland, T., 2010, “«Colony» and «metropolis» in Philo. Examples of Mimicry and Hybridity in Philo´s writing 

back from the Empire?”, Études Platoniciennes, vol. 7, 11-33.
Seland T., 2014, “Philo as a Citizen: Homo politicus”, in Seland, T., (ed.), Reading Philo. A handbook to Philo of 

Alexandria. Michigan. Eerdmans Publishing Company. 47-74.
Sen, F., 2005, “Josefo y Alejandría”, Boletín de la Sociedad Española de Orientalismo, nº 41, 287-301.
Smallwood, E. M., 1976, The Jews under Roman Rule. From Pompey to Diocletian, Leiden.

https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/philo/


15Cardoso Bueno, Diego Andrés. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96281

Sterling, G. E., 2020, “«Pre-eminent in Family and Wealth»: Gaius Julius Alexander and the Alexandrian Jewish 
Community”, in Salvesen, A., Pearce, S., Frenkel, M., (eds.), Israel in Egypt. Leiden/Boston, 259-279.

Torallas Tovar, S., 2002, El “De somniis” de Filón de Alejandría, Tesis doctoral, 1995, Universidad Complutense 
de Madrid.

Torallas Tovar, S., 2009, (intr., trad. y notas), “Tratados histórico-teológicos”, en Martín, J. P., (ed.), Obras 
Completas. Filón de Alejandría, vol. 5, Madrid, 177-301.

Trebolle, J., 1993, La Biblia judía y la Biblia cristiana, Madrid. 
Triviño, J. M. 1975, (intr., trad. y notas), Filón de Alejandría. Obras Completas, 5 vols. Buenos Aires.
Van der Horst, P. W., 2002, “The first pogrom: Alexandria 38 CE”, European Review, 10/4, 469-484.
Van der Horst, P. W., 2003, Philo’s Flaccus: The First Pogrom. Introduction, Translation and Commentary, Philo 

of Alexandria Commentary Series 2, Leiden/Boston.
Vegas Montaner, L. y Piñero, A., 2007, “El cambio general de la religion judía al contacto con el helenismo”, en 

Piñero, A., (ed.), Biblia y helenismo. El pensamiento griego y la formación del cristianismo, Córdoba. 129


	Marcador 1
	Marcador 2
	D.Chr.

