
1Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-106571

«Demos e bruxas»: el modelo de articulación 
de Haraway aplicado al entendimiento de la  

medicina popular gallega

Enviado: 21/05/2025 • Aceptado: 18/09/2025� https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96126

Resumen: El estudio se basa en el modelo de articulación de Haraway para examinar la medicina popular 
en Galicia, que propone una visión situada y rechaza la separación entre lo natural y lo social. Según 
Haraway, a través de elementos humanos y no humanos se construyen narrativas que otorgan sentido a 
los eventos en la vida de los individuos dentro de una red de significados. Partiendo de esta perspectiva, la 
investigación tiene tres objetivos: analizar qué se entiende por enfermedad y sus causas, estudiar la figura 
del curador/a y la adquisición de su conocimiento, y explorar la experiencia del paciente. Para dar cuenta 
de la situación, se realizaron un par de entrevistas en profundidad a perfiles concretos, seleccionados por 
su conocimiento y experiencia en la medicina popular gallega. Aunque el estudio parte de una base teórica 
conceptual y metodológica, su propósito no se limita a revisar literatura existente, sino que busca generar 
nuevo conocimiento y plantear un posicionamiento teórico sobre la cuestión. Los hallazgos revelan una 
reformulación de los roles tradicionales médico-paciente hacia relaciones más democráticas, donde el 
carácter comunitario y familiar ocupa un papel central. El conocimiento se construye «por la gente y para 
la gente», validando y legitimando preocupaciones mediante una lógica compartida por todas las partes 
implicadas, en contraste con las lógicas y tiempos de la medicina convencional. Este enfoque permite 
comprender cómo se organizan prácticas, saberes y significados en la medicina popular gallega desde una 
perspectiva situada, encarnada y relacional. 
Palabras clave: Conocimientos situados; Rural; Galicia; Profano; Vida cotidiana.

EN «Demons and Witches»: Haraway’s Articulation Model  
Applied to the Understanding of Galician Popular Medicine

Abstract: The study is based on Haraway’s articulation model to examine popular medicine in Galicia, which 
proposes a situated perspective and rejects the separation between the natural and the social. According 
to Haraway, through both human and non-human elements, narratives are constructed that give meaning to 
events in the lives of individuals within a network of significances. From this perspective, the research has 
three objectives: to analyze what is understood as illness and its causes, to study the figure of the healer and 
the acquisition of their knowledge, and to explore the patient’s experience. To address the situation, a couple 
of in-depth interviews were conducted with selected profiles, chosen for their knowledge and experience in 
Galician popular medicine. Although the study is grounded in a conceptual and methodological theoretical 
framework, its purpose is not limited to reviewing existing literature but aims to generate new knowledge and 
propose a theoretical stance on the subject. The findings reveal a reformulation of traditional doctor-patient 
roles toward more democratic relationships, where community and family play a central role. Knowledge 
is constructed «by the people and for the people», validating and legitimizing concerns through a logic 
shared by all involved, in contrast with conventional medical logics and timelines. This approach allows for 
understanding how practices, knowledge, and meanings are organized in Galician popular medicine from a 
situated, embodied, and relational perspective.
Keywords: Situated knowledge; Rural; Galicia; Lay knowledge; Everyday life.

Sumario: 1. Introducción. 2. Anclaje teórico. 2.1. Del positivismo biomédico a la óptica cultural. 2.2. Enfermedad 
y medicina popular en Galicia. 2.3. Remedios: Dios, brujas y cuerpos abiertos. 3. Metodología. 4. Aterrizaje 
en el campo: notas para una aproximación para la aplicación del Modelo del articulación de Haraway. 4.1. 
Síntomas, afecciones y tratamiento. 4.2. Capacidades curativas y cuerpos abiertos. 4.3. Asistentes: motivos 

Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones
ISSN-e: 1988-3269

A RT Í C U LOS

Ana Leirós Vilas 
Departamento de Sociología ‘Teoría y Metodología’ de la Facultad de Ciencias Políticas y Sociología de la Universidad 
Complutense de Madrid (UCM)   

e-106571
Barzaghi, A. y Santasilia, S.

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96126
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:aleiros%40ucm.es?subject=
https://orcid.org/0009-0008-3677-5840


2 Leirós Vilas, Ana. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96126

y experiencias. 5. Un cambio de paradigma: de la representación a la articulación. 5.1. Enfermedades como 
«naturaleza social».5.2. Curadoras, sanadoras y espiritistas como sujeto de conocimiento. 5.3. Enfermos 
encarnados y situados. 6. Conclusiones. 7. Bibliografía.

Cómo citar: Leirós Vilas, Ana (2025): “«Demos e bruxas»: el modelo de articulación de Haraway aplicado al 
entendimiento de la medicina popular gallega”, Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-96126. https://
dx.doi.org/10.5209/ilur.96126.

1. Introducción
A meu pai e a miña nai

Debido a las particularidades que conforman el tejido  cultural y social gallego, el realismo etnográfico refleja 
conceptos cognitivos y narrativos relevantes, los cuales presentan la capacidad de vehicular una narración 
conjunta de saberes y experiencias (Lisón Tolosana, 2014), sustentadas bajo las particularidades relaciona-
les y de interacción cotidiana que los individuos presentan a lo largo de su vida. Bajo una lógica que combina 
lo pagano y lo cristiano, se articula un conjunto de creencias y supersticiones que rigen la vida cotidiana de 
los individuos, cuyas consecuencias presentan relevancia performativa real en su día a día.

La práctica de la medicina popular se desarrolla, en general, en espacios rurales, lo que constituye un 
aspecto central de la cuestión. La vida rural es pública y está atravesada por múltiples interconexiones e 
interrelaciones con el conjunto vecinal; de ahí surgen hostilidades y tensiones que se materializan en el de-
nominado «mal de ojo». Los celos y las rivalidades configuran un marco fundamental de la interacción, en el 
que la «envidia» ocupa un lugar central, regida por reglas específicas y contextuales.

Estas preocupaciones se expresan mediante diversas personificaciones como fuentes de la enfermedad 
(brujas, meigas1 o muertos), cuyo modo de actuación se manifiesta a través del mal de ojo, los conjuros y los 
hechizos. De este modo, las supersticiones se constituyen como un elemento rector de la vida cotidiana.

Este conjunto de prácticas y saberes conforma un discurso paralelo al médico, que bajo otros parámetros 
reconceptualiza qué es la enfermedad, cuáles son sus causas y cómo se definen tanto los pacientes como 
sus síntomas. En este sentido, resulta pertinente introducir los planteamientos de Haraway para analizar 
esta casuística, ya que permiten dotar de sentido a los sucesos cotidianos desde un marco de comprensión 
basado en el conocimiento situado.

Partiendo de esta óptica, los objetivos del trabajo son los siguientes. El primero se centra en comprender 
qué se entiende por enfermedad dentro de esta cosmovisión particular: cómo se manifiestan los síntomas, 
cómo se reconoce la enfermedad, cuáles son sus posibles causas y qué fuentes de curación se contemplan.

El segundo objetivo aborda la figura del sanador o sanadora, con el propósito de analizar cómo se cons-
truye ese rol, qué conocimientos posee, de dónde provienen, qué tipo de dones se le atribuyen y por qué 
decidió comenzar a ejercer esta actividad.

Finalmente, el tercer objetivo se enfoca en la figura del paciente, desde una perspectiva situada que busca 
comprender cómo interviene la enfermedad en su vida cotidiana, qué lo llevó a acudir a estos lugares y qué 
lo motivó a reconocerlos como espacios de curación tan válidos como los centros de salud convencionales.

2. Anclaje teórico
2.1. Del positivismo biomédico a la óptica cultural
Tradicionalmente, la enfermedad desde el modelo bi omédico se define según parámetros que remiten a las 
diferentes formas en las que las personas responden a los síntomas de su organismo. Los malestares pro-
ducidos por diversas cuestiones biológicas que modifican el correcto funcionamiento del organismo a nivel 
interno (Cockerham, 1992). Asociado a esto se construye un conjunto de conocimientos y roles específicos, 
en los que principalmente destacan tres: el médicos, como sujeto activo; el enfermo como sujeto pasivo y la 
enfermedad como objeto de estudio. Esta construcción relacional y epistémica responde a una diferencia 
de poder y de capacidad de agencia entre médico-paciente, donde el médico ostenta los conocimientos y 
la «capacidad de hablar por» (Haraway, 1995), mientras que el paciente es un sujeto pasivo, cuyo rol es el de 
acatar los mandatos del médico (Cockerham, 1992). Por último, la enfermedad es reclamada por la práctica 
médica como única disciplina con capacidad de estudiarla, definirla o curarla (Freidson, 1970), lo que lleva a 
que se institucionalice dentro de los parámetros de la biomedicina y de su compendio de saberes.

Alejada de los parámetros positivistas, existen otros acercamientos desde posicionamientos más cultu-
rales, como pueden ser las visiones antropológicas o sociológicas de la cuestión (Cornejo et al, 2019). Estas 
visiones no solo buscan entender «qué es la enfermedad», sino qué supone ser el sujeto que la cura, el suje-
to que la padece y qué significa la enfermedad dentro de la comunidad en la que se manifiesta. Presentando 
atención al aporte cultural, una de las principales manifestaciones es la medicina popular, esta entendida 
como un sistema cultural integral, que combina prácticas terapéuticas empíricas, simbólicas y religiosas, 
formando parte de la cosmovisión tradicional del mundo (Lisón Tolosana, 2004).

1	 Extremo opuesto a las sabias. Su poder emana mismamente del demonio y su trasmisión es de generación en generación (Lisón 
Tolosana, 2004).

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96126
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96126


3Leirós Vilas, Ana. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96126

2.2. Enfermedad y medicina popular en Galicia
El paso de una espiritualidad tradicional, centrada en el valor del sufrimiento, hacia una espiritualidad orien-
tada a prácticas de cuidado y sanación constituye una de las transformaciones más significativas de la cul-
tura religiosa contemporánea (Cornejo-Valle et al, 2019). En este marco de cambio, resulta especialmente 
relevante analizar la medicina popular gallega, un sistema de saberes y rituales que integra dimensiones 
empíricas, simbólicas y espirituales en la búsqueda de la salud.

En el marco de la medicina popular gallega, la concepción de la enfermedad presenta una doble clasi-
ficación: por un lado, se encuentran las enfermedades o males del cuerpo, y por otro, las enfermedades o 
males del alma (Lisón Tolosana, 2004). Cada una de ellas posee características concretas y, en consecuen-
cia, encuentra remedio en lugares y actores distintos. En el caso de las enfermedades corporales, estas son 
atendidas por los médicos, quienes son reconocidos como los responsables de definir y tratar los trastornos 
de la salud (Cockerham, 1992). Desde la perspectiva biomédica, la enfermedad se concibe como «una des-
viación de un estándar de normalidad establecido por el sentido común y la experiencia diaria» (Cockerham, 
1992:150), es decir, como la presencia de síntomas y la incapacidad de mantener la funcionalidad, producida 
por una alteración en el organismo. Frente a ello, los males del alma responden a una lógica distinta: cons-
tituyen experiencias fundantes, dotadas de un vocabulario local que explica sus causas, manipuladas en su 
aplicación por múltiples actores, en su mayoría mujeres, que recurren a fórmulas mágicas, retóricas rituales 
y saberes empíricos, en un proceso que configura toda una poiesis cultural (Lisón Tolosana, 2014).

Dentro de esta diferenciación más biomédica, a nivel social y cultural, en el seno de la cosmovisión galle-
ga, la diferencia también se demarca semánticamente. Es decir, mientras que se le denominan enfermeda-
des a los problemas biomédicos, cuando se quiere hacer referencia específica a las enfermedades del alma, 
se le denominan dolencias (Quintía Pereira, 2023). Las dolencias son entendidas como a la experiencia sub-
jetiva y culturalmente modelada del sufrimiento. Normalmente, la medicina popular suele centrar su aten-
ción en las dolencias, pero en algunos casos puede llegar a atender enfermedades (Quintía Pereira, 2023) en 
especial las relativas a la salud mental. En cada caso las dinámicas de curación son procesos diferenciados, 
por ello dentro del imaginario gallego existe la divisoria que cree que algunas dolencias son «de médico», y 
otras, en cambio, corresponden al ámbito de los curanderos (Quintía Pereira, 2023).

La dolencia entra dentro de una categoría cuyo origen es muy concreto, siendo este la acción de un de-
monio o de la brujería que penetra en el cuerpo y lo impurifica. Dentro del sistema de clasificación, en fun-
ción del origen del contagio, tienen diversas denominaciones (Mariño Ferro, 1985). De tal forma, si el mal se 
introduce a través de un alimento, se habla del mal de bocado; si lo hace mediante el contacto físico, del mal 
de contacto; si penetra a través del aliento, del mal de aire; y si lo hace a través de la mirada, se denomina mal 
de ojo (Mariño Ferro, 1985). Los síntomas son muy diversos y en su mayoría, estas dolencias tienen un carác-
ter profundamente psicológico, lo que exige de las personificaciones que curan un profundo conocimiento 
de la psicología de las personas y de la realidad social en la que habitan (Mariño Ferro, 1985).

El universo de sentido que reviste a estas prácticas se nutre la relación entre la magia y la religión. La 
cosmovisión holística del mundo articula la cosmovisión con un conjunto de rituales destinados a gestionar 
las amenazas y a establecer canales de comunicación con fuerzas sobrenaturales, ya sean benéficas o ma-
lignas. De tal forma, la visión de la percepción del bien y del mal, y por tanto de la salud y la enfermedad, se 
encuentra condicionada por creencias religiosas (Quintía Pereira, 2023). Las cuales se manifiestan en la fe 
en los poderes sobrenaturales de santos, vírgenes, Cristo, Dios o las ánimas de los antepasados, así como 
en la centralidad de los santuarios, los ritos de promesa y exvoto y la eficacia simbólica de la palabra rituali-
zada (oración, bendición y ensalmo) como medios de protección y sanación (Quintía Pereira, 2023).

La interrelación entre magia y religión se encuentra intensamente unida, a pesar de ellos, se puede tra-
tar de marcar una divisoria a nivel práctico analítica. Mientras que la magia se centra en la manipulación de 
medios sobrenaturales con fines prácticos y concretos, como la curación de una dolencia, la religión aboga 
por el al sometimiento al poder divino en busca de su favor (Quintía Pereira, 2023). En el caso gallego, la rea-
lidad inmediata que se percibe es la de un sistema engarzado, donde la curación y la protección no pueden 
entenderse sin la conjunción de lo mágico y lo religioso (Quintía Pereira, 2023).

Lis Quiben (1949) reconoce la riqueza interpretativa de las dolencias. Como principales dolencias se en-
cuentran: el mal de ojo y la envidia, a estos se suman los denominados males de aire, atribuidos a la influencia 
de animales, objetos, lugares o incluso personas, así como los casos de posesión espiritual, donde los agen-
tes pueden ser tanto benéficos como dañinos, y otras intervenciones sobrenaturales vinculadas a la acción 
de santos, cuerpos abiertos o prácticas espiritistas. Dentro de este marco también se engloban afecciones 
más reconocibles desde la perspectiva biomédica, como las enfermedades infantiles (lombrices, anemia, 
orzuelos, paperas, sarampión), los problemas respiratorios, las complicaciones en torno al embarazo y el 
parto, las infecciones leves, los dolores corporales de distinta naturaleza o las enfermedades cutáneas.

Esta clasificación permite reconocer una de las funciones centrales de la medicina popular: la de con-
ceptualizar la enfermedad (en este caso, la dolencia) como un fenómeno eminentemente social. Se trata 
de un conjunto de malestares cuyo origen se encuentra en la cultura y en la propia dinámica de las rela-
ciones sociales, de modo que solo pueden comprenderse plenamente en la sociedad en la que surgen, 
pues responden a sus preocupaciones y a su entramado simbólico y comunitario (Mariño Ferro, 1985). Esta 
perspectiva las diferencia de las enfermedades físicas, cuyo origen orgánico les otorga un carácter univer-
sal, y también de las enfermedades mentales que, aunque más difíciles de diagnosticar y tratar, poseen 
igualmente un potencial universalizador (Mariño Ferro, 1985). En contraste, las dolencias, al ser fenómenos 
de carácter social, se producen y reproducen únicamente dentro de un contexto cultural específico, que 



4 Leirós Vilas, Ana. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96126

les otorga forma y sentido. En un sentido amplio, la medicina popular actúa como un mecanismo de control 
comunitario y de refuerzo de los lazos sociales, funcionando tanto como vía de expresión de los malesta-
res individuales como de los temores colectivos. Al mismo tiempo, constituye una estrategia para aliviar el 
sufrimiento en comunidades donde el acceso a la medicina convencional resulta limitado (Mariño Ferro, 
1985). Mientras que en los entornos urbanos las personas con problemas psicológicos suelen acudir a es-
pecialistas en salud mental, en los espacios rurales o periféricos persiste la tendencia a buscar apoyo en 
curanderos, santuarios o prácticas espirituales (Mariño Ferro, 1985). Esta vía es especialmente significativa 
en el caso de las mujeres, cuya relación con el sistema biomédico tradicionalmente ha sido compleja y, en 
ocasiones, problemática.

2.3. Remedios: Dios, brujas y cuerpos abiertos
El proceso de curación se puede entender desde el momento en el que se decide buscar ayuda, para poner 
remedio a los malestares que la atormentan, hasta el punto en el que se ejecuta el ritual para administrar el 
remedio (Mariño Ferro, 1985). Como la enfermedad tiene un origen maligno, la curación se entiende como la 
expulsión de esa fuerza extraña con la mediación de Dios, la Virgen y los santos (Bienes, 2016). En este sen-
tido, toda curación se configura esencialmente como un exorcismo en el que el curandero despliega ensal-
mos, conjuros y defensas simbólicas para restablecer el equilibrio roto (Mariño Ferro, 1985). La restauración 
del equilibrio es una de las mayores preocupaciones dentro de esta comunidad y la medicina popular es el 
gran remedio a esta preocupación.

Este proceso no se limita a un simple acto de sanación individual, sino que se enmarca en ceremonias carga-
das de sentido colectivo, realizadas «en lugares sagrados o cargados de misteriosa potencia» (Lisón Tolosana, 
2004:107). Como señala Tolosana «un elemento transformador de la realidad con palabras, gestos, sonidos, 
acciones y objetos formales relacionados en especulación final audaz, con la pretensión de conseguir algo en 
modo no discursivo» (Lisón Tolosana, 2014, 209). En ellos se proyectan las preocupaciones de los individuos y 
de la comunidad, y su eficacia radica en la posibilidad de establecer un puente entre lo humano y lo divino, un 
espacio intermedio donde lo insoluble encuentra respuesta simbólica. Derivada de esta fundamentación religio-
sa, la eficacia de estos remedios se encuentra muy arraigada en la fe de los sujetos. La fe se entiende como un 
poder curativo, mediante el cual se expresa Dios, intercediendo en la dolencia y poniendo remedio. Por tanto, la 
fe se convierte en un sostén fundamental, un recurso espiritual capaz de movilizar las energías necesarias para 
superar los conflictos vitales que suelen estar en la base del malestar (Mariño Ferro, 1985).

Por último, mencionar que los rituales de curación se encuentran apoyados en diversos elementos ma-
teriales, desde elementos sagrados, antídotos contra el mal o armas hechas por el hombre (Mariño Ferro, 
1985). Estos pueden clasificarse en tres grandes grupos: elementos sagrados (agua bendita, crucifijo, es-
capularios, medallas, rosarios, ara, incienso), elementos profanos (herraduras, navajas, camisas, pantalo-
nes, varas, clavos, ganchos, cardo) y elementos de doble adscripción (ajos, cuernos, figas, cuchillo) (Lisón 
Tolosana, 2004). En cuanto a los rituales terapéuticos, estos adoptan diversas formas, que van desde invo-
caciones sacramentales a santos y vírgenes, hasta la utilización de espacios sagrados, imágenes o peregri-
najes (Lisón Tolosana, 2014).

Como señalan Buxó et al, dentro de estas prácticas es frecuente acudir a los santuarios, concebidos 
como «lugares santos, en los que el hombre se encuentra con lo luminoso, lo sobrenatural, la divinidad» 
(1989:269). Dichos espacios se interpretan religiosamente a través de la fe, que se proyecta hacia la vida 
cotidiana, dotando a los santuarios de características sobrenaturales. La búsqueda de remedios en estos lu-
gares suele combinar dimensiones corporales y espirituales, atribuida a la función protectora de los santos. 
De este modo, se establecen vínculos profundos entre lo humano y lo sagrado, sustentados en la fe. En esta 
ritualidad, lo real se entrelaza con lo sobrenatural con el objetivo de restaurar el orden cósmico y alcanzar el 
equilibrio del universo, configurando una recomposición periódica del mismo frente a los posibles desajus-
tes que puedan surgir (Lisón Tolosana, 2004)

La medicina popular gallega presenta diversas personificaciones que encarnan el rol de especialistas 
en dolencias, cuyo trabajo es diagnosticar, prevenir y aplicar el remedio para su curación. Entre ellos se 
encuentran curanderos, menciñeiros, meigas, sabias, brujas, pastequeiros, compoñedores, ensalmadores, 
sacerdotes y, en algunos casos, incluso entidades divinas como los santos o la Virgen (Quintía Pereira, 2023). 
Cada una de estas personificaciones se encarga de desempeñar un rol específico, conformando un entra-
mado social y de conocimiento popular dentro de la comunidad. Un saber popular dentro del contexto de la 
medicina que combina lo médico, religioso y mágico.

Como explica Tolosana (2004), las personas con capacidad de curar son diversas, aunque destacan dos 
figuras principales: la sabia y la bruja. Ambas se enmarcan en contextos rurales y comparten numerosos 
elementos comunes. La sabia se define, ante todo, por su amplio repertorio de saberes. Atiende todo tipo 
de enfermedades, dolores o malestares diagnosticados como «no de médicos» (Lisón Tolosana, 2004), 
así como aquellos relacionados con prácticas como «quitar la sombra» o «cortar el aire». Sus recursos son 
variados: desde rituales basados en fuerzas místicas vinculadas a elementos como el agua y el fuego, hasta 
prácticas sacramentales como oraciones y plegarias. El resultado es una curación sustentada en palabras 
y gestos rituales.

La bruja, en cambio, aparece como una figura más ambigua y compleja. Al igual que las sabias se le atri-
buye un poder supraempírico semejante al de sacerdotes, santos o videntes, incluyendo la capacidad de 
adivinación. Su rol está ligado a la protección de la casa y la economía doméstica, además de la atención 
a enfermedades y problemas relacionados con la salud (Lisón Tolosana, 2004). Su actividad ritual combina 



5Leirós Vilas, Ana. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96126

elementos profanos y religiosos (hierbas, emplastos, plegarias y sacramentos) en un marco donde lo místico 
es central. Según el autor, «la bruja utiliza tanto la enfermedad como los juicios hostiles de los vecinos para 
diagnosticar, curar y restaurar la armonía social quebrada» (Lisón Tolosana, 2004:67). Opera principalmente 
en su hogar, donde ritualiza los parámetros socioculturales compartidos. Su poder curativo se fundamenta 
en la ritualidad, en el uso de elementos sagrados y en la fuerza de las oraciones, don que proviene de lo divi-
no o de su participación en lo sagrado (Lisón Tolosana, 2004). Lo notable es que, al curar a través del ritual, 
no se la asocia necesariamente con lo malévolo ni se la estigmatiza.

La diferencia entre bruja y sabia, sin embargo, resulta difusa. Ambas comparten conocimientos y prácti-
cas, pero mientras la sabia se limita al ámbito de la salud, el orden y la vida, la bruja puede asumir una doble 
definición: no solo como sanadora, sino también como potencial fuente de mal, enfermedad, desorden o 
incluso muerte (Lisón Tolosana, 2004).

Junto a estas figuras, se menciona a los corpos abertos (Lisón Tolosana, 1990), personas frágiles y 
proclives a la posesión demoníaca, que en algunos casos también desarrollan capacidades curativas. 
Tradicionalmente estas prácticas eran ejercidas por curas, pero con el tiempo fueron desplazadas por estas 
mujeres, dando lugar a un nuevo paradigma de curación alternativa (Lisón Tolosana, 1990).

La relación entre la bruja y el poseso, a diferencia de la que establecen el cura o el médico, se basa en la 
cercanía cultural y simbólica. Al compartir creencias y estructuras sociales, bruja y paciente pueden comu-
nicarse y comprenderse en un mismo marco de sentido (Lisón Tolosana, 2004). De este modo, la bruja se 
desmarca tanto del rígido rol religioso del cura como de la lógica científica del médico, mientras combina 
funciones rituales, religiosas y de escucha activa en un lenguaje compartido con el paciente (Lisón Tolosana, 
2004).

Uno de los principales elementos que llevan a las personas a recurrir a la medicina popular es el miedo 
a ser considerados unos paletos o atrasados. El sentimiento de inferioridad y de incomprensión por parte 
del marco de la medicina biosanitaria es lo que lleva a intenten disfrazar sus verdaderos sentimientos, «la 
traducción a la mentalidad moderna se lleva a cabo de modo espontáneo a nivel subliminal sin que ellos ten-
gan la más mínima conciencia del proceso» (Portasany, 2013:17). Así mismo, el proceso deshumanizante que 
puede llegar a ocurrir en las consultas, tratando a la persona enferma como un cuerpo averiado, no como 
un ser humano es otro de los principales motivos para buscar alternativa (Portasany, 2013). Mencionar que 
la compresión, la territorialización afectiva que se despliega entre sanador-paciente en la medicina popular 
permite un acercamiento diferentes (Portasany, 2013), la creación de un espacio seguro y la capacidad de 
entendimiento, al usar códigos de comunicación que ambas partes entienden.

2.4. El Modelo de Articulación de Haraway en una aplicación metodológica
La cienci a moderna se ha posicionado como la fuente legítima del conocimiento en contraposición a la 
teocracia y al poder religioso. Para ello, se ha servido de la construcción de una narrativa basada en una 
rigurosa metodología y en el empirismo científico, lo que da como resultado una narrativa fundamentada en 
el gran concepto de la ciencia moderna: «la objetividad». En consecuencia, la narrativa epistemológica que 
guía estas prácticas es la que aboga por el modelo representacional del conocimiento, cuyo objetivo es la 
descripción y la explicación de un objeto entendido como elemento pasivo y de corte natural, a través de 
un sujeto de conocimiento concreto y universal, al que se reconoce como activo (García Selgas, 2008). En 
este paradigma se establece una asimetría agencial entre sujeto y objeto que Haraway trata de romper con 
el modelo que ella propone.

En lugar de ver al científico o investigador como una figura libre de sesgos, externa al tema de la inves-
tigación y totalmente objetiva, se mantiene la configuración de los conocimientos situados y la objetividad 
parcial que propone Haraway (1995). Abandonando la idea del científico objetivo y universal, se aboga por 
una perspectiva que surge bajo la «promesa de la parcialidad», basada en vivencias únicas y que promueve 
la «política del posicionamiento». Esto implica situar el conocimiento de manera parcial y evitar la esenciali-
zación del «truco divino», es decir, la práctica derivada del punto de vista del ojo esencializador del hombre 
blanco. Haraway (1997) reconoce nuestra responsabilidad en las prácticas cognitivas, presentando al cono-
cimiento situado como actor y agente.

La exposición de la autora gira en torno a cómo la objetividad es una ficción regulativa construida desde 
ideologías hegemónicas que validan y legitiman un tipo de práctica y saber científico. Al aceptar la parciali-
dad de la ciencia y la situación de enunciación del sujeto, se amplía el parámetro de quién puede ser sujeto 
científico y de la legitimación de su conocimiento. En este caso concreto, la objetividad que se cuestiona 
y que Haraway (1995) rechaza es aquella mediada por la hegemonía patriarcal y masculinizada, que rele-
ga a una posición pasiva a todo sujeto que no encaje en la definición dominante de «científico». Contra la 
universalidad y la homogeneización que subyacen al concepto de objetividad clásica, Haraway propone un 
planteamiento relativista: «quiero luchar por una doctrina y una práctica de la objetividad que favorezca la 
contestación, la deconstrucción, la construcción apasionada, las conexiones entrelazadas y que trate de 
transformar los sistemas del conocimiento y las maneras de mirar» (Haraway, 1995:329).

La argumentación que defiende la autora se configura en contraposición al concepto de representación, 
en tanto que busca un modelo en el que no se eliminen los elementos contextuales, materiales y discursivos 
que rodean al representado, otorgándoles la capacidad de hablar por sí mismos. El modelo de articulación 
de Haraway se fundamenta en una perspectiva que aboga por una óptica situada y que niega la separación 
entre lo natural y lo social, como parte de un conjunto indivisible. Es decir, la conceptualización de la natura-
leza como construcción entre ficción y hecho, a la cual se asocian componentes materiales y significativos 
(Haraway, 1999). Lo conformado como naturaleza se presenta como un entramado construido por elementos 



6 Leirós Vilas, Ana. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96126

humanos y no humanos, entendiendo estos últimos como cualquier producción hecha (o no) por el hombre, 
tales como máquinas o animales, que dejan de ocupar un rol de objeto pasivo (Haraway, 1999).

Haraway a través de diversos textos (Haraway, 1995, 1997, 1999), profundiza en una serie de conceptos 
que conforman un modelo que cuestiona el actual sistema científico-médico, la autora aboga por el giro 
postematerialista y critica el modelo representacional imperante. Los pilares sobre los que se fundamenta 
este planteamiento son: difracción, artefactual, articulación, inscripción, relacionalidad y dialogismo.

El primer concepto del que habla la autora es el de difracción (Haraway, 1995, 1997). Este hace referencia 
a un modo de examinar los fenómenos que cuestiona lo dado y abre nuevas posibilidades para entender 
los hechos, enfatizando la atención a las diferencias y a los efectos de la interacción entre elementos. La 
difracción no plantea un «nuevo sujeto» de conocimiento, sino que propone una óptica situada, heterogé-
nea y responsable, que reconoce que el conocimiento siempre está parcialmente ubicado y atravesado por 
relaciones de poder (Haraway, 1997).

El segundo concepto es el de artefactual (Haraway, 1997), entendido como la co-construcción de cultura 
y naturaleza: Haraway no busca una ruptura entre ambos, sino mostrar que los hechos y objetos son insepa-
rables de las prácticas culturales, técnicas y discursivas que los producen. La realidad no se reduce a narra-
tiva; es material y semióticamente construida, y los hechos existen, pero su comprensión y representación 
siempre dependen de los procesos de observación, inscripción y mediación (Haraway, 1997). Alejada de la 
idea de «descubrimiento» absoluto, lo que se defiende es que los objetos se constituyen en prácticas epis-
temológicas donde la materialidad y la abstracción científica se entrelazan (Haraway, 1997).

En relación con la cuestión de la no divisoria entre naturaleza y cultura, el término de articulación se re-
fiere a la construcción de redes entre agentes humanos y no humanos, reconociendo la agencia de estos 
últimos, aunque de forma situada y asimétrica (Haraway, 1995). Este planteamiento propone una objetividad 
situada, donde la subjetividad no se elimina ni se neutraliza, sino que se reconoce y se hace responsable 
del conocimiento producido (Haraway, 1995). La articulación permite examinar las relaciones entre actantes 
y entender cómo se configuran las conexiones entre ellos, reconociendo la co-constitución de efectos ma-
teriales, discursivos y sociales.

Por su parte, la inscripción se entiende como el proceso mediante el cual los hechos y objetos son trans-
formados en registros, textos o representaciones científicas (Haraway, 1997). No se trata de «dar voz» al 
objeto, sino de mostrar cómo su materialidad y sus efectos se traducen en signos, permitiendo su análisis y 
comprensión (Haraway, 1997). Este proceso evidencia la interacción constante entre los actantes humanos y 
no humanos y su papel en la producción de conocimiento, reforzando la idea de que la naturaleza y la cultura 
se co-construyen en contextos específicos.

Para hablar de cómo los sujetos se constituyen y se entienden a través de sus relaciones con otros seres, 
tanto humanos como no-humanos, Haraway propone la relacionalidad. Un concepto que rechaza el sujeto 
autónomos e independientes, proponiendo en su lugar una visión de sujetos interdependientes que emer-
gen y se transforman en interacción constante con su entorno (Haraway, 1999).

Para finalizar, el último concepto que explora la autora, para completar su modelo es el de dialogismo. 
Recoge la idea de los posicionamientos semióticos, en concreto de Bajtín, el cual entiende que el diálogo 
es un proceso continuo y dinámico, donde las múltiples voces coexisten y se influyen mutuamente. Haraway 
aboga por una epistemología que valore la multiplicidad de voces y experiencias, reconociendo la importan-
cia de las narrativas diversas en la construcción del conocimiento (Haraway, 1999).

3. Metodología
Se ha optado por una metodología cualitativa con un fuerte componente teórico-analítico, orientada a re-
pensar la medicina popular gallega desde el marco conceptual de Haraway. El Modelo de Articulación cons-
 tituye la herramienta central a través de la cual se analizan las nociones de enfermedad, las figuras del pa-
ciente y del sanador/a, así como las prácticas y narrativas que las sostienen. Una vez definidos los conceptos 
clave del modelo, estos se aplican al análisis de los distintos ejes de estudio, lo que permite comprender la 
medicina popular desde una mirada situada, encarnada y posthumanista (véase Tabla 1).

El análisis se organiza en tres bloques principales: primero, el concepto de enfermedad en el marco cul-
tural gallego, sus causas y remedios; segundo, la figura del sanador/a, con especial atención a su legitima-
ción, los dones que lo configuran y el origen de su conocimiento; y tercero, la figura del paciente, abordando 
cómo las dolencias impactan en la vida cotidiana y qué motiva la búsqueda de estos marcos alternativos de 
sentido.

Para la obtención de información, se realizaron tres entrevistas semiestructuradas a personas con un 
conocimiento profundo de la medicina popular, ya fuera por su asistencia continuada a estos espacios o 
por su interés particular. Dichos perfiles se presentan más abajo (véase Tabla 2), bajo nombres ficticios para 
mantener el anonimato. Las entrevistas no se concibieron únicamente como fuente descriptiva, sino como 
un instrumento para situar las concepciones de enfermedad, las prácticas rituales y las experiencias de los 
pacientes en diálogo con el modelo teórico de Haraway.

En este marco, el objetivo central no es describir la medicina popular desde una perspectiva represen-
tacional, sino explorar la co-producción de saberes, la agencia compartida entre humanos y no-humanos, y 
la relevancia de los conocimientos situados en la construcción de narrativas sobre la salud y la enfermedad. 
De este modo, el estudio propone ampliar los marcos de legitimación del saber, cuestionando la hegemonía 
de la objetividad clásica y abriendo paso a formas alternativas de comprensión y validación de las prácticas 
de salud.



7Leirós Vilas, Ana. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96126

Tabla 1. Relación entre los objetivos y lo ítems que conforman el guion de la entrevista y el modelo de articulación de Haraway

Objetivo específico Ítem Concepto analítico 
propuesto

Analizar lo qué se entiende por la 
enfermedad y sus causas

-Respecto a la enfermedad:
1.Reconocimiento de la enfermedad
2. Fuente de la enfermedad.
3. Síntomas manifestados.
3.Posibles formas de curación
4.Elementos que intervienen en la curación
5.Posible o no mejoría

Artefactual
Articulación
Inscripción
Relacionalidad

Estudiar la figura del curador/a y la 
adquisición de ese conocimiento

-Respecto a la figura del sanador/a:
1. Cómo se configura como tal.
2.Qué dones presenta.
3.De dónde nacen esos dones.
4.Categorías de dones.

Difracción 
Articulación

Analizar la figura del paciente
-Respecto al paciente:
1.Cómo interviene la enfermedad en su vida cotidiana.
2.Cómo empezó a formar parte de esta comunidad.
3.Motivos por los que frecuenta estos lugares.

Difracción 
Articulación
Inscripción
Dialogismo

Nota: Elaboración propia.

Tabla 2. Casillero tipológico
Nombre Edad Relación con la medicina popular
Luz 65 Espiritista (ejerce desde hace más de 40 años)
Maite 59 Asistente a lugares de medicina popular desde la infancia 
Miguel 67 Asistente a lugares de medicina popular y creyente desde hace un par de meses.

Nota: Elaboración propia.

4. Aterrizaje en el campo: notas para una aproximación para la aplicación del Modelo del 
articulación de Haraway
4.1. Síntomas, afecciones y tratamiento
La en fermedad se conceptualiza dentro de unos parámetros relacionales muy concretos, donde sus posi-
bles causas son dicotómicas; es decir, pueden ser producidas por entidades vivas o muertas. En el caso de 
las entidades vivas, suelen ser personas muy cercanas al entorno de la persona afectada, con una relación 
estrecha y cuya interacción sea más o menos frecuente. El daño se produce de diversas formas, como 
apuntaba Maite: «Las vivas te hacen el daño por envidia, rencor, maldad, tirrias. Te hacen daño con palabras, 
vista, hechos». En este caso, el remedio que contrarresta el efecto son las oraciones de las personas con 
capacidades de curar.

Por su parte, los muertos se pueden dividir en espíritus buenos y espíritus malos. En lo que se refiere a los 
entes malignos, se manifiestan a través de los individuos porque necesitan algo y no saben cómo conseguir-
lo: «Ellos allá necesitan algo y a través de ti te lo piden» (Maite). Cabe señalar que no siempre son dañinos: en 
ocasiones estas entidades sufren y se manifiestan a través de las personas para obtener lo que necesitan 
y dejar de sufrir, causando daño en el proceso: «No tienen que ser cuerpos malos, lo están pasando mal y 
te necesitan para purgar» (Maite). Estas entidades se sienten atraídas por la luz del individuo: «Los espíritus 
miran una luz y se sienten atraídos, la necesitan para elevarse» (Luz).

Para los «males de muertos», el mejor remedio es la oración, asistir a algunas misas y encender velas, 
con el fin de que las almas se purguen y encuentren paz. A su vez, también existen entidades buenas, como 
la «entidad guía y protectora» que acompaña a cada persona: «Hay espíritus que vienen a ayudar y guiar, 
hablar con ellos, hacerles cariños» (Luz), o «Cada persona presenta un protector y un guía, pero derivados de 
los ángeles grandes. Derecha e izquierda. Varias personas a su cargo, entidades de luz de alto rango. Luego 
los familiares, los familiares les dan permiso para que ayuden» (Luz).

Tanto el «daño de vivos» como el «daño de muertos» producen síntomas muy concretos, que pueden 
ser de tipo sensorial o manifestarse en afecciones corporales. Una entrevistada describía: «Te sientes mal, 
incómoda, no duermes, no comes, estás nerviosa, piensas en lo malo, que no quieres vivir» (Maite). 

Respecto al tratamiento de los síntomas, se hizo énfasis en la diferencia entre la curación (cortar o limpiar) 
y los remedios. Como explicó Luz: «Todo está puesto en las enseñanzas del maestro. Él les enseñó a los 
apóstoles que iban con él, eran unos aprendices. Dijo: vosotros vais a aprender lo que hago y os voy a dar el 
poder de hacer esto y lo otro. Se hace por medio de la imposición de manos, la oración, por mediación del 
Espíritu Santo y del creador supremo. Maneras de curar a la gente, en lo espiritual y en lo carnal».

La curación es una práctica muy concreta, bajo la lógica cristiana, mientras que los remedios ofrecen una 
solución puntual a una cuestión particular. Estos últimos tienen un carácter más profano, donde intervienen 
elementos como agua con sal, ruda, romero, hierbas de San Juan, fuego, mar, río, flores blancas, limón o 
incienso.



8 Leirós Vilas, Ana. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96126

Por tarto, la enfermedad en la medicina popular gallega se entiende dentro de un marco relacional (Conejo 
et al., 2019; Bienes, 2016), con causas atribuidas a dos fuentes principales: los vivos y los muertos. En el pri-
mer caso, el daño proviene de personas cercanas y se origina en emociones como la envidia, el rencor o 
la maldad, expresadas mediante palabras, miradas o actos (Lisón Tolosana, 1970, 2004, 2014; Ferro, 1985, 
Quiben, 1949). Su remedio se encuentra en las oraciones realizadas por quienes poseen dones curativos. 
En cuanto a los muertos, se diferencian entidades malignas, que buscan aliviar su sufrimiento a través de 
los vivos, y entidades protectoras, que guían y acompañan a las personas. Los síntomas asociados a estos 
males incluyen malestar físico, insomnio, falta de apetito y pensamientos negativos. Para contrarrestarlos se 
recurre a oraciones, misas y velas, que ayudan a purgar y liberar a las almas. Así, la enfermedad se concibe 
como un fenómeno que atraviesa lo humano y lo espiritual, siempre en interacción con la comunidad (Mariño 
Ferro, 1985; Portasany, 2013; Bienes, 2016; Lisón Tolosana, 1970, 2004, 2014).

4.2. Capacidades curativas y cuerpos abiertos
Las personas con características particulares, conocidas como dones, presentan una gran diversidad, aun-
que con algunas bases comunes. Toda persona con un don es considerada un cuerpo abierto, cuyos dones 
se manifiestan de formas diversas. La definición de cuerpo abierto, según los testimonios recogidos, es: 
«Persona que se encuentra mal y recoge el mal de los males espirituales, de personas malas; por ejemplo, 
si alguien te desea mal o te tiene envidia, lo recoge. Y si eres cuerpo cerrado, lo rechazas» (Maite); o «Un 
cuerpo abierto es muy sufridor, recoge mal de las personas. Ayudará a la gente de muchas formas» (Luz).

Otro elemento que destacar de los dones es su carácter generacional y divino, es decir, se heredan de los 
antepasados y son de naturaleza divina, otorgados por la gracia de Dios: «Estos dones divinos son hereda-
dos como un árbol genealógico, antepasado tuyo con esos dones y se heredan» (Luz).

Los poderes son diversos: desde la adivinación, la capacidad de interpelar a los muertos, ver la muerte 
de otra persona, sanar, arreglar huesos o, simplemente, presentar una sensibilidad especial para presentir 
actos futuros, o ser un medio de manifestación de almas que necesitan ayuda. También cabe señalar que 
determinados dones implican obligaciones, como en el caso de sanadoras o espiritistas, cuya misión es 
prestar servicio y ayudar con su poder. Esta obligación, impuesta por Dios, si no se cumple, repercute nega-
tivamente en la salud de la persona: «Nacen con ese don y normalmente no lo dicen, y luego se topan mal 
porque normalmente tienen que trabajar y se encuentran muy mal» (Miguel); «Obligación a trabajar. Ya te 
llevan al camino de trabajar. Te obligan a trabajar» (Maite); «Todo el mundo viene destinado para algo» (Luz).

Los sanadores o espiritistas se configuran bajo una lógica de apoyo a las personas que lo necesitan, en 
torno a una gran diversidad de temas: problemas económicos, de salud, sexo-afectivos, familiares, estu-
diantiles o de autoestima. Como señala Luz: «Le das un ánimo, es como un apoyo psicológico. Si se lo digo 
yo pesa más por la fe que tienen puesta en mí».

Esta articulación es también dicotómica: a la vez que se conceptualiza la magia blanca (prácticas an-
teriormente descritas), existen las prácticas de magia negra, productoras de daños, muy mencionadas en 
las entrevistas. Los dones y las obligaciones se presentan de la misma forma que en la magia blanca; sin 
embargo, el uso que los sujetos hacen de ellos es lo que confiere el matiz maligno, a menudo por motivos 
económicos: «Hacer mal, personas que hacen magia negra. Trabajos con magia negra, velas y rosas negras, 
y misas malas» (Maite); «Brujas, alguien le quiere mal, le hacen daño. Nunca hay que devolver el mal a la gen-
te» (Miguel); «No compensa que hagas daño, que luego hay que rendir cuentas; pronto hay que estar con el 
creador y hay que rendir cuentas» (Luz).

La figura de la persona con poderes se encuentra profundamente arraigada en la vida cotidiana, conce-
bida como una particularidad personal más que como algo excepcional: «Hay gente que se le dan bien los 
niños, los ancianos, la fontanería» (Luz).

De tal forma, las personas con dones, conocidas como cuerpos abiertos, son centrales en la medicina 
popular (Lisón Tolosana, 2004; Bienes, 2016). Se consideran receptivas al mal que otros proyectan, a dife-
rencia de los cuerpos cerrados, que lo rechazan. Estos dones son vistos como herencias generacionales 
y de origen divino, otorgados por Dios. Se manifiestan de múltiples maneras: desde la adivinación y la co-
municación con los muertos, hasta la capacidad de sanar, recomponer huesos o presentir sucesos. El don 
implica, además, una obligación moral y espiritual: quienes no cumplen con su misión de ayudar pueden 
enfermar. Los sanadores y espiritistas asumen funciones diversas que van más allá de lo físico, atendiendo 
problemas económicos, familiares o emocionales, ofreciendo apoyo que combina lo espiritual y lo psicoló-
gico (Mariño Ferro, 1985). La práctica se articula en dos vertientes: la magia blanca, destinada a sanar, y la 
magia negra, asociada al daño y a fines económicos. Así, los dones aparecen como parte natural de la vida 
cotidiana (Bienes, 2016).

4.3. Asistentes: motivos y experiencias
Los motivos que llevan a acudir son comunes: la incapacidad de los médicos para encontrar remedio a la 
afección, el hecho de que la causa del malestar no esté directamente relacionada con la salud, las malas 
experiencias en el sistema sanitario o la constante medicación para tratar dolencias. Estas razones llevan 
a buscar alternativas: «Empiezas a creer cuando los médicos no te dan solución» (Miguel); «El médico se 
piensa que estás loca, es mejor callar y seguir para adelante, y decir que sí» (Maite).

La negativa y la incomprensión aparecen de manera recurrente: «Al médico no le vas a decir, los estudios 
no me van bien, no encuentro trabajo, me llevan el dinero. Voy porque no encontré curación en otro sitio. Ir 
y que no te traten de loca. Les cuentas los problemas a los médicos y no te creen» (Maite); «Mientras no te 



9Leirós Vilas, Ana. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96126

pasa no te lo crees, los médicos son médicos, pero cuando miras que los médicos no hacen nada y esta 
gente sí, es cuando crees» (Miguel).

La falta de comprensión y las malas experiencias llevan a generar un nuevo marco de acción, donde se 
reformulan los roles tradicionales médico-paciente. Aquí se ofrece un servicio individualizado, en el que la 
persona puede expresarse ante un igual: «Aquí podemos hablar las dos, de esa puerta para dentro ni yo soy 
más que usted, ni usted más que yo, somos a la par. No me hable de usted, hábleme en confianza» (Luz).

En cuanto al momento de inicio en estas prácticas, se distinguen dos fases: la primera es un saber popu-
lar compartido y arraigado en la comunidad, por lo que el contacto resulta casi inevitable. La segunda es la 
real, cuando los médicos no encuentran solución y, a través de estos nuevos marcos de sentido, sí se logra 
resolver el problema, consolidando así la creencia y confianza en estos espacios.

La relación entre sanadora/espiritista y asistente es muy particular: la espiritista se configura como un 
miembro más de la familia, al que se le debe mucho, generando incluso una deuda simbólica por las labo-
res realizadas. Esta relación puede desarrollarse generacionalmente en una misma familia. Los asistentes 
recalcan la centralidad de esta figura para alcanzar sus logros, estableciendo un vínculo estrecho y cercano 
que, en algunos casos, puede derivar en dependencia, algo que las sanadoras/espiritistas reconocen y tra-
tan de evitar: «Yo era de los que miraste en la barriga de la madre» (otro asistente a la consulta de Luz) (Luz).

Por último, esta relación se fundamenta en la fe, de manera bidireccional: por un lado, fe en la sanadora/
espiritista y en sus remedios, y, por otro, fe en Dios. La curación se realiza a través de plegarias y oraciones, 
donde la centralidad de la fe es el eje que hace performativos los remedios: «Hay que tener fe en la persona, 
sino no funciona, y luego también tener fe en lo que esa persona te diga que hay que tener fe» (Miguel).

Para finalizar, los motivos para acudir a sanadores o espiritistas suelen estar vinculados a la insatisfacción 
con la medicina convencional: diagnósticos inexistentes, excesiva medicación o la falta de comprensión por 
parte de médicos y especialistas (Portanasy, 2013). Ante esta situación, las personas buscan alternativas 
que les permitan encontrar alivio y reconocimiento. La relación con la sanadora se diferencia de la relación 
médico-paciente: es horizontal, cercana y personalizada, permitiendo a los asistentes expresarse sin miedo 
a ser juzgados (Mariño Ferro, 1985, Portasany, 2013; Bienes, 2016). Este vínculo suele reforzarse con el tiem-
po, llegando incluso a formar parte de la vida familiar y transmitirse entre generaciones. La fe constituye el 
elemento central: fe en la persona sanadora, en los rituales y en Dios, lo que da eficacia a la práctica y perfor-
matividad a los remedios (Mariño Ferro, 1985, Quintía Pereira, 2023). A través de esta relación, se redefine el 
sentido de la enfermedad y se genera un marco comunitario de confianza (Cornejo-Valle et al, 2019; Quintía 
Pereira, 2023), reciprocidad y apoyo emocional y espiritual (Bienes, 2016).

5. Un cambio de paradigma: de la representación a la articulación
5.1. Enfermedades como «naturaleza social»
Las dicotomías previas se mantienen como dice la literatura, solo se incorpora: la manifestación del sufri-
miento de los difuntos a través de los vivos. Otro aspecto relevante es la distinción entre curación y reme-
dio, dicotomía que se construye a partir de elementos cristianos y profanos. Los objetos empleados en los 
remedios coinciden con los descritos en la literatura, clasificados como elementos profanos y elementos 
sagrados.

Sentimientos o entidades como la envidia, el mal de ojo o el demonio se constituyen en elementos per-
formativos dentro de la vida cotidiana, capaces de alterar la realidad de quienes los padecen y de provocar 
experiencias suprasensoriales. Frente a estas fuerzas negativas, también se reconocen prácticas y objetos 
con capacidad curativa, como los números triádicos, las oraciones o las flores blancas, a los que se atribuye 
una eficacia particular.

Especial atención merece la depresión, entendida desde parámetros que se construyen en paralelo al 
discurso médico hegemónico y a la figura del científico. 

Estas explicaciones se elaboran y reproducen en un espacio interaccional y cultural específico, donde 
se otorga voz al sujeto representado y se materializa la propuesta de los conocimientos situados. En este 
marco, el sujeto de conocimiento se reconceptualiza desde su propia experiencia.

Aplicando el modelo de Haraway, las afecciones y su curación se definen a través de la intermediación 
entre lo humano y lo no-humano, en una perspectiva que remite al concepto de articulación y que defiende la 
«objetividad encarnada». Esto supone comprender el cuerpo humano como «un nudo de resonancias, signi-
ficaciones, inflexiones, orientaciones y disposiciones que localizan, posicionan y responsabilizan a nuestro 
conocimiento».

En la categoría de racionalidad, la composición de las interacciones comunitarias resulta central para el 
sentido otorgado a las enfermedades. Riñas, envidias y conflictos cotidianos, unidos al particular significado 
que Galicia otorga a la muerte, conforman una lógica interaccional donde todo adquiere relevancia y sentido 
dentro de la conceptualización de las afecciones. En estas comunidades, donde la interacción vecinal es 
fundamental y la familia constituye un pilar en la vida social, los problemas derivados de ambos espacios se 
cargan de simbolismo y se convierten en eje de preocupación. Unido a la concepción del duelo y del sufri-
miento, esto explica la configuración de espíritus protectores o guías, así como la justificación del padeci-
miento que afecta a los difuntos y que, para elevarse, producen enfermedad en las personas vivas.

El aporte artefactual al que remite Haraway permite entender la naturaleza como ficción y hecho a la vez, 
en una dinámica que combina elementos paganos y cristianos y que busca mantener un equilibrio moral. De 
este modo, todos los elementos contextuales (humanos y no-humanos) adquieren relevancia y simbolismo 
en la cotidianidad más absoluta. La enfermedad se construye en la relación entre el contexto sociocultural 



10 Leirós Vilas, Ana. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96126

y los sujetos cognitivos, otorgando agencia a aquello que tradicionalmente se consideraba pasivo o sin 
influencia.

En esta lógica, la capacidad de agencia de lo no-humano es esencial. Según la propuesta de inscripción 
de Haraway, el objeto causante de la enfermedad del alma es desplazado del contexto en el que se inscribe 
y resignificado a través de la voz de la curandera, sanadora o espiritista. Como se recogió en el marco me-
todológico, lo no-humano, ya sean muertos, espiritualidades malignas o tensiones cotidianas, adquiere una 
centralidad incuestionable, otorgando a la vinculación con el entorno un peso fundamental en la experiencia 
misma de la enfermedad.

5.2. Curadoras, sanadoras y espiritistas como sujeto de conocimiento
La figura del científico se construye sobre los principios de fiabilidad y desinterés, fundamentados en su 
aparente distancia frente al objeto de estudio y en la producción de una mirada crítica y «no sesgada». Esta 
figuración lo presenta como el portavoz de los representados; en consecuencia, las narrativas de lo humano 
y lo no-humano quedan contadas desde una única perspectiva, sostenida en una falsa objetividad.

En contraposición, Haraway entiende la articulación como un modelo alternativo que permite dar voz al 
representado. En este enfoque, los actantes son concebidos como «entidades colectivas que hacen cosas 
en un campo de acción estructurado y estructurante». El modelo se fundamenta en los conocimientos situa-
dos y en la capacidad de diversas corporalidades constitutivas de formar redes, contextualizadas en espa-
cios colectivos, ritualizados, sociales e históricamente construidos. Así, estas corporalidades se configuran 
no solo como objetos de estudio, sino también como sujetos de conocimiento, capaces de dar cuenta de 
sus historias desde su propia perspectiva encarnada.

La conceptualización del cuerpo abierto como corporalidad arquetípica de dones se distancia de lo se-
ñalado por otros autores. La categorización de figuras con dones se amplía y diversifica, incorporando ade-
más nociones como el «deber de trabajar» entendido como un deber moral y el recorrido genealógico como 
elemento central en la legitimidad de estos dones. Un punto en común con la literatura es la doble configu-
ración de la bruja y el carácter estigmatizante que acompaña a estas prácticas.

En este modelo, el sujeto representado se constituye también como sujeto de conocimiento, hablando 
por él y para él bajo una lógica de la diferencia. En este contexto, los cuerpos abiertos son sujetos de cono-
cimiento, cuyo saber se encuentra respaldado por la propia comunidad. Su marco de sentido y actuación es 
producido, reproducido y validado por quienes participan de esa comunidad. Frente al paradigma científico, 
caracterizado por la distancia, la generalidad y la universalidad, este sujeto se diferencia al encarnar una 
perspectiva particular, situada y relacional.

Al «tener capacidad de habla», todos los elementos que intervienen en el proceso adquieren relevancia: 
desde los individuos implicados hasta los muertos, integrándose en la vida cotidiana de quienes aún están 
vivos. Esto responde a una lógica de dialogismo, donde múltiples voces y entidades participan en la cons-
trucción de sentido.

El estudio plantea, por tanto, un sujeto de conocimiento construido desde la comunidad en la que actúa. 
Este sujeto se distancia de modelos representativos y se centra en comprender las lógicas que operan en la 
propia comunidad, empleando sus propios códigos culturales. En consecuencia, se configura una redistri-
bución innovadora de la agencia hacia los elementos no-humanos (lógica de inscripción). Esta perspectiva 
no solo resulta teóricamente relevante, sino también eficaz en la práctica, pues genera alivio en los pacien-
tes al producir un espacio de comunicación inmediata. El paciente percibe que su malestar es reconocido 
en los mismos términos que emplea la persona que lo atiende, lo que otorga legitimidad y refuerza la eficacia 
simbólica del proceso de sanación.

5.3. Enfermos encarnados y situados
En la medicina popular, la definición de la dolencia se construye según los parámetros y experiencias de 
quien la padece. Aunque la práctica médica hegemónica utilice otra terminología, el paciente siente que 
su malestar es reconocido y validado cuando se le atiende en los términos que él mismo entiende, vive y 
performa.

Los códigos socioculturales del lenguaje funcionan aquí como herramientas de categorización y comuni-
cación, configurando un marco que responde a la cosmovisión y vivencia encarnada del paciente, así como 
al conocimiento colectivo de la comunidad. Este enfoque permite que la experiencia del sufrimiento sea 
comprendida y atendida dentro de los propios referentes culturales del individuo, generando reconocimien-
to y legitimación.

En este contexto, los roles tradicionales de médico y paciente se reformulan bajo principios más demo-
cráticos y comunitarios. La interacción familiar y vecinal, tanto en la vida como en la muerte, constituye un 
eje central, donde la construcción del conocimiento es social y participativa, produciéndose un espacio de 
validación mutua. El conocimiento se genera «para la gente y por la gente», legitimando las preocupaciones 
y vivencias de los pacientes en términos que comprenden y aceptan todas las partes implicadas, en contras-
te con la distancia y universalidad del paradigma biomédico.

Las entrevistas realizadas coinciden con lo documentado en la literatura: existe una reconceptualización 
de los roles tradicionales, que permite un entendimiento mutuo basado en lógicas culturales y sociales. Esta 
perspectiva facilita la comunicación y refuerza la autoridad simbólica de las figuras curativas, que actúan 
como protectoras de diversos aspectos fundamentales de la vida de los individuos. La recurrencia a estas 
prácticas se explica por la cercanía de los discursos, así como por la frustración ante la falta de soluciones 



11Leirós Vilas, Ana. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96126

ofrecidas por la medicina convencional, donde el espacio afectivo se convierte en la base del entendimiento 
y la eficacia de la intervención.

Desde la óptica de la articulación, tal como propone Haraway, se entiende que los elementos semiótico-
materiales interactúan modificando la acción de los agentes humanos. Esto permite comprender cómo se 
construye la experiencia del paciente en un marco de conocimiento situado, donde los aspectos culturales, 
sociales y rituales configuran conjuntamente la percepción y el tratamiento de la enfermedad. La experien-
cia de los enfermos encarnados refleja así un sujeto cognitivo situado y performativo, cuyas vivencias, sufri-
mientos y soluciones se articulan dentro de un sistema de interacción social y cultural plenamente integrado.

6. Conclusiones
La revisión bibl iográfica, junt o con la incursión en el campo, contribuyó a perfilar la visión epistemológica 
de la propuesta teórica aquí planteada. En este sentido, el modelo de articulación de Haraway se muestra 
como una herramienta especialmente sugerente para acercarse a la cosmovisión de la medicina popular, 
ya que permite incorporar de forma conjunta elementos materiales, humanos, no-humanos, semánticos y 
narrativos. No se trata de afirmar que este marco dé todas las respuestas, sino de reconocer que abre un 
espacio fértil para comprender prácticas, relaciones y significados que difícilmente se dejan explicar desde 
enfoques más tradicionales.

La construcción del marco de sentido de la medicina popular puede entenderse como una propuesta que 
no separa lo natural de lo social, sino que los integra en una misma trama de significados. En este contexto, 
la naturaleza aparece como una noción híbrida, compuesta tanto de componentes materiales como de una 
fuerte carga simbólica. Los actores humanos (pacientes, sanadores, cuerpos abiertos) y los no-humanos 
(elementos rituales, animales, supersticiones o creencias) participan conjuntamente en la configuración de 
esta trama. La presencia del mundo de los muertos y de las prácticas de culto asociadas a ellos refuerza 
la idea de que la cotidianidad se construye también con lo invisible, en un espacio donde vivos y difuntos 
siguen dialogando a través de rituales, narrativas y símbolos.

Desde esta perspectiva, el modelo de articulación resulta especialmente útil porque permite pensar las 
prácticas de enfermedad y cura no como un relato cerrado, sino como un entramado de voces, fuerzas y sig-
nificados. La difracción puede verse en la multiplicidad de narrativas que no reproducen un único discurso, 
sino que abren diferencias. La artefactualidad se reconoce en la combinación entre lo dado (el cuerpo, la 
afección, la muerte) y lo construido (remedios, rezos, rituales). La articulación aparece en la red de actores 
múltiples que participan en las prácticas, mientras que la inscripción y la relacionalidad muestran cómo los 
síntomas son resignificados en un marco comunitario y cómo ese marco se sostiene precisamente en la 
interacción. El dialogismo, finalmente, permite pensar en la coexistencia de estas múltiples voces sin nece-
sidad de resolver las tensiones que generan.

En el caso concreto de la medicina popular gallega, más que imponer un esquema rígido, lo valioso de esta 
propuesta es que ofrece una mirada horizontal y relacional para entender el tejido social y cultural en el que estas 
prácticas tienen sentido. De este modo, se abre la posibilidad de interpretar la medicina popular no solo como un 
conjunto de técnicas de curación, sino como una forma de conocimiento situado, que integra referentes religio-
sos, la centralidad de la familia y la comunidad, y una concepción particular del duelo y de la muerte.

7. Bibliografía
Bienes Brito, Noemí (2016): “Religiosidad y sanación (II): Una aproximación a las/os santiguadoras/es en 

Fuencaliente (La Palma)”, en Actas del XXII Coloquio de Historia Canario-Americana, celebrado en Las 
Palmas de Gran Canaria del 2014, Cabildo de Gran Canaria.

Buxó Rey, María Jesús; Rodríguez Becerra, Salvador; Álvarez Santaló, León C. (coords.) (1989): Religiosidad 
popular III: Hermandades, romerías y santuarios, Barcelona, Anthropos.

Cockerham, William C. (1992): Medical sociology, Englewood Cliffs, Prentice Hall.
Cornejo-Valle, Mónica et al (2019): “El giro saludable: Sacrificio, sanación, bienestar y su relación con la 

espiritualidad contemporánea”, Athenea Digital, 2, pp. 1–22. https://doi.org/10.5565/rev/athenea.2125
Freidson, Eliot (1970): Profession of medicine: A study of the sociology of applied knowledge, Chicago, 

University of Chicago Press.
García Selgas, Fernando José (2008): “Epistemología ciborg: De la representación a la articulación”, en I. 

Sádaba Rodríguez & A. J. Gordo López (eds.), Cultura digital y movimientos sociales, Madrid, Catarata, 
pp. 149–172.

Haraway, Donna (1995): Ciencia, cyborgs y mujeres: La reinvención de la naturaleza, Madrid, Cátedra.
Haraway, Donna (1997): Modest witness@second millennium. FemaleMan meets OncoMouse™, New York & 

London, Routledge.
Haraway, Donna (1999): Las promesas de los monstruos: Una política regeneradora para otros inapropiados/

bles, Política y Sociedad, 30, pp. 121–163.
Lis Quiben, Víctor (1949): La medicina popular en Galicia, Pontevedra, Gráficas Torres.
Lisón Tolosana, Carmelo (1971): Antropología cultural de Galicia, Madrid, Siglo XXI.
Lisón Tolosana, Carmelo (1990): Endemoniados en Galicia hoy (Vol. 2), Madrid, Akal.
Lisón Tolosana, Carmelo (2004): Brujería, estructura social y simbolismo en Galicia (Vol. 91), Madrid, Akal.
Lisón Tolosana, Carmelo (2014): Antropología cultural de Galicia: Tipos, figuras, tropos y conjuntos (la etnografía 

como configuración del espíritu) (Vol. X), Santiago de Compostela, Escola Galega de Administración 
Pública.

https://doi.org/10.5565/rev/athenea.2125


12 Leirós Vilas, Ana. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-96126

Mariño Ferro, José Ramón (1985): La medicina popular interpretada, Santiago de Compostela, Edicións 
Serais de Galicia.

Portasany, Marcial Gondar (2013): El factor cultural como herramienta terapéutica: A vueltas con el modelo 
biomédico en la atención sanitaria, Revista Andaluza de Antropología, 5, pp. 12–34.

Quintía Pereira, Rafael (2023): A etnomedicina galega, Pontevedra, Ab Origine.


	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk161161671
	_Hlk161161695
	_Hlk161161732
	_Hlk161161741
	_Hlk161161765
	_Hlk161161890
	_Hlk161161905

