EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Tlu. Revista de Ciencias de las Religiones ARTICULOS
ISSN-e: 1988-3269

«Demos e bruxas»: el modelo de articulacion
de Haraway aplicado al entendimiento de la
medicina popular gallega

Ana Leiros Vilas
Departamento de Sociologia ‘Teoria y Metodologia’ de la Facultad de Ciencias Politicas y Sociologia de la Universidad
Complutense de Madrid (UCM) =< @

Enviado: 21/05/2025 e Aceptado: 18/09/2025 https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96126

Resumen: El estudio se basa en el modelo de articulacion de Haraway para examinar la medicina popular
en Galicia, que propone una vision situada y rechaza la separacion entre lo natural y lo social. Segun
Haraway, a través de elementos humanos y no humanos se construyen narrativas que otorgan sentido a
los eventos en la vida de los individuos dentro de una red de significados. Partiendo de esta perspectiva, la
investigacion tiene tres objetivos: analizar qué se entiende por enfermedad y sus causas, estudiar la figura
del curador/a y la adquisicidon de su conocimiento, y explorar la experiencia del paciente. Para dar cuenta
de la situacion, se realizaron un par de entrevistas en profundidad a perfiles concretos, seleccionados por
su conocimiento y experiencia en la medicina popular gallega. Aunque el estudio parte de una base tedrica
conceptual y metodoldgica, su propdsito no se limita a revisar literatura existente, sino que busca generar
nuevo conocimiento y plantear un posicionamiento tedrico sobre la cuestion. Los hallazgos revelan una
reformulacion de los roles tradicionales médico-paciente hacia relaciones mas democraticas, donde el
caracter comunitario y familiar ocupa un papel central. El conocimiento se construye «por la gente y para
la gente», validando y legitimando preocupaciones mediante una légica compartida por todas las partes
implicadas, en contraste con las logicas y tiempos de la medicina convencional. Este enfoque permite
comprender como se organizan practicas, saberes y significados en la medicina popular gallega desde una
perspectiva situada, encarnada y relacional.

Palabras clave: Conocimientos situados; Rural; Galicia; Profano; Vida cotidiana.

EN «Demons and Witches»: Haraway’s Articulation Model
Applied to the Understanding of Galician Popular Medicine

Abstract: The study is based on Haraway'’s articulation model to examine popular medicine in Galicia, which
proposes a situated perspective and rejects the separation between the natural and the social. According
to Haraway, through both human and non-human elements, narratives are constructed that give meaning to
events in the lives of individuals within a network of significances. From this perspective, the research has
three objectives: to analyze what is understood as illness and its causes, to study the figure of the healer and
the acquisition of their knowledge, and to explore the patient’s experience. To address the situation, a couple
of in-depth interviews were conducted with selected profiles, chosen for their knowledge and experience in
Galician popular medicine. Although the study is grounded in a conceptual and methodological theoretical
framework, its purpose is not limited to reviewing existing literature but aims to generate new knowledge and
propose a theoretical stance on the subject. The findings reveal a reformulation of traditional doctor-patient
roles toward more democratic relationships, where community and family play a central role. Knowledge
is constructed «by the people and for the people», validating and legitimizing concerns through a logic
shared by all involved, in contrast with conventional medical logics and timelines. This approach allows for
understanding how practices, knowledge, and meanings are organized in Galician popular medicine from a
situated, embodied, and relational perspective.

Keywords: Situated knowledge; Rural; Galicia; Lay knowledge; Everyday life.

Sumario: 1. Introduccion. 2. Anclaje tedrico. 2.1. Del positivismo biomédico ala 6ptica cultural. 2.2. Enfermedad
y medicina popular en Galicia. 2.3. Remedios: Dios, brujas y cuerpos abiertos. 3. Metodologia. 4. Aterrizaje
en el campo: notas para una aproximacion para la aplicacion del Modelo del articulacion de Haraway. 4.1.
Sintomas, afecciones y tratamiento. 4.2. Capacidades curativas y cuerpos abiertos. 4.3. Asistentes: motivos

lu (Madrid) 30 2025: e-106571 1


https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96126
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:aleiros%40ucm.es?subject=
https://orcid.org/0009-0008-3677-5840

2 Leirés Vilas, Ana. 1lu (Madrid) 30 2025: e-96126

y experiencias. 5. Un cambio de paradigma: de la representacion a la articulacion. 5.1. Enfermedades como
«naturaleza social».5.2. Curadoras, sanadoras y espiritistas como sujeto de conocimiento. 5.3. Enfermos
encarnados y situados. 6. Conclusiones. 7. Bibliografia.

Como citar: Leirds Vilas, Ana (2025): “«Demos e bruxas»: el modelo de articulacion de Haraway aplicado al
entendimiento de la medicina popular gallega”, llu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-96126. https:/
dx.doi.org/10.5209/ilur.96126.

1. Introduccion

A meu pai e a mifia nai

Debido a las particularidades que conforman el tejido cultural y social gallego, el realismo etnografico refleja
conceptos cognitivos y narrativos relevantes, los cuales presentan la capacidad de vehicular una narracion
conjunta de saberes y experiencias (Lison Tolosana, 2014), sustentadas bajo las particularidades relaciona-
lesy de interaccion cotidiana que los individuos presentan a lo largo de su vida. Bajo una légica que combina
lo pagano y lo cristiano, se articula un conjunto de creencias y supersticiones que rigen la vida cotidiana de
los individuos, cuyas consecuencias presentan relevancia performativa real en su dia a dia.

La practica de la medicina popular se desarrolla, en general, en espacios rurales, o que constituye un
aspecto central de la cuestion. La vida rural es publica y esta atravesada por multiples interconexiones e
interrelaciones con el conjunto vecinal; de ahi surgen hostilidades y tensiones que se materializan en el de-
nominado «mal de ojo». Los celos y las rivalidades configuran un marco fundamental de la interaccion, en el
que la «envidia» ocupa un lugar central, regida por reglas especificas y contextuales.

Estas preocupaciones se expresan mediante diversas personificaciones como fuentes de la enfermedad
(brujas, meigas' o muertos), cuyo modo de actuacién se manifiesta a través del mal de ojo, los conjuros y los
hechizos. De este modo, las supersticiones se constituyen como un elemento rector de la vida cotidiana.

Este conjunto de practicas y saberes conforma un discurso paralelo al médico, que bajo otros parametros
reconceptualiza qué es la enfermedad, cuales son sus causas y como se definen tanto los pacientes como
sus sintomas. En este sentido, resulta pertinente introducir los planteamientos de Haraway para analizar
esta casuistica, ya que permiten dotar de sentido a los sucesos cotidianos desde un marco de comprension
basado en el conocimiento situado.

Partiendo de esta Optica, los objetivos del trabajo son los siguientes. El primero se centra en comprender
qué se entiende por enfermedad dentro de esta cosmovision particular: cdmo se manifiestan los sintomas,
como se reconoce la enfermedad, cuales son sus posibles causas y qué fuentes de curacion se contemplan.

El segundo objetivo aborda la figura del sanador o sanadora, con el propésito de analizar como se cons-
truye ese rol, qué conocimientos posee, de donde provienen, qué tipo de dones se le atribuyen y por qué
decidié comenzar a ejercer esta actividad.

Finalmente, el tercer objetivo se enfoca en la figura del paciente, desde una perspectiva situada que busca
comprender como interviene la enfermedad en su vida cotidiana, qué lo llevo a acudir a estos lugares y qué
lo motivo a reconocerlos como espacios de curacion tan validos como los centros de salud convencionales.

2. Anclaje teorico

2.1. Del positivismo biomédico a la 6ptica cultural

Tradicionalmente, la enfermedad desde el modelo biomédico se define segun parametros que remiten a las
diferentes formas en las que las personas responden a los sintomas de su organismo. Los malestares pro-
ducidos por diversas cuestiones bioldgicas que modifican el correcto funcionamiento del organismo a nivel
interno (Cockerham, 1992). Asociado a esto se construye un conjunto de conocimientos y roles especificos,
en los que principalmente destacan tres: el médicos, como sujeto activo; el enfermo como sujeto pasivoy la
enfermedad como objeto de estudio. Esta construccion relacional y epistémica responde a una diferencia
de poder y de capacidad de agencia entre médico-paciente, donde el médico ostenta los conocimientos y
la «capacidad de hablar por» (Haraway, 1995), mientras que el paciente es un sujeto pasivo, cuyo rol es el de
acatar los mandatos del médico (Cockerham, 1992). Por ultimo, la enfermedad es reclamada por la practica
médica como unica disciplina con capacidad de estudiarla, definirla o curarla (Freidson, 1970), lo que lleva a
que se institucionalice dentro de los parametros de la biomedicina y de su compendio de saberes.

Alejada de los parametros positivistas, existen otros acercamientos desde posicionamientos mas cultu-
rales, como pueden ser las visiones antropoldgicas o socioldgicas de la cuestion (Cornejo et al, 2019). Estas
visiones no solo buscan entender «qué es la enfermedady, sino qué supone ser el sujeto que la cura, el suje-
to que la padece y qué significa la enfermedad dentro de la comunidad en la que se manifiesta. Presentando
atencion al aporte cultural, una de las principales manifestaciones es la medicina popular, esta entendida
como un sistema cultural integral, que combina practicas terapéuticas empiricas, simbdlicas y religiosas,
formando parte de la cosmovision tradicional del mundo (Lisén Tolosana, 2004).

' Extremo opuesto a las sabias. Su poder emana mismamente del demonio y su trasmision es de generacion en generacion (Lison
Tolosana, 2004).


https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96126
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.96126

Leirés Vilas, Ana. Ilu (Madrid) 30 2025: e-96126 3

2.2. Enfermedad y medicina popular en Galicia

El paso de una espiritualidad tradicional, centrada en el valor del sufrimiento, hacia una espiritualidad orien-
tada a practicas de cuidado y sanacion constituye una de las transformaciones mas significativas de la cul-
tura religiosa contemporanea (Cornejo-Valle et al, 2019). En este marco de cambio, resulta especialmente
relevante analizar la medicina popular gallega, un sistema de saberes y rituales que integra dimensiones
empiricas, simbdlicas y espirituales en la busqueda de la salud.

En el marco de la medicina popular gallega, la concepcion de la enfermedad presenta una doble clasi-
ficacion: por un lado, se encuentran las enfermedades o males del cuerpo, y por otro, las enfermedades o
males del alma (Lison Tolosana, 2004). Cada una de ellas posee caracteristicas concretas y, en consecuen-
cia, encuentra remedio en lugares y actores distintos. En el caso de las enfermedades corporales, estas son
atendidas por los médicos, quienes son reconocidos como los responsables de definir y tratar los trastornos
de la salud (Cockerham, 1992). Desde la perspectiva biomédica, la enfermedad se concibe como «una des-
viacion de un estandar de normalidad establecido por el sentido comuny la experiencia diaria» (Cockerham,
1992:150), es decir, como la presencia de sintomas y la incapacidad de mantener la funcionalidad, producida
por una alteracion en el organismo. Frente a ello, los males del alma responden a una ldgica distinta: cons-
tituyen experiencias fundantes, dotadas de un vocabulario local que explica sus causas, manipuladas en su
aplicacion por multiples actores, en su mayoria mujeres, que recurren a férmulas magicas, retoricas rituales
y saberes empiricos, en un proceso que configura toda una poiesis cultural (Lison Tolosana, 2014).

Dentro de esta diferenciacion mas biomédica, a nivel social y cultural, en el seno de la cosmovision galle-
ga, la diferencia también se demarca semanticamente. Es decir, mientras que se le denominan enfermeda-
des alos problemas biomédicos, cuando se quiere hacer referencia especifica a las enfermedades del alma,
se le denominan dolencias (Quintia Pereira, 2023). Las dolencias son entendidas como a la experiencia sub-
jetiva y culturalmente modelada del sufrimiento. Normalmente, la medicina popular suele centrar su aten-
cion en las dolencias, pero en algunos casos puede llegar a atender enfermedades (Quintia Pereira, 2023) en
especial las relativas a la salud mental. En cada caso las dinamicas de curacion son procesos diferenciados,
por ello dentro del imaginario gallego existe la divisoria que cree que algunas dolencias son «de médico», y
otras, en cambio, corresponden al ambito de los curanderos (Quintia Pereira, 2023).

La dolencia entra dentro de una categoria cuyo origen es muy concreto, siendo este la accion de un de-
monio o de la brujeria que penetra en el cuerpo y lo impurifica. Dentro del sistema de clasificacion, en fun-
cion del origen del contagio, tienen diversas denominaciones (Marifio Ferro, 1985). De tal forma, si el mal se
introduce a través de un alimento, se habla del mal de bocado; si lo hace mediante el contacto fisico, del mal
de contacto; si penetra a través del aliento, del mal de aire; y si lo hace a través de la mirada, se denomina mal
de ojo (Marino Ferro, 1985). Los sintomas son muy diversos y en su mayoria, estas dolencias tienen un carac-
ter profundamente psicoldgico, lo que exige de las personificaciones que curan un profundo conocimiento
de la psicologia de las personas y de la realidad social en la que habitan (Marifio Ferro, 1985).

El universo de sentido que reviste a estas practicas se nutre la relacion entre la magia y la religion. La
cosmovision holistica del mundo articula la cosmovision con un conjunto de rituales destinados a gestionar
las amenazas y a establecer canales de comunicacion con fuerzas sobrenaturales, ya sean benéficas o ma-
lignas. De tal forma, la visidon de la percepcidn del bien y del mal, y por tanto de la salud y la enfermedad, se
encuentra condicionada por creencias religiosas (Quintia Pereira, 2023). Las cuales se manifiestan en la fe
en los poderes sobrenaturales de santos, virgenes, Cristo, Dios o las animas de los antepasados, asi como
en la centralidad de los santuarios, los ritos de promesay exvoto y la eficacia simbdlica de la palabra rituali-
zada (oracion, bendicion y ensalmo) como medios de proteccion y sanacion (Quintia Pereira, 2023).

La interrelacion entre magia y religion se encuentra intensamente unida, a pesar de ellos, se puede tra-
tar de marcar una divisoria a nivel practico analitica. Mientras que la magia se centra en la manipulacion de
medios sobrenaturales con fines practicos y concretos, como la curacion de una dolencia, la religion aboga
por el al sometimiento al poder divino en busca de su favor (Quintia Pereira, 2023). En el caso gallego, la rea-
lidad inmediata que se percibe es la de un sistema engarzado, donde la curacion y la proteccion no pueden
entenderse sin la conjuncion de 1o magico y lo religioso (Quintia Pereira, 2023).

Lis Quiben (1949) reconoce la riqueza interpretativa de las dolencias. Como principales dolencias se en-
cuentran: el mal de ojoy la envidia, a estos se suman los denominados males de aire, atribuidos a la influencia
de animales, objetos, lugares o incluso personas, asi como los casos de posesion espiritual, donde los agen-
tes pueden ser tanto benéficos como dahninos, y otras intervenciones sobrenaturales vinculadas a la accion
de santos, cuerpos abiertos o practicas espiritistas. Dentro de este marco también se engloban afecciones
mas reconocibles desde la perspectiva biomédica, como las enfermedades infantiles (lombrices, anemia,
orzuelos, paperas, sarampion), los problemas respiratorios, las complicaciones en torno al embarazo y el
parto, las infecciones leves, los dolores corporales de distinta naturaleza o las enfermedades cutaneas.

Esta clasificacion permite reconocer una de las funciones centrales de la medicina popular: la de con-
ceptualizar la enfermedad (en este caso, la dolencia) como un fendmeno eminentemente social. Se trata
de un conjunto de malestares cuyo origen se encuentra en la cultura y en la propia dinamica de las rela-
ciones sociales, de modo que solo pueden comprenderse plenamente en la sociedad en la que surgen,
pues responden a sus preocupaciones y a su entramado simbadlico y comunitario (Marifio Ferro, 1985). Esta
perspectiva las diferencia de las enfermedades fisicas, cuyo origen organico les otorga un caracter univer-
sal, y también de las enfermedades mentales que, aunque mas dificiles de diagnosticar y tratar, poseen
igualmente un potencial universalizador (Marifio Ferro, 1985). En contraste, las dolencias, al ser fendmenos
de caracter social, se producen y reproducen unicamente dentro de un contexto cultural especifico, que



4 Leirés Vilas, Ana. 1lu (Madrid) 30 2025: e-96126

les otorga forma y sentido. En un sentido amplio, la medicina popular actua como un mecanismo de control
comunitario y de refuerzo de los lazos sociales, funcionando tanto como via de expresion de los malesta-
res individuales como de los temores colectivos. Al mismo tiempo, constituye una estrategia para aliviar el
sufrimiento en comunidades donde el acceso a la medicina convencional resulta limitado (Marifio Ferro,
1985). Mientras que en los entornos urbanos las personas con problemas psicoldgicos suelen acudir a es-
pecialistas en salud mental, en los espacios rurales o periféricos persiste la tendencia a buscar apoyo en
curanderos, santuarios o practicas espirituales (Marino Ferro, 1985). Esta via es especialmente significativa
en el caso de las mujeres, cuya relacion con el sistema biomédico tradicionalmente ha sido compleja y, en
ocasiones, problematica.

2.3. Remedios: Dios, brujas y cuerpos abiertos

El proceso de curacion se puede entender desde el momento en el que se decide buscar ayuda, para poner
remedio a los malestares que la atormentan, hasta el punto en el que se ejecuta el ritual para administrar el
remedio (Marifio Ferro, 1985). Como la enfermedad tiene un origen maligno, la curacion se entiende como la
expulsion de esa fuerza extrafa con la mediacion de Dios, la Virgen y los santos (Bienes, 2016). En este sen-
tido, toda curacion se configura esencialmente como un exorcismo en el que el curandero despliega ensal-
mos, conjuros y defensas simbodlicas para restablecer el equilibrio roto (Marifio Ferro, 1985). La restauracion
del equilibrio es una de las mayores preocupaciones dentro de esta comunidad y la medicina popular es el
gran remedio a esta preocupacion.

Este proceso no se limita a un simple acto de sanacion individual, sino que se enmarca en ceremonias carga-
das de sentido colectivo, realizadas «en lugares sagrados o cargados de misteriosa potencia» (Lison Tolosana,
2004:107). Como senala Tolosana «un elemento transformador de la realidad con palabras, gestos, sonidos,
acciones y objetos formales relacionados en especulacion final audaz, con la pretension de conseguir algo en
modo no discursivo» (Lison Tolosana, 2014, 209). En ellos se proyectan las preocupaciones de los individuos y
de la comunidad, y su eficacia radica en la posibilidad de establecer un puente entre lo humano y lo divino, un
espacio intermedio donde lo insoluble encuentra respuesta simbdlica. Derivada de esta fundamentacion religio-
sa, la eficacia de estos remedios se encuentra muy arraigada en la fe de los sujetos. La fe se entiende como un
poder curativo, mediante el cual se expresa Dios, intercediendo en la dolencia y poniendo remedio. Por tanto, la
fe se convierte en un sostén fundamental, un recurso espiritual capaz de movilizar las energias necesarias para
superar los conflictos vitales que suelen estar en la base del malestar (Marifio Ferro, 1985).

Por ultimo, mencionar que los rituales de curaciéon se encuentran apoyados en diversos elementos ma-
teriales, desde elementos sagrados, antidotos contra el mal o armas hechas por el hombre (Marifio Ferro,
1985). Estos pueden clasificarse en tres grandes grupos: elementos sagrados (agua bendita, crucifijo, es-
capularios, medallas, rosarios, ara, incienso), elementos profanos (herraduras, navajas, camisas, pantalo-
nes, varas, clavos, ganchos, cardo) y elementos de doble adscripcion (ajos, cuernos, figas, cuchillo) (Lison
Tolosana, 2004). En cuanto a los rituales terapéuticos, estos adoptan diversas formas, que van desde invo-
caciones sacramentales a santos y virgenes, hasta la utilizacién de espacios sagrados, imagenes o peregri-
najes (Lison Tolosana, 2014).

Como senalan Buxo et al, dentro de estas practicas es frecuente acudir a los santuarios, concebidos
como «lugares santos, en los que el hombre se encuentra con lo luminoso, lo sobrenatural, la divinidad»
(1989:269). Dichos espacios se interpretan religiosamente a través de la fe, que se proyecta hacia la vida
cotidiana, dotando a los santuarios de caracteristicas sobrenaturales. La busqueda de remedios en estos lu-
gares suele combinar dimensiones corporales y espirituales, atribuida a la funcion protectora de los santos.
De este modo, se establecen vinculos profundos entre lo humano y lo sagrado, sustentados en la fe. En esta
ritualidad, lo real se entrelaza con lo sobrenatural con el objetivo de restaurar el orden cosmico y alcanzar el
equilibrio del universo, configurando una recomposicion periédica del mismo frente a los posibles desajus-
tes que puedan surgir (Lison Tolosana, 2004)

La medicina popular gallega presenta diversas personificaciones que encarnan el rol de especialistas
en dolencias, cuyo trabajo es diagnosticar, prevenir y aplicar el remedio para su curacion. Entre ellos se
encuentran curanderos, mencifieiros, meigas, sabias, brujas, pastequeiros, compofiedores, ensalmadores,
sacerdotes Yy, en algunos casos, incluso entidades divinas como los santos o la Virgen (Quintia Pereira, 2023).
Cada una de estas personificaciones se encarga de desempefiar un rol especifico, conformando un entra-
mado social y de conocimiento popular dentro de la comunidad. Un saber popular dentro del contexto de la
medicina que combina lo médico, religioso y magico.

Como explica Tolosana (2004), las personas con capacidad de curar son diversas, aunque destacan dos
figuras principales: la sabia y la bruja. Ambas se enmarcan en contextos rurales y comparten numerosos
elementos comunes. La sabia se define, ante todo, por su amplio repertorio de saberes. Atiende todo tipo
de enfermedades, dolores o0 malestares diagnosticados como «no de médicos» (Lison Tolosana, 2004),
asi como aquellos relacionados con practicas como «quitar la sombra» o «cortar el aire». Sus recursos son
variados: desde rituales basados en fuerzas misticas vinculadas a elementos como el aguay el fuego, hasta
practicas sacramentales como oraciones y plegarias. El resultado es una curacion sustentada en palabras
y gestos rituales.

La bruja, en cambio, aparece como una figura mas ambigua y compleja. Al igual que las sabias se le atri-
buye un poder supraempirico semejante al de sacerdotes, santos o videntes, incluyendo la capacidad de
adivinacion. Su rol esta ligado a la proteccion de la casa y la economia doméstica, ademas de la atencion
a enfermedades y problemas relacionados con la salud (Lison Tolosana, 2004). Su actividad ritual combina



Leirés Vilas, Ana. Ilu (Madrid) 30 2025: e-96126 5

elementos profanos y religiosos (hierbas, emplastos, plegarias y sacramentos) en un marco donde lo mistico
es central. Segun el autor, «la bruja utiliza tanto la enfermedad como los juicios hostiles de los vecinos para
diagnosticar, curar y restaurar la armonia social quebrada» (Lisén Tolosana, 2004:67). Opera principalmente
en su hogar, donde ritualiza los parametros socioculturales compartidos. Su poder curativo se fundamenta
en laritualidad, en el uso de elementos sagrados y en la fuerza de las oraciones, don que proviene de lo divi-
no o de su participacion en lo sagrado (Lison Tolosana, 2004). Lo notable es que, al curar a través del ritual,
no se la asocia necesariamente con lo malévolo ni se la estigmatiza.

La diferencia entre bruja y sabia, sin embargo, resulta difusa. Ambas comparten conocimientos y practi-
cas, pero mientras la sabia se limita al &mbito de la salud, el ordeny la vida, |la bruja puede asumir una doble
definicion: no solo como sanadora, sino también como potencial fuente de mal, enfermedad, desorden o
incluso muerte (Lison Tolosana, 2004).

Junto a estas figuras, se menciona a los corpos abertos (Lison Tolosana, 1990), personas fragiles y
proclives a la posesion demoniaca, que en algunos casos también desarrollan capacidades curativas.
Tradicionalmente estas practicas eran ejercidas por curas, pero con el tiempo fueron desplazadas por estas
mujeres, dando lugar a un nuevo paradigma de curacion alternativa (Lison Tolosana, 1990).

La relacion entre la brujay el poseso, a diferencia de la que establecen el cura o el médico, se basa en la
cercania cultural y simbdlica. Al compartir creencias y estructuras sociales, bruja y paciente pueden comu-
nicarse y comprenderse en un mismo marco de sentido (Lison Tolosana, 2004). De este modo, la bruja se
desmarca tanto del rigido rol religioso del cura como de la Iégica cientifica del médico, mientras combina
funciones rituales, religiosas y de escucha activa en un lenguaje compartido con el paciente (Lison Tolosana,
2004).

Uno de los principales elementos que llevan a las personas a recurrir a la medicina popular es el miedo
a ser considerados unos paletos o atrasados. El sentimiento de inferioridad y de incomprension por parte
del marco de la medicina biosanitaria es lo que lleva a intenten disfrazar sus verdaderos sentimientos, «la
traduccion a la mentalidad moderna se lleva a cabo de modo espontaneo a nivel subliminal sin que ellos ten-
gan la mas minima conciencia del proceso» (Portasany, 2013:17). Asi mismo, el proceso deshumanizante que
puede llegar a ocurrir en las consultas, tratando a la persona enferma como un cuerpo averiado, no como
un ser humano es otro de los principales motivos para buscar alternativa (Portasany, 2013). Mencionar que
la compresion, la territorializacion afectiva que se despliega entre sanador-paciente en la medicina popular
permite un acercamiento diferentes (Portasany, 2013), la creacion de un espacio seguro y la capacidad de
entendimiento, al usar codigos de comunicacion que ambas partes entienden.

2.4. El Modelo de Articulacion de Haraway en una aplicacion metodolégica

La ciencia moderna se ha posicionado como la fuente legitima del conocimiento en contraposicion a la
teocracia y al poder religioso. Para ello, se ha servido de la construccion de una narrativa basada en una
rigurosa metodologia y en el empirismo cientifico, lo que da como resultado una narrativa fundamentada en
el gran concepto de la ciencia moderna: «la objetividad». En consecuencia, la narrativa epistemoldgica que
guia estas practicas es la que aboga por el modelo representacional del conocimiento, cuyo objetivo es la
descripcion y la explicacion de un objeto entendido como elemento pasivo y de corte natural, a través de
un sujeto de conocimiento concreto y universal, al que se reconoce como activo (Garcia Selgas, 2008). En
este paradigma se establece una asimetria agencial entre sujeto y objeto que Haraway trata de romper con
el modelo que ella propone.

En lugar de ver al cientifico o investigador como una figura libre de sesgos, externa al tema de la inves-
tigacion y totalmente objetiva, se mantiene la configuracion de los conocimientos situados y la objetividad
parcial que propone Haraway (1995). Abandonando la idea del cientifico objetivo y universal, se aboga por
una perspectiva que surge bajo la «promesa de la parcialidad», basada en vivencias unicas y que promueve
la «politica del posicionamiento». Esto implica situar el conocimiento de manera parcial y evitar la esenciali-
zacion del «truco divino», es decir, la practica derivada del punto de vista del ojo esencializador del hombre
blanco. Haraway (1997) reconoce nuestra responsabilidad en las practicas cognitivas, presentando al cono-
cimiento situado como actor y agente.

La exposicion de la autora gira en torno a como la objetividad es una ficcion regulativa construida desde
ideologias hegemonicas que validan y legitiman un tipo de practica y saber cientifico. Al aceptar la parciali-
dad de la ciencia Yy la situacion de enunciacion del sujeto, se amplia el parametro de quién puede ser sujeto
cientifico y de la legitimacidén de su conocimiento. En este caso concreto, la objetividad que se cuestiona
y que Haraway (1995) rechaza es aquella mediada por la hegemonia patriarcal y masculinizada, que rele-
ga a una posicion pasiva a todo sujeto que no encaje en la definicion dominante de «cientifico». Contra la
universalidad y la homogeneizacion que subyacen al concepto de objetividad clasica, Haraway propone un
planteamiento relativista: «quiero luchar por una doctrina y una practica de la objetividad que favorezca la
contestacion, la deconstruccion, la construccion apasionada, las conexiones entrelazadas y que trate de
transformar los sistemas del conocimiento y las maneras de mirar» (Haraway, 1995:329).

La argumentacion que defiende la autora se configura en contraposicion al concepto de representacion,
en tanto que busca un modelo en el que no se eliminen los elementos contextuales, materiales y discursivos
que rodean al representado, otorgandoles la capacidad de hablar por si mismos. El modelo de articulacion
de Haraway se fundamenta en una perspectiva que aboga por una 6ptica situada y que niega la separacion
entre lo natural y lo social, como parte de un conjunto indivisible. Es decir, la conceptualizacion de la natura-
leza como construccion entre ficcion y hecho, a la cual se asocian componentes materiales y significativos
(Haraway, 1999). Lo conformado como naturaleza se presenta como un entramado construido por elementos



6 Leirés Vilas, Ana. 1lu (Madrid) 30 2025: e-96126

humanos y no humanos, entendiendo estos ultimos como cualquier produccion hecha (o no) por el hombre,
tales como maquinas o animales, que dejan de ocupar un rol de objeto pasivo (Haraway, 1999).

Haraway a través de diversos textos (Haraway, 1995, 1997, 1999), profundiza en una serie de conceptos
que conforman un modelo que cuestiona el actual sistema cientifico-médico, la autora aboga por el giro
postematerialista y critica el modelo representacional imperante. Los pilares sobre los que se fundamenta
este planteamiento son: difraccion, artefactual, articulacion, inscripcion, relacionalidad y dialogismo.

El primer concepto del que habla la autora es el de difraccion (Haraway, 1995, 1997). Este hace referencia
a un modo de examinar los fendmenos que cuestiona lo dado y abre nuevas posibilidades para entender
los hechos, enfatizando la atencidn a las diferencias y a los efectos de la interaccion entre elementos. La
difraccion no plantea un «nuevo sujeto» de conocimiento, sino que propone una optica situada, heteroge-
neay responsable, que reconoce que el conocimiento siempre esta parcialmente ubicado y atravesado por
relaciones de poder (Haraway, 1997).

El segundo concepto es el de artefactual (Haraway, 1997), entendido como la co-construccion de cultura
y naturaleza: Haraway no busca una ruptura entre ambos, sino mostrar que los hechos y objetos son insepa-
rables de las practicas culturales, técnicas y discursivas que los producen. La realidad no se reduce a narra-
tiva; es material y semidticamente construida, y los hechos existen, pero su comprension y representacion
siempre dependen de los procesos de observacion, inscripcion y mediacion (Haraway, 1997). Alejada de la
idea de «descubrimiento» absoluto, lo que se defiende es que los objetos se constituyen en practicas epis-
temoldgicas donde la materialidad y la abstraccion cientifica se entrelazan (Haraway, 1997).

En relacion con la cuestion de la no divisoria entre naturaleza y cultura, el término de articulacion se re-
fiere a la construccion de redes entre agentes humanos y no humanos, reconociendo la agencia de estos
ultimos, aunque de forma situada y asimétrica (Haraway, 1995). Este planteamiento propone una objetividad
situada, donde la subjetividad no se elimina ni se neutraliza, sino que se reconoce y se hace responsable
del conocimiento producido (Haraway, 1995). La articulacion permite examinar las relaciones entre actantes
y entender como se configuran las conexiones entre ellos, reconociendo la co-constitucion de efectos ma-
teriales, discursivos y sociales.

Por su parte, la inscripcion se entiende como el proceso mediante el cual los hechos y objetos son trans-
formados en registros, textos o representaciones cientificas (Haraway, 1997). No se trata de «dar voz» al
objeto, sino de mostrar como su materialidad y sus efectos se traducen en signos, permitiendo su analisis y
comprension (Haraway, 1997). Este proceso evidencia la interaccion constante entre los actantes humanos 'y
no humanos y su papel en la producciéon de conocimiento, reforzando la idea de que la naturalezay la cultura
se co-construyen en contextos especificos.

Para hablar de codmo los sujetos se constituyen y se entienden a través de sus relaciones con otros seres,
tanto humanos como no-humanos, Haraway propone la relacionalidad. Un concepto que rechaza el sujeto
autonomos e independientes, proponiendo en su lugar una vision de sujetos interdependientes que emer-
geny se transforman en interaccion constante con su entorno (Haraway, 1999).

Para finalizar, el ultimo concepto que explora la autora, para completar su modelo es el de dialogismo.
Recoge la idea de los posicionamientos semiéticos, en concreto de Bajtin, el cual entiende que el didlogo
€s un proceso continuo y dinamico, donde las multiples voces coexisten y se influyen mutuamente. Haraway
aboga por una epistemologia que valore la multiplicidad de voces y experiencias, reconociendo la importan-
cia de las narrativas diversas en la construccion del conocimiento (Haraway, 1999).

3. Metodologia

Se ha optado por una metodologia cualitativa con un fuerte componente tedérico-analitico, orientada a re-
pensar la medicina popular gallega desde el marco conceptual de Haraway. El Modelo de Articulacion cons-
tituye la herramienta central a través de la cual se analizan las nociones de enfermedad, las figuras del pa-
cientey del sanador/a, asicomo las practicas y narrativas que las sostienen. Una vez definidos los conceptos
clave del modelo, estos se aplican al analisis de los distintos ejes de estudio, lo que permite comprender la
medicina popular desde una mirada situada, encarnada y posthumanista (véase Tabla 1).

El analisis se organiza en tres bloques principales: primero, el concepto de enfermedad en el marco cul-
tural gallego, sus causas y remedios; segundo, la figura del sanador/a, con especial atencion a su legitima-
cion, los dones que lo configurany el origen de su conocimiento; y tercero, la figura del paciente, abordando
como las dolencias impactan en la vida cotidiana y qué motiva la busqueda de estos marcos alternativos de
sentido.

Para la obtencion de informacion, se realizaron tres entrevistas semiestructuradas a personas con un
conocimiento profundo de la medicina popular, ya fuera por su asistencia continuada a estos espacios o
por su interés particular. Dichos perfiles se presentan mas abajo (véase Tabla 2), bajo nombres ficticios para
mantener el anonimato. Las entrevistas no se concibieron unicamente como fuente descriptiva, sino como
un instrumento para situar las concepciones de enfermedad, las practicas rituales y las experiencias de los
pacientes en dialogo con el modelo tedrico de Haraway.

En este marco, el objetivo central no es describir la medicina popular desde una perspectiva represen-
tacional, sino explorar la co-produccioén de saberes, la agencia compartida entre humanos y no-humanos, y
la relevancia de los conocimientos situados en la construccion de narrativas sobre la salud y la enfermedad.
De este modo, el estudio propone ampliar los marcos de legitimacion del saber, cuestionando la hegemonia
de la objetividad clasica y abriendo paso a formas alternativas de comprension y validacion de las practicas
de salud.



Leirés Vilas, Ana. Ilu (Madrid) 30 2025: e-96126 7

Tabla 1. Relacion entre los objetivos y lo items que conforman el guion de la entrevista y el modelo de articulacion de Haraway
Concepto analitico

Objetivo especifico item
propuesto
-Respecto a la enfermedad:
1.Reconocimiento de la enfermedad
Artefactual

Analizar lo qué se entiende por la 2.Fuente de la enfermedad. Articulacion

3. Sintomas manifestados. o
enfermedad y sus causas . L Inscripcion
3.Posibles formas de curacion ) .
Relacionalidad

4.Elementos que intervienen en la curacion
5.Posible o no mejoria

-Respecto a la figura del sanador/a:
1. Cémo se configura como tal.

Estudiar la figura del curador/ay la . Difraccion
o - 2.Qué dones presenta. . .
adquisicion de ese conocimiento 3 Articulacion
3.De donde nacen esos dones.
4. Categorias de dones.
-Respecto al paciente: Difraccion
. ) . 1.Cémo interviene la enfermedad en su vida cotidiana. | Articulacion
Analizar la figura del paciente p . ) L
2.Como empez6 a formar parte de esta comunidad. Inscripcion
3.Motivos por los que frecuenta estos lugares. Dialogismo
Nota: Elaboracion propia.
Tabla 2. Casillero tipolégico
Nombre Edad Relacion con la medicina popular
Luz 65 Espiritista (ejerce desde hace mas de 40 afios)
Maite 59 Asistente a lugares de medicina popular desde la infancia
Miguel 67 Asistente a lugares de medicina popular y creyente desde hace un par de meses.

Nota: Elaboracion propia.

4. Aterrizaje en el campo: notas para una aproximacion para la aplicacion del Modelo del
articulacion de Haraway

4.1. Sintomas, afecciones y tratamiento

La enfermedad se conceptualiza dentro de unos parametros relacionales muy concretos, donde sus posi-
bles causas son dicotomicas; es decir, pueden ser producidas por entidades vivas o muertas. En el caso de
las entidades vivas, suelen ser personas muy cercanas al entorno de la persona afectada, con una relacion
estrecha y cuya interaccion sea mas o menos frecuente. El dafo se produce de diversas formas, como
apuntaba Maite: «Las vivas te hacen el dafo por envidia, rencor, maldad, tirrias. Te hacen dafo con palabras,
vista, hechos». En este caso, el remedio que contrarresta el efecto son las oraciones de las personas con
capacidades de curar.

Por su parte, los muertos se pueden dividir en espiritus buenos y espiritus malos. En lo que se refiere alos
entes malignos, se manifiestan a través de los individuos porgque necesitan algo y no saben como conseguir-
lo: «Ellos alla necesitan algo y a través de ti te lo piden» (Maite). Cabe sefialar que no siempre son dafiinos: en
ocasiones estas entidades sufren y se manifiestan a través de las personas para obtener lo que necesitan
y dejar de sufrir, causando dafo en el proceso: «No tienen que ser cuerpos malos, lo estan pasando mal y
te necesitan para purgar» (Maite). Estas entidades se sienten atraidas por la luz del individuo: «Los espiritus
miran una luz y se sienten atraidos, la necesitan para elevarse» (Luz).

Para los «males de muertos», el mejor remedio es la oracion, asistir a algunas misas y encender velas,
con el fin de que las almas se purguen y encuentren paz. A su vez, también existen entidades buenas, como
la «entidad guia y protectora» que acompanfa a cada persona: «Hay espiritus que vienen a ayudar y guiar,
hablar con ellos, hacerles carifios» (Luz), 0 «Cada persona presenta un protector y un guia, pero derivados de
los angeles grandes. Derecha e izquierda. Varias personas a su cargo, entidades de luz de alto rango. Luego
los familiares, los familiares les dan permiso para que ayuden» (Luz).

Tanto el «dano de vivos» como el «dafio de muertos» producen sintomas muy concretos, que pueden
ser de tipo sensorial 0o manifestarse en afecciones corporales. Una entrevistada describia: «Te sientes mal,
incomoda, no duermes, no comes, estas nerviosa, piensas en lo malo, que no quieres vivir» (Maite).

Respecto al tratamiento de los sintomas, se hizo énfasis en la diferencia entre la curacion (cortar o limpiar)
y los remedios. Como explicd Luz: «Todo esta puesto en las ensefanzas del maestro. El les ensefo a los
apostoles que iban con él, eran unos aprendices. Dijo: vosotros vais a aprender lo que hago y os voy a dar el
poder de hacer esto y lo otro. Se hace por medio de la imposiciéon de manos, la oracion, por mediacion del
Espiritu Santo y del creador supremo. Maneras de curar a la gente, en lo espiritual y en lo carnal».

La curacion es una practica muy concreta, bajo la légica cristiana, mientras que los remedios ofrecen una
solucion puntual a una cuestion particular. Estos ultimos tienen un caracter mas profano, donde intervienen
elementos como agua con sal, ruda, romero, hierbas de San Juan, fuego, mar, rio, flores blancas, limén o
incienso.



8 Leirés Vilas, Ana. 1lu (Madrid) 30 2025: e-96126

Por tarto, la enfermedad en la medicina popular gallega se entiende dentro de un marco relacional (Conejo
et al., 2019; Bienes, 2016), con causas atribuidas a dos fuentes principales: los vivos y los muertos. En el pri-
mer caso, el daio proviene de personas cercanas y se origina en emociones como la envidia, el rencor o
la maldad, expresadas mediante palabras, miradas o actos (Lison Tolosana, 1970, 2004, 2014; Ferro, 1985,
Quiben, 1949). Su remedio se encuentra en las oraciones realizadas por quienes poseen dones curativos.
En cuanto a los muertos, se diferencian entidades malignas, que buscan aliviar su sufrimiento a través de
los vivos, y entidades protectoras, que guian y acompanan a las personas. Los sintomas asociados a estos
males incluyen malestar fisico, insomnio, falta de apetito y pensamientos negativos. Para contrarrestarlos se
recurre a oraciones, misas y velas, que ayudan a purgar y liberar a las almas. Asi, la enfermedad se concibe
como un fendmeno que atraviesa lo humanoy lo espiritual, siempre en interaccion con la comunidad (Marifo
Ferro, 1985; Portasany, 2013; Bienes, 2016; Lison Tolosana, 1970, 2004, 2014).

4.2. Capacidades curativas y cuerpos abiertos

Las personas con caracteristicas particulares, conocidas como dones, presentan una gran diversidad, aun-
que con algunas bases comunes. Toda persona con un don es considerada un cuerpo abierto, cuyos dones
se manifiestan de formas diversas. La definicion de cuerpo abierto, segun los testimonios recogidos, es:
«Persona que se encuentra mal y recoge el mal de los males espirituales, de personas malas; por ejemplo,
si alguien te desea mal o te tiene envidia, lo recoge. Y si eres cuerpo cerrado, lo rechazas» (Maite); o «Un
cuerpo abierto es muy sufridor, recoge mal de las personas. Ayudara a la gente de muchas formas» (Luz).

Otro elemento que destacar de los dones es su caracter generacional y divino, es decir, se heredan de los
antepasados y son de naturaleza divina, otorgados por la gracia de Dios: «Estos dones divinos son hereda-
dos como un arbol genealdgico, antepasado tuyo con esos dones y se heredan» (Luz).

Los poderes son diversos: desde la adivinacion, la capacidad de interpelar a los muertos, ver la muerte
de otra persona, sanar, arreglar huesos o, simplemente, presentar una sensibilidad especial para presentir
actos futuros, o ser un medio de manifestacion de almas que necesitan ayuda. También cabe sefalar que
determinados dones implican obligaciones, como en el caso de sanadoras o espiritistas, cuya mision es
prestar servicio y ayudar con su poder. Esta obligacion, impuesta por Dios, si no se cumple, repercute nega-
tivamente en la salud de la persona: «Nacen con ese don y nhormalmente no lo dicen, y luego se topan mal
porque normalmente tienen que trabajar y se encuentran muy mal» (Miguel); «Obligacion a trabajar. Ya te
llevan al camino de trabajar. Te obligan a trabajar» (Maite); «Todo el mundo viene destinado para algo» (Luz).

Los sanadores o espiritistas se configuran bajo una légica de apoyo a las personas que lo necesitan, en
torno a una gran diversidad de temas: problemas econdmicos, de salud, sexo-afectivos, familiares, estu-
diantiles o de autoestima. Como sefala Luz: «Le das un animo, es como un apoyo psicolégico. Si se lo digo
yo pesa mas por la fe que tienen puesta en mi».

Esta articulacion es también dicotomica: a la vez que se conceptualiza la magia blanca (practicas an-
teriormente descritas), existen las practicas de magia negra, productoras de dafios, muy mencionadas en
las entrevistas. Los dones y las obligaciones se presentan de la misma forma que en la magia blanca; sin
embargo, el uso que los sujetos hacen de ellos es lo que confiere el matiz maligno, a menudo por motivos
economicos: «Hacer mal, personas que hacen magia negra. Trabajos con magia negra, velas y rosas negras,
y misas malas» (Maite); «Brujas, alguien le quiere mal, le hacen dafio. Nunca hay que devolver el mal a la gen-
te» (Miguel); «No compensa que hagas dafno, que luego hay que rendir cuentas; pronto hay que estar con el
creador y hay que rendir cuentas» (Luz).

La figura de la persona con poderes se encuentra profundamente arraigada en la vida cotidiana, conce-
bida como una particularidad personal mas que como algo excepcional: «Hay gente que se le dan bien los
ninos, los ancianos, la fontaneria» (Luz).

De tal forma, las personas con dones, conocidas como cuerpos abiertos, son centrales en la medicina
popular (Lison Tolosana, 2004; Bienes, 2016). Se consideran receptivas al mal que otros proyectan, a dife-
rencia de los cuerpos cerrados, que lo rechazan. Estos dones son vistos como herencias generacionales
y de origen divino, otorgados por Dios. Se manifiestan de multiples maneras: desde la adivinaciéon y la co-
municacion con los muertos, hasta la capacidad de sanar, recomponer huesos o presentir sucesos. El don
implica, ademas, una obligacion moral y espiritual: quienes no cumplen con su mision de ayudar pueden
enfermar. Los sanadores y espiritistas asumen funciones diversas que van mas alla de lo fisico, atendiendo
problemas econdmicos, familiares o emocionales, ofreciendo apoyo que combina lo espiritual y lo psicolo-
gico (Marino Ferro, 1985). La practica se articula en dos vertientes: la magia blanca, destinada a sanar, y la
magia negra, asociada al dafo y a fines econémicos. Asi, los dones aparecen como parte natural de la vida
cotidiana (Bienes, 2016).

4.3. Asistentes: motivos y experiencias

Los motivos que llevan a acudir son comunes: la incapacidad de los médicos para encontrar remedio a la
afeccion, el hecho de que la causa del malestar no esté directamente relacionada con la salud, las malas
experiencias en el sistema sanitario o la constante medicacion para tratar dolencias. Estas razones llevan
a buscar alternativas: «Empiezas a creer cuando los médicos no te dan solucién» (Miguel); «El médico se
piensa que estas loca, es mejor callar y seguir para adelante, y decir que si» (Maite).

La negativa y laincomprension aparecen de manera recurrente: «Al médico no le vas a decir, los estudios
no me van bien, no encuentro trabajo, me llevan el dinero. Voy porque no encontré curacion en otro sitio. Ir
y que no te traten de loca. Les cuentas los problemas a los médicos y no te creen» (Maite); «Mientras no te



Leirés Vilas, Ana. Ilu (Madrid) 30 2025: e-96126 9

pasa no te lo crees, los médicos son médicos, pero cuando miras que los médicos no hacen nada y esta
gente si, es cuando crees» (Miguel).

La falta de comprension y las malas experiencias llevan a generar un nuevo marco de accion, donde se
reformulan los roles tradicionales médico-paciente. Aqui se ofrece un servicio individualizado, en el que la
persona puede expresarse ante un igual: «<Aqui podemos hablar las dos, de esa puerta para dentro ni yo soy
mas que usted, ni usted mas que yo, somos a la par. No me hable de usted, hableme en confianza» (Luz).

En cuanto al momento de inicio en estas practicas, se distinguen dos fases: la primera es un saber popu-
lar compartido y arraigado en la comunidad, por lo que el contacto resulta casi inevitable. La segunda es la
real, cuando los médicos no encuentran solucion y, a través de estos nuevos marcos de sentido, si se logra
resolver el problema, consolidando asi la creencia y confianza en estos espacios.

La relacion entre sanadora/espiritista y asistente es muy particular: la espiritista se configura como un
miembro mas de la familia, al que se le debe mucho, generando incluso una deuda simbdlica por las labo-
res realizadas. Esta relacion puede desarrollarse generacionalmente en una misma familia. Los asistentes
recalcan la centralidad de esta figura para alcanzar sus logros, estableciendo un vinculo estrecho y cercano
que, en algunos casos, puede derivar en dependencia, algo que las sanadoras/espiritistas reconocen y tra-
tan de evitar: «Yo era de los que miraste en la barriga de la madre» (otro asistente a la consulta de Luz) (Luz).

Por ultimo, esta relacion se fundamenta en la fe, de manera bidireccional: por un lado, fe en la sanadora/
espiritista y en sus remedios, y, por otro, fe en Dios. La curacion se realiza a través de plegarias y oraciones,
donde la centralidad de la fe es el eje que hace performativos los remedios: «Hay que tener fe en la persona,
sino no funciona, y luego también tener fe en lo que esa persona te diga que hay que tener fe» (Miguel).

Para finalizar, los motivos para acudir a sanadores o espiritistas suelen estar vinculados a la insatisfaccion
con la medicina convencional: diagndsticos inexistentes, excesiva medicacion o la falta de comprension por
parte de médicos y especialistas (Portanasy, 2013). Ante esta situacion, las personas buscan alternativas
que les permitan encontrar alivio y reconocimiento. La relacion con la sanadora se diferencia de la relacion
médico-paciente: es horizontal, cercanay personalizada, permitiendo a los asistentes expresarse sin miedo
a ser juzgados (Marino Ferro, 1985, Portasany, 2013; Bienes, 2016). Este vinculo suele reforzarse con el tiem-
po, llegando incluso a formar parte de la vida familiar y transmitirse entre generaciones. La fe constituye el
elemento central: fe en la persona sanadora, en los rituales y en Dios, lo que da eficacia a la practica y perfor-
matividad a los remedios (Marifio Ferro, 1985, Quintia Pereira, 2023). A través de esta relacion, se redefine el
sentido de la enfermedad y se genera un marco comunitario de confianza (Cornejo-Valle et al, 2019; Quintia
Pereira, 2023), reciprocidad y apoyo emocional y espiritual (Bienes, 2016).

5. Un cambio de paradigma: de la representacion a la articulacion

5.1. Enfermedades como «naturaleza social»

Las dicotomias previas se mantienen como dice la literatura, solo se incorpora: la manifestacién del sufri-
miento de los difuntos a través de los vivos. Otro aspecto relevante es la distincion entre curacion y reme-
dio, dicotomia que se construye a partir de elementos cristianos y profanos. Los objetos empleados en los
remedios coinciden con los descritos en la literatura, clasificados como elementos profanos y elementos
sagrados.

Sentimientos o entidades como la envidia, el mal de ojo o el demonio se constituyen en elementos per-
formativos dentro de la vida cotidiana, capaces de alterar la realidad de quienes los padecen y de provocar
experiencias suprasensoriales. Frente a estas fuerzas negativas, también se reconocen practicas y objetos
con capacidad curativa, como los numeros triadicos, las oraciones o las flores blancas, a los que se atribuye
una eficacia particular.

Especial atencidon merece la depresion, entendida desde parametros que se construyen en paralelo al
discurso médico hegemonico y a la figura del cientifico.

Estas explicaciones se elaboran y reproducen en un espacio interaccional y cultural especifico, donde
se otorga voz al sujeto representado y se materializa la propuesta de los conocimientos situados. En este
marco, el sujeto de conocimiento se reconceptualiza desde su propia experiencia.

Aplicando el modelo de Haraway, las afecciones y su curacion se definen a través de la intermediacion
entre lo humano y lo no-humano, en una perspectiva que remite al concepto de articulaciéon y que defiende la
«objetividad encarnada». Esto supone comprender el cuerpo humano como «un nudo de resonancias, signi-
ficaciones, inflexiones, orientaciones y disposiciones que localizan, posicionan y responsabilizan a nuestro
conocimiento».

En la categoria de racionalidad, la composicion de las interacciones comunitarias resulta central para el
sentido otorgado a las enfermedades. Rifas, envidias y conflictos cotidianos, unidos al particular significado
que Galicia otorga a la muerte, conforman una Iégica interaccional donde todo adquiere relevancia y sentido
dentro de la conceptualizacién de las afecciones. En estas comunidades, donde la interaccidon vecinal es
fundamental y la familia constituye un pilar en la vida social, los problemas derivados de ambos espacios se
cargan de simbolismo y se convierten en eje de preocupacion. Unido a la concepcion del duelo y del sufri-
miento, esto explica la configuracion de espiritus protectores o guias, asi como la justificacion del padeci-
miento que afecta a los difuntos y que, para elevarse, producen enfermedad en las personas vivas.

El aporte artefactual al que remite Haraway permite entender la naturaleza como ficcién y hecho a la vez,
en una dinamica que combina elementos paganos y cristianos y que busca mantener un equilibrio moral. De
este modo, todos los elementos contextuales (humanos y no-humanos) adquieren relevancia y simbolismo
en la cotidianidad mas absoluta. La enfermedad se construye en la relacion entre el contexto sociocultural



10 Leirés Vilas, Ana. 1lu (Madrid) 30 2025: e-96126

y los sujetos cognitivos, otorgando agencia a aquello que tradicionalmente se consideraba pasivo o sin
influencia.

En esta l6gica, la capacidad de agencia de lo no-humano es esencial. Segun la propuesta de inscripcion
de Haraway, el objeto causante de la enfermedad del alma es desplazado del contexto en el que se inscribe
y resignificado a través de la voz de la curandera, sanadora o espiritista. Como se recogi6 en el marco me-
todoldgico, lo no-humano, ya sean muertos, espiritualidades malignas o tensiones cotidianas, adquiere una
centralidad incuestionable, otorgando a la vinculacién con el entorno un peso fundamental en la experiencia
misma de la enfermedad.

5.2. Curadoras, sanadoras y espiritistas como sujeto de conocimiento

La figura del cientifico se construye sobre los principios de fiabilidad y desinterés, fundamentados en su
aparente distancia frente al objeto de estudio y en la produccién de una mirada critica y «no sesgaday. Esta
figuracion lo presenta como el portavoz de los representados; en consecuencia, las narrativas de lo humano
y lo no-humano quedan contadas desde una unica perspectiva, sostenida en una falsa objetividad.

En contraposicion, Haraway entiende la articulacion como un modelo alternativo que permite dar voz al
representado. En este enfoque, los actantes son concebidos como «entidades colectivas que hacen cosas
en un campo de accion estructurado y estructurante». El modelo se fundamenta en los conocimientos situa-
dos y en la capacidad de diversas corporalidades constitutivas de formar redes, contextualizadas en espa-
cios colectivos, ritualizados, sociales e historicamente construidos. Asi, estas corporalidades se configuran
no solo como objetos de estudio, sino también como sujetos de conocimiento, capaces de dar cuenta de
sus historias desde su propia perspectiva encarnada.

La conceptualizacion del cuerpo abierto como corporalidad arquetipica de dones se distancia de lo se-
nalado por otros autores. La categorizacion de figuras con dones se amplia y diversifica, incorporando ade-
mas nociones como el «deber de trabajar» entendido como un deber moral y el recorrido genealégico como
elemento central en la legitimidad de estos dones. Un punto en comun con la literatura es la doble configu-
racion de la bruja y el caracter estigmatizante que acompafa a estas practicas.

En este modelo, el sujeto representado se constituye también como sujeto de conocimiento, hablando
por ély para él bajo una légica de la diferencia. En este contexto, los cuerpos abiertos son sujetos de cono-
cimiento, cuyo saber se encuentra respaldado por la propia comunidad. Su marco de sentido y actuacion es
producido, reproducido y validado por quienes participan de esa comunidad. Frente al paradigma cientifico,
caracterizado por la distancia, la generalidad y la universalidad, este sujeto se diferencia al encarnar una
perspectiva particular, situada y relacional.

Al «tener capacidad de hablay, todos los elementos que intervienen en el proceso adquieren relevancia:
desde los individuos implicados hasta los muertos, integrandose en la vida cotidiana de quienes aun estan
vivos. Esto responde a una légica de dialogismo, donde muiltiples voces y entidades participan en la cons-
truccioén de sentido.

El estudio plantea, por tanto, un sujeto de conocimiento construido desde la comunidad en la que actua.
Este sujeto se distancia de modelos representativos y se centra en comprender las I6gicas que operan en la
propia comunidad, empleando sus propios codigos culturales. En consecuencia, se configura una redistri-
bucion innovadora de la agencia hacia los elementos no-humanos (I6gica de inscripcion). Esta perspectiva
no solo resulta tedéricamente relevante, sino también eficaz en la practica, pues genera alivio en los pacien-
tes al producir un espacio de comunicacion inmediata. El paciente percibe que su malestar es reconocido
en los mismos términos que emplea la persona que lo atiende, lo que otorga legitimidad y refuerza la eficacia
simbdlica del proceso de sanacion.

5.3. Enfermos encarnados y situados

En la medicina popular, la definicion de la dolencia se construye segun los parametros y experiencias de
quien la padece. Aunque la practica médica hegemonica utilice otra terminologia, el paciente siente que
su malestar es reconocido y validado cuando se le atiende en los términos que él mismo entiende, vive y
performa.

Los codigos socioculturales del lenguaje funcionan aqui como herramientas de categorizaciony comuni-
cacion, configurando un marco que responde a la cosmovision y vivencia encarnada del paciente, asi como
al conocimiento colectivo de la comunidad. Este enfoque permite que la experiencia del sufrimiento sea
comprendida y atendida dentro de los propios referentes culturales del individuo, generando reconocimien-
toy legitimacion.

En este contexto, los roles tradicionales de médico y paciente se reformulan bajo principios mas demo-
craticos y comunitarios. La interaccion familiar y vecinal, tanto en la vida como en la muerte, constituye un
eje central, donde la construccion del conocimiento es social y participativa, produciéndose un espacio de
validacion mutua. El conocimiento se genera «para la gente y por la gentey, legitimando las preocupaciones
y vivencias de los pacientes en términos que comprendeny aceptan todas las partes implicadas, en contras-
te con la distancia y universalidad del paradigma biomédico.

Las entrevistas realizadas coinciden con lo documentado en la literatura: existe una reconceptualizacion
de los roles tradicionales, que permite un entendimiento mutuo basado en légicas culturales y sociales. Esta
perspectiva facilita la comunicacioén y refuerza la autoridad simbdlica de las figuras curativas, que actuan
como protectoras de diversos aspectos fundamentales de la vida de los individuos. La recurrencia a estas
practicas se explica por la cercania de los discursos, asi como por la frustracion ante la falta de soluciones



Leiros Vilas, Ana. Tlu (Madrid) 30 2025: e-96126 n

ofrecidas por la medicina convencional, donde el espacio afectivo se convierte en la base del entendimiento
y la eficacia de la intervencion.

Desde la Optica de la articulacion, tal como propone Haraway, se entiende que los elementos semidtico-
materiales interactuan modificando la accion de los agentes humanos. Esto permite comprender como se
construye la experiencia del paciente en un marco de conocimiento situado, donde los aspectos culturales,
sociales y rituales configuran conjuntamente la percepcion y el tratamiento de la enfermedad. La experien-
cia de los enfermos encarnados refleja asi un sujeto cognitivo situado y performativo, cuyas vivencias, sufri-
mientos y soluciones se articulan dentro de un sistema de interaccion social y cultural plenamente integrado.

6. Conclusiones

La revision bibliografica, junto con la incursion en el campo, contribuyd a perfilar la vision epistemoldgica
de la propuesta tedrica aqui planteada. En este sentido, el modelo de articulacion de Haraway se muestra
como una herramienta especialmente sugerente para acercarse a la cosmovision de la medicina popular,
ya que permite incorporar de forma conjunta elementos materiales, humanos, no-humanos, semanticos y
narrativos. No se trata de afirmar que este marco dé todas las respuestas, sino de reconocer que abre un
espacio fértil para comprender practicas, relaciones y significados que dificilmente se dejan explicar desde
enfoques mas tradicionales.

La construccion del marco de sentido de la medicina popular puede entenderse como una propuesta que
no separa lo natural de lo social, sino que los integra en una misma trama de significados. En este contexto,
la naturaleza aparece como una nocion hibrida, compuesta tanto de componentes materiales como de una
fuerte carga simbdlica. Los actores humanos (pacientes, sanadores, cuerpos abiertos) y los no-humanos
(elementos rituales, animales, supersticiones o creencias) participan conjuntamente en la configuracion de
esta trama. La presencia del mundo de los muertos y de las practicas de culto asociadas a ellos refuerza
la idea de que la cotidianidad se construye también con lo invisible, en un espacio donde vivos y difuntos
siguen dialogando a través de rituales, narrativas y simbolos.

Desde esta perspectiva, el modelo de articulacion resulta especialmente util porque permite pensar las
practicas de enfermedad y cura no como un relato cerrado, sino como un entramado de voces, fuerzas y sig-
nificados. La difraccion puede verse en la multiplicidad de narrativas que no reproducen un unico discurso,
sino que abren diferencias. La artefactualidad se reconoce en la combinacién entre lo dado (el cuerpo, la
afeccion, la muerte) y lo construido (remedios, rezos, rituales). La articulacion aparece en la red de actores
multiples que participan en las practicas, mientras que la inscripcion y la relacionalidad muestran cémo los
sintomas son resignificados en un marco comunitario y cOmo ese marco se sostiene precisamente en la
interaccion. El dialogismo, finalmente, permite pensar en la coexistencia de estas multiples voces sin nece-
sidad de resolver las tensiones que generan.

En el caso concreto de la medicina popular gallega, mas que imponer un esquema rigido, lo valioso de esta
propuesta es que ofrece una mirada horizontal y relacional para entender el tejido social y cultural en el que estas
practicas tienen sentido. De este modo, se abre la posibilidad de interpretar la medicina popular no solo como un
conjunto de técnicas de curacion, sino como una forma de conocimiento situado, que integra referentes religio-
s0s, la centralidad de la familia y la comunidad, y una concepcion particular del duelo y de la muerte.

7. Bibliografia

Bienes Brito, Noemi (2016): “Religiosidad y sanacion (Il): Una aproximacion a las/os santiguadoras/es en
Fuencaliente (La Palma)”, en Actas del XXII Coloquio de Historia Canario-Americana, celebrado en Las
Palmas de Gran Canaria del 2014, Cabildo de Gran Canaria.

Buxo Rey, Maria Jesus; Rodriguez Becerra, Salvador; Alvarez Santald, Ledn C. (coords.) (1989): Religiosidad
popular lll: Hermandades, romerias y santuarios, Barcelona, Anthropos.

Cockerham, William C. (1992): Medical sociology, Englewood Cliffs, Prentice Hall.

Cornejo-Valle, Modnica et al (2019): “El giro saludable: Sacrificio, sanacion, bienestar y su relacion con la
espiritualidad contemporanea”, Athenea Digital, 2, pp. 1-22. https://doi.org/10.5565/rev/athenea.2125

Freidson, Eliot (1970): Profession of medicine: A study of the sociology of applied knowledge, Chicago,
University of Chicago Press.

Garcia Selgas, Fernando José (2008): “Epistemologia ciborg: De la representacion a la articulacion”, en |.
Sadaba Rodriguez & A. J. Gordo Lopez (eds.), Cultura digital y movimientos sociales, Madrid, Catarata,
pp. 149-172.

Haraway, Donna (1995): Ciencia, cyborgs y mujeres: La reinvencion de la naturaleza, Madrid, Catedra.

Haraway, Donna (1997): Modest witness@second millennium. FemaleMan meets OncoMouse™, New York &
London, Routledge.

Haraway, Donna (1999): Las promesas de los monstruos: Una politica regeneradora para otros inapropiados/
bles, Politica y Sociedad, 30, pp. 121-163.

Lis Quiben, Victor (1949): La medicina popular en Galicia, Pontevedra, Graficas Torres.

Lisén Tolosana, Carmelo (1971): Antropologia cultural de Galicia, Madrid, Siglo XXI.

Lisén Tolosana, Carmelo (1990): Endemoniados en Galicia hoy (Vol. 2), Madrid, Akal.

Lison Tolosana, Carmelo (2004): Brujeria, estructura social y simbolismo en Galicia (Vol. 91), Madrid, Akal.

Lison Tolosana, Carmelo (2014): Antropologia cultural de Galicia: Tipos, figuras, tropos y conjuntos (la etnografia
como configuracion del espiritu) (Vol. X), Santiago de Compostela, Escola Galega de Administracion
Publica.


https://doi.org/10.5565/rev/athenea.2125

12 Leirés Vilas, Ana. 1lu (Madrid) 30 2025: e-96126

Marifio Ferro, José Ramoén (1985). La medicina popular interpretada, Santiago de Compostela, Edicions
Serais de Galicia.

Portasany, Marcial Gondar (2013): El factor cultural como herramienta terapéutica: A vueltas con el modelo
biomédico en la atencion sanitaria, Revista Andaluza de Antropologia, 5, pp. 12-34.

Quintia Pereira, Rafael (2023): A etnomedicina galega, Pontevedra, Ab Origine.



	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk161161671
	_Hlk161161695
	_Hlk161161732
	_Hlk161161741
	_Hlk161161765
	_Hlk161161890
	_Hlk161161905

