
1Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

Evolución de la imagen de Xīwángmǔ en la mitología 
china: de semibestia a divinidad taoísta

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.95484� Submitted: 10/4/2024 • Accepted: 4/11/2025

Resumen: En este trabajo analizaremos la transformación de la imagen de la diosa Xīwángmǔ en cuatro 
etapas de la historia china: su imagen original como semibestia en Shānhǎijīng; su humanización en Mù 
Tiānzǐ zhuàn; su transformación en una divinidad taoísta durante la dinastía Hàn y, finalmente, su imagen 
como personaje real en los cuentos populares y la poesía clásica a partir de la dinastía Táng. Se analizarán 
los motivos de este drástico cambio de la imagen de Xīwángmǔ y su plasmación en la literatura relacionada 
con la diosa.
Palabras Clave: Xīwángmǔ, mitología, taoísmo.

EN Evolution of the Image of Xīwángmǔ in Chinese Mythology:  
from Semi-Beast into Taoist Deity

Abstract: This study examines the transformation of the image of the goddess Xīwángmǔ across four stages 
in Chinese history: her original depiction as a semi-bestial figure in the Shānhǎijīng, her humanization in 
the Mù Tiānzǐ Zhuàn, her evolution into a Taoist deity during the Hàn dynasty, and, finally, her portrayal as 
a historical figure in folk tales and classical poetry from the Táng dynasty onward. The analysis will explore 
the reasons behind this drastic transformation of Xīwángmǔ’s image and its representation in literature 
associated with the goddess.
Keywords: Xīwángmǔ, mythology, Taoism

Sumario: 1. Introducción. 2. La imagen original de Xīwángmǔ en Shānhǎijīng. 3. La imagen de Xīwángmǔ en 
Mù Tiānzǐ zhuàn. 4. La imagen de Xīwángmǔ en la dinastía Hàn. 5. La imagen de Xīwángmǔ en los cuentos 
populares entre los Hàn y los Míng. 6. Conclusión. 7. Bibiografía.

Cómo citar: Zhang, Lan y Sevillano López, David (2025): “Evolución de la imagen de Xīwángmǔ en la mitología 
china: de semibestia a divinidad taoísta”, Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-95484. https://dx.doi.
org/10.5209/ilur.95484.

1. Introducción
Xīwángmǔ1 (西王母) ha sido descrita como una deidad de carácter cosmogónico y primitiva que aparece 
comparativamente tarde en la tradición mitológica de finales de los Zhōu (周; c. 1046 a.e.c.– 256 a.e.c.) y co-
mienzos de los Hàn2 (漢; 206 a.e.c.–220 e.c.). A pesar de esta relativa antigüedad, es uno de los personajes 
femeninos más significativos en el seno de la mitología china, cuya evolución se produjo durante un periodo 
de más de mil años. Así pues, en este proceso de larga duración se reflejaron los profundos cambios expe-
rimentados en China, tanto a nivel social, como religioso. 

1	 Para tratar de mantener una uniformidad en el texto se ha optado por emplear únicamente los caracteres tradicionales, salvo en 
la bibliografía, donde se mantiene el formato empleado en la publicación original. En lo referente al sistema de transcripción del 
chino, se ha utilizado el sistema Pīnyīn (拼音). Todos los textos han sido traducidos por los autores salvo que se indique expresa-
mente lo contrario.

2	 Birrell 1993, 171.

Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones
ISSN-e: 1988-3269

A RT Í C U LOS

Lan Zhang
Universidad Complutense de Madrid   
David S evillano López
Universidad Complutense de Madrid   

e-106571
Barzaghi, A. y Santasilia, S.

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.95484
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.95484
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.95484
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:lanzhang%40ucm.es?subject=
https://orcid.org/0000-0002-4504-1004
mailto:davidsev%40ucm.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-6843-230x


2 Zhang, Lan y Sevillano López, David. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

El nombre de Xīwángmǔ se traduce literalmente como «Reina madre del oeste», Xī (西), significa «oeste»; 
wáng (王), equivale a «rey»; y mǔ (母), es «madre». No obstante, existen diferentes interpretaciones acerca del 
significado de Wángmǔ, ya que, en realidad, esta palabra no parece tratarse de un título nobiliario intrínseco 
a una mujer. Así pues, tal y como ha destacado P. G. Goldin, parece ser que: 

«Both “Royal Mother” and “Queen Mother” may be inappropriate, because wang in this context proba-
bly does not carry its basic meaning of “king, ruler.” Wángmǔ is a cultic term referring specifically to a 
deceased paternal grandmother3». 

Esta afirmación parece estar corroborada por un pasaje del libro oracular Yìjīng《易經》, donde se men-
ciona la palabra wángmǔ del siguiente modo: 

「受茲介福，於其王母。」
«Uno recibe las grandes bendiciones de su Wángmǔ4». 

En este texto concreto del Yìjīng, Wángmǔ equivale tanto a «abuela», como a «mujer de alto estatus». Por su par-
te, en el primer diccionario chino, conocido como Ěryǎ《爾雅》, la entrada correspondiente a Wángmǔ especifica: 

「父之考為王父，父之妣為王母。」
«El padre fallecido del padre es Wángfù, la madre fallecida del padre es Wángmǔ5».

Según la interpretación mencionada del Ěryǎ, podríamos traducir el nombre de Xīwángmǔ como «abuela 
paterna fallecida en alguna región al oeste». No obstante, esta traducción sigue siendo inapropiada, ya que 
Xīwángmǔ es una diosa y, como veremos más adelante, posee el don de la inmortalidad6, por lo que pode-
mos interpretar el término wángmǔ, tal como indica P. G. Goldin, como «espíritu poderoso7». En consecuen-
cia, podemos traducir el nombre de Xīwángmǔ como «abuela espiritual del Oeste ».

En este trabajo, para evitar las múltiples posibilidades de traducción del nombre de la diosa, nos referi-
mos siempre a ella como Xīwángmǔ. A continuación, analizaremos detenidamente la evolución de la imagen 
y la función de Xīwángmǔ a nivel estético, religioso y literario. Al mismo tiempo, también examinaremos las 
múltiples razones que causan dichos cambios en la imagen y funcionalidad de esta divinidad.

2. La imagen original de Xīwángmǔ en Shānhǎijīng
La primera descripción escrita de Xīwángmǔ aparece en el Shānhǎijīng《山海經》, un libro de contenido 
mitológico. Es probable que dicha obra fuera compilada por varios autores a lo largo de un periodo de entre 
cinco y seis siglos y finalmente fuera editada en un estado muy similar al actual aproximadamente en el siglo 
IV a.e.c.8 Se trata de un libro de difícil catalogación, ya que puede ser considerada como una obra de carácter 
enciclopédico que abarca múltiples temáticas, tales como la mitología, la geografía, el bestiario, la religión, 
la medicina antigua y el folclore. No obstante, los dos aspectos más destacados de Shānhǎijīng, tal como 
indica J.J. Ciruela Alférez, son la mitología y la geografía9. En el Shānhǎijīng se contienen las versiones más 
antiguas registradas de algunos de algunos mitos chinos, desde dioses celestiales hasta animales fantás-
ticos, pasando por divinidades que están fuera del orden celestial. Todos ellos «podrían estar relacionadas 
con religiones primitivas o con ceremonias de adoración a diversos fenómenos de la Naturaleza10», o si 
se prefiere, de carácter chamánico. Entre estos los semidioses que se presentan en el texto se encuentra 
Xīwángmǔ, que aparece descrita como una semibestia: 

「又西三百五十里，曰玉山，是西王母所居也。西王母其狀如人，豹尾虎齒而善嘯，蓬髮戴勝，是司天之厲
及五殘。」

«A trescientos cincuenta lǐ11 al oeste, hay una montaña llamada monte de Jade, es donde vive 
Xīwángmǔ. Xīwángmǔ tiene cuerpo de ser humano, cola de leopardo, dientes de tigre y silba12 bien; 
lleva en su cabello el Shèng. Es responsable de las plagas celestiales y de los cinco castigos13.» 

3	 Goldin 2002, 83.
4	 ZY XXXV, 186.
5	 EY IV, 356.
6	 El don de la inmortalidad de Xīwángmǔ queda patente en la siguiente referencia del texto filosófico Zhuāngzǐ. 《莊子·大宗

師》: 「西王母得之，坐乎少廣，莫知其始，莫知其終。」«Xīwángmǔ obtuvo el [dào], y con él obtuvo su asiento en el palacio de 
Shǎoguǎng, nadie conoce su principio, nadie conoce su fin.»

7	 Goldin 2002, 85.
8	 Strassberg 2002, 3.
9	 Ciruela Alférez 2000, 11.
10	 Ciruela Alférez 2000, 13.
11	 Lǐ (里) es la unidad tradicional china de longitud, y un lǐ equivale actualmente a 500 metros. La equivalencia exacta ha variado a lo 

largo de los siglos, de forma que durante la dinastía Zhōu occidental equivalía a 358 m, en Zhōu oriental a 416 m, con las dinastías 
Qín y Hàn a 415,8 m, con la dinastía Táng a 326 m y con los Qīng a 537 m. No se fijó la equivalencia del lǐ con el medio kilómetro 
hasta la fundación de la República de China. Es importante tener en cuenta esta variación en las equivalencias, dado que aparece 
en algunos textos que citamos y que fueron compuestos en periodos diferentes y las equivalencias serían notoriamente diferen-
tes.

12	 La traducción de Shàn xiào (善嘯) plantea complicaciones dado que se xiào (嘯) puede entenderse tanto como «rugir» como 
por «silbar». En las traducciones de este texto al español encontramos que Yao Ning y G. García Noblejas, optaron por «ruge 
con fuerza enorme» (2000, 61); mientras que P. Ceinos traduce «es buena silbando» (2010, 53), una traducción similar a la de R. 
Strassberg «She is adept at whistling» (2002, 109); A. Birrell «She is good at whistling» (1999, 24).

13	 SHJ II, 50.



3Zhang, Lan y Sevillano López, David. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

En el capítulo XVI del libro mencionado, se vuelve a mencionar Xīwángmǔ. La imagen de la diosa en estos 
dos capítulos coincide casi con exactitud. La única diferencia es que en el capítulo II Xīwángmǔ reside en el 
monte Jade (玉山), mientras que en el capítulo XVI la diosa vive en el monte Kūnlún (崑崙).

「西海之南，流沙之濱，赤水之後，黑水之前，有大山，名曰崑崙之丘 [……] 有人戴勝，虎齒，有豹尾，
穴處，名曰西王母。」

«Al sur del Mar Occidental, en el borde de las arenas movedizas, detrás del Agua Roja y delante del 
Agua Negra, se alza una gran montaña llamada Kūnlún […] Hay una persona con un Sheng en la ca-
beza, los dientes de un tigre en la boca y la cola de un leopardo, que vive en una cueva y se llama 
Xīwángmǔ14.» 

Ambas descripciones coincidentes nos hacen conjeturar que presentan a esta divinidad femenina de 
rasgos muy próximos a los de una Potnia Theron (Ἡ Πότνια Θηρῶν), o Señora de los animales, pues se la 
suele representar sentada y rodeada de una serie de animales, al tiempo que ella misma muestras ciertos 
rasgos híbridos. Este hecho ha generado que A. Birrell destacara el parecido existente entre la diosa china 
y la griega Artemisa, pues en ambos casos se trata de divinidades de «la naturaleza, lejanas a los construc-
ciones y cultivos humanos15».

En cuanto al término shèng (勝), Guō Pú (郭璞;276–324), uno de los críticos más destacados de la antigua 
China, así como el primer exégeta de Shānhǎijīng, señaló que es un adorno hecho de con dos discos de 
jade conectados que formaba parte de la tradición ornamental de las mujeres de alto estatus16. De hecho, 
con posterioridad, este carácter fue empleado en la palabra huáshèng (華勝), que describe las joyas que 
lucían las mujeres ricas y poderosas. Mientras que A. Birrel ha interpretado el shèng como una «especie de 
corona17», Max Dashu opina que el shèng es uno de los primeros signos relevantes de la diosa, se trata de 
una banda horizontal de jade con círculos en los extremos18, a modo de horquilla o alfiler para el cabello. De 
esta manera, podemos ver que Xīwángmǔ, aunque mantiene muchos rasgos de animal, ya poseía las dos 
características fundamentales que una diosa debería tener: alto estatus y características intrínsecamente 
femeninas (aunque, en este caso, no podemos afirmar con rotundidad que el shèng lo lucieran únicamente 
las mujeres). Por su parte, N. H. Rothschild ha destacado que el shèng podría estar igualmente relacionado 
en origen con la sericultura. Este hecho se debe a que la forma de esta horquilla es similar a una bobina o 
huso y, de hecho, al menos durante la dinastía Hàn oriental (東漢; 25 e.c.– 220), las damas imperiales porta-
ban un shèng durante la ceremonia de recolección de hojas de morera19.

En cuanto a su función, Xīwángmǔ se encargaba de enviar «las plagas celestiales y los cinco castigos20», 
lo que como ha destacado A. Birrelll, nuevamente le asemeja a la diosa Artemisa como portadora de pla-
gas y vengadora21. La diosa detentaba un poder destructivo, como, por ejemplo, enviar una plaga a la tierra, 
aunque, por otro lado, poseía también el don de sanación y de salvación de su pueblo22. En consecuencia, la 
diosa era admirada y temida por igual. Tal y como aduce Gōng Jìngyún (龔靖芸): 

«El pueblo realizaba ofrendas a Xīwángmǔ con el objetivo de paliar los desastres, pero, al mismo tiem-
po, era tratada con cierto temor. La adoración a la diosa se debe al deseo de atraer la felicidad y de 
eliminar el infortunio, mientras que el temor a la diosa se debe a que Xīwángmǔ puede castigar a las 
personas que se comporten inadecuadamente. Esa actitud también la tenían las tribus primitivas ha-
cia la naturaleza23».

Dado el nombre, la descripción física y las funciones de la diosa, podemos proponer que, en un origen, 
Xīwángmǔ habría sido la denominación de un tótem primitivo de las regiones occidentales de la China an-
tigua. La elección de un animal como tótem está estrechamente relacionada con la constitución tribal de 
aquella época, y hace suponer que la tribu de Xīwángmǔ era una población cazadora que habitaba zonas 
montañosas. Estos motivos habrían forjado la apariencia de la diosa como un híbrido de ser humano, tigre y 
leopardo. La ferocidad de las bestias se muestra principalmente por sus colmillos afilados, que muchos pue-
blos primitivos empleaban a modo de decoración para demostrar su fuerza. En consecuencia, los dientes 
del tigre de Xīwángmǔ simbolizaban su carácter feroz y su valentía. En cuanto a su cola de leopardo, muchos 
analistas creen que, simplemente, se trata de otro elemento de un animal fiero empleado para constatar su 
bravura. No obstante, hay investigadores que creen que la cola de Xīwángmǔ puede poseer connotaciones 
de carácter sexual24. De este modo, Gōng Jìngyún propone que la cola puede ser el símbolo de la cópula, ya 

14	 SHJ XVI, 322.
15	 Birrell 1993, 172.
16	 Strassberg 2002, 109.
17	 Birrell 1993, 172.
18	 Dashu 2011, 143.
19	 Rothschild 2015, 153.
20	 SHJ II, 50.
21	 Birrell 1993, 172.
22	 En este sentido, S. Cahill interpretó el siguiente pasaje del Xúnzǐ: 《荀子·大略》: 「禹學於西王國。」 «El Gran Yǔ estudió en el 

reino occidental» (SZ 27:433). Según la autora, este texto indica que «Yǔ studied with the Queen Mother of the West.” Yu was 
the ancient ruler who saved the world from universal deluge in China’s version of the ancient flood myth that appears in many 
cultures» (Cahill 1993, 14). Lamentablemente, el texto chino no refuerza esta interpretación, dado que se limita a decir «el reino 
occidental», una afirmación que los editores del Xúnzǐ señalan que se desconoce su significado exacto (SZ XXVII, 433).

23	 Gōng Jìngyún 2019, 6.
24	 Strassberg 2002, 255.



4 Zhang, Lan y Sevillano López, David. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

que, en la antigüedad, los chinos utilizaban la palabra jiāowěi (交尾), o «contacto entre colas», para aludir al 
apareamiento25, y por lo tanto estaría relacionado con la fertilidad, una característica que nuevamente apro-
xima a la diosa china a Artemisa. Así pues, si los colmillos del tigre de Xīwángmǔ representan la ferocidad, la 
cola del leopardo representa la fertilidad. La imagen de la diosa es dual, y representa tanto la muerte como 
la vida.  

En el capítulo XII del Shānhǎijīng, titulado Hǎinèi běi jīng《海內北經》, aparecen por primera vez los tres 
pájaros de color cian que acompañan a la diosa:

「西王母梯幾而戴勝。其南有三青鳥，為西王母取食。在崑崙虛北。」

«Xīwángmǔ se encuentra sobre una plataforma escalonada y lleva el shèng [en la cabeza]. Al sur, hay tres 
pájaros de color cian que alimentan a Xīwángmǔ. Se encuentran al norte del monte Kūnlún26».

En el capítulo XVI del Shānhǎijīng, denominado Dàhuāng xī jīng《大荒西經》, se detalla la apariencia de 
los tres pájaros mencionados y sus nombres concretos: 

「有三青鳥，赤首黑目，一名曰大鵹，一名少鵹，一名曰青鳥。」

«Hay tres pájaros de color cian, todos ellos con la cabeza roja y los ojos negros. Uno se llama Dà Lí, 
otro se llama Shǎo Lí, el último se llama Qīng Niǎo27».

Las tres aves cumplen la función de sirvientes a Xīwángmǔ; le llevan comida y están a sus órdenes. No 
obstante, en numerosos textos escritos con posterioridad al Shānhǎijīng, en especial a partir de la dinastía 
Hàn, se confunden estos tres pájaros con un tipo de ave de tres patas, llamada Sānzú Wū (三足烏), o cuervo 
de tres patas. Este es el caso del Hànshū《漢書》, donde se indica:

「三足烏，三足青鳥也，主為西王母取食，在崑崙墟之北。」

«El Sānzú Wū es un pájaro de color cian de tres patas, su función es alimentar a Xīwángmǔ, y habita al 
norte de la montaña Kūnlún28». 

El ave de tres patas que se indicada en el Hànshū es claramente distinto a los tres pájaros de color cian de 
las que se habla en Shānhǎijīng, aunque ambas especies aladas comparten la misma función: son sirvientes 
de Xīwángmǔ. Cabe destacar que el Sānzú wū, antes indicado, aparece frecuentemente a partir de la dinas-
tía Hàn, con posterioridad a la publicación de Shānhǎijīng. En la mitología china, el Sānzú Wū es el símbolo 
del sol identificado con un cuervo, tal como constató de forma lacónica Wáng Chōng (王充; ca 27–97 e.c.) en 
su obra Lùn Héng《論衡》: 

「日中有三足烏」 
«En el sol hay un cuervo de tres patas29». 

La estrecha conexión entre el cuervo mítico y el sol también se registra en Shānhǎijīng. No obstante, en 
dicho libro, no se menciona que el cuervo mítico posee tres patas.

「湯谷上有扶木，一日方至，一日方出，皆載於烏。」

«En el valle Tāng30 hay un árbol Fú[sāng31], y justo cuando un sol vuelve al valle, otro sale del árbol, to-
dos los soles son portados sobre la espalda del cuervo32». 

Dicho error no se rectificó hasta la dinastía Qīng (清; 1635–1912), cuando el erudito Shěn Qīnhán (沉欽韓; 
1776–1831), al referirse a la confusión entre estas dos aves míticas, comentó: 

「《西山經》三危之山，三青鳥居之。此云三足烏，蓋誤。」

«En Xīshānjīng, se menciona que el monte Sānwēi es donde viven las tres aves de color cian. El cuervo 
de tres patas al que se alude en este texto es un error33». 

Finalmente, más recientemente, Wáng Kūn (王琨) ha aclarado que el cuervo de tres patas es fácilmente 
reconocible en los relieves en piedra de la dinastía Hàn, y aparece sobre todo como símbolo del sol y no 
como sirviente un de Xīwángmǔ34.

Por otro lado, los tres pájaros que acompañaban a la diosa son símbolos de prosperidad. Debido a su pa-
pel de proveedores de sustento y mensajeros de Xīwángmǔ, estos se convirtieron en misteriosos emisarios 
e intermediarios para comunicarse con los dioses. Así los describió el poeta de la dinastía Táng (唐; 618–907), 
Lǐ Shāngyǐn (李商隱; 813–858), en un poema dedicado a su amante: 

25	 Gōng Jìngyún 2019, 7.
26	 SHJ XII, 268.
27	 SHJ XVI, 316.
28	 HS LVI: 2596.
29	 LH XXXII, 502
30	 Tānggǔ (湯谷), se trata de una variante de Yánggǔ (暘谷), un valle mítico en el que nacían los soles.
31	 Fúsāng (扶桑) es el nombre de un árbol mítico que se encontraría en una isla al este de China en el que descansaban nueve soles 

mientras que el décimo emprendía su viaje diario.
32	 SHJ XIV, 293.
33	 HSS XXIX, 20.
34	 Wáng Kūn 2017, 266-267.



5Zhang, Lan y Sevillano López, David. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

「蓬山此去無多路，青鳥殷勤為探看。」

«No hay manera de subir al legendario monte Pénglái donde vives, solo puedo pedir a las aves de color 
cian que me ayuden a verte y enviarte mensajes35». 

En este caso, las tres aves sirven como mensajeros del poeta, que identifica a su amante con la diosa que 
vive en lo alto de la mítica montaña Pénglái (蓬萊).

En definitiva, la imagen de Xīwángmǔ en el Shānhǎijīng es salvaje y feroz y mantiene los rasgos típicos de 
las bestias, y cuya función principal es enviar plagas y castigos a la tierra36. Desconocemos a ciencia cierta 
si, originalmente, el nombre de Xīwángmǔ era el nombre de una diosa, de un tótem o de un pueblo primitivo. 
Por lo tanto, tal y como indica Wú Zhènqí (吳振琦): 

«La imagen de Xīwángmǔ registrada en Shānhǎijīng se emplaza en la caótica prehistoria, es decir, 
donde no se distingue entre seres humanos, bestias y dioses. Tiene incluso más partes que se ase-
mejan a las fieras salvajes que a los humanos o los dioses. No sabemos tampoco si Xīwángmǔ origi-
nalmente fue de carácter femenino o masculino. En cuanto a su hábitat, se cobija en un lugar donde el 
entorno natural es muy adverso37».

A pesar de todo, podemos concluir diciendo que, posiblemente, Xīwángmǔ fue creada por poblaciones 
prehistóricas como una defensa frente al miedo y a la admiración que profesaban hacia la naturaleza y los 
animales salvajes que les rodeaban. Esta dualidad hizo que esta diosa fuera tanto venerada como temida 
debido a su capacidad tanto para destruir como para salvar el mundo. A pesar de que, a nivel literario, el 
Shānhǎijīng no nos proporciona ningún mito asociado a la diosa, sí nos facilita una descripción de la apa-
riencia y el entorno en el que vive Xīwángmǔ. Por lo tanto, hay que esperar hasta la publicación de Mù Tiānzǐ 
zhuàn para encontrar leyendas específicas en torno a la imagen de esta divinidad.

3. La imagen de Xīwángmǔ en Mù Tiānzǐ zhuàn
Con posterioridad al Shānhǎijīng, el Mù Tiānzǐ zhuàn38《穆天子傳》también mostró una imagen de Xīwángmǔ 
que merece ser tenida en cuenta. En este libro se narra el viaje que habría realizado el rey Zhōu Mùwáng (周穆
王; r. ca 976–922 a.e.c.) durante su reinado hasta la residencia de la diosa Xīwángmǔ. Se cree que este relato 
anónimo fue escrito en una fecha anterior a siglo III a.e.c., ya que Mù Tiānzǐ zhuàn se encontró, junto con los 
llamados Anales de bambú 《竹書紀年》, en la tumba del rey Wèi Xiāngwáng (魏襄王; r. 318–296 a.e.c.) en el 
año 281 e.c. En el capítulo III de dicho libro se registró el encuentro de Zhōu Mùwáng con Xīwángmǔ: 

「吉日甲子，天子賓於西王母。乃執白圭玄璧，以見西王母好獻錦組百純，素組三百純，西王母再拜受
之。乙丑，天子觴西王母於瑤池之上。西王母為天子謠，曰：『白雲在天，丘陵自出。道裡悠遠，山川間
之，將子無死，尚能複來』。天子答之曰：『予歸東土，和治諸夏。萬民平均，吾顧見汝。比及三年，將
復而野』。西王母又為天子吟曰：『徂彼西土，爰居其野。虎豹為群，於鵲與處。嘉命不遷，我惟帝女。
彼何世民，又將去子。吹笙鼓簧，中心翱翔。世民之子，惟天之望』。」 
«El día jiǎzǐ39 es un día propicio. Zhōu Mùwáng visitó a Xīwángmǔ. Le regaló una pieza de jade de color 
blanco y otra de color negro, así como cien piezas de seda multicolor, y trescientas piezas de seda 
monocolor. La diosa presentó sus respetos dos veces y luego aceptó los regalos. El día yǐchǒu, en 
Yáochí, Zhōu Mùwáng brindó con Xīwángmǔ en un banquete. 
Xīwángmǔ le cantó al hijo del Cielo: “Hay nubes blancas en el cielo, las montañas se extienden en la 
tierra. El camino es largo, las montañas y los ríos separan nuestros reinos. Le deseo que alcance la 
inmortalidad, así podremos vernos de nuevo”. 
El hijo del Cielo le respondió: “Volveré al Este y gobernaré allí el reino. Cuando mi pueblo alcance la 
felicidad, volveré a verla. Espéreme durante tres años y regresaré a su reino”. 
Xīwángmǔ le cantó de nuevo al hijo del Cielo: “Vivo en esta remota tierra del Oeste. Estoy todos los 
días acompañada por tigres, leopardos y aves. Soy la hija del Emperador Celestial, y por eso tengo que 
quedarme aquí sin poder trasladarme. Pero se irá en breve y mi pueblo ya no le verá. Solo puedo des-
pedirme de usted tocando música y cantando. Es el emperador del mundo terrenal, y será bendecido 
por el cielo40”».

En Mù Tiānzǐ zhuàn, aunque no se concreta la apariencia de Xīwángmǔ, podemos suponer que la diosa 
ya no era concebida como la criatura híbrida, salvaje y feroz del Shānhǎijīng; por el contrario, se trata de una 
diosa de apariencia humana, que sabe cantar, recitar poesía y se comunica con Zhōu Mùwáng de manera 
elegante y armoniosa. El único rastro de barbarie que aún mantiene es su entorno: «…estoy acompañada por 
tigres, leopardos y aves». Pero al mismo tiempo, la diosa indica su deseo de que su interlocutor «alcance 

35	 TSS VI, 254.
36	 Maspero, 2000, 211.
37	 Wú Zhènqí 2012, 9.
38	 Este relato fue calificado por H. Maspero como «la novela histórica china (siglo IV a.e.c.), que ha llegado hasta nosotros» ( 2000, 

211).
39	 Tanto jiǎzǐ (甲子) como yǐchǒu（乙丑）en el texto se refieren a fechas de un sistema del calendario tradicional chino.
40	 MTZ III, 15-16.



6 Zhang, Lan y Sevillano López, David. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

la inmortalidad» para poder reencontrarse, de manera que la diosa manifiesta que posee el don de la vida 
eterna.

Al mismo tiempo, el topónimo Yáochí (瑤池), que se menciona en Mù Tiānzǐ zhuàn, es fundamental en el 
mito de Xīwángmǔ, ya que se trata del lugar donde tuvo lugar el revelador encuentro entre la diosa y Zhōu 
Mùwáng. El carácter yáo (瑤) literalmente significa «jade precioso», mientras que el carácter chí (池) se refiere 
a los estanques que se encuentran en los palacios reales. El historiador Sīmǎ Qiān (司馬遷; 145-86) escribió 
lo siguiente acerca de Yáochí en el Shǐjì《史記》：

「太史公曰:《禹本紀》言: 『河出崑崙，崑崙其高二千五百餘里，日月所相避隱為光明也，其上有醴泉、
瑤池』。」

«Tàishǐ gōng41 indica lo siguiente: en el libro Yǔ běnjì dice que, “el Río (Amarillo) tiene su origen en la 
montaña Kūnlún, dicha montaña tiene una altura de más de 2.500 lǐ. El sol y la luna están ocultos por 
la montaña, y solo pueden emitir una luz débil. Encima de la montaña se encuentran Lǐquán (fuente 
dulce) y Yáochí42”». 

Por lo tanto, creemos que Yáochí debe ser el nombre del estanque que se sitúa en la mítica montaña 
Kūnlún, lugar de residencia de Xīwángmǔ. Wú Zhènqí (吳振琦) considera que la frase de Sīmǎ Qiān indica que 
la montaña Kūnlún es donde se esconden el sol y la luna43. Si se tiene en cuenta que el Yáng (陽) representa 
el cielo, lo seco y la luz, y el Yīn (陰) representa la tierra, la humedad y la oscuridad, dado que el monte Kūnlún 
es el lugar donde se pone el sol, esta montaña, al igual que Yáochí, sería un símbolo del Yīn, que representa la 
oscuridad, la decadencia y la muerte. En suma, a pesar de que en el Mù Tiānzǐ zhuàn la diosa ya ha alcanzado 
un alto grado de humanización manifestada por la relación que entabla con Zhōu Mùwáng, todavía conserva-
ba particularidades de la fase precedente. De esta forma, la función principal de la diosa Xīwángmǔ coincide 
con las características representadas por el monte Kūnlún y Yáochí como elementos liminales. Por lo tanto, 
la diosa habría conservado su capacidad de infligir castigos y plagas a la tierra y presidir el más allá al que se 
dirigen las almas de las personas tras su muerte44. 

La leyenda del encuentro entre Xīwángmǔ y Zhōu Mùwáng fue el punto de partida de serie de historias 
que versan sobre los banquetes con los que la diosa agasajaba a reyes o emperadores del mundo terre-
nal en los siglos posteriores, como el emperador Hàn Wǔdì45 (漢武帝; r. 141–87 a.e.c.). Los elementos clave 
de dicho encuentro son los siguientes: regalos de diferentes tipos de jade, banquete en el Yáochí y recital 
de poemas; todos estos elementos se pueden encontrar en las historias escritas con posterioridad. Como 
detalla Dù Wénpíng (杜文平): «Después de la leyenda registrada en Mù Tiānzǐ zhuàn, cada vez hay más re-
yes o emperadores que tienen relaciones con Xīwángmǔ. Así, han surgido dos tipos de historias acerca de 
Xīwángmǔ: o bien los reyes visitan a la diosa, o la diosa visita a los reyes46».

En Dàdài Lǐjì《大戴禮記》 se narra una historia que pertenece al segundo tipo de leyenda indicado por Dù 
Wénpíng: Xīwángmǔ visitó al emperador Shùn (舜; c. 2285 – 2073 a.e.c.), uno de los emperadores legendarios 
en la antigua China: 

「昔虞舜以天德嗣堯，布功散德，制禮朔方，幽都來服，南撫交趾 ，出入日月，莫不率俾， 西王母來獻
其白琯。」

«Hace tiempo, Shùn sucedió a Yáo por sus méritos, [Shùn] difundió sus méritos y promovió sus vir-
tudes. Incluso el reino del lejano norte, llamado Yōudū, vino a sometérsele; Jiāozhǐ, el reino del sur 
también permaneció como vasallo [de Shùn]. [En la vasta tierra situada desde el] amanecer hasta al 
atardecer, no existía ningún reino que desobedeciera [a Shùn], y Xīwángmǔ vino [hasta él para] ofre-
cerle una flauta de jade blanco47».

Al final de esta narración, Xīwángmǔ regaló al emperador Shùn una valiosa flauta de jade blanco (白玉
琯), signo de que la diosa apreciaba los méritos y la educación ritual que el emperador había difundido entre 
su pueblo. No obstante, debemos destacar que Xīwángmǔ no es la protagonista de este relato, sino que es 
un personaje secundario que se emplea para añadir un carácter mitológico a la narración pretendidamente 
histórica del emperador Shùn.

41	 Tàishǐ gōng (太史公), o el Gran Historiador, es un título empleado por Sīmǎ Qiān, el autor de Shǐjì, para referirse a sí mismo. 
42	 SJ CXXIII, 3830.
43	 Wú Zhènqí 2012: 14.
44	 Es interesante destacar en este punto que, el zorro de nueve colas (九尾狐), era uno de los animales que frecuentemente se 

representa junto a la diosa Xīwángmǔ en las representaciones iconográficas de la dinastía Hàn, aunque existen algunas dudas 
sobre su identificación (Gāo Lìfēn 2011, 69-70). El zorro es un animal que en la mitología se presenta como capaz de metamor-
fosearse en Shénwū (神巫), o un chamán-médium espiritual. Esto es importante, dado que el Shānhǎijīng describía a Xīwángmǔ 
indicando que «silba bien» (善嘯; shàn xiào). Este hecho es reseñable, dado que, como ha destacado P. Ceinos, el silbido es 
fundamental en la actividad de los chamanes, que lo emplean para convocar a los espíritus ancestrales y recuperar a las almas 
extraviadas (Ceinos 2010, 54). De esta forma, puede entenderse al zorro como un enviado de la diosa encargado de guiar las al-
mas hún (魂) de los difuntos hasta ella, lo que nos lleva a plantear que tanto la diosa como su enviado son divinidades de carácter 
psicopompo.

45	 Podemos encontrar historias en las que se habla de cómo Xīwángmǔ compartió los melocotones de la inmortalidad con el em-
perador Hàn Wǔdì (Cahill, 1993: 29, 80; Rothschild, 2015: 150). Igualmente, durante la dinastía Táng encontramos como algunos 
poetas narran la hierogamia llevada a cabo por Xīwángmǔ con Hàn Wǔdì o Zhōu Mùwáng (Cahill, 1993, 143-144, 155, 189 191; 
Rothschild, 2015, 151).

46	 Dù Wénpíng 2014,19.
47	 DLJ LXXVI, 216.



7Zhang, Lan y Sevillano López, David. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

Además del Dàdài Lǐjì, dicha leyenda también apareció en otras obras clásicas antiguas, tales como: 
Shàngshū《尚書》y Shuōwén Jiězì《說文解字》. De esta forma, junto al texto del Dàdài Lǐjì, en el que, la diosa 
le regaló al emperador Shùn una flauta de jade blanco, existen otras variantes como la recogida en Shìběn 
《世本》, donde Xīwángmǔ le obsequió a Shùn un aro de jade blanco (白环). Por lo tanto, encontramos la 
presencia en el mito de una donación de piezas de jade realizada por la diosa. Así, de las piezas de jade de 
color blanco y negro48 (白圭玄璧) que se registran en Mù Tiānzǐ zhuàn, hasta la flauta de jade blanco men-
cionada en Dàdài Lǐjì y el aro de jade blanco indicado en Shìběn, podemos inferir que, aunque las formas de 
las piezas de jades son distintas, el contexto cultural que reflejan es el mismo. Desde el Neolítico, el pueblo 
chino empezó a rendir culto al jade y le confirió un carácter sagrado a los ornamentos hechos de él. Por ello, 
el jade pudo convertirse en el regalo perfecto para consagrar la amistad entre dos reinos y reconocer la au-
toridad del interlocutor, así como ser una ofrenda a los dioses. Como consecuencia, «la combinación de las 
exquisitas piezas de jade y las leyendas de Xīwángmǔ fortalecen la apariencia de prosperidad de la diosa49». 

En definitiva, en esta etapa, aunque no se concreta la apariencia de Xīwángmǔ, podemos asegurar que 
han desaparecido los rasgos zoomorfos de su imagen y se la muestra con aspecto y comportamiento hu-
mano. La diosa ya no era ese ser híbrido, salvaje y de género desconocido que se muestra en el Shānhǎijīng; 
por el contrario, se había convertido en una divinidad elegante que sabía comunicarse y recitar poemas a los 
reyes o emperadores que gobernaban el mundo de los humanos. El motivo de dicha metamorfosis puede 
ser que, por aquella época, la sociedad china se había sedentarizado y convertido en una sociedad agrícola 
plenamente y comenzaron a entablar una relación diferente con la naturaleza que les rodeaba. Al mismo 
tiempo, se forjó un tipo de relación entre las personas basada en lǐ (禮), el ritual. Un ritual que efectuado con 
sinceridad contribuye a la formación moral de la persona y a la armonía con otros individuos y con el mundo; 
pues el autocontrol impulsado por lǐ acerca al sujeto a rén (仁), la benevolencia, base de la moral confuciana 
que empezaba a conformarse50. Pero, sobre todo, la mitología china se ve fuertemente condicionada por 
un evemerismo que historiza los mitos antiguos, de forma que divinidades antiguas fueron transformadas 
en personajes históricos de mano del confucianismo e historiadores como Sīmǎ Qiān51. Por lo tanto, frente 
al culto a bestias feroces (tigres y leopardos), durante la dinastía Zhōu se observa una mayor valoración de 
la educación ritual y religiosa. Como consecuencia, surgieron mitos en las que los reyes visitaban a la diosa 
Xīwángmǔ para recibir consejo o la diosa visitaba a los emperadores para entregarles una serie de dadivas 
debido a sus méritos. De este modo, el jade es un elemento fundamental en dichas historias, pues sirve 
como símbolo de amistad entre los reinos humano y divino. 

Como en el caso del Shānhǎijīng en los textos de este periodo de la dinastía Zhōu no se indican clara-
mente las funciones que encarnaba Xīwángmǔ. No obstante, la presencia de la frase recogida en el Mù Tiānzǐ 
zhuàn «le deseo que alcance la inmortalidad», nos hace plantear que la diosa es presentada ya como posee-
dora del secreto de la inmortalidad. A pesar de ello, salvo la descripción detallada de Xīwángmǔ en Mù Tiānzǐ 
zhuàn, y en otras narraciones, la diosa solo aparece como un personaje secundario empleado para añadir un 
cariz mitológico a otros personajes sin contribuir plenamente al mito de Xīwángmǔ.

4. La imagen de Xīwángmǔ en la dinastía Hàn 
Durante la dinastía Hàn, el culto a Xīwángmǔ alcanzó un nuevo nivel. En cuanto a su apariencia, en la dinastía 
Hàn occidental (西漢; 202 a.e.c.– 9 e.c.), la diosa aparece descrita en las leyendas como una mujer mayor, 
como en Dàrén Fù 《大人賦》，del escritor Sīmǎ Xiāngrú (司馬相如; ca. 179–117 a.e.c.):

「吾乃今目睹西王母。矐然白首，戴勝而穴處兮，亦幸有三足烏為之使。必長生若此而不死兮，雖濟萬世
不足以喜。」

«Hoy he tenido el honor de ver a Xīwángmǔ. Ella tiene el pelo canoso, lleva en la cabeza el shèng 
y vive en una cueva. Afortunadamente, hay un cuervo de tres patas que la cuida y sirve como su 
mensajero. Si esta es la vida de los inmortales, aunque pudiera vivir diez mil generaciones, no 
me sentiría feliz52». 

Según estos versos de Sīmǎ Xiāngrú, podemos apreciar claramente que los rasgos zoomorfos han des-
aparecido por completo de la imagen de Xīwángmǔ. Por otra parte, la frase «si esta es la vida de los inmor-
tales» prueba que la diosa, aunque vive en soledad, es concebida como un ser inmortal. Así pues, los únicos 
elementos que todavía se mantienen heredados del Shānhǎijīng son que la diosa sigue luciendo el tocado 
de jade (shèng) en la cabeza y tiene su morada en una cueva. Al mismo tiempo, como hemos destacado 
anteriormente, Sīmǎ Xiāngrú, habría confundido las tres aves de color cian y el cuervo de tres patas, al que 
hace formar parte del séquito de la diosa53.

48	 Báiguī xuánbì (白圭玄璧), tabletas de jade blanco y discos de jade negro. Tanto las tabletas guī como los discos bì son piezas 
rituales de jade empleadas en las ceremonias como elementos distintivos de la autoridad y poder de su portador. Por lo tanto, 
consideramos que, en tanto que son piezas que la diosa regala al monarca, simbolizan en el relato una legitimidad real sanciona-
da por la divinidad al ser un reconocimiento expreso de la autoridad de este.

49	 Dù Wénpíng 2014, 20.
50	 LY 12.1, 123.
51	 García-Noblejas 2007, 93-114; Liu Taotao 2024, 20.
52	 SJ CXVII, 3683.
53	 En este séquito de animales fantásticos que acompañan a la diosa Xīwángmǔ, compuesto por las aves de color cian, el cuervo de 

tres patas parece que se incorporó durante la dinastía Hàn oriental, cuando en las representaciones iconográficas se incluyeron 
el zorro de nueve colas, el conejo de jade y el sapo, pero que no se incluyen en los textos. Así pues, J. Silbergeld ha planteado la 



8 Zhang, Lan y Sevillano López, David. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

Desde finales de la dinastía Hàn occidental y hasta la dinastía Hàn oriental, la imagen de esta divinidad 
femenina experimentó de nuevo un cambio radical: se convirtió en una mujer de unos treinta años, caracte-
rizada por su juventud y belleza. En el libro Hàn Wǔdì nèizhuàn《漢武帝內傳》, se recoge el encuentro entre 
el emperador Hàn Wǔdì y una diosa Xīwángmǔ con estas nuevas características.  

「王母唯挟二侍女上殿，侍女年可十六七，服青绫之褂，容眸流盼，神姿清发，真美人也。[……] 視之可
年三十許，修短得中，天姿掩藹，容顏絕世，真靈人也。」

«Xīwángmǔ entró en el palacio cogida de las manos de dos sirvientas, ambas de dieciséis o diecisiete 
años, vestían túnicas de seda de color cian, con miradas encantadoras, elegantes en su presencia, 
con una belleza verdadera. […] Veo que [Xīwángmǔ] estaba en la treintena, es de estatura media y su 
aspecto ilumina la penumbra. Ella tiene una apariencia increíblemente hermosa. Es verdaderamente 
una diosa54».

Obviamente, la imagen de Xīwángmǔ en esta época es mucho más joven que la de Dàrén Fù. Así, encon-
tramos que se trata de una diosa joven, elegante y noble de mediana edad. Pero al mismo tiempo, en este 
texto, quienes acompañan a la diosa ya no son los tres pájaros, sino dos doncellas bellas de unos dieciséis 
años que siguen luciendo el color cian de las aves de los textos más antiguos. Como consecuencia de la an-
tropomorfización completa de la diosa, todos los rasgos primitivos, como la compañía de animales salvajes 
o míticos, desaparecen por completo, y se produce una humanización de los acompañantes de la diosa, que 
adquieren rasgos similares a los de esta. 

El escritor y poeta de esa misma época, Zhāng Héng (張衡; 78–159), también describió la belleza de 
Xīwángmǔ en su poema titulado Sīxuán Fù《思玄賦》:

「聘王母於銀台兮，羞玉芝以療飢。戴勝憖其既歡兮，又誚餘之行遲。載太華之玉女兮，召洛浦之宓妃。
咸姣麗以蠱媚兮，增嫮眼而蛾眉 [……] 獻環琨與璵褵兮，申厥好以玄黃。」

«Visité a Xīwángmǔ en Yíntái, donde comí yùzhī55 para saciar el hambre. La diosa estaba muy compla-
cida con mi llegada, pero me acusó de caminar muy despacio. Nos acompañaron la diosa Yùnǚ de la 
montaña Tàihuá y la diosa Fúfēi del río Luò. Todas son hermosas y encantadoras, con sus ojos amoro-
sos y sus cejas curvadas […] Me regalaron adornos de jade y telas de seda multicolores para mostrar 
su buena voluntad56». 

El culto a Xīwángmǔ llegó a su auge en dicho período, y su imagen está cada vez más relacionada con 
el taoísmo. De esta forma, además del jade, hay otros dos elementos que aparecen con frecuencia en las 
leyendas de la diosa en la dinastía Hàn, a saber: el elixir y los melocotones de la inmortalidad, los cuales 
también son objetos específicos del taoísmo57. 

Aunque en el Mù Tiānzǐ zhuàn no se menciona expresamente el elixir de la inmortalidad, Xīwángmǔ desea 
que Zhōu Mùwáng pueda llegar a convertirse en inmortal, lo cual indica que existe una relación especial 
entre la diosa y el don de la eterna juventud. El primer registro sobre dicho elixir aparece en una obra de la 
dinastía Hàn, titulada Huáinánzǐ《淮南子》: 

「譬若羿請不死之藥於西王母，姮娥竊以奔月，悵然有喪，無以續之。」

«Hòu Yì le pidió el elixir de la inmortalidad a Xīwángmǔ [y la diosa se lo regaló]. La esposa de Hòu Yì, 
Cháng’é, robó el elixir y se fugó a la Luna. [Entonces Hòu Yì] se sintió muy triste, pero no podía hacer 
nada58».

La misma historia también se registra en un libro astronómico de la dinastía Hàn, titulado Líng Xiàn《靈
憲》, escrito por Zhāng Héng:

「羿請不死之藥於西王母，姮娥竊之以奔月。」

«Xīwángmǔ le regaló el elixir de la inmortalidad a Hòu Yì, y Cháng’é lo robó y se fugó a la Luna59». 
Después de tomar la sustancia milagrosa, Cháng’é se quedó en la Luna y se convirtió en la diosa del 

satélite. Tanto del texto del Huáinánzǐ como en el de Zhāng Héng, podemos deducir que el elixir de la in-
mortalidad que posee Xīwángmǔ puede ayudar a los seres humanos a convertirse en inmortales e incluso a 
hacerles volar por el cielo y convertirse en dioses. Por otro lado, este mito también refleja la importancia de la 
alquimia en el taoísmo, ya que uno de los objetivos principales de dicha religión es alcanzar la inmortalidad, 

cuestión de que estas representaciones no guardaran ninguna relación con los textos de carácter mitológico que han llegado 
hasta nosotros, lo que suscita la cuestión de si podrían provenir de tradiciones orales hoy perdidas (Silbergeld 1982, 83; Gāo Lìfēn 
2011, 69).

54	 HN I, 2.
55	 Yùzhī (玉芝), un tipo de hongo plano y alargado que crece sobre la madera. La mitología china señala que, tras la ingesta de este 

hongo, una persona podía hacerse inmortal.
56	 WX 15: 220. Aunque en este artículo nos limitamos al contenido mitológico del poema, este es susceptible de ser interpretado 

también como una metáfora melancólica del talento del poeta que no era atendido correctamente por el soberano. Igualmente, 
también se puede entender un significado de carácter más ritual en los versos 「載太華之玉女兮，召洛浦之宓妃」, cuya traduc-
ción más literal sería: «se ofrenda [a la diosa] Yùnǚ del [monte] Tàihuá, se invoca a Fúfēi del río Luò».

57	 Cahill 1993, 26-32
58	 HNZ VI, 67.
59	 HHS XX, 3216.



9Zhang, Lan y Sevillano López, David. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

meta que puede alcanzarse por la ingesta de determinadas sustancias. Como acertadamente comenta H.G. 
Creen: «La aspiración a la longevidad y a la inmortalidad llegó a tener lugar destacado en la historia del taoís-
mo, y la búsqueda del elixir de vida condujo al desarrollo de una considerable alquimia taoísta60». 

A finales de la dinastía Hàn oriental, el elixir de la inmortalidad se transformó en los melocotones de la 
inmortalidad. En una obra escrita en aquel periodo, titulada Hàn Wǔ gùshì《漢武故事》, aparecen por la pri-
mera vez estos melocotones mágicos: 

「王母索七桃，大如彈丸，以五枚與帝母食二枚。帝食桃輒以核著膝前，母曰：『取此核將何為？』帝曰：
『此桃甘美，欲種之。』母笑曰：『此桃三千年一生實。』」«[Xī]wángmǔ pidió siete melocotones, que 
tienen el tamaño de balas grandes. [Xīwángmǔ] le dio al emperador y a su esposa cinco melocotones, y 
se comieron dos de ellos. Después de comer el melocotón, el emperador puso la semilla delante de su 
cuerpo. [Entonces, Xī]wángmǔ le preguntó: “¿Qué haces con esta semilla de melocotón?” El emperador 
respondió: “Este melocotón es muy dulce y quiero cultivarlo.” [Xī]wángmǔ se río y le dijo: “Este melocoto-
nero solo da frutos una vez cada tres mil años61».

Esta afirmación de la diosa sobre el ciclo vital del árbol mítico es también recogida en el libro Qiánhàn 
Liújiā Tàizǐ zhuàn《前漢劉家太子傳》, donde se indica que:

「此桃種之，一千年始生，二千年始長，三千年始結花，四千年始結子，五千年始熟。」

«Los melocotoneros de la inmortalidad brotan cada mil años, crecen cada dos mil años, florecen cada 
tres mil, dan frutos cada cuatro mil y los frutos maduran cada cinco mil años62». 

La relación del melocotonero con la inmortalidad no es casual en la lengua china. El carácter de melo-
cotón táo (桃) está formado por el radical de mù (木) «madera» y zhào (兆) «prosperidad, presagio», lo que ha 
hecho que la planta adquiera unas connotaciones positivas culturalmente. Como consecuencia, se cree que 
la madera del melocotonero puede ahuyentar a los malos espíritus y a los diablos, por lo tanto, antiguamente 
los amuletos se solían hacer con madera de melocotonero63. Al mismo tiempo, estas creencias propiciaron 
que se creyera que comiendo melocotones se podía alcanzar la inmortalidad, una aspiración estrechamente 
ligada al taoísmo y a la diosa, lo que estrecha así la relación entre Xīwángmǔ y el taoísmo.

Por otro lado, en aquella época apareció el consorte de Xīwángmǔ: Dōng Wánggōng (東王公). El taoísmo 
incluyó entonces a los dos dioses en su panteón. Si Xīwángmǔ representa el oeste, el lado femenino y el 
yin, Dōng Wánggōng representa el este, el lado masculino y el yang. Según el Shenyijing《神異經》, un libro 
escrito durante la dinastía Hàn,   Xīwángmǔ y Dōng Wánggōng montan cada año sobre la espalda de un ave 
gigante llamada Xīyǒu (希有) que habita en el monte mítico Kūnlún:

「（崑崙山）上有大鳥，名曰『希有』，南向張左翼覆東王公，右翼覆西王母。背上小處無羽，一萬九千
里，西王母歲登翼上會東王公也」

«[En el monte Kūnlún] hay un pájaro gigante llamado “Xīyǒu”. [Esta ave] desplegó su ala izquierda 
hacia el sur y en ella llevó a Dōng Wánggōng, y en su ala derecha a Xīwángmǔ. Una pequeña zona del 
lomo de este pájaro carece de plumas; esta pequeña zona tiene 19.000 lǐ de longitud, y Xīwángmǔ se 
sube a las alas de este pájaro cada año para encontrarse con Dōng Wánggōng64».

La aparición de Dōng Wánggōng marcó el auge de la vinculación del taoísmo con la escuela del Yīn y el 
Yáng (陰陽家) en la dinastía Hàn, de forma que son entendidos como divinidades complementarias65. Así, 
en las estelas funerarias de dicha dinastía, Dōng Wánggōng también aparece con frecuencia como deidad 
consorte de Xīwángmǔ. 

En cuanto al contenido de las leyendas de aquel periodo, la trama se centra en la llegada de Xīwángmǔ a 
la tierra para regalar al monarca terrenal los melocotones inmortales y las obras sagradas del taoísmo. Como 
se puede apreciar, este tipo de trama es tanto la continuación de los mitos de fases previas sobre la diosa 
como una nueva evolución de estos en el contexto del pensamiento taoísta de la dinastía Hàn. Xīwángmǔ ya 
no es esa figura borrosa que solo aparece en las leyendas como un personaje secundario; por el contrario, 
se había convertido en la diosa suprema del taoísmo. 

En definitiva, en la dinastía Hàn, la imagen de Xīwángmǔ sufrió cambios fundamentales en lo que res-
pecta a su fisonomía y culto. Los rasgos animales desaparecieron por completo de su representación, y se 
convirtió de este modo en una divinidad taoísta femenina caracterizada por su hermosura y elegancia, de 
mediana edad, acompañada por las doncellas hermosas (las cuales vestían de azul, una posible antropo-
morfización de los tres pájaros de color cian). Por aquel entonces, la admiración hacia la diosa llegó a su 
auge; su imagen apareció con frecuencia en pinturas, relieves y diferentes motivos decorativos de carácter 
doméstico, ya que la gente creía que Xīwángmǔ poseía el elixir y los melocotones de la inmortalidad y que 

60	 Creen 1976: 120.
61	 TY VIII, 853.
62	 DBJ II, 244. 
63	 La extensión del uso de los amuletos se puede observar en los capítulos 11, 26 y 27 del Hànshū. Así, esta crónica narra como en el 

norte de China se extendió entre la población el temor a una epidemia terrible de la que solo se salvarían aquellos que pusieran 
sobre el umbral de sus casas unos amuletos de Xīwángmǔ (HS XI, 342; 26, 1311-1312; 27, 1476-1477; Maspero 2000, 211; García-
Noblejas 2007, 402-407).

64	 ZHC IV, 3307.
65	 Cahill 1993: 27; García-Noblejas 2007: 409.



10 Zhang, Lan y Sevillano López, David. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

podía alargar la vida de los seres humanos. El taoísmo se desarrolló rápidamente durante aquella dinastía, y 
uno de sus objetivos era alcanzar la inmortalidad; por lo tanto, dicha religión incluía a Xīwángmǔ, junto con su 
consorte Dōng Wánggōng, como su epítome divino.  

5. La imagen de Xīwángmǔ en los cuentos populares entre los Hàn y los Míng
El largo periodo comprendido entre la caída de la dinastía Hàn y la caída de la dinastía Míng (明; 1368–1644) 
es una fase en la que la literatura popular china floreció; y con ello, la imagen de Xīwángmǔ apareció en nu-
merosos cuentos, poemas y dramas. Uno de los temas más recurrentes en los cuentos acerca de Xīwángmǔ 
es el banquete que lleva a cabo la diosa: esta suele agasajar con melocotones de la inmortalidad a sus invi-
tados al llegar el día de su cumpleaños (el tercer día del tercer mes en el calendario lunar). Esta faceta es con 
la que se presenta a la diosa en las novelas Investidura de los dioses《封神演義》y Viaje al Oeste《西遊記》. 
En el quinto capítulo de la novela clásica china Viaje al Oeste, se cuenta que cada vez que los melocotones 
maduran, Xīwángmǔ invitaba a todos los dioses, tanto del panteón taoísta como del budista, a su banquete 
de cumpleaños, celebrado en su palacio ubicado en el Yáochí. Con anterioridad, en una novela de la dinas-
tía Sòng (宋; 960–1279) titulada Dà Táng sānzàng qǔjīng shīhuà《大唐三藏取經詩話》, al igual que en Viaje al 
Oeste, se emplea la figura de Sūn Wùkōng (孫悟空), el rey mono, para mencionar el banquete de Xīwángmǔ:

「猴行者曰：『我師且行，前去五十里地，乃是西王母池。』法師曰：『汝曾到否？』行者曰：『我八百
歲時，到此中偷桃吃了；至今二萬七千歲，不曾來也。』法師曰：『願今日蟠桃結寔，可偷三五個吃。』
猴行者曰：『我因八百歲時，偷吃十顆，被王母捉下，左肋判八百，右肋判三千鐵棒，配在花果山紫雲
洞。至今肋下尚痛。我今定是不敢偷吃也』。」

«El mono dijo: “Ve tú primero, maestro. Cincuenta lǐ más allá se encuentra el [palacio Yáo]chí de 
Xīwángmǔ”. El monje preguntó: “¿Has estado allí alguna vez?” El mono respondió: “Cuando tenía 800 
años, robé los melocotones de la inmortalidad; ahora tengo 27.000 años y no he vuelto más”. El monje 
dijo: “Ojalá hoy hubiera un banquete de melocotones, así podría robar tres o cinco para comer”. El 
mono dijo: “Cuando tenía 800 años, robé diez melocotones y me atrapó Xīwángmǔ. Ordenó que me 
golpearan 800 veces con palos en la costilla izquierda y 3.000 en la derecha, me condenaron a vivir en 
la cueva Zǐyún del monte Huāguǒ. Aún hoy, me duelen las costillas. Estoy seguro de que no me atreveré 
a robarlos nunca más66”».

En este relato, aunque la imagen de Xīwángmǔ no aparece de manera directa, muestra a la diosa como 
la divinidad suprema entre en el panteón taoísta y es la encargada de custodiar los melocotoneros de la 
inmortalidad. Dicho tema es una continuación de las leyendas que hablan de la relación entre la diosa y los 
monarcas Zhōu Mùwáng y Hàn Wǔdì. Por lo tanto, se trata de una combinación del banquete registrado en 
Mù Tiānzǐ zhuàn y los melocotones de la inmortalidad mencionados en Hàn Wǔ gùshì. A través de estos mitos 
«podemos ver el carácter inmortal de Xīwángmǔ, el símbolo de la prosperidad que representa y la historia 
del encuentro entre la diosa y otros dioses taoístas desde la dinastía Hàn67». A partir de la dinastía Míng, la 
lista de los invitados del banquete de Xīwángmǔ se amplió enormemente; no solo son dioses taoístas, sino 
también santos budistas y personajes famosos del mundo terrenal68. Las personas que asisten a la fiesta de 
Xīwángmǔ son indeterminadas y pueden añadirse o suprimirse en función del texto concreto, lo cual hace 
que la historia del banquete de melocotón de la diosa sea interminable y recurrente. Esta indeterminación de 
los asistentes a la corte de la diosa ya se puede observar en las alusiones indirectas que hizo la emperatriz 
Wǔ Zétiān (武則天; r. 690–705) en el texto que compuso para la Inscripción del ascenso del Príncipe Inmortal 
《昇仙太子碑》en el año 700. En este texto, aunque no se mencione directamente a la diosa, se hacen alu-
siones continuas a ella, indicando una serie de divinidades69 e imaginando una hueste de inmortales que, 
desde la puerta occidental de Luòyáng (洛陽), avanzan hasta ascender al monte Kūnlún, representado por el 
monte Gōu (緱山), para rendir homenaje a Xīwángmǔ70.

Por otro lado, en dicho periodo, la imagen de Xīwángmǔ no solo aparece como una diosa en el elenco de 
divinidades taoísta, sino que también es representada como una persona de carne y hueso en la literatura 
popular y las poesías clásicas chinas. 

El encuentro entre Xīwángmǔ y Zhōu Mùwáng registrado en Mù Tiānzǐ zhuàn abre un sinfín de posibilida-
des para adaptaciones posteriores. Su primer encuentro en el Yáochí, el recital de poemas, su despedida 
melancólica… Todos estos elementos crearon un material para la composición de narraciones populares. El 
poeta Lǐ Shāngyǐn escribió un poema titulado Yáochí《瑤池》acerca de la relación amorosa entre los dos: 

「瑤池阿母綺窗開，黃竹歌聲動地哀。八駿日行三萬里，穆王何事不重來？」

66	 DSQS XI, 32.
67	 Dù Wénpíng 2014,125.
68	 La relación de Xīwángmǔ con el budismo parece haber comenzado ya en la dinastía Táng, cuando aparece mencionada en algu-

nos textos búdicos, bien junto a otras divinidades como en Huáyán yǎnyì chāo zuǎn shì《華嚴演義鈔纂釋》(T2205), como por su 
faceta de administradora de los melocotones de la inmortalidad, como en Luòyáng qiélán jì《洛陽伽藍記》(T2092), entre otros. 
Esta presencia podría estar indicando una influencia budista en el proceso de apaciguamiento de una divinidad en origen vin-
culada con la muerte y las plagas, y que ya se había iniciado de mano de otras tradiciones chinas. En cualquier caso, deberemos 
profundizar en esta hipótesis en futuros trabajos.

69	 Entre las más reconocibles son las vinculadas a la diosa Xīwángmǔ se encuentran el Conejo de Jade y las Aves Doradas (金烏), 
que creemos que aluden a las aves de color cian (青鳥).

70	 QTW XCVIII, 1009; SXB 93-95 y 111; Sevillano-López 2023, 590.



11Zhang, Lan y Sevillano López, David. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

«Xīwángmǔ abre la ventana en su palacio Yáochí; / solo puede escuchar el ritmo melancólico de la 
canción Huángzhú71. / Los ocho caballos divinos pueden correr treinta mil lǐ al día: / ¿por qué no vuelve 
el rey Mù72?» 

Este poema cuenta la relación romántica entre Xīwángmǔ y Zhōu Mùwáng, revelando así el amor entre 
ambos y el dolor por la separación. De esta forma, a través de la poesía se reactualizó el antiguo mito de esta 
relación aportándole un mayor lirismo. 

Otro personaje masculino que tiene una relación íntima con la diosa es su consorte, Dōng Wánggōng. 
Como hemos mencionado anteriormente, su nombre significa literalmente «Rey Padre del Oriente». Por ello, 
la combinación de Xīwángmǔ y Dōng Wánggōng corresponde a la dualidad de «el Occidente y el Oriente», 
“lo masculino y lo femenino” y «el Yīn y el Yáng». Si Xīwángmǔ es la diosa que gobierna a los inmortales 
taoístas femeninos, Dōng Wánggōng es todo lo contrario: es el dios que gobierna a los dioses masculinos. 
La diosa apareció en un primer momento y se trata de una creación de la sociedad matrilineal, mientras que 
el emparejamiento entre Xīwángmǔ y Dōng Wánggōng es más reciente y ha sido fruto de los cánones de la 
sociedad patrilineal. No obstante, a diferencia de la diosa, que aparece con frecuencia en los poemas, le-
yendas y cuentos, la imagen de Dōng Wánggōng apenas se menciona en este tipo de textos. Por todo ello, 
se puede deducir que su popularidad era mucho menor que la de Xīwángmǔ entre el pueblo chino. Aunque 
los dos dioses han sido emparejados, casi no existen relatos de carácter romántico entre los dos, es como si 
se tratara de un matrimonio de conveniencia. El pueblo chino parece preferir la narración de una hierogamia 
como un amor prohibido entre una diosa y un humano, i.e. entre Xīwángmǔ y Zhōu Mùwáng, a la pareja oficial 
formada por la diosa y Dōng Wánggōng. Este tipo de preferencia parece apuntar a la búsqueda del ideal de 
un amor romántico-libre ajeno al impuesto por los convencionalismos sociales como era el matrimonio con-
certado y que se puede observar en la literatura del periodo Táng73.  

A partir de la dinastía Táng, los chinos empezaron a referirse a Xīwángmǔ como Wángmǔ niángniáng  
(王母娘娘), ya que la población solía aludir coloquialmente a las diosas como Niángniáng. En esta época, 
surgió otro personaje masculino que también fue considerado como el marido de la diosa: el Emperador 
de Jade (玉帝), que era respetado como el gobernante de todos los dioses taoístas del paraíso celestial, 
mientras que Xīwángmǔ se convirtió en su consorte. No obstante, la diosa perdió su poder soberano en el 
cielo, y adoptó un rol similar a las esposas de los emperadores en el mundo terrenal. Así, Xīwángmǔ pasaba 
a depender de su marido y no podía interferir en los asuntos de la corte celestial. En los relatos populares de 
las dinastías Míng y Qīng, la diosa se convirtió en la defensora de los valores de la sociedad tradicional. En 
cuentos tales como Tiānxiān pèi《天仙配》, o La novia inmortal, y Niúláng zhīnǚ《牛郎織女》, o El boyero y la 
tejedora, la diosa pasó a defender normas por la que las ninfas (aunque fueran sus propias hijas) no podían 
enamorarse de los mortales. Dicho cambio en la función de la diosa tiene mucho que ver con la sociedad 
patriarcal de ese período. Se trata de un tiempo en el que era una creencia común que las mujeres eran 
inferiores a los hombres y que las esposas debían ser sumisas a sus maridos y, por lo tanto, no podían inter-
ferir en los asuntos sociales. Así, reproduciendo en la corte celestial74 los roles de género humanos, la diosa 
Xīwángmǔ perdió sus dotes de liderazgo. 

En definitiva, en esta etapa, la diosa aparece frecuentemente en la literatura popular china, y como bien 
propone Wú Zhènqí, «la mitología puede crear el prototipo de la imagen de Xīwángmǔ, pero el folclore y los 
cuentos la han enriquecido a través de la imaginación y la religión popular del pueblo75». En los cuentos po-
pulares, Xīwángmǔ encarnaba las emociones y los deseos de los seres humanos y representaba diversos 
papeles: desde la divinidad apasionada en el amor hasta la madre ilusionada por tener un hijo. Así pues, 
podemos decir que las ilusiones y las preocupaciones de las mujeres del periodo medieval chino quedaron 
proyectadas en la recreación mítica de Xīwángmǔ. Por otro lado, la descripción de la diosa como la defen-
sora de los valores sociales tradicionales también refleja el hecho de que las mujeres solo podían guiarse 
por las «tres obediencias» (三從), que las mantenían subordinadas a los hombres y obedecer a sus padres, 
maridos e hijos, y anteponer siempre el interés de la familia al suyo propio. 

6. Conclusión
Podemos concluir que la imagen y la función de Xīwángmǔ experimentaron cambios radicales durante varios 
siglos. En el Shānhǎijīng, esta divinidad no poseía los atributos suficientes para ser considerada una diosa, 
sino un ser híbrido que se encargaba de enviar castigos y plagas al mundo terrenal. En esta etapa, la imagen 
de Xīwángmǔ era la de un salvaje y espeluznante; se trataba de un tótem creado por comunidades tribales 
para enfrentarse a una naturaleza sumamente adversa. En el siguiente período, todavía durante la dinastía 
Zhōu y antes de la dinastía Hàn, Xīwángmǔ se fue liberando de su naturaleza bestial y salvaje; se convirtió 

71	 Huángzhú 《黄竹》, que literalmente significa «el bambú amarillo», hace referencia al título del poema legendario escrito por 
Zhōu Mùwáng.

72	 TSS 314.
73	 Buena parte de los relatos corte de tipo amoroso del periodo Táng conservados se han transmitido a través del Tàipíng Guǎngjì《

太平廣記》, una gran antología de textos repartidos en 500 volúmenes publicada en el año 978. Dado que no hay ninguna traduc-
ción completa de esta antología, remitimos al lector interesado a traducciones parciales en las que se han hecho selecciones de 
textos de contenido mítico y amoroso como Las damas de la dinastía Tang, editada y traducida por Virginia Carreño et al., en 1980 
y publicada en Taibei por China Publishing Co. 

74	 Este hecho puede estar estrechamente relacionado con el hecho de que Míng Tàizǔ (明太祖; r. 1368-1398) temía que las mujeres 
de palacio, si alcanzaban mucha influencia, pudieran llegar a seguir los pasos de la emperatriz Wǔ Zétiān (Hucker 1998, 18).

75	 Wú Zhènqí 2012, 26.



12 Zhang, Lan y Sevillano López, David. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

en una diosa elegante que podía celebrar banquetes y recitar poemas a emperadores o reyes del mundo 
mortal. En esta etapa, a excepción de Mù Tiānzǐ zhuàn, no existen muchas leyendas sobre la diosa, y tampo-
co hay descripciones específicas de su apariencia o culto. En la dinastía Hàn, con el desarrollo del taoísmo, 
a nivel cultual la diosa alcanzó un nuevo nivel y se convirtió en la divinidad más importante en el panteón 
taoísta, al tiempo que era se la muestra como poseedora de los melocotones y el elixir de la inmortalidad. 
Como resultado, la población comenzó a construir templos a Xīwángmǔ para que la diosa les bendijera con 
la longevidad. 

Finalmente, en el periodo entre la caída de la dinastía Hàn y la caída de la dinastía Míng, la imagen de la dio-
sa aparece con más frecuencia en la literatura popular. Xīwángmǔ es la dueña del Jardín de los Melocotones 
de la Inmortalidad, se la muestra como una mujer preocupada por el amor, o como una defensora de las 
normas morales de la sociedad tradicional. Podemos decir que durante este periodo se proyectaron las 
emociones, anhelos y miedos femeninos en la imagen de Xīwángmǔ. Este hecho hizo que la diosa dejara de 
ser un inmortal alejada del mundo terrenal, y se la representara de forma semejante a una mujer real, y se la 
relacionara con cuestiones más mundanas. La evolución de su imagen y su función (de tótem híbrido a diosa 
inmortal, de inmortal a divinidad taoísta y protagonista de cuentos populares) durante siglos sirve como un 
reflejo de las transformaciones y los diferentes prismas de la sociedad china primitiva y e imperial.

7. Bibliografía

7.1 Fuentes
DLJ	� Dài Dé戴德 (I a.e.c.): Dàdài Lǐjì jiěgǔ《大戴禮記解詁》, en (2004), Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng

北京.
DBJ	� Huáng Zhēng  黃征 y Zhāng Yǒngquán 張湧泉 (eds.)，Dūnhuáng biàn wén jiàozhù《敦煌變文校注》 

en (1997), Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng北京.
DSQS	� Anónimo (ss. X-XIII): Dà Táng sānzàng qǔjīng shīhuà jiàozhù《大唐三藏取經詩話校注》， en (1997), 

Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng北京.
EY	� Anónimo (circa 230-300 a.e.c.): Ěryǎ《爾雅》， en (2014), Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng北京.
HHS	� Fàn Yè范曄 (398-445): Hòu Hàn shū《後漢書》, en (1965), Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng北京.
HN	� Anónimo (c. s.III- V): Hàn Wǔdì nèizhuàn《漢武帝內傳》, en (1985), Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng

北京.
HNZ	� Liú Ān劉安 (179-122 a.e.c.): Huáinánzǐ《淮南子》, en (1995) Yuèlù shūshè岳麓書社，Chángshā長沙.
HS	� Bān Gù班固 (32-92): Hànshū《漢書》, en (1962), Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng北京.
HSS	� Shěn Qīnhán沉欽韓 (1776-1831): Hànshū Shūzhèng《漢書疏證》, en (2006), Shànghǎi gǔjí chūbǎn 

shè上海古籍出版社, Shànghǎi上海.
LH	� Wáng Chōng王充 (c. 27- 97): Lùn Héng《論衡》, en (1990), Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng北京.
LY	� Kǒng Qiū孔丘 (Confucio; siglo IV a.e.c.): Lúnyǔ《論語》, en Yáng Bǎonán楊伯峻 ed. (1980), Lúnyǔ 

yìzhù《論語譯註》, Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng北京.
MTZ	� Anónimo (c. III a.e.c.): Mù Tiānzǐ zhuàn《穆天子傳》, en (1965), Táiwān shāngwù yìn shūjú台灣商務印

書局，Táiběi台北.
QTW	� Dǒng Gào 董誥et al. (1814): Quán Táng wén《全唐文》, en (1983), Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng

北京.
SHJ	� Anónimo (c. V a.e.c.): Shānhǎijīng《山海經》，en (2021), Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng北京.
SJ	� Sīmǎ Qiān司馬遷 (circa 145-I a.C.): Shǐjì《史記》, en (2014), Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng北京.
SXB	� Wǔ Zétiān武則天 (699-700): Shēng xiān Tàizǐ bēi《昇仙太子碑》, en Wáng Xiǎofāng王小方 (ed.) 

(2016), Luòyáng míng bēi shū xì. Wǔ Zétiān Shēng xiān Tàizǐ bēi《洛陽名碑書系．武則天昇仙太子
碑》, Zhōngzhōu gǔjí chūbǎn shè中州古籍出版社, Zhèngzhōu鄭州.

TY	� Lǐ Fǎng李昉 (925-996) et al.: Tàipíng yù lǎn《太平御覽》，en (1994), Héběi jiàoyù chūbǎn shè 河北
教育出版社, Shíjiāzhuāng石家莊.

TSS	� Sūn Zhū孫洙 (1711-1778): Táng shī sānbǎi shǒu《唐詩三百首》, en (2006), Fùdàn dàxué chūbǎn shè
復旦大學出版社，Shànghǎi上海.

WX	 Zhāng Héng張衡 (78-159): Wén xuǎn《文選》, en (1971), Yìwén yìnshūguǎn藝文印書館, Táiběi台北.
XZ 	� Xún Kuàng「荀況」 (s. III a.e.c.): Xúnzǐ《荀子》, en Fāng Yǒng方勇y Lǐ Bō 李波 eds. (2011), Xúnzǐ《

荀子》, Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng北京.
ZHC	� Wáng Mó王謨 (1731-1817): Zēngdìng Hàn Wèi cóngshū《增訂漢魏叢書》, en (1988), Dàhuà shūjú大化

書局，Táiběi台北.
ZY	 Anónimo (c. s. IX a.e.c.): Zhōuyì《周易》, en (2012), Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng北京.
ZZ	� Zhuāng Zhōu「莊周」 (s. III a.e.c.): Zhuāngzǐ《莊子》, en (2009), Zhōnghuá shūjú中華書局, Běijīng北京.  

Tres volúmenes: vol. 1: caps 1-7; vol.2: caps. 8-22; vol. 3: cap. 23-33.

7.2 Bibliografía
Birrell, A. (1993): Chinese mythology: an introduction, The Johns Hopkins University Press, Baltimore.
------------(trad.) (1999): The Classic of Mountains and Seas, Penguin, Londres.
Cahill, S. (1993): Transcendence & Divine Passion. The Queen Mother of the West in Medieval China, Stanford 

University Press, Stanford.
Ceinos Arcones, P. (2010): El tigre en China: imagen y símbolo, Miraguano, Madrid.



13Zhang, Lan y Sevillano López, David. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95484

Ciruela Alférez, J. J. (2000): «Introducción de Shanhai Jing», in Libro de los montes y los mares: cosmografía 
y mitología de la China Antigua, Yao, Ning and García-Noblejas, G. (Coords.) Miraguano S.A. Ediciones, 
pp. 11-25. 

Creen, H. G. (1976): El pensamiento chino desde Confucio hasta Mao Tse-Tung, Alianza Editorial, Madrid. 
Dashu, M. (2011): «Xiwangmu: The Great Goddness of China», in Monaghan, P. (ed.).   Goddesses in world 

culture, ABC-CLIO, pp. 141-159.
DÙ, Wénpíng杜文平 (2014): La evolución textual y la connotación cultural de las leyendas de Xīwángmǔ《西王

母故事的文本演变及文化内涵》，Tesis doctoral, Nánkāi dàxué南开大学，Tiānjīn天津.
García-Noblejas, G. (2007): Mitología de la China antigua, Alianza Editorial, Madrid.
GĀO, Lìfēn高莉芬 (2011): «Zorro de nueve colas: una investigación de las imágenes y símbolos de animales 

adjuntos a la Reina Madre de Occidente en los retratos Han»〈九尾狐：漢畫像西王母配屬動物圖像及其
象徵考察〉, Zhèngdà zhōngwén xuébào《政大中文學報》, 15, 57-93.

GŌNG, Jìngyún龔靖芸 (2019): «El núcleo de generación de la imagen de la Reina Madre de Occidente en la 
antigüedad» 〈上古西王母形象的生成内核〉, Zhōngyuán wénwù《中原文物》, 4, 4-9.

Goldin, P. G. (2002): «On the Meaning of the Name Xiwangmu, Spirit-Mother of the West», Journal of the 
American Oriental Society, 122, pp. 83-85. 

Hucker, Charles O. «Ming government», En Mote, F. W. - Twitchett, D. (eds.) The Cambridge History of China 
Volume 8: The Ming Dynasty, 1368–1644, Part 2, Cambridge, Cambridge University Press, 1998, pp.9-105.

LIU, Taotao 劉陶陶 (2024): Los mitos chinos. Una guía de sus dioses y leyendas, Folioscopio, Barcelona
Rothschild, N. H. (2015): Emperor Wu Zhao and Her Pantheon of Devis, Divinities, and Dynastic Mothers, 

Columbia University Press, N. York.
Sevillano-López, D. (2023): Edición y traducción de los poemas de la emperatriz Wu Zetian, Universidad 

Complutense de Madrid, tesis doctoral inédita.
Silbergeld, J. (1982): «Mawangdui, Excavated Materials and Transmitted Text: A cautionary Note», Early China 

8, pp. 79-92.
Strassberg, R. E. (ed. y trad.) (2002): A Chinese bestiary: strange creatures from the guideways through 

mountains and seas [Shan hai jing], Berkeley, University of California Press.
MÁO, nà毛娜 (2016): Estudios sobre la imagen de Xīwángmǔ en las pinturas de la dinastía Han 《汉画西王母图

像研究》, Tesis doctoral, Zhèngzhōu dàxué 郑州大学.
Maspero, H. (2000): El taoísmo y las religiones chinas, Trotta, Madrid. 
WĀNG, xiǎoyáng汪小洋 (2020): «La evolución taoísta del Xīwángmǔ después de la dinastía Han» 〈汉代以后

西王母信仰的道教化演变〉, Sìchuān dàxué xuébào 《四川大学学报》, 226, pp. 103-110.
WÁNG, Kūn王琨 (2017): «El análisis sobre los tres pájaros de color cian en los cuentos sobre Xīwángmǔ » 〈

西王母故事系统中三青鸟形象辨析〉, Teoría de la religión y otros estudios religiosos《宗教学理论与其他宗
教研究》, 1, pp. 265-269. 

WÚ, Zhènqí吳振琦 (2012): Motivación de la evolución de la Reina madre del oeste. 《西王母形象演变动因探
析》, Trabajo fin de máster, Zhōngnán Mínzú dàxué中南民族大学，Wǔhàn武汉.

YAO Ning y García-Noblejas, G. (trads.) (2000): Libro de los montes y los mares (Shanhai Jing), Miraguano, 
Madrid.


	Marcador 1
	Marcador 2
	_GoBack
	OLE_LINK19
	OLE_LINK20
	OLE_LINK25
	OLE_LINK26
	OLE_LINK23
	OLE_LINK24
	_Hlk151830891
	_Hlk163585536

