EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Tlu. Revista de Ciencias de las Religiones ARTICULOS
ISSN-e: 1988-3269

De la necromancia a Le Baron-Samedi:
la creacion de un culto vudu

Manuel Maria Medrano Marqués
Universidad de Zaragoza (=

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.95482 Enviado: 10/4/2024 « Aceptado: 20/1/2025

Resumen:En tres décadas del siglo XX, se produjo una enorme evolucion de un particular culto del Vudu en
Haitiy Luisiana. En este trabajo presentamos evidencias de que, desde un ritual y un concepto muy similares
alanecromanciay el culto a los Muertos en Espafiay Europa, los Guedé y su jefe y padre, Le Baron-Samedi,
han llegado a constituir en la creencia y practica de este sistema magico-religioso un grupo de espiritus
muy jerarquizado, de gran popularidad, considerados muy valiosos para mantener el equilibrio espiritual asi
como el conocimiento de los ancestros, son guardianes de los nifios, «dioses» de la fertilidad, y dan buenos
consejos en las ceremonias. Con algunos testimonios que apuntan incluso a su deificacion, este culto nos
muestra un desarrollo propio del Vudu en América, partiendo en origen fundamentalmente de elementos
europeos.

Palabras clave: brujeria en la Roma Antigua; hechiceria en Espafa; Vudu en América; envio de muertos;
espiritus de la Muerte; tendencia a la divinizacion.

ENFrom necromancy to Le Baron-Samedi: the creation of a Voodoo cult

Abstract: In three decades of the 20th century, an enormous evolution of a particular Voodoo cult took place
in Haiti and Louisiana. In this paper we present evidence that, from a ritual and a concept very similar to
necromancy and the cult of the Dead in Spain and Europe, the Guedé and their chief and father, Le Baron-
Samedi, have come to constitute in the belief and practice of this magical-religious system a very hierarchical
group of spirits, of great popularity, considered very valuable to maintain the spiritual balance as well as the
knowledge of the ancestors, they are guardians of the children, «gods» of fertility, and give good advice in the
ceremonies. With some testimonies that even point to their deification, this cult shows us a self-development
of Voodoo in America, starting in origin fundamentally from European elements.

Keywords: witchcraft in Ancient Rome; sorcery in Spain; Voodoo in America; sending dead; spirits of Death;
divinization tendency.

Sumario: 1. El Vudu en América. 2. Necromancia y practicas magicas ligadas a los muertos: Espana y Haiti. 3.
La familia Guedé. 4. Culto, potencias, ambito y simbologia. 5. Conclusiones. 6. Bibliografia. 7. Documentales.

Como citar: Medrano Marqués, Manuel Maria (2025): “De la necromancia a Le Baron-Samedi: la creacion de
un culto vudu”, Tlu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-95482. https://dx.doi.org/10.5209/ilur.95482.

1. El Vudi en América

En este y otros estudios que se realizan sobre el Vudu, debemos tener presente una serie de criterios de par-
tida. Primero, que hay que huir de toda injerencia o deformacion causada por prejuicios politicos o raciales,
y por supuesto los religiosos que han sido y son muy frecuentes y poderosos. En segundo lugar, que el Vudu
en América ha tenido y tiene una potente evolucion a lo largo de la Historia, siendo su forma actual la que
cristalizd esencialmente en el siglo XIX ya avanzado y en los siglos XX y XXI, muy distinta de las referencias,
expresiones y manifestaciones de periodos anteriores. En tercer lugar, las comparaciones entre el Vudu en
Ameéricay el Vudu en Africa frecuentemente no tienen en cuenta dos realidades; la primera, que en América
la sintesis con elementos europeos fue muy determinante del resultado final, evolucionando hacia formas
cada vez mas diferenciadas de las precedentes y, después, que en Africa también se ha producido una evo-
lucién con el paso de los siglos, asi que cualquier comparacion debe tener en cuenta ambos escenarios.
Y en cuarto lugar, que en América hay dos ambitos de practica del Vudu, Haiti y Luisiana (Nueva Orleans

lu (Madrid) 30 2025: e-95482 1


https://dx.doi.org/10.5209/ilur.95482
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:medrano%40unizar.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-4281-4822

2 Medrano Marqués, Manuel Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-95482

especialmente) con diferencias pero también con intercambios mutuos en diversos periodos y, para hacer
mas compleja esta realidad, actualmente en Nueva Orleans y otros lugares se practican ritos estrictamente
haitianos llevados alli por iniciados en Haiti, gentes que muchas veces son de origen estadounidense.

Para centrar el tema estimamos conveniente comenzar, ante la confusion generada por peliculas, series
de television, libros, comics, etc., por una breve explicacion de lo que es el Vudu'. Nos cuenta Moreau de
Saint-Méry (1797: 46), que «Vaudoux significa un ser todopoderoso y sobrenatural, del cual dependen todos
los acontecimientos que suceden en el mundo»?. Descourtilz (1809: 180, nota 1) nos dice que «esta palabra
expresa un ser todopoderoso y sobrenatural, al cual deben obedecer las otras criaturas». Gonzalez Mufioz
(2009: 25) asume que es un «culto a los espiritus ancestralesy», y Humpalova (2012: 6) lo define como «un
sistema muy estructurado de religion y magia», lo cual seria valido para el Vudu de Haiti y el de Luisiana. En
todo caso, como dice Métraux (1958: 81): «Es una religion practica y utilitaria que se preocupa mas de los
asuntos de la tierra que de los del cielo.».

Comenzaremos por tratar del Vudu en Haiti. Sus centros de culto (humfd) tienen una estructura similar a
las cofradias, o congregaciones jerarquizadas (sosyete), y al frente de cada uno hay un hungan (‘sacerdote’) o
una mambo (‘sacerdotisa’) que dirige a la comunidad de creyentes (sévités o serviteurs), sus rituales y cultos,
etc. Constituyen parte importante de la hermandad del templo los y las hunsi, siendo mayoria las mujeres,
que participan y ayudan en las ceremonias y otras actividades del centro y reciben formacion progresiva e
iniciacion, asi como otros cargos que conllevan diversas responsabilidades. Estos humfé son autbnomos
entre si, sin estructuras superiores, y pueden tener sus propias costumbres unicas pues «mientras no se al-
tere el orden general de las ceremonias, las innovaciones de detalle, sobre todo si son pintorescas, son bien
recibidas por el publico»®, si bien respetan un reglamento general (régleman) que se puede estudiar como
base de todo el sistema.

En el acceso a los humfo, se encuentra el peristilo (péristyle, peristil o tonnelle), que suele ser una es-
tancia abierta por los lados pero techada, en cuyo centro se halla el poteau-mitan o poste central, que es el
eje del cosmos metafisico, la via por la que acceden a las ceremonias los espiritus que son llamados y que
«montarany» (poseeran) al servidor (cheval o chwal) o servidores destinados a ello porque asi lo han querido.
El peristilo esta conectado con el santuario en el que se encuentra el bagui, camara del santuario donde se
halla el pé o altar de los Joa*.

Creen en un ser supremo, Bondyé (Bon Dieu) también llamado Gran Mét5, y en una compleja y extensa
existencia de espiritus, los loa (probablemente del francés /oi, ley)® o mystéres (misterios), que no son divi-
nidades. Dios no tiene culto, pues es inalcanzable, y los rituales se centran en conseguir el favor de los loa,
intermediarios con Bondyé y muchas veces dispensadores directos de lo que se desea. No existe en el
Vudu cielo ni infierno en el sentido de las creencias monoteistas mas extendidas. En cuanto a su origen, hay
autores como Gonzalez Muioz (2009: 16) que lo retrotraen al siglo XVII, y Métraux (1958: 30), siguiendo lo
expuesto por Moreau de Saint-Méry, al XVIIl, siendo muy posible que su forma actual empiece a constituirse,
en realidad, en el siglo XIX (aunque sus raices africanas y europeas son muy anteriores), y es seguro que
continda evolucionando’.

En resumen, el Vudu haitiano es un sistema magico-religioso muy complejo, en el cual hay algunos ele-
mentos de culto y acciones rituales fundamentales para su comprension. Entre los mas destacados se en-
cuentra el desfile de las banderas?, en el cual se resume una parte importante de las raices histéricas y la
esencia de las creencias del Vudu. Sus origenes son, basicamente, ensefias o banderines en los cuales el
elemento principal es el color, o colores, del espiritu (loa/lwa) al que esta destinada la celebracion religio-
sa. La evolucion material de banderas y estandartes hasta su aspecto y técnica de fabricacion actuales,
ha tenido lugar en los ultimos 200 anos. Telas de vivos colores, lentejuelas, cuentas brillantes, copias de
cromolitografias de santos catélicos, etc., no han desvirtuado sus origenes y tampoco, para los creyentes,
su significado. Esta muy claro que el origen de las banderas y estandartes rituales empleados en el Vudu
haitiano es una sintesis entre lo europeo y lo africano®, de forma incluso mas simple que en el caso de los
veve'®y, al igual que estos diagramas césmicos, se desarrollan especialmente desde el siglo XIX, con varios
momentos de fuerte evolucion.

Como punto de partida importante al analizar cualquier aspecto del Vudu, hemos de tener en cuenta que,
aungue en el Vudu haitiano hay elementos de origen africano desde sus inicios, también hay un aporte fun-
damental de elementos europeos que se produce a partir del siglo XIX. Los blancos europeos participaron

' Los términos que vamos a utilizar generalmente para escribir los nombres y conceptos del Vudu seran los empleados en espa-
fol, extraidos de las publicaciones en este idioma, si bien en algunos casos, por adopcion de los investigadores hispanos o para
mejor comprension del lector, se utilizara la palabra en lengua créole haitien (kreyol ayisyen) o en francés. Para mayor comprensi-
bilidad e informacion util acerca del significado de los términos del Vudu que utilizamos y de otros muchos, se pueden consultar
los glosarios de Rigaud, 1953: 419-428; Deren, 1953: 325-338; Métraux, 1958: 325-329; Davis, 1988: 293-301; Kwosek, 2006:
199-204; Crocker, 2008: 2-4, y Platoff, 2015: 19-20; entre otros.

2 Todas las traducciones de los textos originalmente publicados en francés o inglés, son responsabilidad del autor.

3 Métraux, 1958: 82.

4 Los loa o lwa, son también designados como zanj (‘angeles’), espri (‘espiritus’) o sen (‘santos’) en Haiti (Michel, 2001-2002: 141,
nota 6).

5  De Grand Maitre, evidentemente por influencia de la francmasoneria.

6 Gonzéalez Munoz, 2009: 35.

7 Véase Medrano, 2021.

8 Medrano, 2021-2022.

¢ Medrano, 2021-2022.

0 Medrano, 2021: 411-413.



Medrano Marqués, Manuel Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-95482 3

en los rituales, creencias y cultos Vudu ya en los siglos XVIII y XIX, tanto en Haiti como en Nueva Orleans, y
las influencias de la francmasoneria, los grimorios y la magia europea en general han sido muy notorias en
este sistema religioso.

Al respecto de todo esto, podemos citar lo que dice Métraux (1958: 239):

Ciertamente, la herencia cultural de Africa ha encontrado un clima social propicio [en Haiti], (...) Pero,
a fuerza de hablar de Africa, se olvida Francia cuya contribucion a la magiay a la hechiceria haitianas
estalejos de ser despreciable. jUn numero muy grande de practicas y creencias, sedicentes africanas,
tienen un origen normando, picardo o limosin! El mundo de la magia europea apenas es diferente al
de Africa.

Y tiene razdn, si bien él olvida que entre las herencias que cristalizaron en la sintesis del Vudu, también
habia elementos espanoles, presentes en el Caribe desde muchas décadas antes, y otros comunes a va-
rios pueblos europeos. Ademas, ya Moreau de Saint-Méry (1797: 50) nos cuenta que: «Blancos que estaban
espiando los misterios de este culto, tocados por uno de los miembros que los habian descubierto, se han
puesto a veces a danzar, y han consentido en pagar a la Reina Vudu». Y también nos informa sobre elemen-
tos europeos en la vestimenta de la Reina Vudu (Moreau de Saint-Méry, 1797: 46). Por cierto que, entre la
extensa familia religiosa de Marie Laveau, Reina del Vudu en la Nueva Orleans del siglo XIX, habia también
mujeres blancas (Turner, 2006: 124). Es decir, la presencia de blancos en rituales vudu es bastante temprana.

En Luisiana™ no hay templos para realizar ritos ni culto, y existe una diversidad que pasaremos a comen-
tar breve pero suficientemente. Por una parte, estan quienes sostieneny practican que el corazon del verda-
dero Vudu de Nueva Orleans (al que denominan The Religion) son los Ancestros, y que sus practicantes, The
Community of the Faithful, no tienen iniciacion ni rito publico. Son devotos que realizan servicios religiosos a
los Antepasados, generalmente en altares dentro de sus propios domicilios y, de hecho, esta religion es un
modo de vida para quien cree. The Community of the Faithful se distancia completamente de Marie Laveau
y sus seguidores por la comercializacion de sus practicas, su explotacion turistica y la banalizacion de sus
creencias y culto. Por otra parte, estan los seguidores de Marie Laveau, Reina del Vudu que hizo predominar
el culto al loa Li Grand Zombi sobre los demas espiritus. Li Grand Zombi se identifica con Damballah Wedo a
quien se rinde culto no como culebra sino por lo que simboliza, la ondulacion del universo, representada por
Damballah Wédo, el Misterio Supremo, la serpiente césmica sagrada que recorre la béveda del cielo junto
a su esposa arcoiris, Aida Wedo. A ambos, Damballah y Aida, nos dice Alvarado (2020: 54 y 56) que se les
servia (rendia culto) conjuntamente en el Vudu de Nueva Orleans. El Vudu de Marie Laveau utiliza talisma-
nes, amuletos, conjuros, etc., y cuando la Reina murio, la gente comenzé a hacer peticiones en su lugar de
enterramiento marcando su tumba con tres cruces (XXX) usando para ello ladrillos rojos rotos de las tumbas
proximas y dejando ofrendas al pie de la tumba (Alvarado, 2020: 41-42). Conocemos perfectamente el ca-
racter simbdlico de estas cruces, que son points (pwens) definidos por Métraux (1958: 329) como: «Término
magico-religioso que significa “poder sobrenatural”, “fuerza magica”, “efluvio mistico”.». Es decir, son puntos
de podery energia, como lo son en los veve haitianos las estrellas de ocho puntas, las cruces solares y el Ojo
pandptico en representacion caracteristica de la simbologia masdnica®™.

Finalmente, hay una influencia cada vez mayor del Vudu haitiano en Nueva Orleans. Alvarado (2020 : 49)
nos informa de que:

Hoy, el Vudu en Nueva Orleans esta teniendo un fuerte sabor haitiano debido al niumero creciente de
gente que se traslada a Nueva Orleans que ha sido ya iniciada en el Vudu haitiano. Al menos la mitad
del sector del Vudu comercial y del conjuro parecen ser nuevos en Nueva Orleans como resultado
del Huracan Katrina. Como las congregaciones crecen bajo las Mambos y Hungans, mas gente esta
siendo iniciada en el Vudu haitiano y los ritos tradicionales del Vudu de Nueva Orleans y sus Reinas
estan en riesgo de desaparicion.

No obstante, la influencia del Vudu haitiano en el de Nueva Orleans se ha producido en varios momentos
pues, como dice Long (2005: 279): «Esta religion emergente fue reforzada por la llegada de refugiados hu-
yendo de la revolucién haitiana a principios del siglo XIX.».

En resumen, con frecuencia resulta dificil desentranar nitidamente en el Vudu, en muchisimos aspectos,
qué vino de Africa, qué vino de Europa, qué era ya comun entre los lugares y territorios de los que procedian
los individuos que generaron este sistema magico-religioso en Haiti y Nueva Orleans, y qué aportaron unos
u otros considerando, ademas, que ya en los siglos XVIIl y XIX habia blancos participando en las ceremonias
y celebraciones que tenian lugar en ambos ambitos. Debiendo tenerse en cuenta también, como vamos a
ver, los desarrollos propios que han tenido lugar en América.

2. Necromanciay practicas magicas ligadas a los muertos: Espana y Haiti

De la practica de la necromancia, procedimiento adivinatorio que consiste en predecir el futuro por medio
de la invocacion a los espiritus de los muertos, hay ejemplos muy antiguos. Un caso espectacular que nos
comenta Fontana Elboj (2021: 245-264) se puede ver en la Farsalia (VI 412-830) de Aneo Lucano. En este
texto Sexto Pompeyo acude a la espantosa y funesta bruja Ericto para que le vaticine el final de la batalla,

" Medrano, 2021: 404-406 y 410-413.
2 Véase Medrano, 2023.
8 Medrano, 2021: 406-407 y 410.



4 Medrano Marqués, Manuel Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-95482

paralo cual esta elige un cadaver reciente al que obliga a volver a la tierra. Le hace regresar a la vida para que
pueda hablar, impidiéndole morir completamente, para que emita la profecia que se le ha solicitado a Ericto.

En la Europa de los siglos XVI y XVII la necromancia siguié siendo practicada, y visible en ocasiones, asi
como la hechiceria basada en los muertos. Por ejemplo, Fajardo Spinola (1992: 175) hablando de Canarias
nos informa:

Si las animas de los que murieron tienen poder para intervenir en las cosas de este mundo, las cosas
todas relacionadas con los muertos parecen poseer influencia magica. Las denuncias nos hablan de
mujeres que andan en los cementerios. La tierra de sepultura, los huesos de difunto', las calaveras™
y la ‘carne momia’® se utilizan para diversas operaciones de hechiceria; lo mismo que los objetos de
los difuntos -la rueca de una mujer [Las Palmas, afio 1524], una mortaja- y muy especialmente, la soga
con que se ahorco a alguien, piedras de la horca [La Orotava, afo 1627] o la ropa [Las Palmas, afo
1524] o dientes de un ahorcado [La Orotava, afo 1672]

Estas referencias son importantes y muy representativas ya que, como dice Fajardo Spinola en varias
ocasiones”, la hechiceria en Canarias se nutre de los procedimientos magicos de Castilla, Andalucia y
Portugal, esencialmente.

En los siglos posteriores estas practicas y creencias continuaran, y Lison Tolosana (1992: 314-315) nos
habla, refiriendose al ambito de Galicia, de los males que pueden aquejar a un vivo causados por el espiri-
tu de un muerto, que puede ser evocado ritualmente. También respecto de Galicia, Lisén Tolosana (2004
15-16) informa del uso magico de huesos de difuntos, tierra sagrada de cementerios, asi como del malestar
que proviene de difunto. Los difuntos, segun recogio6 Lison Tolosana (2004 81, 94, 97) pueden provocar de-
caimiento y enfermedades en una persona, e incluso sus animas son capaces de penetrar en los cuerpos
de familiares o conocidos y causarles trastornos y desorganizacion mental, enfermedades del alma. Son
muy interesantes diversas referencias de Lisén (2004: 117 y 119) a la forma de determinar que un difunto es
la causa de una enfermedad infantil, al valor magico de la tierra de las encrucijadas por las que pasan los
muertos, de la tierra de sepultura, de gran valor ritual si la enfermedad se atribuye a un muerto. Finalmente
citaremos dos parrafos mas de Lison (2004 145): «La enfermedad puede ser consecuencia, en cuarto lugar,
de la penetracion, ocupacion y dominio del cuerpo humano por espiritus de personas ya muertas, conocidos
o no, familiares o extrafios al espirituado.». Y'®:

La necromancia [...] En cuanto a Galicia viene explicitamente documentada [...] [en los afos 1612-1613]
[...] la viuda Hermida [...] ‘curaba diciendo que un espiritu le decia como habia de curar, y que este
espiritu era de una difunta [...] y adivinaba cosas por venir [...]' [en los afios 1650-1651] [...] testificacion
contra una viuda de Manlle porque ‘hablaba con los difuntos y de todos era llamada para curarlos en
sus achaques [...]’

Ahora veamos un rito de necromancia en el primer tercio del siglo XX en Haiti, narrado por Seabrook
(1929: 81-91) con bastante detalle en su apartado “EL ALTAR DE LAS CALAVERAS”. A este culto lo denomina el escritor
norteamericano le culte des morts, y dice que su informador le especificé que no se trata de un ritual vudu,
que los vuduistas ortodoxos lo odian y no quieren saber nada de él. Denomina a la protagonista principal del
rito una «Nebo» del culte des morts, y describe asi el altar de los craneos: una mesa comun con un mantel
sobre el que habian colocado huesos, craneos, una pala, un pico, una cruz de madera pintada (envuelta en
piel de boa), velas. No habia simbolos vudu ni objetos sagrados. Protagonizan la ceremonia tres oficiantes,
todas mujeres, la principal vestida estilo Baron-Samedi: chaqué negro de hombre de cola larga, sombre-
ro alto de seda y gafas oscuras. Ahora ella es Papa Nebo, el oraculo. Una de las otras mujeres es Gouédé
Mazaccay lleva un saco con un recién nacido y parte de un cordén umbilical, todo envuelto en hojas vene-
nosas. La tercera mujer lleva un turbante alto, una botella de ron medio vacia y una cachiporra, es Gouédé
Oussou, la Mas Borracha.

Los fieles buscan, a través de los oraculos, contactar con personas muertas. El oraculo, Papa Nebo, habla
con los muertos y luego da instrucciones, e indica las ofrendas que se pondran en las tumbas, los exorcis-
mos que se pronunciaran, y los ouangas'® que se haran con partes de cadaveres humanos. Después las tres
mujeres van al cementerio con una pala, un pico y otros instrumentos, y encienden una vela al pie de la cruz
de madera del cementerio. Llaman a Baron Samedi, que es el espiritu del cementerio, le piden permisoy le
prometen ofrendas. Cuando Baron concede su proteccion, roban una tumba con pico y pala y se llevan el
cuerpo del difunto que buscaban.

Posteriormente, hacen usos nigromanticos de varias partes del cadaver: grasa de sesos para potenciar
armas, el corazén secado para ouangas y otros amuletos, o el craneo y los huesos para la parafernalia del

' Fajardo Spinola, 1992: 175, nota 498: «Las Palmas, 1524... “Que sin tierra o huesos de difunto no se podian hacer hechizos”».

s Fajardo Spinola, 1992: 175, nota 499: «“Una calavera la mitad de ellay llena de tierra de sepulturay enterrado en la dicha tierra un
mufeco de cera...”, para maleficio (La Orotava, 1653...».

6 Fajardo Spinola, 1992: 175, nota 500: «“Carne momia de hombre” (Las Palmas, 1524...».

7 Fajardo Spinola, 1992: 189, 210, 491-492.

& Lison Tolosana, 2004: 217, nota 172.

9 Se refiere a los wanga, amuletos caracteristicos del Vudu en Haiti y Luisiana (donde se denominan gris-gris), y de otros ambitos
maégicos como Europa (Espafia en concreto) o el norte de Africa. Son encantamientos portatiles, para llevar encima, colgando del
cuello, como pulsera, etc. Véase Medrano, 2022c.



Medrano Marqués, Manuel Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-95482 5

altar. Seabrook nos dice finalmente que los hechiceros de cadaveres y sus partidarios, practicantes de este
culte des morts, son un grupo de brujeria limitado y temido.

3. La familia Guedé

El ritual descrito por Seabrook en el Haiti de los afios 20 del pasado siglo, podria perfectamente equipararse
aun culto alos muertos, con necromancia incluida, en Europa, siendo las diferencias escasas y consistentes
basicamente en la denominacion de las tres oficiantes. Resulta sorprendente ver como, 20 afos después de
este testimonio, se ha producido una evolucion y estructuracion notable en este culto. Marcelin (1947: 119-131)
trata de /a famille des Guédé y comienza diciendo:

Los Guedé son los loa de la muerte, que habitan los cementerios y asumen los atributos del duelo.
Muy numerosos, forman en la clase de los Rada®® una gran familia la cual se subdivide en 117 nachons
(naciones)?'. Baron-Samedi, Baron-Cimetiére, Baron-la-Croix, Grande Brigitte, Guédé-Nibo son los
miembros mas importantes de esta familia. Los tres Guedé que llevan el titulo de ‘Baron’ constituyen
una especie de triada y sus nombres estan casi siempre asociados en los textos liturgicos, aunque
sus funciones y sus atributos sean diferentes.

En la descripcion de los Guedé (los Gouédé de Seabrook) que nos hace Marcelin (1947:119-131), establece
como padre de todos ellos a Baron-Samedi, del que dice??:

Baron-Samedi es un dios [sic] exigente, egoista y susceptible. No se presenta en una ceremonia mas
que cuando oye los tres golpes secos del tambor Raday el Credo. A veces viene en medio de una fies-
ta sin ser invitado. Su conducta es entonces deplorable. Insulta a las personas presentes en términos
groseros y exige de ellas cosas notoriamente imposibles. Como tiene la reputacion de ser un /oa terri-
ble, capaz de los peores excesos, y como cada uno sabe que, pronto o tarde, tendra tratos con €l, se
busca apaciguarle ejecutando tres danzas en su honor. El participa en estas danzas y ordena que se
honre de la misma manera a cada uno de los /oa de su escolta. Su nimero es tan grande que termina
por acaparar casi toda la ceremonia, privando asi a los otros dioses [sic] de las danzas y los cantos
que les son debidos. Podemos deshacernos de sus molestias prometiéndole una ceremonia para él
solo, pero, incluso asi, N0 conseguimos siempre hacerle partir, porque siente un placer malicioso en
crear confusion en las fiestas de sus rivales.

También nos informa Marcelin (1947: 124) de que: «En los houmfors Baron-Samedi se simboliza por una
cruz negra de unos 150 m. de altura. [...] Dos pequefias cruces representan a los otros dos Barones.». Es
decir, sefala una jerarquia en la que primero esta Le Baron-Samedi, e inmediatamente después Baron-
Cimetiere y Baron-la-Croix, muy similares al loa principal y con funciones complementarias. Después viene
Grande Brigitte, esposa de Baron-Samedi y madre de los Guedé. Y tras ella Guedé-Nibo, Guedé-Vi, Guedeé-
Brave, Cap(i)taine Guedé, y otros /oa con funciones mas o menos especificas y a veces confusas.

En 20 afios vemos como se ha estructurado y dotado de contenidos a este culto, estableciendo la prio-
ridad de Le Baron-Samedi sobre los demas espiritus, confiriéndole mucho mas protagonismo y relegando
a Papa Nebo (Guedé-Nibo) y especificando responsabilidades y jerarquias entre los Guedé. No obstante,
Guedé-Nibo, que tiene cierto caracter falico, ain goza de importantes funciones? como:

Nibo es el ministro del Interior en el Gobierno de Baron-Samedi. Es un politico loco que usa la de-
magogia y del cual hay que tener cuidado. [...] Los fieles invocan a veces a Nibo en su houmfor para
pedirle noticias de padres que viven en provincias o en el extranjero. Se le invoca también para entrar
en comunicacion con los muertos. Si la persona que se quiere consultar ha muerto recientemente, el
hougan se dirige al cementerio donde, después de haber pedido permiso a Baron-Samedi, invoca a
Nibo a medianoche, hora en la cual los muertos salen de la tumba para pasearse por el cementerio.
[...] Los que son capturados por él ejecutan una danza obscena para la cual se proveen de un falo de
medio metro de longitud. Guedé-Nibo juega un papel muy importante en hechiceria. Bajo su égida
los magos desentierran los cadaveres para servirse de ellos en sus malas obras. Esta operacion se
desarrolla en un lugar solitario. Sobre una mesa cubierta con un mantel rojo se colocan huesos y cra-
neos, un pico, una palay una vela negra. [...] Lliegados ante la tumba que se disponen a abrir, invocan a
Baron-Samedi y no se ponen manos a la obra hasta que han obtenido su permiso.

Vemos como el antiguo Papa Nebo guarda algunas de sus funciones, mientras que los antiguos Guedeé-
Oussou y Guedé-Masaka (asi se denominan ahora) son espiritus muy subalternos?*.

Una década después de Marcelin, Métraux (1958: 99-103) nos habla también de los Guedé, y estas son
las caracteristicas observadas por él y que nos transmite:

20 Los espiritus del Vudu se clasifican a nivel general, en dos grandes grupos, Rada y Petro, constituyendo dos ramas rituales con
liturgias separadas. Los loa rada son «amables» y «tranquilos», los loa petro son «calurosos» o «intensos», mas bruscos que los
rada. Véase Medrano, 2022b: 73-75 y 82-83. Nota del autor.

21 Nachon o Nanchon puede traducirse por «Nacion de /oa, grupo étnico o potencial de misterios» (Rigaud, 1953: 425) o de forma
similar por «Nacion, tribu, grupo de culto o clan» (Deren, 1953: 334). Nota del autor.

22 Marcelin, 1947:121.

2 Marcelin, 1947:126-127.

24 Marcelin, 1947:129 y 131.



6 Medrano Marqués, Manuel Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-95482

Los miembros de la gran familia de los Guedé ocupan, en relacion a los otros /oa, una posicion mar-
ginal. La ambigliedad de su estado probablemente se debe al hecho de que son los genios de la
Muerte. Los otros /oa los temen y buscan evitarlos, de modo que en las ceremonias los Guedé llegan
generalmente hacia la tarde, después de que los otros /oa han sido saludados. [...]... por su cinismo, su
jovialidad y sus obscenidades, templan el miedo y la vaga angustia que provocan. Su llegada es siem-
pre acogida con alegria por la asistencia. [...] Poseen un rico repertorio de canciones obscenas que
cantan con cara estupida, el dedo levantado y prolongando indefinidamente algunas notas. Su danza
favorita es la banda que se caracteriza por violentos balanceos y poses lascivas. [...] Baron-Samedi,
Baron-la-Croix, Baron-Cimetiére, Guedé-nibo y Mme Brigitte son los representantes mas prominen-
tes de esta formidable familia. Los ‘Barones’ forman una especie de triada tan unica, que no se sabe si
son divinidades distintas o los tres aspectos de una Unica y misma divinidad. La imaginacion popular
presta a Baron-Samedi la apariencia de un empresario de pompas funebres. Su emblema es una cruz
negra sobre una falsa tumba en la que se pone un sombrero de copay un abrigo negro. [...] La esposa
del Baron, Grande-Brigitte, Maman o Mlle Brigitte, tiene también autoridad sobre los cementerios, en
particular sobre aquellos donde una mujer ha sido enterrada la primera. De su unién con Baron han
nacido [...] una buena treintena de Guedé... [...] De hecho, los atributos de Guedé-nibo se confunden
con los del jefe de la familia de los Guedé. Vela en las tumbas y es a él a quien los magos deben diri-
girse si quieren servirse de un muerto en sus ritos de brujeria.

En la estructuracion progresiva del culto a los Guedé que estamos viendo, Métraux recoge que los Guedé
son espiritus joviales y obscenos, que son acogidos con alegria por los creyentes cuando se manifiestan
mediante la posesion de uno o varios de ellos durante una ceremonia. Apunta ya este autor que no se sabe si
hay tres «Barones» 0 son aspectos de la misma entidad, y resalta la figura de Manman Brigitte indicando que
hay un buen numero de Guedé, una buena treintena, nacidos de su union con Le Baron-Samedi. Y habla de
la confusion (que mas bien es una absorcion) de los atributos de Guedé-Nibo con los de Le Baron-Samedi.

4. Culto, potencias, ambito y simbologia

Este era el estado de la evolucion del culto a los Guedé en los afos 50 del pasado siglo, pero el proceso ha
seguido desarrollandose. Primero hay que destacar que, desde practicas similares ala necromanciay el cul-
to alos muertos europeos, hemos llegado a una estructuracion propia muy distinta que, sin duda, conté con
laenorme influencia de lo que fue creandose en los humfd a lo largo de varias décadas pero, probablemente,
también, en circulos vuduistas con cierta formacion intelectual. En segundo lugar, hay que tener en cuenta
que no se encuentra rastro alguno de Le Baron-Samedi en Africa, y muy dudosos acerca de los Guedé?®, por
lo que podemos pensar que es un producto de desarrollo haitiano a partir de elementos de origen europeo.
De todas formas cabe recordar que un elemento tan importante en el Vudu haitiano como los veve, esos
diagramas sagrados, esotéricos y simbdlicos que son los equivalentes graficos de un loa y reproducen su
imagen césmica, y que son fundamentales en el ritual, no se han identificado como derivados de Africa®®,
pero si tienen cierta similitud funcional con los diagramas de la magia europea, los pentaculos. Y, ademas, ya
Métraux (1958: 140) nos hablaba de la influencia de la francmasoneria en el Vudu.

Que han seguido cambiando cuestiones referentes al culto de los Guedé es evidente. Asi, mientras que
Métraux nos decia que ocupaban una relacion marginal respecto a otros /oa, quienes los temian y evitaban,
la familia de los Guedé es vista actualmente como mediadora entre fuerzas, asi que ellos ayudan a lograr el
equilibrio entre los loa «agresivos» (petro) y los kamables» (rada)?’. De hecho, ademas de que Le Baron-Samedi
en concreto es uno de los pocos loa a los que se dedican banderas?®, Platoff (2015: 6-8) informa de que una
sociedad vudu posee generalmente, al menos, dos drapo Vodou y que con frecuencia se utilizan en las ce-
remonias banderas de dos /oa de caracteristicas opuestas, uno «tranquilo» o «amable» (como Damballah) y
otro «caluroso» o «intenso» (como Ogou Feray), creando un balance de fuerzas. Esta ceremonia se denomina
sévis drapo de. Pero a veces se utilizan tres banderas en el ceremonial, denominado entonces sévis drapo twa,
siendo la tercera bandera la de un /oa de la familia de los Guedé porque estos espiritus median entre los «tran-
quilos» y los «intensos». Todo ello de acuerdo con la filosofia del balanse (equilibrio entre fuerzas espirituales).

Asi que los Guedé, y especialmente Le Baron-Samedi, han pasado de ser marginales y /oa a evitar por
otros, a ser fundamentales en el equilibrio espiritual, algo muy importante en el Vudu.

Pero hay otro aspecto extraordinariamente relevante, que es el referente a la magia y los hechizos.
Mientras que tradicionalmente se considera al loa Met Kalfou (Maitre Carrefour) como el espiritu de los cru-
ces de caminos, lugares frecuentados por los malos espiritus y propicios a las artes magicas, el Senor de las
Encrucijadas, un gran mago y gran sefor de los encantos y sortilegios, que recibe el homenaje de los brujos
y preside sus encantamientos y sus hechicerias?®, Le Baron-Samedi ha ido ocupando buena parte de estas
funciones. En este sentido Métraux (1958: 237 y 242) nos informa:

Los ritos de hechizo, en virtud de las leyes de la magia imitativa, deberian actuar mecanicamente. Pero
solo son eficaces si, previamente, nos hemos conciliado con el Maitre-des-Cimetieres, Baron-Samedi:

25 Deren, 1953: 272.

26 Deren, 1953: 276.

27 Platoff, 2015: 8.

28 Las drapo Vodou son objetos sagrados de gran importancia, que deben santificarse (Medrano, 2021-2022: 165-166).
29 Veéase Medrano, 2021: 408-409 y figura 4.



Medrano Marqués, Manuel Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-95482 7

el hechicero mas poderoso no podria matar a su victima si Baron no ha ‘trazado el contorno de su tum-
ba'. [...] Los ‘trabajos’ de los hechiceros se desarrollan en el secreto de los houmfo, en las encrucijadas
solitarias y al pie de las cruces de Baron en los cementerios.

En este aspecto de la potencia de Le Baron-Samedi en la hechiceria, nos vamos a detener en algo muy
caracteristico de Haiti, aunque con raices también en Europa. Sin embargo, aqui ha evolucionado de manera
espectacular. Se trata de les expéditions o I'envoi morts. Marcelin (1947: 120) nos dice: «Por otra parte, los
ritos de hechiceria en los que Baron-Samedi juega un papel muy importante se dice que son “expéditions”;».
Métraux (1958: 243-244) explica algo mas este hechizo:

Los envios [Les expéditions]. La mas temible de las operaciones de magia negra, de la que la gente
del pueblo no deja de hablar, es el ‘envio de muertos’ [I’envoi morts] o ‘despacho’ [expédition]. El que
se ha convertido en la presa de uno o varios muertos que se han lanzado contra él, enflaquece, escupe
sangrey se extingue rapidamente. El desenlace de este encantamiento es siempre fatal, a menos que
la naturaleza del mal haya sido diagnosticada a tiempo, y que un hungan habil tenga éxito liberando la
presa de los muertos. [...] El éxito de esta conjuracion depende sin embargo de la buena voluntad de
Baron-Samedi, el todopoderoso sefior de los muertos. El boko®° golpea tres veces su machete sobre
la piedra consagrada al dios [sic] repitiendo cada vez su hombre. Entonces es poseido por Baron-
Samedi el cual, expresandose por su boca, ordena al solicitante que vaya a medianoche al cementerio
y le ofrezca alli bananas y patatas crudas picadas en trozos menudos, delante de la cruz que es su
simbolo. Luego habra que tomar un pufiado de tierra para cada uno de los ‘muertos’ que se desea
enviar y extenderlos sobre el camino que su victima acostumbra a seguir. Poco importa que toque o
pise esta tierra: los muertos penetraran en su cuerpo y no lo dejaran mas. También se puede tomar de
las tumbas tantas piedras como ‘muertos’ se desea enviar. Se las debe arrojar luego contra la puerta
de la persona que se quiere ‘matar’.

Y, como nos indica Métraux (1958: 244-245). «El tratamiento para los envios de muertos. Las enferme-
dades producidas por un envio de “muertos” son, segun los hungan, muy dificiles de curar. Se requieren
muchos esfuerzos para hacer soltar su presa a los “muertos”, que se aferran al organismo en el que han sido
alojados.».

Por su parte, Wade Davis (1988: 296-297) nos dice: «Expédition: Un espiritu muerto (ver I’envoi morts), el
acto de enviar un espiritu muerto. [...] L’envoi morts: Enviar un espiritu muerto, uno de los mas potentes de
los actos oscuros en el repertorio del bokor.».

La practica de instalarse en un cuerpo ya la vemos en Apuleyo (El asno de oro Ill 17-18), en la descripcion
del taller de una bruja®"

Y habia expuestos alli gran cantidad de restos de cadaveres, algunos profanados durante el duelo y
otros después de haber sido enterrados: aqui, narices y dedos; alli, clavos de crucificados con carne
aun adherida; por alla guardaba sangre de gente asesinaday calaveras rotas arrancadas de las bocas
de las alimafas. [...] ...los cuerpos cuyos cabellos ardian entre silbidos y chisporroteos adquirieron
espiritu humano: sentian, oian y caminaban. Y, tras llegar a donde los llevaba el olor de sus propios
despojos, se instalaron en la puerta porfiando por instalarse en el cuerpo de aquel joven beocio.

Como hemos visto anteriormente, en la Canarias del siglo XVI Fajardo Spinola nos refiere la importancia
de la tierra de sepultura, que el boko senala en el texto de Métraux, y en Galicia Lison Tolosana nos habla
también de laimportancia para los hechizos de la tierra sagrada de cementerios, tierra de sepultura. También
informa Lison Tolosana de que los males que aguejan a un vivo pueden ser causados por un muerto, que
puede ser evocado ritualmente, que hay malestar que proviene de difunto, que los difuntos pueden provocar
decaimiento y enfermedades en una persona, que sus animas son capaces de penetrar en los cuerpos de
familiares o conocidos y causarles trastornos, y desorganizaciéon mental (enfermedades del alma) y, en re-
sumen, que la enfermedad de un vivo puede ser consecuencia de la penetracion, ocupacion y dominio del
cuerpo humano por espiritus de personas ya muertas.

Por cierto que Métraux (1958: 244) comenta que: «El ganado no es mas inmune que los humanos a las
“expéditions” [...] y su duefio, como no puede venderlo, esta obligado a sacrificarlo.». Recuérdese al respecto
que, en Galicia®?, los animales también podian ser objeto del «mal de ojo», y que podian enfermar o morir
por este hechizo.

El simbolo mas habitual en los lugares en que se rinde culto a los Guedé, especialmente a Le Baron-
Samedi, es una cruz. Seabrook citaba que las tres mujeres que dirigian el rito necromantico encendian una
vela al pie de una cruz de madera en el cementerio y llamaban a Le Baron-Samedi. Marcelin comentaba que
en los humfé hay una cruz negra de unos 150 m. de altura que simboliza a Le Baron-Samedi. Métraux nos

30 El término Boko, Bokor o Bocor, que deriva de la palabra Fon Bokono o Bokonon (‘sacerdote’), habitualmente designa en Haiti a
un hechicero que utiliza la magia negra y medicina vegetal oculta a los demas. También puede ser un hungan que se presta a
este tipo de practicas, o bien alguien que ni siquiera esta iniciado en el Vudu. Galembo (2005: 104) nos dice: «<BOKO (BOCOR): un
oungan que es experto en caminos sobrenaturales; un hechicero que trabaja “con ambas manos” -tanto para la creacién como
para la destruccion». Véase también Rigaud, 1953: 420; Deren, 1953: 326; Métraux, 1958: 237 y 326; o Davis, 1988: 294. Entre
otros. Nota del autor.

8 Véase Fontana Elboj, 2021: 243-244.

32 Lisén Tolosana, 2004: 81.



8 Medrano Marqués, Manuel Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-95482

dice que el emblema de este loa es una cruz negra sobre una falsa tumba. Marcelin (1947: 119) amplia el tema
diciéndonos:

Cuando el oficiante traza con harina en el suelo los emblemas® de los dioses [sic], representa a Baron-
Samedi por una cruz sobre una base con dos peldafios, y a los otros Barones, a su lado, por cruces
sobre una base simple. Tres puntos dispuestos en triangulo se afaden a este disefo. Su significado es
oscuro. Sugieren quiza piedras funerarias. Las X ante la cruz de Baron-Samedi son, al parecer, estili-
zaciones de tibias. Las familias que adoran a los barones los simbolizan por cruces que colocan sobre
una base de albanileria en forma de tumba. Sobre este altar se les depositan las ofrendas a los Guedé.
Los tres agujeros que pueden verse en las tumbas de los cementerios del pais estan destinados a
recibir los sacrificios ofrecidos a estos dioses [sic] funerarios.

En todo caso, lo habitual es que esa gran cruz donde se rinde culto y se hacen peticiones a Le Baron-
Samedi esté colocada sobre una plataforma, a veces sobre dos superpuestas, como puede verse en su
propio veve y en el documental «Los Misterios del Vudu», de Planet Doc (figura 1). En este ultimo, un hungan
de Artibonito tocado con gorro y chaqueta rojos, realiza una ceremonia en un cementerio ante la gran cruz
de Le Baron-Samedi®*, situada sobre una plataforma elevada, siendo el objetivo que este loa imparta justicia
en un litigio, ejecutando su sentencia sobre el culpable®. Vemos aqui una nueva atribucién de poderes a
este espiritu.

Figura 1. Imagenes del documental “Los Misterios del Vudu” (Planet Doc). Dos escenas de un
hungan de Artibonito con tocado y pafnuelo rojos, invocando a Le Baron-Samedi ante su cruz.

Es muy frecuente que los seres del inframundo, que se relacionan con los dominios de los muertos,
tengan cultos ctonicos. Ya Lucano nos relata en la Farsalia como la funesta bruja Ericto arrastra un cadaver
destinado a volver a la vida hasta las profundidades de una sima®®. Sin embargo en este caso hay pocos tes-
timonios. Milo Rigaud (1953: 207-218) nos informa de un servicio religioso, curiosamente a otro /oa, Simbi, en
el que figura el dibujo de un veve ceremonial (figura 2) y debajo el texto: «El agujero cavado ante el Pé [altar],
con el veve alrededor». Concretamente nos dice Rigaud (1953: 207-209):

En el Bagui, se cavo un gran agujero ante el Pé y otro veve, mas simple, se ha trazado alrededor, con,
por encima, una mesa cubierta con un mantel blanco. [...] La mesa esta sobrecargada con varios ali-
mentos y postres: tortas, dulces, pasteles, gachas, chocolate, arroz con leche; asi como botellas de
sirope, kola, licor, ron, sin olvidar el clairin. Esta a disposicion de los misterios que se manifestaran. [...]
La comida cocida se servira en esta mesa y cuando se recoja, todo lo que no haya sido consumido
por los Loas se depositara en el agujero. Las partes esenciales, naturalmente, se reservan. Se sirven
grandes platos a la familia y a los miembros de la Societé.

Es decir, se cava un gran agujero, alrededor suyo se dibuja un veve ceremonial (Que no parece corres-
ponder a ningun /oa concreto sino servir especificamente para este tipo de rito), encima de ello se coloca
una mesa con abundantes ofrendas y, finalmente, parte se deposita en el agujero. Pues bien, en el minuto

33 Los veve.

3 Puede verse esta ceremonia a partir del minuto 18 y 30 segundos: https://www.youtube.com/watch?v=QUAD3XKxjWk
35 Véase Medrano, 2022a: 390-391.

36 Fontana Elboj, 2021: 257.


https://www.youtube.com/watch?v=QUAD3XKxjWk

Medrano Marqués, Manuel Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-95482 9

18 y 40 segundos del documental de Maya Deren «Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti»¥, al pie de
una cruz sobre una tumba se ve un veve ceremonial dibujado alrededor de un hoyo en la tierra, muy parecido
al de Rigaud (figura 2), y a su lado esta dibujado en el suelo el veve de Le Baron-Samedi, que es a quien se
dirige la celebracion. Ambos veve estan situados en lados opuestos del poteau-mitan (‘poste central’), segun
parece apreciarse. El veve ceremonial se encuentra también bajo la mesa de las ofrendas rituales como el
dibujado y definido por Milo Rigaud (1985: 107): «Veve trazado alrededor de un hoyo ceremonial sobre el cual
se encuentra la mesa de las ofrendas rituales.».

Figura 2. Veve ceremonial representado en acrilico sobre madera con su orientacion correcta
(segun Rigaud, 1953: 208); obra pictdrica y fotografia: Manuel Medrano.

Vemos aqui algunos elementos de culto ctdnico, vinculados claramente en el ultimo caso que hemos
mencionado con los Guedé. Antes hemos citado a Marcelin que nos hablaba de que «Los tres agujeros que
pueden verse en las tumbas de los cementerios del pais estan destinados a recibir los sacrificios ofrecidos
a estos dioses funerarios.». En este sentido cabe también traer a colacion lo que nos comenta Alvarado
(2020: 42) acerca del significado de las tres cruces que muchos visitantes dibujan en la tumba de Marie
Laveau en Nueva Orleans: «... Marie Laveau fue conocida por dibujar tres cruces en el suelo frente a tum-
bas cuando realizaba su trabajo de conjuro, asi que quiza la tradicion procede actualmente de la Reina del
Vudu misma.»®8. Y ya hemos visto que Marcelin nos hablaba también de la presencia de X ante la cruz de
Baron-Samedi, que quiza serian estilizaciones de tibias, pero esta vez en Haiti. En todo caso, el simbolo
formado por una calavera sobre dos tibias cruzadas es muy frecuente para representar a los Guedé, como
dice Galembo (2005: 18): «cBawon Samdi [Baron Samedi] es el cabeza de todos los Gede. Sus simbolos son
calaveras, tibias cruzadas, tumbas, y palas.».

Mas conocida es la simbologia de los veve de los Guedé, especialmente los de Le Baron-Samedi (fi-
gura 3) y su esposa, Manman Brigitte (figura 4)%°, Como hemos dicho, no se encuentra rastro alguno de Le
Baron-Samedi en Africa, y muy dudosos acerca de los Guedé y, los propios veve, no se han identificado
como derivados de Africa pero si tienen cierta similitud funcional con los diagramas de la magia europea, los
pentaculos, ademas de influencias de la francmasoneria. Si se analiza iconograficamente el veve de Baron,
la simbologia es catdlica, europea, con cruz cristiana y ataudes, mas los puntos de poder: estrellas de ocho
puntas, cruces solares, Ojo panoptico en representacion caracteristica de la simbologia masodnica, y todos
ellos estan presentes con cierta abundancia, indicando un alto nivel de energia, fuerza magicay efluvio mis-
tico. En cuanto al veve de Manman Brigitte, también muestra muchas estrellas de ocho puntas y cruces so-
lares, abundantes puntos de poder. Pero al contrario que el de Baron, el esquema compositivo figurativo de
este veve deriva de los vestidos de las mujeres coloniales y, como ellos, muestra cintas de embellecimiento.
Si atendemos a la simbologia de ambos veve, estamos ante loa muy poderosos y con muchos puntos de
poder, puntos «calientes».

Sin entrar a fondo en el tema de las estrellas y las cruces solares, la ubicacion general que suele hacerse
de los loa en el éter, o0 en el cielo, hasta que son llamados a las ceremonias, explica que se simbolice la po-
tencia psiquica de estos espiritus con las estrellas de ocho puntas y las cruces solares, pues esto les «situa
entre las estrellas»*°, siendo ambas, y especialmente las primeras, un elemento iconografico muy frecuente
en todo el Mediterraneo y Préximo Oriente desde hace milenios®*'.

87 Editado por Teiji y Cherel Ito a partir de las filmaciones realizadas por Maya Deren a mediados del siglo XX: https:/www.youtube.
com/watch?v=4Tla44ZDyZs

%8 Para ampliar este tema puede verse Medrano, 2023: 285-286.

39 \/éase Medrano, 2021: 409-410.

40 Sobre el catasterismo, que es aplicable aqui, véase Parada Lépez de Corselas y Chapinal-Heras, 2022.

4 Medrano, 2021: 407-408; Parada Lopez de Corselas y Chapinal-Heras, 2022: 393-394.


https://www.youtube.com/watch?v=4Tla44ZDyZs
https://www.youtube.com/watch?v=4Tla44ZDyZs

10 Medrano Marqués, Manuel Maria. lu (Madrid) 30 2025: e-95482

Figura 3. Arriba, veve habitual de Le Baron-Samedi, representado en acrilico sobre lienzo, utilizando
colores de los que son mas caracteristicos de este /oa, blanco y purpura; obra pictorica
y fotografia: Manuel Medrano. Abajo, dos banderas artisticas con simbologia de los Guedé utilizando
también colores de este grupo de espiritus (Platoff, 2015: 15, figuras 16-17), esencialmente purpura,
blanco, negro y verde.

Figura 4. Veve de Manman Brigitte, representado en acrilico sobre lienzo.
Los colores utilizados, verde y purpura, estan entre los que mas caracterizan a esta loa.
Obra pictorica y fotografia: Manuel Medrano.

También hay relacion de Le Baron-Samediy los Guedé con las Sectes Rouges (‘Sectas Rojas’) del Vudu*?,
tema complejo, de las que se menciona habitualmente un amplio catalogo con acciones terribles en su ha-
ber. En este caso la relacion hemos podido hallarla a través de la iconografia, concretamente la de dos do-
cumentos que podrian describirse como «pasaportes de hechiceros»*3, librados por una sociedad secreta,

42 Medrano, 2022b: 78-80.
4% Las imagenes originales de los pasaportes se han obtenido de la edicién en castellano de la obra de Alfred Métraux Le Vaudou
haitien: Vodu, Editorial Sur, Buenos Aires, 1963, version castellana de Jorge Eneas Cromberg.



Medrano Marqués, Manuel Maria. 1lu (Madrid) 30 2025: e-95482 N

que ofrecen un salvoconducto para los iniciados en el Vudu y que permiten al portador circular sin peligro de
diay de noche. Ambos pasaportes se dibujaron sobre tarjetas postales escritas y con sello de franqueo, que
habian sido timbradas y cursadas por el servicio de correos. Hay opiniones no académicas que defienden
que se dibujan de este modo para darles «aspecto oficial», aunque quiza también es porque asi es mas dificil
falsificarlas.

Uno de estos pasaportes (figura 5, izquierda) representa a un hechicero utilizando el «poder de los ojos»*4,
que podria vincularse con Mét Kalfou o con Le Baron-Samedi. El otro pasaporte (figura 5, derecha) represen-
ta a un loa Guedé bajo la forma de personaje esquelético y falico. Son documentos excepcionalmente raros,
pero nos sirven para ver la penetracion de los Guedé en todos los ambitos.

Figura 5. Izquierda: Pasaporte de una Secta Roja representando a un hechicero, reproducido en acrilico sobre lienzo segun la
imagen original pero eliminando la escritura sobre la tarjeta para ver mas claramente el dibujo principal; obra pictoérica y fotografia:
Manuel Medrano. Derecha: Pasaporte de una Secta Roja que representa a un loa Guedé, reproducido en acrilico sobre lienzo
segun la imagen original pero eliminando la escritura sobre la tarjeta para ver mas claramente el dibujo principal; obra pictoricay
fotografia: Manuel Medrano.

Las funciones de los Guedé son cada vez mas amplias vy, asi, nos dice Galembo (2005: 14): «Gede son
los Iwa de la muerte; ellos mantiene el conocimiento de los ancestros, y son los guardianes de los nifios.».

La influencia de estos espiritus va mas alla incluso de los limites estrictos del Vudu como sintesis magi-
co-religiosa, extendiéndose al Rara o Rara® que es, esencialmente, un evento festivo, importante en Haiti,
que se celebra en Cuaresma. Es una expresion folcldrica ligada también alo religioso (catélico) y popular que
se ha extendido a la Republica Dominicana. El Raréa esta vinculado con el Vudu, y en tiempos todos los jefes
de Rara en Haiti eran sacerdotes de Vudu, aungque hoy incluso se celebran estas demostraciones folcléricas
como mero elemento de atraccion turistica, desnaturalizando su aspecto mistico religioso. Pues bien, el
documental de Maya Deren «Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti», en el minuto 38 y 45 segundos,
nos muestra como el espiritu Guedé, senor de la vida y la muerte, preside este festival en el que intervienen
talentosos artistas musicos y danzantes.

Hemos dejado para el final de este apartado el comentario acerca de la relacion entre Vudu y Masoneria.
Robinson (2013: 45) nos dice:

Sin embargo, desde la perspectiva del vudu haitiano, pocas practicas europeas han sido tan facil-
mente adoptadas y adaptadas al Vudu como la Masoneria europea. [...] Es durante este periodo de
colonialismo francés cuando la Masoneria se instala en Saint Domingue. En 1749, se autorizaron dos
Logias bajo control francés, y en 1778 se formé una Gran Logia Provincial bajo la direccion del Gran
Oriente de Francia, tras el aumento de Logias autorizadas entre 1763 y 1775. La francmasoneria se
convirtié rapidamente en una parte relevante de la cultura de Saint Domingue donde, segun algunas
fuentes, uno de cada tres colonos franceses era francmason activo.

Ya hemos visto la simbologia francmasoénica que aparece en los veve, banderas, etc. y, en la actualidad,
nos informa Robinson (2013: 49):

Hoy en dia, no es raro ver simbolos de la masoneria en los ritos vudu o impresos en la parafernalia
vudu. Las influencias de la masoneria pueden verse en toda la cultura vudu, con ejemplos como houn-
gans y mambos que se refieren a Bondye como “Gran Meét”, o Gran Maestro, un titulo masoénico; el
ataud, la calaveray los huesos cruzados, y la pala que se ven en el véevé Gede que es reconocido entre
los masones como simbolo de renacimiento y resurreccion; [...] Las dos culturas se han entrelazado

44 Déita, 1993: 341.
45 Veéase Medrano, 2022b: 80-81, 84-85, y 87.



12 Medrano Marqués, Manuel Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-95482

tanto que ahora es dificil discernir donde se puede hacer una distincion entre las dos y cual influyd en
la otra en un simbolo, ceremonia o practica en particular.

Abundando en lo anterior, vemos que Galembo (2005: 14) nos presenta «Un véve (dibujo ritual) de los
Gede» en el que la letra G ha sustituido la representacion ocular que era mas habitual dentro del Ojo pandp-
tico, entre el compas y la escuadra, empleando aqui un disefio muy caracteristico de la masoneria (figura 6).
El mismo autor (2005: 104) nos muestra también un «Mural que representa a Danbala Wedo», en el que entre
Damballah y Aida hay una representacion con, dentro del compas y la escuadra, no sdlo la letra G, sino que
dentro de ella hay un ojo combinando en un solo simbolo la G y el ojo formando un Ojo pandptico.

Figura 6. Veve de los Guedé en el que la letra G sustituye a la representacion ocular
que era mas habitual dentro del Ojo pandptico (Galembo, 2005: 14); obra pictdrica
(acrilico sobre lienzo) y fotografia: Manuel Medrano.

5. Conclusiones

Desde los ritos de la necromancia y el culto a los muertos que nos narraba Seabrook, muy similares a los
espanoles, hasta lo que llegan a representar Le Baron-Samedi y sus Guedé, ha habido una rapiday enorme
evolucion cuya parte principal se produjo en 30 anos, periodo durante el cual han ido asumiendo atribucio-
nes antes propias de otros /oa, e incluso algunas que no son exactamente ni magicas ni religiosas, como
presidir el festival Rara. Le Baron-Samedi y los Guedé no son espiritus terribles, pese a lo que representan, y
su espacio de accion (muy ampliado, cada vez mas) comprende ahora ambitos muy diversos.

Figura 7. Altares en varios santuarios donde se aprecian dibujos de calaveras con
tibias cruzadas, esqueletos e incluso una cruz sobre una plataforma, propia
de Le Baron-Samedi. Véase Galembo, 2005: 18, 46, 49, 89.



Medrano Marqués, Manuel Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-95482 13

En el minuto 22 y 53 segundos del documental «Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti», vemos como
el espiritu del Guedé «monta» al hungan, definiéndose su comportamiento como «bufdn y astuto», pero que
da buenos consejos cuando se le pregunta. Afiadiendo que Guedé es «dios» de la fertilidad y protector de
los nifios. Después, en el minuto 25 y 33 segundos se observa a los servidores bailando «Banda», danza
sugestiva y jovial que se suele bailar a peticion de un /oa, para que el espiritu Guedé que ha llegado y se
manifiesta en los participantes se sienta comodo con esta danza alegre. Y mas tarde, en el minuto 37y 14
segundos, se ve una Cruz de Guedé tocada con un sombrero oscuro y también el veve de Le Baron-Samed.i.
La cruz para Guedé es el destino, incluido lo inevitable y lo erético. Baron es el Sefor de este erotismo, que
es inevitable, y esta mas alla del bien y del mal y de las exaltaciones y la desesperanza del amor. No se enor-
gullece ni avergiienza de eso. Si hay algo que le divierte, es la eterna busqueda de lo erético.

La gran popularidad de los Guedé en Haiti puede verse en los propios humfo, los templos del Vudu. En
la figura 7 podemos observar altares en varios santuarios donde se aprecian dibujos de calaveras con tibias
cruzadas, esqueletos e incluso una cruz sobre una plataforma, propia de Le Baron-Samedi.

En Nueva Orleans, pese a la enorme preeminencia que Marie Laveau dio al culto del loa Li Grand Zombi
(Damballah)*® sobre el de los demas espiritus, Alvarado (2020: 35 y 37) nos dice: «Al igual que las cruces en
su tumba [de Marie Laveau] marcan el punto donde se intersecan los mundos fisico y espiritual, su tumba
senala el lugar donde gente de todo el mundo se relney se relaciona con los espiritus de la Muerte y la pro-
pia Reina Vudu.». Es decir, también con los espiritus de la Muerte, no olvidemos que se trata de una tumba.
La misma autora (2020: 56-57) indica:

Baron Samedi es el loa Vudu de la Muerte y cabeza de los loa ancestrales llamados los Guedé. Baron
Samedi es considerado uno de los loa patronos de Nueva Orleans, y se encuentra en las encrucija-
das por las que las almas de los humanos muertos pasan en su camino a Guinee. [...] Es un mago
muy poderoso, y es de ayuda con los rituales magicos... [...] Ademas, es el unico espiritu que puede
determinar quién vive y quién muere. Baron Samedi es conocido por ser muy sabio y honesto en sus
respuestas a aquellos que buscan su ayuda. [...] Baron Samedi sigue siendo hoy una fuerza popular y
poderosa en el Vudu de Nueva Orleans, junto con su esposa Manman Brigit.

Es decir, tanto en Nueva Orleans como en Haiti, Le Baron-Samedi y sus Guedé son extraordinariamente
populares y considerados muy poderosos, asi como valiosos para los creyentes, sus servidores.

Tal es el poder y fascinacion que puede producir este loa, y todos los de su familia con él, que recogemos
dos testimonios muy curiosos. El primero nos lo proporciona Métraux (1958: 102), quien reproduce las pala-
bras del canto ritual de un hungan en honor de un Guedé: «... un elogio de la potencia de los Guedé: “Si usted
tiene necesidad de wanga®’, a donde va? A |la casa de los Guedé. Si usted tiene necesidad de un tratamiento,
a donde va? A la casa de los Guedé.”».

Pero se puede llegar mas lejos, como observamos en el texto de este otro canto ritual, que nos reproduce
Marcelin (1947: 119): «<Baron-Samedi, te lo diré. Céclé-quitté, te lo diré. Balai-roussé, te lo diré, Baron-Samedi
declara que es mas poderoso que el Bon Dieu. Guédé-Nibo, te lo diré, ellos veran. Baron-Cimetiere declara
que es mas poderoso que el Bon dieu. Baron-la-Croix declara que es mas poderoso que el Bon Dieu. Guédé-
Nibo, ellos veran. Abobo.». Como podemos apreciar, aqui si que los Barones se manifiestan como divinida-
des poderosasy llenas de soberbia. Esta evolucion resulta perfectamente comprensible, teniendo en cuenta
que Bon Dieu (Bondyé) esta tan alejado de los hombres que no se puede acudir a él vy, al final, quienes curan
las ansias y hacen que se cumplan los deseos de los creyentes son los /oa, algunos tan poderosos como
estos siendo Le Baron-Samedi, ademas, el Unico espiritu que puede determinar quién vive y quién muere.

Antes de abordar nuestro analisis final citaremos tres opiniones que nos parecen muy interesantes so-
bre todo este proceso. Turner (2006: 120) piensa que: «El consenso académico actual establecido en la
investigacion de Patrick Bellegarde-Smith y otros estudios pioneros sobre el vudu haitiano es que existe una
relacion sintética, no sincrética, entre el vudu como poderosa religion afro-diaspora de resistencia a la hege-
monia occidental y el cristianismo.». Efectivamente, coincidimos en que el Vudu en América es una sintesis
mas que un sincretismo, creada durante siglos de interaccion entre elementos africanos y europeos (no solo
catolicos), con unas aportaciones bastante distinguibles, en ocasiones, de un ambito u otro, pero también
con elementos que ya eran comunes en esos espacios culturales antes de su llegada a Américay el Caribe*®
y, ademas, generandose desarrollos propios, exclusivos, en Haiti y Luisiana.

Mas concreta y acertada nos parece la opinion de Moreno Fraginals (1981: 14) que piensa que: «la cultura
caribefia no es africana sino creada y recreada, en condiciones especificas, en el crisol del Caribe.». Eso es
lo que vemos cada vez que se analiza cualquier aspecto del Vudu en América. Finalmente, Zuhiga (2015:152
y 155) piensa que la religion vudu es una religion humanista en evolucion, en lo que coincidimos plenamente,
ya que sigue evolucionando.

Como conclusiones finales, vamos a comentar lo mas relevante que nos muestran las informaciones
expuestas hasta ahora. En primer lugar, destaca la propia evolucion del significado de «Vudu», desde lo
que nos transmitieron Moreau de Saint-Méry y Descourtilz en los siglos XVl y XIX, quienes nos decian que
designa a un ser todopoderoso y sobrenatural, hasta las definiciones de Gonzalez Mufioz y Humpalova en
el siglo XXI, en las que hacen hincapié€ en el culto a los espiritus ancestrales (algo muy evidente en Nueva

46 \/éase al respecto Medrano, 2023.

47 Amuleto del Vudu, para ampliacion acerca de sus cualidades y caracteristicas véase Medrano, 2022c.

6 Recordemos que Métraux (1958: 239) concluye, incluso, lo siguiente: «El mundo de la magia europea apenas es diferente al de
Africa.».



14 Medrano Marqués, Manuel Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-95482

Orleans entre la Community of the Faithful) y en su caracter de sistema magico-religioso muy estructurado.
Viendo como fue cambiando la percepcion y el conocimiento de lo que es el Vudu, no nos extrafa que las
practicas cultuales que le son habituales hayan sufrido también grandes transformaciones.

_ Ensegundo lugar, en cuanto a los Guede, ya hemos mencionado que no parece haber rastro de ellos en
Africa, asi que comenzamos por buscarlos en Europa y, mas concretamente, entre las practicas de necro-
mancia y culto a los muertos que ya encontramos en los autores de la Antigua Roma, similares a lo que nos
narra Seabrook. Por supuesto, es légico que haya precedentes mucho mas antiguos, como se comprueba
al analizar los mufiecos magicos (Voodoo Dolls) cuyos origenes ya se constatan claramente en la Antigua
Grecia e incluso en culturas muy anteriores del Mediterraneo y el Préximo Oriente*®. Mufiecos magicos que,
no lo olvidemos, en el Vudu son un elemento fundamentalmente de origen europeo con multiples y variados
ejemplos de ello.

Sin embargo, hay una evolucion espectacular en la estructura y funciones de los Guedé que se apre-
cia en los enormes cambios que se producen entre los afios 20 (Seabrook y su relato protagonizado por
Papa Nebo) y los afios 50 (Métraux) del pasado siglo, cambios que siguen afianzandose hasta el siglo XXI
(Galembo y Alvarado). Por una parte, la jerarquizacion de estos espiritus de los Muertos pasa a colocar en un
papel preponderante a Le Baron-Samedi, junto a su esposa Manman Brigitte, convirtiéndose cada vez mas
el resto de Guedé, hijos de ambos, en meros subordinados. Y asillegamos a uno de los principales hechizos
que Baron protagoniza, cuyo éxito depende de su buena voluntad: I'envoi morts (‘envio de muertos’) o expé-
ditions (‘despachos’), conjuro que utiliza tierra de sepultura cuya recogida ha de ser autorizada por Baron e,
igualmente, también debe autorizar que puedan servirse de los muertos en estos y otros ritos de hechiceria.
Estas practicas ya las vemos, muy similares, en las Islas Canarias durante los siglos XVIy XVII*° y en Galicia®
donde su tradicion se recoge hasta fechas mucho mas recientes. En Galicia concretamente, los muertos
que producen perjuicios a los vivos pueden ser evocados ritualmente, y extienden su efecto negativo a los
animales. Es decir, las similitudes en esta practica concreta entre lo que sabemos de Espafiay lo que cons-
tatamos en Haiti o Luisiana, son muy elevadas, solo que en Espafia se tiene constancia de ella desde mucho
antes de que se produjera la evolucion del Vudu en América que aqui analizamos.

El culto a Le Baron-Samedi y los Guedé muestra un desarrollo propio del Vudu en América a partir de
elementos europeos. No solo Baron ha absorbido funciones de otros Guedé y de otros /oa, sino que incluso
ha cambiado notablemente la percepcion que de ellos tienen los creyentes. Los Guedé, genios de la Muerte,
ya no tienen una posicion marginal ni son espiritus terribles, y se han integrado plenamente en el Vudu. Son
joviales, obscenos, causan alegria y diversion entre los fieles. Le Baron-Samedi es un mago poderoso, muy
sabio y honesto en sus respuestas, que da buenos consejos cuando se le pregunta. Los demas espiritus
ya no evitan a los Guedé puesto que estos median entre ellos y contribuyen al equilibrio espiritual. Baron es
sefor del erotismo, mas alla del bien y del mal, y le divierte la eterna busqueda de lo erdtico. Baron preside,
ademas, el importante festival Rara que se celebra en Cuaresma, y hemos visto una ceremonia de un hun-
gan de Artibonito en la cual se le pide que imparta justicia en un litigio y que ejecute la sentencia. Los Guedé
también estan presentes en la iconografia mas secreta de las Sectes Rouges, los pasaportes de hechiceros
(figura 5, derecha) y sus simbolos aparecen con profusion en la parafernalia de los altares de los santuarios
(figura 7), a la vez que se les considera loa que mantienen el conocimiento de los ancestros, son guardianes
de los nifos, «dioses» de la fertilidad, y se les solicita que doten de energia espiritual a poderosos amuletos
(wanga). En sus veve, los diagramas coésmicos de Le Baron-Samedi y Manman Brigitte, estan presentes en
abundancia los puntos de poder y ademas, en el caso de Baron, se observa claramente con notable profu-
sién la simbologia masoénica.

En resumen, Le Baron-Samedi, Manman Brigitte y los Guedé se han convertido en un grupo de espiritus
extraordinariamente poderosos en el Vudu, especialmente el primero, muy lejos de las primeras noticias que
se tiene sobre ellos en los afnos 20 del pasado siglo, mas proximas a la necromanciay al culto a los muertos
tradicional en Europa. Por otra parte, tienen también su aspecto terrible, como indica I'envoi morts, y es 10gi-
CO que, ya de antiguo, algunos hungan hayan manifestado la tendencia a equipararlos con dioses e incluso
a situarlos por encima de Bon Dieu vy, si bien no hemos encontrado mas manifestaciones en este sentido
que las aqui incluidas, la evolucion expansiva y absorbente de los poderes y atribuciones de estos espiritus
de los Muertos no tiene por qué haber terminado, dependiendo de los creyentes y de los sacerdotes en los
humfé hasta donde llegue la magnitud de ese poder. Como queda evidenciado, el sistema magico-religio-
so del Vudu continua evolucionando, pero en cualquier estudio que abordemos sobre él deberemos tener
siempre presente que, como decia Métraux (1958: 81): «Es una religion practica y utilitaria que se preocupa
mas de los asuntos de la tierra que de los del cielo.».

49 Medrano, 2022a: 380-385.

50 Posteriormente, nos dice Fajardo Spinola (1992: 220-221): «Ya no encontramos en el siglo XVIIl oraciones a los astros, ni casi -
excepto algo en sus comienzos- el uso de cosas de los muertos. [...] En general, parecen los efectos de una cristianizacion mas
completa y profunda. [...] En fin, parece claro que por diversas razones se va produciendo un empobrecimiento del repertorio
magico, en buena medida procedente de la rica tradicion medieval.».

51 Lison Tolosana (1992: 310) nos comenta el alto porcentaje, como un tercio, de brujos y brujas que a finales del siglo XX ejercian en
Galicia habiéndose iniciado en América Central y del Sur, especificandonos el origen de su aprendizaje: Argentina, Cuba, Brasil
(Lis6n Tolosana, 2004:167-168, y 218), y menciona también a Portugal, pero ese ambito no difiere practicamente del resto penin-
sular. Por otra parte Lison (2004: 7) recogié su material etnografico sobre Galicia entre 1964 y 1976. Nosotros utilizamos aquellas
informaciones de este autor que nos muestran precedentes o raices comunes con el Vudu americano, dado que ninguna de las
influencias que en estas practicas tuvo la emigracion a Ameérica posteriormente retornada a Espafa se relaciona con los ambitos
geograficos donde se desarrollé y se practica actualmente el Vudu. Lo mismo podemos decir de Canarias.



Medrano Marqués, Manuel Maria. 1lu (Madrid) 30 2025: e-95482 15

6. Bibliografia

Alvarado, Denise (2020): The Magic of Marie Laveau: Embracing the Spiritual Legacy of the Voodoo Queen of
New Orleans, Newburyport (USA), Weiser Books.

Crocker, Elisabeth Thomas (2008): A trinity of beliefs and a unity of the sacred: modern Vodou practices in New
Orleans, thesis for the degree of Master of Arts, Louisiana State University, May 2008. Disponible en:
https://repository.lsu.edu/gradschool_theses/476/ [Consulta: 08-04-2024].

Davis, Wade (1988): Passage of Darkness: the Ethnobiology of the Haitian Zombie, University of North Carolina
Press.

Déita (Mercedes Foucard Guignard) (1993): La lIégende des loa du vodou haitien, Port-au-Prince (Haiti).

Deren, Maya (1953): Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti, London, Thames and Hudson.

Descourtilz, Michel-Etienne (1809): Voyages d’un naturaliste, Paris: Dufart padre, librero-editor, Tomo 3.

Fajardo Spinola, Francisco (1992): Hechiceria y brujeria en Canarias en la Edad Moderna, Las Palmas,
Ediciones del Cabildo Insular de Gran Canaria.

Fontana Elboj, Gonzalo (2021): Sub luce maligna. Antologia de textos de la antigua Roma sobre criaturas y
hechos sobrenaturales, Zaragoza, Editorial Contrasena.

Galembo, Phyllis (2005): Vodou: Visions and Voices of Haiti, Berkeley (California), Ten Speed Press.

Gonzalez Munoz, Jenny (2009): VAUDOU: fe que llena de encanto La Perla Negra de El Caribe, Caracas:
Coleccion Monografias, Serie El pueblo es la historia, Fundacion Centro Nacional de Historia (ed.).

Humpalova, Denisa (2012): Voodoo in Louisiana, Pilsen, Universidad de Bohemia Occidental.

Kwosek, Susan L. (2006): Elements of continuity and change between Vodou in New Orleans, Haitian Vodou
and the indigenous West African religions of the Fon and Yoruba, thesis for the degree of Master of
Arts, Northern lllinois University. Disponible en: https:/www.researchgate.net/publication/34929040_
Elements_of_continuity_and_change_between_Vodou_in_New_Orleans_Vodou_in_Haiti_and_the_
indigenous_West_African_religions_of_the_Fon_and_Yoruba [Consulta: 08-04-2024].

Lison Tolosana, Carmelo (1992): Las brujas en la historia de Espafia, Madrid, Temas de Hoy.

Lison Tolosana, Carmelo (2004): Brujeria, estructura social y simbolismo en Galicia, Madrid, Ediciones Akal.

Long, Carolyn Morrow (2005): “Marie Laveau: A Nineteenth-Century Voudou Priestess”, Louisiana History:
The Journal of the Louisiana Historical Association, Vol. 46, No. 3, Louisiana Historical Association, 262-
292.

Marcelin, Emile (1947): “Les grands dieux du voudou haitien”, Journal de la Société des Américanistes, 36,
Paris, 51-135.

Medrano Marqués, Manuel (2021): “Los veve del Vudu haitiano: simbolos-reliquia, faros de los loa”, actas de
las IV Jornadas Internacionales. El culto a las reliquias, interpretacion, difusion y ritos (De la devocion al
coleccionismo. Las reliquias, mediadoras entre el poder y la identidad), Servicio de Publicaciones de la
Universidad de Zaragoza, 401-416. https://doi.org/10.26754/uz.978-84-18321-13-9.

Medrano Marqués, Manuel Maria (2021-2022): “Banderasy estandartes del Vudu haitiano”, revista Emblemata,
27-28, Institucion Fernando el Catdlico, Diputacion Provincial de Zaragoza, Zaragoza, 151-167. https://ifc.
dpz.es/recursos/publicaciones/39/62/06Medrano.pdf.

Medrano Marqués, Manuel Maria (2022a): “Mufiecos magicos del Vudu americano: reliquias milenarias”, actas
de las V Jornadas Internacionales. El culto a las reliquias, interpretacion, difusion y ritos (Las reliquias y
Sus usos, de lo terapéutico a lo taumaturgico), Servicio de Publicaciones de la Universidad de Zaragoza-
Ediciones de la Universidad de Salamanca, 379-397. https://doi.org/10.26754/uz.978-84-18321-40-5.

Medrano Marqués, Manuel Maria (2022b): “Don Pedro y algunos aspectos interculturales del Vudu”,
Historiografias: revista de historia y teoria, 23 (enero-junio, 2022), Universidad de Zaragoza, 69-91. https://
papiro.unizar.es/ojs/index.php/historiografias/issue/view/417.

Medrano Marqués, Manuel Maria (2022c): “‘Botellas de bruja inglesas’, pakét kongo y wanga (gris-gris) del
Vudu, y saquitos magicos espanoles”, revista Salduie, 22, Departamento de Ciencias de la Antigliedad,
Universidad de Zaragoza., 97-109. https://doi.org/10.26754/ojs_salduie/sald.2022227405.

Medrano Marqués, Manuel Maria (2023): “Marie Laveau, Reina del Vudu en Nueva Orleans”, actas de las VI
Jornadas Internacionales. El culto a las reliquias, interpretacion, difusion y ritos (Santas y rebeldes: las
mujeres y el culto a las reliquias), Servicio de Publicaciones de la Universidad de Zaragoza-Ediciones de
la Universidad de Salamanca, 276-296. https://doi.org/10.26754/uz.978-84-18321-85-6.

Métraux, Alfred (1958): Le Vaudou haitien, Paris, Editions Gallimard.

Michel, Claudine (2001-2002): “; El vudu haitiano es un humanismo?”, CUYO, Anuario de Filosofia Argentina y
Americana, n° 18-19, Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional de Cuyo (Mendoza, Argentina),
123-144.

Moreau de Saint-Méry, Médéric Louis-Elie (1797): Description topographique, physique, civile, politique et
historique de la partie francaise de l'isle Saint-Domingue, Philadelphia.

Moreno Fraginals, Manuel (1981): “La plantacion, crisol de la sociedad antillana”, E/ Correo de la Unesco, Afio
XXXV, diciembre 1981, Paris, 10-14.

Parada Lopez de Corselas, Manuel, y Chapinal-Heras, Diego (2022): “Observar las estrellas, llegar hasta las estrellas,
ser una estrella. Introduccion a un topos astral en Ia religion, el arte y el poder”, Hispania Sacra, vol. 74, nim. 150,
C.S.I.C., 385-401. https://doi.org/10.3989/hs.2022.26.

Platoff, Anne M. (2015): “Drapo Vodou: Sacred Standards of Haitian Vodou”, Flag Research Quarterly n° 7, 2
(3-4), North American Vexillological Association, Boston (USA), agosto 2015, 1-23.


https://repository.lsu.edu/gradschool_theses/476/
https://www.researchgate.net/publication/34929040_Elements_of_continuity_and_change_between_Vodou_in_New_Orleans_Vodou_in_Haiti_and_the_indigenous_West_African_religions_of_the_Fon_and_Yoruba
https://www.researchgate.net/publication/34929040_Elements_of_continuity_and_change_between_Vodou_in_New_Orleans_Vodou_in_Haiti_and_the_indigenous_West_African_religions_of_the_Fon_and_Yoruba
https://www.researchgate.net/publication/34929040_Elements_of_continuity_and_change_between_Vodou_in_New_Orleans_Vodou_in_Haiti_and_the_indigenous_West_African_religions_of_the_Fon_and_Yoruba
https://doi.org/10.26754/uz.978-84-18321-13-9
https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/39/62/06Medrano.pdf
https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/39/62/06Medrano.pdf
https://doi.org/10.26754/uz.978-84-18321-40-5
https://papiro.unizar.es/ojs/index.php/historiografias/issue/view/417
https://papiro.unizar.es/ojs/index.php/historiografias/issue/view/417
https://doi.org/10.26754/ojs_salduie/sald.2022227405
https://doi.org/10.26754/uz.978-84-18321-85-6
https://doi.org/10.3989/hs.2022.26

16 Medrano Marqués, Manuel Maria. Ilu (Madrid) 30 2025: e-95482

Rigaud, Milo (1953): La Tradition Voudoo et le Voudoo Haitien (Son Temple, Ses Mysteres, Sa Magie), Paris,
Editions Niclaus.

Rigaud, Milo (1985): Secrets of Voodoo, San Francisco, City Lights Books.

Robinson, Clay (2013): “Freemasonry and Vodou”, en The Journal of the Vodou Archive, University of Florida
Digital Collections, spring 2013, 45-50.

Seabrook, William Buehler (1929): The Magic Island, New York City, Blue Ribbon Books Inc.

Turner, Richard Brent (2006): “The Haiti-New Orleans Vodou Connection: Zora Neale Hurston as Initiate-
Observer”, en Vodou in Haitian Life and Culture. Invisible Powers, Claudine Michel and Patrick Bellegarde-
Smith (eds.), New York, Palgrave Macmillan, 117-134.

Zuniga Carrasco, Ivan Renato (2015): “Vudu: una vision integral de la espiritualidad haitiana”, en Memorias:
Revista Digital de Historia y Arqueologia desde el Caribe Colombiano, n° 26, Universidad del Norte
(Barranquilla, Colombia), mayo-agosto 2015, 152-176.

7. Documentales

Maya Deren (directora), Teiji Ilto y Cherel Ito (editores): “Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti” (video
montado a partir de filmaciones de Maya Deren en Haiti durante los afios 1947-1951). Publicado en 1985
en Estados Unidos por Mystic Fire Video y Microcinema International. La narracion fue adaptada del
libro de Maya Deren Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti. Accesible en linea:
https:/wwwyoutube.com/watch?v=4Tla44ZDyZs Subido: 27.08.2016 [Consulta: 08/04/2024]

“Los Misterios del Vudu”. Planet Doc, 2014. Accesible en linea:
https://wwwyoutube.com/watch?v=QUAD3XKxjWk Subido: 16.02.2014 [Consulta: 08/04/2024]


https://www.youtube.com/watch?v=4Tla44ZDyZs
https://www.youtube.com/watch?v=QUAD3XKxjWk

	Marcador 1
	Marcador 2

