
1Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

De la necromancia a Le Baron-Samedi: 
la creación de un culto vudú

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.95482� Enviado: 10/4/2024 • Aceptado: 20/1/2025

Resumen: En tres décadas del siglo XX, se produjo una enorme evolución de un particular culto del Vudú en 
Haití y Luisiana. En este trabajo presentamos evidencias de que, desde un ritual y un concepto muy similares 
a la necromancia y el culto a los Muertos en España y Europa, los Guedé y su jefe y padre, Le Baron-Samedi, 
han llegado a constituir en la creencia y práctica de este sistema mágico-religioso un grupo de espíritus 
muy jerarquizado, de gran popularidad, considerados muy valiosos para mantener el equilibrio espiritual así 
como el conocimiento de los ancestros, son guardianes de los niños, «dioses» de la fertilidad, y dan buenos 
consejos en las ceremonias. Con algunos testimonios que apuntan incluso a su deificación, este culto nos 
muestra un desarrollo propio del Vudú en América, partiendo en origen fundamentalmente de elementos 
europeos.
Palabras clave: brujería en la Roma Antigua; hechicería en España; Vudú en América; envío de muertos; 
espíritus de la Muerte; tendencia a la divinización.

EN From necromancy to Le Baron-Samedi: the creation of a Voodoo cult
Abstract: In three decades of the 20th century, an enormous evolution of a particular Voodoo cult took place 
in Haiti and Louisiana. In this paper we present evidence that, from a ritual and a concept very similar to 
necromancy and the cult of the Dead in Spain and Europe, the Guedé and their chief and father, Le Baron-
Samedi, have come to constitute in the belief and practice of this magical-religious system a very hierarchical 
group of spirits, of great popularity, considered very valuable to maintain the spiritual balance as well as the 
knowledge of the ancestors, they are guardians of the children, «gods» of fertility, and give good advice in the 
ceremonies. With some testimonies that even point to their deification, this cult shows us a self-development 
of Voodoo in America, starting in origin fundamentally from European elements.
Keywords: witchcraft in Ancient Rome; sorcery in Spain; Voodoo in America; sending dead; spirits of Death; 
divinization tendency.

Sumario: 1. El Vudú en América. 2. Necromancia y prácticas mágicas ligadas a los muertos: España y Haití. 3. 
La familia Guedé. 4. Culto, potencias, ámbito y simbología. 5. Conclusiones. 6. Bibliografía. 7. Documentales.

Cómo citar: Medrano Marqués, Manuel María (2025): “De la necromancia a Le Baron-Samedi: la creación de 
un culto vudú”, Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-95482. https://dx.doi.org/10.5209/ilur.95482.

1. El Vudú en América
En este y otros estudios que se realizan sobre el Vudú, debemos tener presente una serie de criterios de par-
tida. Primero, que hay que huir de toda injerencia o deformación causada por prejuicios políticos o raciales, 
y por supuesto los religiosos que han sido y son muy frecuentes y poderosos. En segundo lugar, que el Vudú 
en América ha tenido y tiene una potente evolución a lo largo de la Historia, siendo su forma actual la que 
cristalizó esencialmente en el siglo XIX ya avanzado y en los siglos XX y XXI, muy distinta de las referencias, 
expresiones y manifestaciones de periodos anteriores. En tercer lugar, las comparaciones entre el Vudú en 
América y el Vudú en África frecuentemente no tienen en cuenta dos realidades; la primera, que en América 
la síntesis con elementos europeos fue muy determinante del resultado final, evolucionando hacia formas 
cada vez más diferenciadas de las precedentes y, después, que en África también se ha producido una evo-
lución con el paso de los siglos, así que cualquier comparación debe tener en cuenta ambos escenarios. 
Y en cuarto lugar, que en América hay dos ámbitos de práctica del Vudú, Haití y Luisiana (Nueva Orleans 

Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones
ISSN-e: 1988-3269

A RT Í C U LOS

Manuel María Medrano Marqués
Universidad de Zaragoza   

e-106571
Barzaghi, A. y Santasilia, S.

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.95482
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:medrano%40unizar.es?subject=
https://orcid.org/0000-0003-4281-4822


2 Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

especialmente) con diferencias pero también con intercambios mutuos en diversos periodos y, para hacer 
más compleja esta realidad, actualmente en Nueva Orleans y otros lugares se practican ritos estrictamente 
haitianos llevados allí por iniciados en Haití, gentes que muchas veces son de origen estadounidense.

Para centrar el tema estimamos conveniente comenzar, ante la confusión generada por películas, series 
de televisión, libros, cómics, etc., por una breve explicación de lo que es el Vudú1. Nos cuenta Moreau de 
Saint-Méry (1797: 46), que «Vaudoux significa un ser todopoderoso y sobrenatural, del cual dependen todos 
los acontecimientos que suceden en el mundo»2. Descourtilz (1809: 180, nota 1) nos dice que «esta palabra 
expresa un ser todopoderoso y sobrenatural, al cual deben obedecer las otras criaturas». González Muñoz 
(2009: 25) asume que es un «culto a los espíritus ancestrales», y Humpálová (2012: 6) lo define como «un 
sistema muy estructurado de religión y magia», lo cual sería válido para el Vudú de Haití y el de Luisiana. En 
todo caso, como dice Métraux (1958: 81): «Es una religión práctica y utilitaria que se preocupa más de los 
asuntos de la tierra que de los del cielo.».

Comenzaremos por tratar del Vudú en Haití. Sus centros de culto (humfó) tienen una estructura similar a 
las cofradías, o congregaciones jerarquizadas (sosyete), y al frente de cada uno hay un hungan (‘sacerdote’) o 
una mambo (‘sacerdotisa’) que dirige a la comunidad de creyentes (sèvitès o serviteurs), sus rituales y cultos, 
etc. Constituyen parte importante de la hermandad del templo los y las hunsi, siendo mayoría las mujeres, 
que participan y ayudan en las ceremonias y otras actividades del centro y reciben formación progresiva e 
iniciación, así como otros cargos que conllevan diversas responsabilidades. Estos humfó son autónomos 
entre sí, sin estructuras superiores, y pueden tener sus propias costumbres únicas pues «mientras no se al-
tere el orden general de las ceremonias, las innovaciones de detalle, sobre todo si son pintorescas, son bien 
recibidas por el público»3, si bien respetan un reglamento general (règleman) que se puede estudiar como 
base de todo el sistema.

En el acceso a los humfó, se encuentra el peristilo (péristyle, peristil o tonnelle), que suele ser una es-
tancia abierta por los lados pero techada, en cuyo centro se halla el poteau-mitan o poste central, que es el 
eje del cosmos metafísico, la vía por la que acceden a las ceremonias los espíritus que son llamados y que 
«montarán» (poseerán) al servidor (cheval o chwal) o servidores destinados a ello porque así lo han querido. 
El peristilo está conectado con el santuario en el que se encuentra el bagui, cámara del santuario donde se 
halla el pé o altar de los loa4.

Creen en un ser supremo, Bondyé (Bon Dieu) también llamado Gran Mèt5, y en una compleja y extensa 
existencia de espíritus, los loa (probablemente del francés loi, ley)6 o mystères (misterios), que no son divi-
nidades. Dios no tiene culto, pues es inalcanzable, y los rituales se centran en conseguir el favor de los loa, 
intermediarios con Bondyé y muchas veces dispensadores directos de lo que se desea. No existe en el 
Vudú cielo ni infierno en el sentido de las creencias monoteístas más extendidas. En cuanto a su origen, hay 
autores como González Muñoz (2009: 16) que lo retrotraen al siglo XVII, y Métraux (1958: 30), siguiendo lo 
expuesto por Moreau de Saint-Méry, al XVIII, siendo muy posible que su forma actual empiece a constituirse, 
en realidad, en el siglo XIX (aunque sus raíces africanas y europeas son muy anteriores), y es seguro que 
continúa evolucionando7.

En resumen, el Vudú haitiano es un sistema mágico-religioso muy complejo, en el cual hay algunos ele-
mentos de culto y acciones rituales fundamentales para su comprensión. Entre los más destacados se en-
cuentra el desfile de las banderas8, en el cual se resume una parte importante de las raíces históricas y la 
esencia de las creencias del Vudú. Sus orígenes son, básicamente, enseñas o banderines en los cuales el 
elemento principal es el color, o colores, del espíritu (loa/lwa) al que está destinada la celebración religio-
sa. La evolución material de banderas y estandartes hasta su aspecto y técnica de fabricación actuales, 
ha tenido lugar en los últimos 200 años. Telas de vivos colores, lentejuelas, cuentas brillantes, copias de 
cromolitografías de santos católicos, etc., no han desvirtuado sus orígenes y tampoco, para los creyentes, 
su significado. Está muy claro que el origen de las banderas y estandartes rituales empleados en el Vudú 
haitiano es una síntesis entre lo europeo y lo africano9, de forma incluso más simple que en el caso de los 
veve10 y, al igual que estos diagramas cósmicos, se desarrollan especialmente desde el siglo XIX, con varios 
momentos de fuerte evolución.

Como punto de partida importante al analizar cualquier aspecto del Vudú, hemos de tener en cuenta que, 
aunque en el Vudú haitiano hay elementos de origen africano desde sus inicios, también hay un aporte fun-
damental de elementos europeos que se produce a partir del siglo XIX. Los blancos europeos participaron 

1	 Los términos que vamos a utilizar generalmente para escribir los nombres y conceptos del Vudú serán los empleados en espa-
ñol, extraídos de las publicaciones en este idioma, si bien en algunos casos, por adopción de los investigadores hispanos o para 
mejor comprensión del lector, se utilizará la palabra en lengua créole haïtien (kreyòl ayisyen) o en francés. Para mayor comprensi-
bilidad e información útil acerca del significado de los términos del Vudú que utilizamos y de otros muchos, se pueden consultar 
los glosarios de Rigaud, 1953: 419-428; Deren, 1953: 325-338; Métraux, 1958: 325-329; Davis, 1988: 293-301; Kwosek, 2006: 
199-204; Crocker, 2008: 2-4; y Platoff, 2015: 19-20; entre otros.

2	 Todas las traducciones de los textos originalmente publicados en francés o inglés, son responsabilidad del autor.
3	 Métraux, 1958: 82.
4	 Los loa o lwa, son también designados como zanj (‘ángeles’), espri (‘espíritus’) o sen (‘santos’) en Haití (Michel, 2001-2002: 141, 

nota 6).
5	 De Grand Maître, evidentemente por influencia de la francmasonería.
6	 González Muñoz, 2009: 35.
7	 Véase Medrano, 2021.
8	 Medrano, 2021-2022.
9	 Medrano, 2021-2022.
10	 Medrano, 2021: 411-413.



3Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

en los rituales, creencias y cultos Vudú ya en los siglos XVIII y XIX, tanto en Haití como en Nueva Orleans, y 
las influencias de la francmasonería, los grimorios y la magia europea en general han sido muy notorias en 
este sistema religioso11.

Al respecto de todo esto, podemos citar lo que dice Métraux (1958: 239):
Ciertamente, la herencia cultural de África ha encontrado un clima social propicio [en Haití], (…) Pero, 
a fuerza de hablar de África, se olvida Francia cuya contribución a la magia y a la hechicería haitianas 
está lejos de ser despreciable. ¡Un número muy grande de prácticas y creencias, sedicentes africanas, 
tienen un origen normando, picardo o limosín! El mundo de la magia europea apenas es diferente al 
de África.

Y tiene razón, si bien él olvida que entre las herencias que cristalizaron en la síntesis del Vudú, también 
había elementos españoles, presentes en el Caribe desde muchas décadas antes, y otros comunes a va-
rios pueblos europeos. Además, ya Moreau de Saint-Méry (1797: 50) nos cuenta que: «Blancos que estaban 
espiando los misterios de este culto, tocados por uno de los miembros que los habían descubierto, se han 
puesto a veces a danzar, y han consentido en pagar a la Reina Vudú». Y también nos informa sobre elemen-
tos europeos en la vestimenta de la Reina Vudú (Moreau de Saint-Méry, 1797: 46). Por cierto que, entre la 
extensa familia religiosa de Marie Laveau, Reina del Vudú en la Nueva Orleans del siglo XIX, había también 
mujeres blancas (Turner, 2006: 124). Es decir, la presencia de blancos en rituales vudú es bastante temprana.

En Luisiana12 no hay templos para realizar ritos ni culto, y existe una diversidad que pasaremos a comen-
tar breve pero suficientemente. Por una parte, están quienes sostienen y practican que el corazón del verda-
dero Vudú de Nueva Orleans (al que denominan The Religion) son los Ancestros, y que sus practicantes, The 
Community of the Faithful, no tienen iniciación ni rito público. Son devotos que realizan servicios religiosos a 
los Antepasados, generalmente en altares dentro de sus propios domicilios y, de hecho, esta religión es un 
modo de vida para quien cree. The Community of the Faithful se distancia completamente de Marie Laveau 
y sus seguidores por la comercialización de sus prácticas, su explotación turística y la banalización de sus 
creencias y culto. Por otra parte, están los seguidores de Marie Laveau, Reina del Vudú que hizo predominar 
el culto al loa Li Grand Zombi sobre los demás espíritus. Li Grand Zombi se identifica con Damballah Wèdo a 
quien se rinde culto no como culebra sino por lo que simboliza, la ondulación del universo, representada por 
Damballah Wèdo, el Misterio Supremo, la serpiente cósmica sagrada que recorre la bóveda del cielo junto 
a su esposa arcoíris, Aida Wèdo. A ambos, Damballah y Aida, nos dice Alvarado (2020: 54 y 56) que se les 
servía (rendía culto) conjuntamente en el Vudú de Nueva Orleans. El Vudú de Marie Laveau utiliza talisma-
nes, amuletos, conjuros, etc., y cuando la Reina murió, la gente comenzó a hacer peticiones en su lugar de 
enterramiento marcando su tumba con tres cruces (XXX) usando para ello ladrillos rojos rotos de las tumbas 
próximas y dejando ofrendas al pie de la tumba (Alvarado, 2020: 41-42). Conocemos perfectamente el ca-
rácter simbólico de estas cruces, que son points (pwens) definidos por Métraux (1958: 329) como: «Término 
mágico-religioso que significa “poder sobrenatural”, “fuerza mágica”, “efluvio místico”.». Es decir, son puntos 
de poder y energía, como lo son en los veve haitianos las estrellas de ocho puntas, las cruces solares y el Ojo 
panóptico en representación característica de la simbología masónica13.

Finalmente, hay una influencia cada vez mayor del Vudú haitiano en Nueva Orleans. Alvarado (2020 : 49) 
nos informa de que:

Hoy, el Vudú en Nueva Orleans está teniendo un fuerte sabor haitiano debido al número creciente de 
gente que se traslada a Nueva Orleans que ha sido ya iniciada en el Vudú haitiano. Al menos la mitad 
del sector del Vudú comercial y del conjuro parecen ser nuevos en Nueva Orleans como resultado 
del Huracán Katrina. Como las congregaciones crecen bajo las Mambos y Hungans, más gente está 
siendo iniciada en el Vudú haitiano y los ritos tradicionales del Vudú de Nueva Orleans y sus Reinas 
están en riesgo de desaparición.

No obstante, la influencia del Vudú haitiano en el de Nueva Orleans se ha producido en varios momentos 
pues, como dice Long (2005: 279): «Esta religión emergente fue reforzada por la llegada de refugiados hu-
yendo de la revolución haitiana a principios del siglo XIX.».

En resumen, con frecuencia resulta difícil desentrañar nítidamente en el Vudú, en muchísimos aspectos, 
qué vino de África, qué vino de Europa, qué era ya común entre los lugares y territorios de los que procedían 
los individuos que generaron este sistema mágico-religioso en Haití y Nueva Orleans, y qué aportaron unos 
u otros considerando, además, que ya en los siglos XVIII y XIX había blancos participando en las ceremonias 
y celebraciones que tenían lugar en ambos ámbitos. Debiendo tenerse en cuenta también, como vamos a 
ver, los desarrollos propios que han tenido lugar en América.

2. Necromancia y prácticas mágicas ligadas a los muertos: España y Haití
De la práctica de la necromancia, procedimiento adivinatorio que consiste en predecir el futuro por medio 
de la invocación a los espíritus de los muertos, hay ejemplos muy antiguos. Un caso espectacular que nos 
comenta Fontana Elboj (2021: 245-264) se puede ver en la Farsalia (VI 412-830) de Aneo Lucano. En este 
texto Sexto Pompeyo acude a la espantosa y funesta bruja Ericto para que le vaticine el final de la batalla, 

11	 Medrano, 2021: 404-406 y 410-413.
12	 Véase Medrano, 2023.
13	 Medrano, 2021: 406-407 y 410.



4 Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

para lo cual esta elige un cadáver reciente al que obliga a volver a la tierra. Le hace regresar a la vida para que 
pueda hablar, impidiéndole morir completamente, para que emita la profecía que se le ha solicitado a Ericto.

En la Europa de los siglos XVI y XVII la necromancia siguió siendo practicada, y visible en ocasiones, así 
como la hechicería basada en los muertos. Por ejemplo, Fajardo Spínola (1992: 175) hablando de Canarias 
nos informa:

Si las ánimas de los que murieron tienen poder para intervenir en las cosas de este mundo, las cosas 
todas relacionadas con los muertos parecen poseer influencia mágica. Las denuncias nos hablan de 
mujeres que andan en los cementerios. La tierra de sepultura, los huesos de difunto14, las calaveras15 
y la ‘carne momia’16 se utilizan para diversas operaciones de hechicería; lo mismo que los objetos de 
los difuntos –la rueca de una mujer [Las Palmas, año 1524], una mortaja– y muy especialmente, la soga 
con que se ahorcó a alguien, piedras de la horca [La Orotava, año 1627] o la ropa [Las Palmas, año 
1524] o dientes de un ahorcado [La Orotava, año 1672]

Estas referencias son importantes y muy representativas ya que, como dice Fajardo Spínola en varias 
ocasiones17, la hechicería en Canarias se nutre de los procedimientos mágicos de Castilla, Andalucía y 
Portugal, esencialmente.

En los siglos posteriores estas prácticas y creencias continuarán, y Lisón Tolosana (1992: 314-315) nos 
habla, refiriéndose al ámbito de Galicia, de los males que pueden aquejar a un vivo causados por el espíri-
tu de un muerto, que puede ser evocado ritualmente. También respecto de Galicia, Lisón Tolosana (2004: 
15-16) informa del uso mágico de huesos de difuntos, tierra sagrada de cementerios, así como del malestar 
que proviene de difunto. Los difuntos, según recogió Lisón Tolosana (2004: 81, 94, 97) pueden provocar de-
caimiento y enfermedades en una persona, e incluso sus ánimas son capaces de penetrar en los cuerpos 
de familiares o conocidos y causarles trastornos y desorganización mental, enfermedades del alma. Son 
muy interesantes diversas referencias de Lisón (2004: 117 y 119) a la forma de determinar que un difunto es 
la causa de una enfermedad infantil, al valor mágico de la tierra de las encrucijadas por las que pasan los 
muertos, de la tierra de sepultura, de gran valor ritual si la enfermedad se atribuye a un muerto. Finalmente 
citaremos dos párrafos más de Lisón (2004: 145): «La enfermedad puede ser consecuencia, en cuarto lugar, 
de la penetración, ocupación y dominio del cuerpo humano por espíritus de personas ya muertas, conocidos 
o no, familiares o extraños al espirituado.». Y18:

La necromancia […] En cuanto a Galicia viene explícitamente documentada […] [en los años 1612-1613] 
[…] la viuda Hermida […] ‘curaba diciendo que un espíritu le decía cómo había de curar, y que este 
espíritu era de una difunta […] y adivinaba cosas por venir […]’ [en los años 1650-1651] […] testificación 
contra una viuda de Manlle porque ‘hablaba con los difuntos y de todos era llamada para curarlos en 
sus achaques […]’

Ahora veamos un rito de necromancia en el primer tercio del siglo XX en Haití, narrado por Seabrook 
(1929: 81-91) con bastante detalle en su apartado “el altar de las calaveras”. A este culto lo denomina el escritor 
norteamericano le culte des morts, y dice que su informador le especificó que no se trata de un ritual vudú, 
que los vuduistas ortodoxos lo odian y no quieren saber nada de él. Denomina a la protagonista principal del 
rito una «Nebo» del culte des morts, y describe así el altar de los cráneos: una mesa común con un mantel 
sobre el que habían colocado huesos, cráneos, una pala, un pico, una cruz de madera pintada (envuelta en 
piel de boa), velas. No había símbolos vudú ni objetos sagrados. Protagonizan la ceremonia tres oficiantes, 
todas mujeres, la principal vestida estilo Baron-Samedi: chaqué negro de hombre de cola larga, sombre-
ro alto de seda y gafas oscuras. Ahora ella es Papa Nebo, el oráculo. Una de las otras mujeres es Gouédé 
Mazacca y lleva un saco con un recién nacido y parte de un cordón umbilical, todo envuelto en hojas vene-
nosas. La tercera mujer lleva un turbante alto, una botella de ron medio vacía y una cachiporra, es Gouédé 
Oussou, la Más Borracha.

Los fieles buscan, a través de los oráculos, contactar con personas muertas. El oráculo, Papa Nebo, habla 
con los muertos y luego da instrucciones, e indica las ofrendas que se pondrán en las tumbas, los exorcis-
mos que se pronunciarán, y los ouangas19 que se harán con partes de cadáveres humanos. Después las tres 
mujeres van al cementerio con una pala, un pico y otros instrumentos, y encienden una vela al pie de la cruz 
de madera del cementerio. Llaman a Baron Samedi, que es el espíritu del cementerio, le piden permiso y le 
prometen ofrendas. Cuando Baron concede su protección, roban una tumba con pico y pala y se llevan el 
cuerpo del difunto que buscaban.

Posteriormente, hacen usos nigrománticos de varias partes del cadáver: grasa de sesos para potenciar 
armas, el corazón secado para ouangas y otros amuletos, o el cráneo y los huesos para la parafernalia del 

14	 Fajardo Spínola, 1992: 175, nota 498: «Las Palmas, 1524… “Que sin tierra o huesos de difunto no se podían hacer hechizos”».
15	 Fajardo Spínola, 1992: 175, nota 499: «“Una calavera la mitad de ella y llena de tierra de sepultura y enterrado en la dicha tierra un 

muñeco de cera…”, para maleficio (La Orotava, 1653…».
16	 Fajardo Spínola, 1992: 175, nota 500: «“Carne momia de hombre” (Las Palmas, 1524…».
17	 Fajardo Spínola, 1992: 189, 210, 491-492.
18	 Lisón Tolosana, 2004: 217, nota 172.
19	 Se refiere a los wanga, amuletos característicos del Vudú en Haití y Luisiana (donde se denominan gris-gris), y de otros ámbitos 

mágicos como Europa (España en concreto) o el norte de África. Son encantamientos portátiles, para llevar encima, colgando del 
cuello, como pulsera, etc. Véase Medrano, 2022c.



5Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

altar. Seabrook nos dice finalmente que los hechiceros de cadáveres y sus partidarios, practicantes de este 
culte des morts, son un grupo de brujería limitado y temido.

3. La familia Guedé
El ritual descrito por Seabrook en el Haití de los años 20 del pasado siglo, podría perfectamente equipararse 
a un culto a los muertos, con necromancia incluida, en Europa, siendo las diferencias escasas y consistentes 
básicamente en la denominación de las tres oficiantes. Resulta sorprendente ver cómo, 20 años después de 
este testimonio, se ha producido una evolución y estructuración notable en este culto. Marcelin (1947: 119-131) 
trata de la famille des Guédé y comienza diciendo:

Los Guedé son los loa de la muerte, que habitan los cementerios y asumen los atributos del duelo. 
Muy numerosos, forman en la clase de los Rada20 una gran familia la cual se subdivide en 117 nachons 
(naciones)21. Baron-Samedi, Baron-Cimetière, Baron-la-Croix, Grande Brigitte, Guédé-Nibo son los 
miembros más importantes de esta familia. Los tres Guedé que llevan el título de ‘Baron’ constituyen 
una especie de tríada y sus nombres están casi siempre asociados en los textos litúrgicos, aunque 
sus funciones y sus atributos sean diferentes.

En la descripción de los Guedé (los Gouédé de Seabrook) que nos hace Marcelin (1947: 119-131), establece 
como padre de todos ellos a Baron-Samedi, del que dice22:

Baron-Samedi es un dios [sic] exigente, egoísta y susceptible. No se presenta en una ceremonia más 
que cuando oye los tres golpes secos del tambor Rada y el Credo. A veces viene en medio de una fies-
ta sin ser invitado. Su conducta es entonces deplorable. Insulta a las personas presentes en términos 
groseros y exige de ellas cosas notoriamente imposibles. Como tiene la reputación de ser un loa terri-
ble, capaz de los peores excesos, y como cada uno sabe que, pronto o tarde, tendrá tratos con él, se 
busca apaciguarle ejecutando tres danzas en su honor. Él participa en estas danzas y ordena que se 
honre de la misma manera a cada uno de los loa de su escolta. Su número es tan grande que termina 
por acaparar casi toda la ceremonia, privando así a los otros dioses [sic] de las danzas y los cantos 
que les son debidos. Podemos deshacernos de sus molestias prometiéndole una ceremonia para él 
solo, pero, incluso así, no conseguimos siempre hacerle partir, porque siente un placer malicioso en 
crear confusión en las fiestas de sus rivales.

También nos informa Marcelin (1947: 124) de que: «En los houmfors Baron-Samedi se simboliza por una 
cruz negra de unos 1’50 m. de altura. […] Dos pequeñas cruces representan a los otros dos Barones.». Es 
decir, señala una jerarquía en la que primero está Le Baron-Samedi, e inmediatamente después Baron-
Cimetière y Baron-la-Croix, muy similares al loa principal y con funciones complementarias. Después viene 
Grande Brigitte, esposa de Baron-Samedi y madre de los Guedé. Y tras ella Guedé-Nibo, Guedé-Vi, Guedé-
Brave, Cap(i)taine Guedé, y otros loa con funciones más o menos específicas y a veces confusas.

En 20 años vemos cómo se ha estructurado y dotado de contenidos a este culto, estableciendo la prio-
ridad de Le Baron-Samedi sobre los demás espíritus, confiriéndole mucho más protagonismo y relegando 
a Papa Nebo (Guedé-Nibo) y especificando responsabilidades y jerarquías entre los Guedé. No obstante, 
Guedé-Nibo, que tiene cierto carácter fálico, aún goza de importantes funciones23 como:

Nibo es el ministro del Interior en el Gobierno de Baron-Samedi. Es un político loco que usa la de-
magogia y del cual hay que tener cuidado. […] Los fieles invocan a veces a Nibo en su houmfor para 
pedirle noticias de padres que viven en provincias o en el extranjero. Se le invoca también para entrar 
en comunicación con los muertos. Si la persona que se quiere consultar ha muerto recientemente, el 
hougan se dirige al cementerio donde, después de haber pedido permiso a Baron-Samedi, invoca a 
Nibo a medianoche, hora en la cual los muertos salen de la tumba para pasearse por el cementerio. 
[…] Los que son capturados por él ejecutan una danza obscena para la cual se proveen de un falo de 
medio metro de longitud. Guedé-Nibo juega un papel muy importante en hechicería. Bajo su égida 
los magos desentierran los cadáveres para servirse de ellos en sus malas obras. Esta operación se 
desarrolla en un lugar solitario. Sobre una mesa cubierta con un mantel rojo se colocan huesos y crá-
neos, un pico, una pala y una vela negra. […] Llegados ante la tumba que se disponen a abrir, invocan a 
Baron-Samedi y no se ponen manos a la obra hasta que han obtenido su permiso.

Vemos cómo el antiguo Papa Nebo guarda algunas de sus funciones, mientras que los antiguos Guedé-
Oussou y Guedé-Masaka (así se denominan ahora) son espíritus muy subalternos24.

Una década después de Marcelin, Métraux (1958: 99-103) nos habla también de los Guedé, y estas son 
las características observadas por él y que nos transmite:

20	 Los espíritus del Vudú se clasifican a nivel general, en dos grandes grupos, Rada y Petro, constituyendo dos ramas rituales con 
liturgias separadas. Los loa rada son «amables» y «tranquilos», los loa petro son «calurosos» o «intensos», más bruscos que los 
rada. Véase Medrano, 2022b: 73-75 y 82-83. Nota del autor.

21	 Nachon o Nanchon puede traducirse por «Nación de loa, grupo étnico o potencial de misterios» (Rigaud, 1953: 425) o de forma 
similar por «Nación, tribu, grupo de culto o clan» (Deren, 1953: 334). Nota del autor.

22	 Marcelin, 1947: 121.
23	 Marcelin, 1947: 126-127.
24	 Marcelin, 1947: 129 y 131.



6 Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

Los miembros de la gran familia de los Guedé ocupan, en relación a los otros loa, una posición mar-
ginal. La ambigüedad de su estado probablemente se debe al hecho de que son los genios de la 
Muerte. Los otros loa los temen y buscan evitarlos, de modo que en las ceremonias los Guedé llegan 
generalmente hacia la tarde, después de que los otros loa han sido saludados. […]… por su cinismo, su 
jovialidad y sus obscenidades, templan el miedo y la vaga angustia que provocan. Su llegada es siem-
pre acogida con alegría por la asistencia. […] Poseen un rico repertorio de canciones obscenas que 
cantan con cara estúpida, el dedo levantado y prolongando indefinidamente algunas notas. Su danza 
favorita es la banda que se caracteriza por violentos balanceos y poses lascivas. […] Baron-Samedi, 
Baron-la-Croix, Baron-Cimetière, Guedé-nibo y Mme Brigitte son los representantes más prominen-
tes de esta formidable familia. Los ‘Barones’ forman una especie de tríada tan única, que no se sabe si 
son divinidades distintas o los tres aspectos de una única y misma divinidad. La imaginación popular 
presta a Baron-Samedi la apariencia de un empresario de pompas fúnebres. Su emblema es una cruz 
negra sobre una falsa tumba en la que se pone un sombrero de copa y un abrigo negro. […] La esposa 
del Baron, Grande-Brigitte, Maman o Mlle Brigitte, tiene también autoridad sobre los cementerios, en 
particular sobre aquellos donde una mujer ha sido enterrada la primera. De su unión con Baron han 
nacido […] una buena treintena de Guedé… […] De hecho, los atributos de Guedé-nibo se confunden 
con los del jefe de la familia de los Guedé. Vela en las tumbas y es a él a quien los magos deben diri-
girse si quieren servirse de un muerto en sus ritos de brujería.

En la estructuración progresiva del culto a los Guedé que estamos viendo, Métraux recoge que los Guedé 
son espíritus joviales y obscenos, que son acogidos con alegría por los creyentes cuando se manifiestan 
mediante la posesión de uno o varios de ellos durante una ceremonia. Apunta ya este autor que no se sabe si 
hay tres «Barones» o son aspectos de la misma entidad, y resalta la figura de Manman Brigitte indicando que 
hay un buen número de Guedé, una buena treintena, nacidos de su unión con Le Baron-Samedi. Y habla de 
la confusión (que más bien es una absorción) de los atributos de Guedé-Nibo con los de Le Baron-Samedi.

4. Culto, potencias, ámbito y simbología
Este era el estado de la evolución del culto a los Guedé en los años 50 del pasado siglo, pero el proceso ha 
seguido desarrollándose. Primero hay que destacar que, desde prácticas similares a la necromancia y el cul-
to a los muertos europeos, hemos llegado a una estructuración propia muy distinta que, sin duda, contó con 
la enorme influencia de lo que fue creándose en los humfó a lo largo de varias décadas pero, probablemente, 
también, en círculos vuduistas con cierta formación intelectual. En segundo lugar, hay que tener en cuenta 
que no se encuentra rastro alguno de Le Baron-Samedi en África, y muy dudosos acerca de los Guedé25, por 
lo que podemos pensar que es un producto de desarrollo haitiano a partir de elementos de origen europeo. 
De todas formas cabe recordar que un elemento tan importante en el Vudú haitiano como los veve, esos 
diagramas sagrados, esotéricos y simbólicos que son los equivalentes gráficos de un loa y reproducen su 
imagen cósmica, y que son fundamentales en el ritual, no se han identificado como derivados de África26, 
pero sí tienen cierta similitud funcional con los diagramas de la magia europea, los pentáculos. Y, además, ya 
Métraux (1958: 140) nos hablaba de la influencia de la francmasonería en el Vudú.

Que han seguido cambiando cuestiones referentes al culto de los Guedé es evidente. Así, mientras que 
Métraux nos decía que ocupaban una relación marginal respecto a otros loa, quienes los temían y evitaban, 
la familia de los Guedé es vista actualmente como mediadora entre fuerzas, así que ellos ayudan a lograr el 
equilibrio entre los loa «agresivos» (petro) y los «amables» (rada)27. De hecho, además de que Le Baron-Samedi 
en concreto es uno de los pocos loa a los que se dedican banderas28, Platoff (2015: 6-8) informa de que una 
sociedad vudú posee generalmente, al menos, dos drapo Vodou y que con frecuencia se utilizan en las ce-
remonias banderas de dos loa de características opuestas, uno «tranquilo» o «amable» (como Damballah) y 
otro «caluroso» o «intenso» (como Ogou Fèray), creando un balance de fuerzas. Esta ceremonia se denomina 
sèvis drapo de. Pero a veces se utilizan tres banderas en el ceremonial, denominado entonces sèvis drapo twa, 
siendo la tercera bandera la de un loa de la familia de los Guedé porque estos espíritus median entre los «tran-
quilos» y los «intensos». Todo ello de acuerdo con la filosofía del balanse (equilibrio entre fuerzas espirituales).

Así que los Guedé, y especialmente Le Baron-Samedi, han pasado de ser marginales y loa a evitar por 
otros, a ser fundamentales en el equilibrio espiritual, algo muy importante en el Vudú.

Pero hay otro aspecto extraordinariamente relevante, que es el referente a la magia y los hechizos. 
Mientras que tradicionalmente se considera al loa Mèt Kalfou (Maître Carrefour) como el espíritu de los cru-
ces de caminos, lugares frecuentados por los malos espíritus y propicios a las artes mágicas, el Señor de las 
Encrucijadas, un gran mago y gran señor de los encantos y sortilegios, que recibe el homenaje de los brujos 
y preside sus encantamientos y sus hechicerías29, Le Baron-Samedi ha ido ocupando buena parte de estas 
funciones. En este sentido Métraux (1958: 237 y 242) nos informa:

Los ritos de hechizo, en virtud de las leyes de la magia imitativa, deberían actuar mecánicamente. Pero 
sólo son eficaces si, previamente, nos hemos conciliado con el Maître-des-Cimetières, Baron-Samedi: 

25	 Deren, 1953: 272.
26	 Deren, 1953: 276.
27	 Platoff, 2015: 8.
28	 Las drapo Vodou son objetos sagrados de gran importancia, que deben santificarse (Medrano, 2021-2022: 165-166).
29	 Véase Medrano, 2021: 408-409 y figura 4.



7Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

el hechicero más poderoso no podría matar a su víctima si Baron no ha ‘trazado el contorno de su tum-
ba’. […] Los ‘trabajos’ de los hechiceros se desarrollan en el secreto de los houmfò, en las encrucijadas 
solitarias y al pie de las cruces de Baron en los cementerios.

En este aspecto de la potencia de Le Baron-Samedí en la hechicería, nos vamos a detener en algo muy 
característico de Haití, aunque con raíces también en Europa. Sin embargo, aquí ha evolucionado de manera 
espectacular. Se trata de les expéditions o l’envoi morts. Marcelin (1947: 120) nos dice: «Por otra parte, los 
ritos de hechicería en los que Baron-Samedi juega un papel muy importante se dice que son “expéditions”;». 
Métraux (1958: 243-244) explica algo más este hechizo:

Los envíos [Les expéditions]. La más temible de las operaciones de magia negra, de la que la gente 
del pueblo no deja de hablar, es el ‘envío de muertos’ [l’envoi morts] o ‘despacho’ [expédition]. El que 
se ha convertido en la presa de uno o varios muertos que se han lanzado contra él, enflaquece, escupe 
sangre y se extingue rápidamente. El desenlace de este encantamiento es siempre fatal, a menos que 
la naturaleza del mal haya sido diagnosticada a tiempo, y que un hungan hábil tenga éxito liberando la 
presa de los muertos. […] El éxito de esta conjuración depende sin embargo de la buena voluntad de 
Baron-Samedi, el todopoderoso señor de los muertos. El boko30 golpea tres veces su machete sobre 
la piedra consagrada al dios [sic] repitiendo cada vez su nombre. Entonces es poseído por Baron-
Samedi el cual, expresándose por su boca, ordena al solicitante que vaya a medianoche al cementerio 
y le ofrezca allí bananas y patatas crudas picadas en trozos menudos, delante de la cruz que es su 
símbolo. Luego habrá que tomar un puñado de tierra para cada uno de los ‘muertos’ que se desea 
enviar y extenderlos sobre el camino que su víctima acostumbra a seguir. Poco importa que toque o 
pise esta tierra: los muertos penetrarán en su cuerpo y no lo dejarán más. También se puede tomar de 
las tumbas tantas piedras como ‘muertos’ se desea enviar. Se las debe arrojar luego contra la puerta 
de la persona que se quiere ‘matar’.

Y, como nos indica Métraux (1958: 244-245): «El tratamiento para los envíos de muertos. Las enferme-
dades producidas por un envío de “muertos” son, según los hungan, muy difíciles de curar. Se requieren 
muchos esfuerzos para hacer soltar su presa a los “muertos”, que se aferran al organismo en el que han sido 
alojados.».

Por su parte, Wade Davis (1988: 296-297) nos dice: «Expédition: Un espíritu muerto (ver l’envoi morts), el 
acto de enviar un espíritu muerto. […] L’envoi morts: Enviar un espíritu muerto, uno de los más potentes de 
los actos oscuros en el repertorio del bokor.».

La práctica de instalarse en un cuerpo ya la vemos en Apuleyo (El asno de oro III 17-18), en la descripción 
del taller de una bruja31:

Y había expuestos allí gran cantidad de restos de cadáveres, algunos profanados durante el duelo y 
otros después de haber sido enterrados: aquí, narices y dedos; allí, clavos de crucificados con carne 
aún adherida; por allá guardaba sangre de gente asesinada y calaveras rotas arrancadas de las bocas 
de las alimañas. […] …los cuerpos cuyos cabellos ardían entre silbidos y chisporroteos adquirieron 
espíritu humano: sentían, oían y caminaban. Y, tras llegar a donde los llevaba el olor de sus propios 
despojos, se instalaron en la puerta porfiando por instalarse en el cuerpo de aquel joven beocio.

Como hemos visto anteriormente, en la Canarias del siglo XVI Fajardo Spínola nos refiere la importancia 
de la tierra de sepultura, que el boko señala en el texto de Métraux, y en Galicia Lisón Tolosana nos habla 
también de la importancia para los hechizos de la tierra sagrada de cementerios, tierra de sepultura. También 
informa Lisón Tolosana de que los males que aquejan a un vivo pueden ser causados por un muerto, que 
puede ser evocado ritualmente, que hay malestar que proviene de difunto, que los difuntos pueden provocar 
decaimiento y enfermedades en una persona, que sus ánimas son capaces de penetrar en los cuerpos de 
familiares o conocidos y causarles trastornos, y desorganización mental (enfermedades del alma) y, en re-
sumen, que la enfermedad de un vivo puede ser consecuencia de la penetración, ocupación y dominio del 
cuerpo humano por espíritus de personas ya muertas.

Por cierto que Métraux (1958: 244) comenta que: «El ganado no es más inmune que los humanos a las 
“expéditions” […] y su dueño, como no puede venderlo, está obligado a sacrificarlo.». Recuérdese al respecto 
que, en Galicia32, los animales también podían ser objeto del «mal de ojo», y que podían enfermar o morir 
por este hechizo.

El símbolo más habitual en los lugares en que se rinde culto a los Guedé, especialmente a Le Baron-
Samedi, es una cruz. Seabrook citaba que las tres mujeres que dirigían el rito necromántico encendían una 
vela al pie de una cruz de madera en el cementerio y llamaban a Le Baron-Samedi. Marcelin comentaba que 
en los humfó hay una cruz negra de unos 1’50 m. de altura que simboliza a Le Baron-Samedi. Métraux nos 

30	 El término Boko, Bokor o Bocor, que deriva de la palabra Fon Bokono o Bokonon (‘sacerdote’), habitualmente designa en Haití a 
un hechicero que utiliza la magia negra y medicina vegetal oculta a los demás. También puede ser un hungan que se presta a 
este tipo de prácticas, o bien alguien que ni siquiera está iniciado en el Vudú. Galembo (2005: 104) nos dice: «BÒKÒ (BOCOR): un 
oungan que es experto en caminos sobrenaturales; un hechicero que trabaja “con ambas manos” –tanto para la creación como 
para la destrucción». Véase también Rigaud, 1953: 420; Deren, 1953: 326; Métraux, 1958: 237 y 326; o Davis, 1988: 294. Entre 
otros. Nota del autor.

31	 Véase Fontana Elboj, 2021: 243-244.
32	 Lisón Tolosana, 2004: 81.



8 Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

dice que el emblema de este loa es una cruz negra sobre una falsa tumba. Marcelin (1947: 119) amplía el tema 
diciéndonos:

Cuando el oficiante traza con harina en el suelo los emblemas33 de los dioses [sic], representa a Baron-
Samedi por una cruz sobre una base con dos peldaños, y a los otros Barones, a su lado, por cruces 
sobre una base simple. Tres puntos dispuestos en triángulo se añaden a este diseño. Su significado es 
oscuro. Sugieren quizá piedras funerarias. Las X ante la cruz de Baron-Samedi son, al parecer, estili-
zaciones de tibias. Las familias que adoran a los barones los simbolizan por cruces que colocan sobre 
una base de albañilería en forma de tumba. Sobre este altar se les depositan las ofrendas a los Guedé. 
Los tres agujeros que pueden verse en las tumbas de los cementerios del país están destinados a 
recibir los sacrificios ofrecidos a estos dioses [sic] funerarios.

En todo caso, lo habitual es que esa gran cruz donde se rinde culto y se hacen peticiones a Le Baron-
Samedi esté colocada sobre una plataforma, a veces sobre dos superpuestas, como puede verse en su 
propio veve y en el documental «Los Misterios del Vudú», de Planet Doc (figura 1). En este último, un hungan 
de Artibonito tocado con gorro y chaqueta rojos, realiza una ceremonia en un cementerio ante la gran cruz 
de Le Baron-Samedi34, situada sobre una plataforma elevada, siendo el objetivo que este loa imparta justicia 
en un litigio, ejecutando su sentencia sobre el culpable35. Vemos aquí una nueva atribución de poderes a 
este espíritu.

Figura 1. Imágenes del documental “Los Misterios del Vudú” (Planet Doc). Dos escenas de un 
 hungan de Artibonito con tocado y pañuelo rojos, invocando a Le Baron-Samedi ante su cruz.

Es muy frecuente que los seres del inframundo, que se relacionan con los dominios de los muertos, 
tengan cultos ctónicos. Ya Lucano nos relata en la Farsalia cómo la funesta bruja Ericto arrastra un cadáver 
destinado a volver a la vida hasta las profundidades de una sima36. Sin embargo en este caso hay pocos tes-
timonios. Milo Rigaud (1953: 207-218) nos informa de un servicio religioso, curiosamente a otro loa, Simbi, en 
el que figura el dibujo de un veve ceremonial (figura 2) y debajo el texto: «El agujero cavado ante el Pé [altar], 
con el veve alrededor». Concretamente nos dice Rigaud (1953: 207-209):

En el Bagui, se cavó un gran agujero ante el Pé y otro veve, más simple, se ha trazado alrededor, con, 
por encima, una mesa cubierta con un mantel blanco. […] La mesa está sobrecargada con varios ali-
mentos y postres: tortas, dulces, pasteles, gachas, chocolate, arroz con leche; así como botellas de 
sirope, kola, licor, ron, sin olvidar el clairin. Está a disposición de los misterios que se manifestarán. […] 
La comida cocida se servirá en esta mesa y cuando se recoja, todo lo que no haya sido consumido 
por los Loas se depositará en el agujero. Las partes esenciales, naturalmente, se reservan. Se sirven 
grandes platos a la familia y a los miembros de la Societé.

Es decir, se cava un gran agujero, alrededor suyo se dibuja un veve ceremonial (que no parece corres-
ponder a ningún loa concreto sino servir específicamente para este tipo de rito), encima de ello se coloca 
una mesa con abundantes ofrendas y, finalmente, parte se deposita en el agujero. Pues bien, en el minuto 

33	 Los veve.
34	 Puede verse esta ceremonia a partir del minuto 18 y 30 segundos: https://www.youtube.com/watch?v=QUAD3XKxjWk
35	 Véase Medrano, 2022a: 390-391.
36	 Fontana Elboj, 2021: 257.

https://www.youtube.com/watch?v=QUAD3XKxjWk


9Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

18 y 40 segundos del documental de Maya Deren «Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti»37, al pie de 
una cruz sobre una tumba se ve un veve ceremonial dibujado alrededor de un hoyo en la tierra, muy parecido 
al de Rigaud (figura 2), y a su lado está dibujado en el suelo el veve de Le Baron-Samedi, que es a quien se 
dirige la celebración. Ambos veve están situados en lados opuestos del poteau-mitan (‘poste central’), según 
parece apreciarse. El veve ceremonial se encuentra también bajo la mesa de las ofrendas rituales como el 
dibujado y definido por Milo Rigaud (1985: 107): «Veve trazado alrededor de un hoyo ceremonial sobre el cual 
se encuentra la mesa de las ofrendas rituales.».

Figura 2. Veve ceremonial representado en acrílico sobre madera con su orientación correcta  
(según Rigaud, 1953: 208); obra pictórica y fotografía: Manuel Medrano.

Vemos aquí algunos elementos de culto ctónico, vinculados claramente en el último caso que hemos 
mencionado con los Guedé. Antes hemos citado a Marcelin que nos hablaba de que «Los tres agujeros que 
pueden verse en las tumbas de los cementerios del país están destinados a recibir los sacrificios ofrecidos 
a estos dioses funerarios.». En este sentido cabe también traer a colación lo que nos comenta Alvarado 
(2020: 42) acerca del significado de las tres cruces que muchos visitantes dibujan en la tumba de Marie 
Laveau en Nueva Orleans: «… Marie Laveau fue conocida por dibujar tres cruces en el suelo frente a tum-
bas cuando realizaba su trabajo de conjuro, así que quizá la tradición procede actualmente de la Reina del 
Vudú misma.»38. Y ya hemos visto que Marcelin nos hablaba también de la presencia de X ante la cruz de 
Baron-Samedi, que quizá serían estilizaciones de tibias, pero esta vez en Haití. En todo caso, el símbolo 
formado por una calavera sobre dos tibias cruzadas es muy frecuente para representar a los Guedé, como 
dice Galembo (2005: 18): «Bawon Samdi [Baron Samedi] es el cabeza de todos los Gede. Sus símbolos son 
calaveras, tibias cruzadas, tumbas, y palas.».

Más conocida es la simbología de los veve de los Guedé, especialmente los de Le Baron-Samedi (fi-
gura 3) y su esposa, Manman Brigitte (figura 4)39. Como hemos dicho, no se encuentra rastro alguno de Le 
Baron-Samedi en África, y muy dudosos acerca de los Guedé y, los propios veve, no se han identificado 
como derivados de África pero sí tienen cierta similitud funcional con los diagramas de la magia europea, los 
pentáculos, además de influencias de la francmasonería. Si se analiza iconográficamente el veve de Baron, 
la simbología es católica, europea, con cruz cristiana y ataúdes, más los puntos de poder: estrellas de ocho 
puntas, cruces solares, Ojo panóptico en representación característica de la simbología masónica, y todos 
ellos están presentes con cierta abundancia, indicando un alto nivel de energía, fuerza mágica y efluvio mís-
tico. En cuanto al veve de Manman Brigitte, también muestra muchas estrellas de ocho puntas y cruces so-
lares, abundantes puntos de poder. Pero al contrario que el de Baron, el esquema compositivo figurativo de 
este veve deriva de los vestidos de las mujeres coloniales y, como ellos, muestra cintas de embellecimiento. 
Si atendemos a la simbología de ambos veve, estamos ante loa muy poderosos y con muchos puntos de 
poder, puntos «calientes».

Sin entrar a fondo en el tema de las estrellas y las cruces solares, la ubicación general que suele hacerse 
de los loa en el éter, o en el cielo, hasta que son llamados a las ceremonias, explica que se simbolice la po-
tencia psíquica de estos espíritus con las estrellas de ocho puntas y las cruces solares, pues esto les «sitúa 
entre las estrellas»40, siendo ambas, y especialmente las primeras, un elemento iconográfico muy frecuente 
en todo el Mediterráneo y Próximo Oriente desde hace milenios41.

37	 Editado por Teiji y Cherel Ito a partir de las filmaciones realizadas por Maya Deren a mediados del siglo XX: https://www.youtube.
com/watch?v=4Tla44ZDyZs

38	 Para ampliar este tema puede verse Medrano, 2023: 285-286.
39	 Véase Medrano, 2021: 409-410.
40	 Sobre el catasterismo, que es aplicable aquí, véase Parada López de Corselas y Chapinal-Heras, 2022.
41	 Medrano, 2021: 407-408; Parada López de Corselas y Chapinal-Heras, 2022: 393-394.

https://www.youtube.com/watch?v=4Tla44ZDyZs
https://www.youtube.com/watch?v=4Tla44ZDyZs


10 Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

Figura 3. Arriba, veve habitual de Le Baron-Samedi, representado en acrílico sobre lienzo, utilizando  
colores de los que son más característicos de este loa, blanco y púrpura; obra pictórica  

y fotografía: Manuel Medrano. Abajo, dos banderas artísticas con simbología de los Guedé utilizando  
también colores de este grupo de espíritus (Platoff, 2015: 15, figuras 16-17), esencialmente púrpura,  

blanco, negro y verde.

Figura 4. Veve de Manman Brigitte, representado en acrílico sobre lienzo.  
Los colores utilizados, verde y púrpura, están entre los que más caracterizan a esta loa.  

Obra pictórica y fotografía: Manuel Medrano.

También hay relación de Le Baron-Samedi y los Guedé con las Sectes Rouges (‘Sectas Rojas’) del Vudú42, 
tema complejo, de las que se menciona habitualmente un amplio catálogo con acciones terribles en su ha-
ber. En este caso la relación hemos podido hallarla a través de la iconografía, concretamente la de dos do-
cumentos que podrían describirse como «pasaportes de hechiceros»43, librados por una sociedad secreta, 

42	 Medrano, 2022b: 78-80.
43	 Las imágenes originales de los pasaportes se han obtenido de la edición en castellano de la obra de Alfred Métraux Le Vaudou 

haïtien: Vodú, Editorial Sur, Buenos Aires, 1963, versión castellana de Jorge Eneas Cromberg.



11Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

que ofrecen un salvoconducto para los iniciados en el Vudú y que permiten al portador circular sin peligro de 
día y de noche. Ambos pasaportes se dibujaron sobre tarjetas postales escritas y con sello de franqueo, que 
habían sido timbradas y cursadas por el servicio de correos. Hay opiniones no académicas que defienden 
que se dibujan de este modo para darles «aspecto oficial», aunque quizá también es porque así es más difícil 
falsificarlas.

Uno de estos pasaportes (figura 5, izquierda) representa a un hechicero utilizando el «poder de los ojos»44, 
que podría vincularse con Mèt Kalfou o con Le Baron-Samedi. El otro pasaporte (figura 5, derecha) represen-
ta a un loa Guedé bajo la forma de personaje esquelético y fálico. Son documentos excepcionalmente raros, 
pero nos sirven para ver la penetración de los Guedé en todos los ámbitos.

Figura 5. Izquierda: Pasaporte de una Secta Roja representando a un hechicero, reproducido en acrílico sobre lienzo según la 
imagen original pero eliminando la escritura sobre la tarjeta para ver más claramente el dibujo principal; obra pictórica y fotografía: 

Manuel Medrano. Derecha: Pasaporte de una Secta Roja que representa a un loa Guedé, reproducido en acrílico sobre lienzo 
según la imagen original pero eliminando la escritura sobre la tarjeta para ver más claramente el dibujo principal; obra pictórica y 

fotografía: Manuel Medrano.

Las funciones de los Guedé son cada vez más amplias y, así, nos dice Galembo (2005: 14): «Gede son 
los lwa de la muerte; ellos mantiene el conocimiento de los ancestros, y son los guardianes de los niños.».

La influencia de estos espíritus va más allá incluso de los límites estrictos del Vudú como síntesis mági-
co-religiosa, extendiéndose al Rará o Rara45 que es, esencialmente, un evento festivo, importante en Haití, 
que se celebra en Cuaresma. Es una expresión folclórica ligada también a lo religioso (católico) y popular que 
se ha extendido a la República Dominicana. El Rará está vinculado con el Vudú, y en tiempos todos los jefes 
de Rará en Haití eran sacerdotes de Vudú, aunque hoy incluso se celebran estas demostraciones folclóricas 
como mero elemento de atracción turística, desnaturalizando su aspecto místico religioso. Pues bien, el 
documental de Maya Deren «Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti», en el minuto 38 y 45 segundos, 
nos muestra cómo el espíritu Guedé, señor de la vida y la muerte, preside este festival en el que intervienen 
talentosos artistas músicos y danzantes.

Hemos dejado para el final de este apartado el comentario acerca de la relación entre Vudú y Masonería. 
Robinson (2013: 45) nos dice:

Sin embargo, desde la perspectiva del vudú haitiano, pocas prácticas europeas han sido tan fácil-
mente adoptadas y adaptadas al Vudú como la Masonería europea. […] Es durante este periodo de 
colonialismo francés cuando la Masonería se instala en Saint Domingue. En 1749, se autorizaron dos 
Logias bajo control francés, y en 1778 se formó una Gran Logia Provincial bajo la dirección del Gran 
Oriente de Francia, tras el aumento de Logias autorizadas entre 1763 y 1775. La francmasonería se 
convirtió rápidamente en una parte relevante de la cultura de Saint Domingue donde, según algunas 
fuentes, uno de cada tres colonos franceses era francmasón activo.

Ya hemos visto la simbología francmasónica que aparece en los veve, banderas, etc. y, en la actualidad, 
nos informa Robinson (2013: 49):

Hoy en día, no es raro ver símbolos de la masonería en los ritos vudú o impresos en la parafernalia 
vudú. Las influencias de la masonería pueden verse en toda la cultura vudú, con ejemplos como houn-
gans y mambos que se refieren a Bondye como “Gran Mèt”, o Gran Maestro, un título masónico; el 
ataúd, la calavera y los huesos cruzados, y la pala que se ven en el vèvè Gede que es reconocido entre 
los masones como símbolo de renacimiento y resurrección; […] Las dos culturas se han entrelazado 

44	 Déita, 1993: 341.
45	 Véase Medrano, 2022b: 80-81, 84-85, y 87.



12 Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

tanto que ahora es difícil discernir dónde se puede hacer una distinción entre las dos y cuál influyó en 
la otra en un símbolo, ceremonia o práctica en particular.

Abundando en lo anterior, vemos que Galembo (2005: 14) nos presenta «Un vèvè (dibujo ritual) de los 
Gede» en el que la letra G ha sustituido la representación ocular que era más habitual dentro del Ojo panóp-
tico, entre el compás y la escuadra, empleando aquí un diseño muy característico de la masonería (figura 6). 
El mismo autor (2005: 104) nos muestra también un «Mural que representa a Danbala Wèdo», en el que entre 
Damballah y Aida hay una representación con, dentro del compás y la escuadra, no sólo la letra G, sino que 
dentro de ella hay un ojo combinando en un solo símbolo la G y el ojo formando un Ojo panóptico.

Figura 6. Veve de los Guedé en el que la letra G sustituye a la representación ocular  
que era más habitual dentro del Ojo panóptico (Galembo, 2005: 14); obra pictórica  

(acrílico sobre lienzo) y fotografía: Manuel Medrano.

5. Conclusiones
Desde los ritos de la necromancia y el culto a los muertos que nos narraba Seabrook, muy similares a los 
españoles, hasta lo que llegan a representar Le Baron-Samedi y sus Guedé, ha habido una rápida y enorme 
evolución cuya parte principal se produjo en 30 años, periodo durante el cual han ido asumiendo atribucio-
nes antes propias de otros loa, e incluso algunas que no son exactamente ni mágicas ni religiosas, como 
presidir el festival Rará. Le Baron-Samedi y los Guedé no son espíritus terribles, pese a lo que representan, y 
su espacio de acción (muy ampliado, cada vez más) comprende ahora ámbitos muy diversos.

Figura 7. Altares en varios santuarios donde se aprecian dibujos de calaveras con  
tibias cruzadas, esqueletos e incluso una cruz sobre una plataforma, propia  

de Le Baron-Samedi. Véase Galembo, 2005: 18, 46, 49, 89.



13Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

En el minuto 22 y 53 segundos del documental «Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti», vemos cómo 
el espíritu del Guedé «monta» al hungan, definiéndose su comportamiento como «bufón y astuto», pero que 
da buenos consejos cuando se le pregunta. Añadiendo que Guedé es «dios» de la fertilidad y protector de 
los niños. Después, en el minuto 25 y 33 segundos se observa a los servidores bailando «Banda», danza 
sugestiva y jovial que se suele bailar a petición de un loa, para que el espíritu Guedé que ha llegado y se 
manifiesta en los participantes se sienta cómodo con esta danza alegre. Y más tarde, en el minuto 37 y 14 
segundos, se ve una Cruz de Guedé tocada con un sombrero oscuro y también el veve de Le Baron-Samedi. 
La cruz para Guedé es el destino, incluido lo inevitable y lo erótico. Baron es el Señor de este erotismo, que 
es inevitable, y está más allá del bien y del mal y de las exaltaciones y la desesperanza del amor. No se enor-
gullece ni avergüenza de eso. Si hay algo que le divierte, es la eterna búsqueda de lo erótico.

La gran popularidad de los Guedé en Haití puede verse en los propios humfó, los templos del Vudú. En 
la figura 7 podemos observar altares en varios santuarios donde se aprecian dibujos de calaveras con tibias 
cruzadas, esqueletos e incluso una cruz sobre una plataforma, propia de Le Baron-Samedi.

En Nueva Orleans, pese a la enorme preeminencia que Marie Laveau dio al culto del loa Li Grand Zombi 
(Damballah)46 sobre el de los demás espíritus, Alvarado (2020: 35 y 37) nos dice: «Al igual que las cruces en 
su tumba [de Marie Laveau] marcan el punto donde se intersecan los mundos físico y espiritual, su tumba 
señala el lugar donde gente de todo el mundo se reúne y se relaciona con los espíritus de la Muerte y la pro-
pia Reina Vudú.». Es decir, también con los espíritus de la Muerte, no olvidemos que se trata de una tumba. 
La misma autora (2020: 56-57) indica:

Baron Samedi es el loa Vudú de la Muerte y cabeza de los loa ancestrales llamados los Guedé. Baron 
Samedi es considerado uno de los loa patronos de Nueva Orleans, y se encuentra en las encrucija-
das por las que las almas de los humanos muertos pasan en su camino a Guinee. […] Es un mago 
muy poderoso, y es de ayuda con los rituales mágicos… […] Además, es el único espíritu que puede 
determinar quién vive y quién muere. Baron Samedi es conocido por ser muy sabio y honesto en sus 
respuestas a aquellos que buscan su ayuda. […] Baron Samedi sigue siendo hoy una fuerza popular y 
poderosa en el Vudú de Nueva Orleans, junto con su esposa Manman Brigit.

Es decir, tanto en Nueva Orleans como en Haití, Le Baron-Samedi y sus Guedé son extraordinariamente 
populares y considerados muy poderosos, así como valiosos para los creyentes, sus servidores.

Tal es el poder y fascinación que puede producir este loa, y todos los de su familia con él, que recogemos 
dos testimonios muy curiosos. El primero nos lo proporciona Métraux (1958: 102), quien reproduce las pala-
bras del canto ritual de un hungan en honor de un Guedé: «… un elogio de la potencia de los Guedé: “Si usted 
tiene necesidad de wanga47, a dónde va? A la casa de los Guedé. Si usted tiene necesidad de un tratamiento, 
a dónde va? A la casa de los Guedé.”».

Pero se puede llegar más lejos, como observamos en el texto de este otro canto ritual, que nos reproduce 
Marcelin (1947: 119): «Baron-Samedi, te lo diré. Céclé-quitté, te lo diré. Balai-roussé, te lo diré, Baron-Samedi 
declara que es más poderoso que el Bon Dieu. Guédé-Nibo, te lo diré, ellos verán. Baron-Cimetière declara 
que es más poderoso que el Bon dieu. Baron-la-Croix declara que es más poderoso que el Bon Dieu. Guédé-
Nibo, ellos verán. Abobo.». Como podemos apreciar, aquí sí que los Barones se manifiestan como divinida-
des poderosas y llenas de soberbia. Esta evolución resulta perfectamente comprensible, teniendo en cuenta 
que Bon Dieu (Bondyé) está tan alejado de los hombres que no se puede acudir a él y, al final, quienes curan 
las ansias y hacen que se cumplan los deseos de los creyentes son los loa, algunos tan poderosos como 
estos siendo Le Baron-Samedi, además, el único espíritu que puede determinar quién vive y quién muere.

Antes de abordar nuestro análisis final citaremos tres opiniones que nos parecen muy interesantes so-
bre todo este proceso. Turner (2006: 120) piensa que: «El consenso académico actual establecido en la 
investigación de Patrick Bellegarde-Smith y otros estudios pioneros sobre el vudú haitiano es que existe una 
relación sintética, no sincrética, entre el vudú como poderosa religión afro-diáspora de resistencia a la hege-
monía occidental y el cristianismo.». Efectivamente, coincidimos en que el Vudú en América es una síntesis 
más que un sincretismo, creada durante siglos de interacción entre elementos africanos y europeos (no solo 
católicos), con unas aportaciones bastante distinguibles, en ocasiones, de un ámbito u otro, pero también 
con elementos que ya eran comunes en esos espacios culturales antes de su llegada a América y el Caribe48 
y, además, generándose desarrollos propios, exclusivos, en Haití y Luisiana.

Más concreta y acertada nos parece la opinión de Moreno Fraginals (1981: 14) que piensa que: «la cultura 
caribeña no es africana sino creada y recreada, en condiciones específicas, en el crisol del Caribe.». Eso es 
lo que vemos cada vez que se analiza cualquier aspecto del Vudú en América. Finalmente, Zúñiga (2015: 152 
y 155) piensa que la religión vudú es una religión humanista en evolución, en lo que coincidimos plenamente, 
ya que sigue evolucionando.

Como conclusiones finales, vamos a comentar lo más relevante que nos muestran las informaciones 
expuestas hasta ahora. En primer lugar, destaca la propia evolución del significado de «Vudú», desde lo 
que nos transmitieron Moreau de Saint-Méry y Descourtilz en los siglos XVIII y XIX, quienes nos decían que 
designa a un ser todopoderoso y sobrenatural, hasta las definiciones de González Muñoz y Humpálová en 
el siglo XXI, en las que hacen hincapié en el culto a los espíritus ancestrales (algo muy evidente en Nueva 

46	 Véase al respecto Medrano, 2023.
47	 Amuleto del Vudú, para ampliación acerca de sus cualidades y características véase Medrano, 2022c.
48	 Recordemos que Métraux (1958: 239) concluye, incluso, lo siguiente: «El mundo de la magia europea apenas es diferente al de 

África.».



14 Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

Orleans entre la Community of the Faithful) y en su carácter de sistema mágico-religioso muy estructurado. 
Viendo cómo fue cambiando la percepción y el conocimiento de lo que es el Vudú, no nos extraña que las 
prácticas cultuales que le son habituales hayan sufrido también grandes transformaciones.

En segundo lugar, en cuanto a los Guedé, ya hemos mencionado que no parece haber rastro de ellos en 
África, así que comenzamos por buscarlos en Europa y, más concretamente, entre las prácticas de necro-
mancia y culto a los muertos que ya encontramos en los autores de la Antigua Roma, similares a lo que nos 
narra Seabrook. Por supuesto, es lógico que haya precedentes mucho más antiguos, como se comprueba 
al analizar los muñecos mágicos (Voodoo Dolls) cuyos orígenes ya se constatan claramente en la Antigua 
Grecia e incluso en culturas muy anteriores del Mediterráneo y el Próximo Oriente49. Muñecos mágicos que, 
no lo olvidemos, en el Vudú son un elemento fundamentalmente de origen europeo con múltiples y variados 
ejemplos de ello.

Sin embargo, hay una evolución espectacular en la estructura y funciones de los Guedé que se apre-
cia en los enormes cambios que se producen entre los años 20 (Seabrook y su relato protagonizado por 
Papa Nebo) y los años 50 (Métraux) del pasado siglo, cambios que siguen afianzándose hasta el siglo XXI 
(Galembo y Alvarado). Por una parte, la jerarquización de estos espíritus de los Muertos pasa a colocar en un 
papel preponderante a Le Baron-Samedi, junto a su esposa Manman Brigitte, convirtiéndose cada vez más 
el resto de Guedé, hijos de ambos, en meros subordinados. Y así llegamos a uno de los principales hechizos 
que Baron protagoniza, cuyo éxito depende de su buena voluntad: l’envoi morts (‘envío de muertos’) o expé-
ditions (‘despachos’), conjuro que utiliza tierra de sepultura cuya recogida ha de ser autorizada por Baron e, 
igualmente, también debe autorizar que puedan servirse de los muertos en estos y otros ritos de hechicería. 
Estas prácticas ya las vemos, muy similares, en las Islas Canarias durante los siglos XVI y XVII50 y en Galicia51 
donde su tradición se recoge hasta fechas mucho más recientes. En Galicia concretamente, los muertos 
que producen perjuicios a los vivos pueden ser evocados ritualmente, y extienden su efecto negativo a los 
animales. Es decir, las similitudes en esta práctica concreta entre lo que sabemos de España y lo que cons-
tatamos en Haití o Luisiana, son muy elevadas, solo que en España se tiene constancia de ella desde mucho 
antes de que se produjera la evolución del Vudú en América que aquí analizamos.

El culto a Le Baron-Samedi y los Guedé muestra un desarrollo propio del Vudú en América a partir de 
elementos europeos. No solo Baron ha absorbido funciones de otros Guedé y de otros loa, sino que incluso 
ha cambiado notablemente la percepción que de ellos tienen los creyentes. Los Guedé, genios de la Muerte, 
ya no tienen una posición marginal ni son espíritus terribles, y se han integrado plenamente en el Vudú. Son 
joviales, obscenos, causan alegría y diversión entre los fieles. Le Baron-Samedi es un mago poderoso, muy 
sabio y honesto en sus respuestas, que da buenos consejos cuando se le pregunta. Los demás espíritus 
ya no evitan a los Guedé puesto que estos median entre ellos y contribuyen al equilibrio espiritual. Baron es 
señor del erotismo, más allá del bien y del mal, y le divierte la eterna búsqueda de lo erótico. Baron preside, 
además, el importante festival Rará que se celebra en Cuaresma, y hemos visto una ceremonia de un hun-
gan de Artibonito en la cual se le pide que imparta justicia en un litigio y que ejecute la sentencia. Los Guedé 
también están presentes en la iconografía más secreta de las Sectes Rouges, los pasaportes de hechiceros 
(figura 5, derecha) y sus símbolos aparecen con profusión en la parafernalia de los altares de los santuarios 
(figura 7), a la vez que se les considera loa que mantienen el conocimiento de los ancestros, son guardianes 
de los niños, «dioses» de la fertilidad, y se les solicita que doten de energía espiritual a poderosos amuletos 
(wanga). En sus veve, los diagramas cósmicos de Le Baron-Samedi y Manman Brigitte, están presentes en 
abundancia los puntos de poder y además, en el caso de Baron, se observa claramente con notable profu-
sión la simbología masónica.

En resumen, Le Baron-Samedi, Manman Brigitte y los Guedé se han convertido en un grupo de espíritus 
extraordinariamente poderosos en el Vudú, especialmente el primero, muy lejos de las primeras noticias que 
se tiene sobre ellos en los años 20 del pasado siglo, más próximas a la necromancia y al culto a los muertos 
tradicional en Europa. Por otra parte, tienen también su aspecto terrible, como indica l’envoi morts, y es lógi-
co que, ya de antiguo, algunos hungan hayan manifestado la tendencia a equipararlos con dioses e incluso 
a situarlos por encima de Bon Dieu y, si bien no hemos encontrado más manifestaciones en este sentido 
que las aquí incluidas, la evolución expansiva y absorbente de los poderes y atribuciones de estos espíritus 
de los Muertos no tiene por qué haber terminado, dependiendo de los creyentes y de los sacerdotes en los 
humfó hasta dónde llegue la magnitud de ese poder. Como queda evidenciado, el sistema mágico-religio-
so del Vudú continúa evolucionando, pero en cualquier estudio que abordemos sobre él deberemos tener 
siempre presente que, como decía Métraux (1958: 81): «Es una religión práctica y utilitaria que se preocupa 
más de los asuntos de la tierra que de los del cielo.».

49	 Medrano, 2022a: 380-385.
50	 Posteriormente, nos dice Fajardo Spínola (1992: 220-221): «Ya no encontramos en el siglo XVIII oraciones a los astros, ni casi –

excepto algo en sus comienzos– el uso de cosas de los muertos. […] En general, parecen los efectos de una cristianización más 
completa y profunda. […] En fin, parece claro que por diversas razones se va produciendo un empobrecimiento del repertorio 
mágico, en buena medida procedente de la rica tradición medieval.».

51	 Lisón Tolosana (1992: 310) nos comenta el alto porcentaje, como un tercio, de brujos y brujas que a finales del siglo XX ejercían en 
Galicia habiéndose iniciado en América Central y del Sur, especificándonos el origen de su aprendizaje: Argentina, Cuba, Brasil 
(Lisón Tolosana, 2004: 167-168, y 218), y menciona también a Portugal, pero ese ámbito no difiere prácticamente del resto penin-
sular. Por otra parte Lisón (2004: 7) recogió su material etnográfico sobre Galicia entre 1964 y 1976. Nosotros utilizamos aquellas 
informaciones de este autor que nos muestran precedentes o raíces comunes con el Vudú americano, dado que ninguna de las 
influencias que en estas prácticas tuvo la emigración a América posteriormente retornada a España se relaciona con los ámbitos 
geográficos donde se desarrolló y se practica actualmente el Vudú. Lo mismo podemos decir de Canarias.



15Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

6. Bibliografía
Alvarado, Denise (2020): The Magic of Marie Laveau: Embracing the Spiritual Legacy of the Voodoo Queen of 

New Orleans, Newburyport (USA), Weiser Books.
Crocker, Elisabeth Thomas (2008): A trinity of beliefs and a unity of the sacred: modern Vodou practices in New 

Orleans, thesis for the degree of Master of Arts, Louisiana State University, May 2008. Disponible en: 
https://repository.lsu.edu/gradschool_theses/476/ [Consulta: 08-04-2024].

Davis, Wade (1988): Passage of Darkness: the Ethnobiology of the Haitian Zombie, University of North Carolina 
Press.

Déita (Mercedes Foucard Guignard) (1993): La légende des loa du vodou haïtien, Port-au-Prince (Haïti).
Deren, Maya (1953): Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti, London, Thames and Hudson.
Descourtilz, Michel-Étienne (1809): Voyages d’un naturaliste, Paris: Dufart padre, librero-editor, Tomo 3.
Fajardo Spínola, Francisco (1992): Hechicería y brujería en Canarias en la Edad Moderna, Las Palmas, 

Ediciones del Cabildo Insular de Gran Canaria.
Fontana Elboj, Gonzalo (2021): Sub luce maligna. Antología de textos de la antigua Roma sobre criaturas y 

hechos sobrenaturales, Zaragoza, Editorial Contraseña.
Galembo, Phyllis (2005): Vodou: Visions and Voices of Haiti, Berkeley (California), Ten Speed Press.
González Muñoz, Jenny (2009): VAUDOU: fe que llena de encanto La Perla Negra de El Caribe, Caracas: 

Colección Monografías, Serie El pueblo es la historia, Fundación Centro Nacional de Historia (ed.).
Humpálová, Denisa (2012): Voodoo in Louisiana, Pilsen, Universidad de Bohemia Occidental.
Kwosek, Susan L. (2006): Elements of continuity and change between Vodou in New Orleans, Haitian Vodou 

and the indigenous West African religions of the Fon and Yoruba, thesis for the degree of Master of 
Arts, Northern Illinois University. Disponible en: https://www.researchgate.net/publication/34929040_
Elements_of_continuity_and_change_between_Vodou_in_New_Orleans_Vodou_in_Haiti_and_the_
indigenous_West_African_religions_of_the_Fon_and_Yoruba [Consulta: 08-04-2024].

Lisón Tolosana, Carmelo (1992): Las brujas en la historia de España, Madrid, Temas de Hoy.
Lisón Tolosana, Carmelo (2004): Brujería, estructura social y simbolismo en Galicia, Madrid, Ediciones Akal.
Long, Carolyn Morrow (2005): “Marie Laveau: A Nineteenth-Century Voudou Priestess”, Louisiana History: 

The Journal of the Louisiana Historical Association, Vol. 46, No. 3, Louisiana Historical Association, 262-
292.

Marcelin, Émile (1947): “Les grands dieux du voudou haïtien”, Journal de la Société des Américanistes, 36, 
Paris, 51-135.

Medrano Marqués, Manuel (2021): “Los veve del Vudú haitiano: símbolos-reliquia, faros de los loa”, actas de 
las IV Jornadas Internacionales. El culto a las reliquias, interpretación, difusión y ritos (De la devoción al 
coleccionismo. Las reliquias, mediadoras entre el poder y la identidad), Servicio de Publicaciones de la 
Universidad de Zaragoza, 401-416. https://doi.org/10.26754/uz.978-84-18321-13-9.

Medrano Marqués, Manuel María (2021-2022): “Banderas y estandartes del Vudú haitiano”, revista Emblemata, 
27-28, Institución Fernando el Católico, Diputación Provincial de Zaragoza, Zaragoza, 151-167. https://ifc.
dpz.es/recursos/publicaciones/39/62/06Medrano.pdf.

Medrano Marqués, Manuel María (2022a): “Muñecos mágicos del Vudú americano: reliquias milenarias”, actas 
de las V Jornadas Internacionales. El culto a las reliquias, interpretación, difusión y ritos (Las reliquias y 
sus usos, de lo terapéutico a lo taumatúrgico), Servicio de Publicaciones de la Universidad de Zaragoza-
Ediciones de la Universidad de Salamanca, 379-397. https://doi.org/10.26754/uz.978-84-18321-40-5.

Medrano Marqués, Manuel María (2022b): “Don Pedro y algunos aspectos interculturales del Vudú”, 
Historiografías: revista de historia y teoría, 23 (enero-junio, 2022), Universidad de Zaragoza, 69-91. https://
papiro.unizar.es/ojs/index.php/historiografias/issue/view/417.

Medrano Marqués, Manuel María (2022c): “‘Botellas de bruja inglesas’, pakèt kongo y wanga (gris-gris) del 
Vudú, y saquitos mágicos españoles”, revista Salduie, 22, Departamento de Ciencias de la Antigüedad, 
Universidad de Zaragoza., 97-109. https://doi.org/10.26754/ojs_salduie/sald.2022227405.

Medrano Marqués, Manuel María (2023): “Marie Laveau, Reina del Vudú en Nueva Orleans”, actas de las VI 
Jornadas Internacionales. El culto a las reliquias, interpretación, difusión y ritos (Santas y rebeldes: las 
mujeres y el culto a las reliquias), Servicio de Publicaciones de la Universidad de Zaragoza-Ediciones de 
la Universidad de Salamanca, 276-296. https://doi.org/10.26754/uz.978-84-18321-85-6.

Métraux, Alfred (1958): Le Vaudou haïtien, Paris, Éditions Gallimard.
Michel, Claudine (2001-2002): “¿El vudú haitiano es un humanismo?”, CUYO, Anuario de Filosofía Argentina y 

Americana, nº 18-19, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo (Mendoza, Argentina), 
123-144.

Moreau de Saint-Méry, Médéric Louis-Élie (1797): Description topographique, physique, civile, politique et 
historique de la partie française de l’isle Saint-Domingue, Philadelphia.

Moreno Fraginals, Manuel (1981): “La plantación, crisol de la sociedad antillana”, El Correo de la Unesco, Año 
XXXIV, diciembre 1981, París, 10-14.

Parada López de Corselas, Manuel, y Chapinal-Heras, Diego (2022): “Observar las estrellas, llegar hasta las estrellas, 
ser una estrella. Introducción a un topos astral en la religión, el arte y el poder”, Hispania Sacra, vol. 74, núm. 150, 
C.S.I.C., 385-401. https://doi.org/10.3989/hs.2022.26.

Platoff, Anne M. (2015): “Drapo Vodou: Sacred Standards of Haitian Vodou”, Flag Research Quarterly nº 7, 2 
(3-4), North American Vexillological Association, Boston (USA), agosto 2015, 1-23.

https://repository.lsu.edu/gradschool_theses/476/
https://www.researchgate.net/publication/34929040_Elements_of_continuity_and_change_between_Vodou_in_New_Orleans_Vodou_in_Haiti_and_the_indigenous_West_African_religions_of_the_Fon_and_Yoruba
https://www.researchgate.net/publication/34929040_Elements_of_continuity_and_change_between_Vodou_in_New_Orleans_Vodou_in_Haiti_and_the_indigenous_West_African_religions_of_the_Fon_and_Yoruba
https://www.researchgate.net/publication/34929040_Elements_of_continuity_and_change_between_Vodou_in_New_Orleans_Vodou_in_Haiti_and_the_indigenous_West_African_religions_of_the_Fon_and_Yoruba
https://doi.org/10.26754/uz.978-84-18321-13-9
https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/39/62/06Medrano.pdf
https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/39/62/06Medrano.pdf
https://doi.org/10.26754/uz.978-84-18321-40-5
https://papiro.unizar.es/ojs/index.php/historiografias/issue/view/417
https://papiro.unizar.es/ojs/index.php/historiografias/issue/view/417
https://doi.org/10.26754/ojs_salduie/sald.2022227405
https://doi.org/10.26754/uz.978-84-18321-85-6
https://doi.org/10.3989/hs.2022.26


16 Medrano Marqués, Manuel María. Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-95482

Rigaud, Milo (1953): La Tradition Voudoo et le Voudoo Haïtien (Son Temple, Ses Mystères, Sa Magie), Paris, 
Éditions Niclaus.

Rigaud, Milo (1985): Secrets of Voodoo, San Francisco, City Lights Books.
Robinson, Clay (2013): “Freemasonry and Vodou”, en The Journal of the Vodou Archive, University of Florida 

Digital Collections, spring 2013, 45-50.
Seabrook, William Buehler (1929): The Magic Island, New York City, Blue Ribbon Books Inc.
Turner, Richard Brent (2006): “The Haiti-New Orleans Vodou Connection: Zora Neale Hurston as Initiate-

Observer”, en Vodou in Haitian Life and Culture. Invisible Powers, Claudine Michel and Patrick Bellegarde-
Smith (eds.), New York, Palgrave Macmillan, 117-134.

Zúñiga Carrasco, Iván Renato (2015): “Vudú: una visión integral de la espiritualidad haitiana”, en Memorias: 
Revista Digital de Historia y Arqueología desde el Caribe Colombiano, nº 26, Universidad del Norte 
(Barranquilla, Colombia), mayo-agosto 2015, 152-176.

7. Documentales
Maya Deren (directora), Teiji Ito y Cherel Ito (editores): “Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti” (vídeo 

montado a partir de filmaciones de Maya Deren en Haití durante los años 1947-1951). Publicado en 1985 
en Estados Unidos por Mystic Fire Video y Microcinema International. La narración fue adaptada del 
libro de Maya Deren Divine Horsemen: The Living Gods of Haiti. Accesible en línea: 

	 https://www.youtube.com/watch?v=4Tla44ZDyZs Subido: 27.08.2016 [Consulta: 08/04/2024]
	 “Los Misterios del Vudú”. Planet Doc, 2014. Accesible en línea:
	 https://www.youtube.com/watch?v=QUAD3XKxjWk Subido: 16.02.2014 [Consulta: 08/04/2024]

https://www.youtube.com/watch?v=4Tla44ZDyZs
https://www.youtube.com/watch?v=QUAD3XKxjWk

	Marcador 1
	Marcador 2

