
1Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

Alamūt, ismailismo y la obra de Ḫwāǧah 
Qāsim Tuštarī Reconociendo a Dios

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.89065� Submitted: 5/6/2023 • Accepted: 15/10/2024

Resumen: Basándose en gran medida en el testimonio de los historiadores persas de los siglos VII y VIII de la 
Hégira (correspondientes a los siglos XIII-XIV de la era Cristiana), este artículo esboza una imagen detallada 
de varias personalidades implicadas en la fundación del naciente estado ismailí con centro en Alamūt en el 
siglo V/XI. Estos antecedentes sientan las bases para analizar una nueva fuente manuscrita que documenta 
la historia y el pensamiento ismailíes de este periodo, la obra de Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī Reconociendo a Dios 
(Maʿrifat-i Ḫudāy taʿālā). Tras mostrar y enmendar los estudios previos sobre este autor y examinar las fuentes 
manuscritas y litográficas existentes del texto, el artículo analiza las referencias históricas, centrándose en la 
figura de Šaraf al-Dīn Muḥammad, y examinando la evolución de la estructura de liderazgo de los ismailíes. 
Al defender una fecha probable de composición entre los años 525/1131 y 533/1139, esto convierte a la obra 
Reconociendo a Dios de Tuštari en uno de los textos ismailíes de Alamūt más antiguos que se conservan.
Palabras clave: Ismailíes; Alamūt; Qāsim Tuštarī; Ḥasan-i Sabbāḥ; Salǧūq; Raʾīs Muẓaffar; muḫī; Ginān; 
Girdkūh; Sanǧar.

EN Alamūt, Ismailism and Khwājah Qāsim Tushtarī’s  
Recognizing God

Abstract: Drawing extensively on the testimony of the VII-VIII/XIII-XIV century Persian historians, this article 
sketches a detailed picture of several personalities involved in founding the nascent Ismaili state centred 
at Alamūt in the V/XI century. This background sets the stage for analyzing a new manuscript source 
documenting Ismaili history and thought of this period, Khwājah Qāsim Tushtarī’s Recognizing God (Maʿrifat-i 
Khudāy taʿālā). After outlining and amending previous scholarship on this author and surveying the text’s 
extant manuscript and lithographic sources, the article analyzes the historical references, focusing on the 
figure of Sharaf al-Dīn Muḥammad, and examining the evolution of the Ismaili leadership structure. It argues 
for a likely date of composition between 525/1131 and 533/1139, making Tushtari’s Recognizing God one of the 
oldest Ismaili texts from Alamūt still in existence.
Keywords: Ismaili; Alamūt; Qāsim Tushtarī; Ḥasan-i Sabbāḥ; Saljūq; Raʾīs Muẓaffar; mukhī; Ginān; Girdkūh; 
Sanjar.

Summario: 1. Contexto: “¡Bravo el comandante, bravo el comandado!”. 2. Estudios académicos previos: 
“Aparentemente un verdadero ismailí”. 3. Fuentes manuscritas y litográficas: “El ‘fashionista’ del calzado 
ʿArabī”. 4. Referencias históricas: “La verdad estaba con ellos, no con vosotros”. 5. La evolución de la jerarquía 
ismailí: “Necesitamos recurrir a un verdadero maestro”. 6. Datación de la obra de Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī 
Reconociendo a Dios: “De cuatro (چهار) y cuarenta (چهل)”. 7. Conclusiones. 8. Bibliografía.

Cómo citar: Virani, Shafique N. (2025): “Alamūt, ismailismo y la obra de Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī Reconociendo 
a Dios”, Traducido por Virginia Martos Armenteros,” Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones, 30, e-89065. 
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.89065.

Ἰlu. Revista de Ciencias de las Religiones
ISSN-e: 1988-3269

A RT Í C U LOS

Shafique N. Virani (autor)
Universidad de Toronto   
Virginia Martos Armenteros (traductora)
Universidad de Toronto   

e-106571
Barzaghi, A. y Santasilia, S.

https://dx.doi.org/10.5209/ilur.89065
https://dx.doi.org/10.5209/ilur.89065
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:shafique.virani%40utoronto.ca?subject=
https://orcid.org/0000-0003-0464-9459
mailto:virgi.98%40hotmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0003-2792-1056


2 Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

1. Contexto: “¡Bravo el comandante, bravo el comandado!”
En su obra Crema de crónicas (Zubdat al-tawārīḫ), el historiador Īlḫāní Abū al-Qāsim Kāšānī (fallecido ca. 
738/1337), cuenta la historia de un aparentemente modesto maestro de escuela llamado Dihḫudā (Kāšānī, 
1987, 139-141; Šahrastānī, 1986; Rašīd al-Dīn, 2008, 103-107; Ǧuwaynī, 1912-1937a; Ǧuwaynī, 1958a, 669-671) 1.

El Imperio Salǧūq había alcanzado su máxima gloria, tanto por la extensión de su territorio como 
por el poderío de su ejército. A Amīr Yūrantāš, uno de los comandantes de Sulṭān Malikšāh (fallecido 
485/1092), se le habían concedido unas tierras cerca del castillo de Alamūt, al sur del mar Caspio, 
donde solía hacer pastar a sus rebaños. Dihḫudā se había trasladado recientemente a la cercana 
Andiǧrūd tras su estancia en la bulliciosa ciudad de Qazwīn. La profundidad de su humildad y el ardor 
de su piedad no tardaron en ganarle el respeto y el afecto de las gentes de aquellos parajes, que acu-
dían a él en masa para beneficiarse de su sabiduría. 
La noticia del talento del maestro llegó a oídos de Yūrantāš, que confió sus hijos a la tutela del sabio. 
Al cabo de un tiempo, un erudito de Qazwīn fue a visitar a Yūrantāš, que presentó con orgullo a sus 
hijos. El erudito les interrogó sobre la lengua y las etimologías, la gramática y la declinación, y quedó 
sorprendido por la agudeza de sus respuestas. “Su profesor debe ser un hombre brillante y cultivado” 
– insistió.
Yūrantāš llamó a Dihḫudā, que proporcionó respuestas doctas a todas las preguntas del erudito de 
Qazwīnī, sin ninguna duda. Cuando el erudito aplaudió su inteligencia, Dihḫudā les sugirió: “Si me libe-
rarais de mis actuales obligaciones y permitierais que los trabajadores que necesitan aprender a leer 
y escribir se ocuparan de ello, el beneficio de mis enseñanzas sobre ellos se multiplicaría”2. Yūrantāš 
sugirió: “¿Por qué no subes al castillo? ¡Allí encontraréis residencias vacías y granujas inútiles en abun-
dancia!” Así que en la víspera del miércoles 6 de Raǧab 483/ el 4 de septiembre de 1090, Dihḫudā su-
bió al castillo, que era gobernado en nombre del [Sulṭān Salǧūq] Malikšāh por un ʿAlid llamado Mahdī3. 
Tras un tiempo enseñando a los residentes, Dihḫudā informó al comandante Mahdī de que era el nue-
vo propietario del castillo. 

Kāšānī no proporciona ningún detalle sobre la reacción del pobre Mahdī, pero uno puede imaginar a 
un comandante sorprendido por la audacia de este advenedizo sabio. Al llamar a sus guardias para que 
arrestaran al insolente maestro de escuela, se habría quedado consternado al comprobar que obedecían a 
Dihḫudā y no a él. Aunque Mahdī era consciente de que los ismailíes tenían muchos partidarios en la región, 
y él mismo, junto con muchos residentes del castillo, había sido abordado anteriormente por un tal Ḥusayn 
de Qāʾin para que apoyara la causa de los califas fatimíes en El Cairo, probablemente no tenía ni idea de 
que prácticamente todos los residentes de Alamūt ya habían aceptado el ismailismo, y que Dihḫudā era, de 
hecho, nada menos que el famoso Ḥasan-i Ṣabbāḥ, el mismo fugitivo que el visir del sultán, Niẓām al-Mulk 
(fallecido 485/1092), estaba buscando. 

Un Mahdī desconcertado y atrapado se habría quedado aún más confundido cuando el sencillo pero apa-
rentemente magnánimo maestro de escuela le escribió un cheque de tres mil dinares de oro para la compra 
del castillo. Como n os informa Kāšānī, junto con otros historiadores como Īlḫāní Ǧuwaynī (fallecido 681/1283) 
y Rašīd al-Dīn (fallecido 718/1318):

Debido al alcance de su sencillez, piedad, modestia y santidad, Ḥasan solía escribir documentos bre-
ves y lacónicos, sin ningún atisbo de pompa ostentosa, hasta el punto de que este borrador decía:
El gobernador MẒ, que Dios le proteja, pagará la suma de tres mil dinares de oro a Mahdī el ʿAlid por la 
compra del castillo de Alamūt, y no le hará esperar demasiado. La paz sea con Muḥammad el Elegido 
y su Familia. Dios nos abastece y es el mejor de los defensores.

Aunque el desconcertado Mahdī aceptó el cheque, nuestros historiadores cuentan que no podía creer 
que ese papel “de un oscuro maestro de escuela” atrajera la atención del “gobernador MẒ”, el poderoso 
Raʾīs Muẓaffar que, como adjunto del príncipe Amīrdād Ḥabašī del poderoso imperio Salǧūq, gobernaba 
Dāmġān y el castillo de Girdkūh (Ibn Ḫaldūn, 1984, 156; Bosworth, 1996, 179-180; Ǧuwaynī, 1912-1937b, 2-3, 
305; Ǧuwaynī, 1958b, 278; Bosworth, 1968, 142-143; Bosworth, 2009; Qazwīnī, 1912-1937, 11; Rawandī, 2007, 
parte 2, 1263). Sin embargo, algún tiempo después, sucedió que Mahdī el ʿAlid se encontraba en Dāmġān 
y en circunstancias difíciles, por lo que decidió que podría probar suerte y llevó el cheque a Raʾīs Muẓaffar. 
Para su sorpresa, el poderoso gobernador besó con reverencia el trozo de papel en el que el humilde maes-
tro de escuela había escrito. “¡Zahī āmir wa zahī maʾmūr!”, declaró el ʿAlid, “¡Bravo el comandante, bravo el 
comandado!”. 

El califato fatimí constituyo el apogeo máximo de los éxitos políticos ismailíes (Daftary, 2007, 144-255; 
Halm, 1996). En la cúspide del poder, el califa ismailí eclipsó a sus rivales ʿAbbāsid y Omeyas, reclamando el 
dominio de todo el norte de África, Egipto, Sicilia, la costa africana del mar Rojo, Yemen, Siria, Palestina y el 

1	 La traducción que sigue con paráfrasis es recuperada de la obra de Kāšānī, Zubdat, pp. 139-141, con aclaraciones recuperadas de 
la obra de Rašīd al-Dīn, Ǧāmiʿ al-tawārīkh, pp. 103-107, y de Jahāngushāy de Ǧuwaynī; Ǧuwaynī, Conquistador del Mundo (World-
Conqueror), vol. 2, pp. 669-671. Ninguno de estos últimos proporciona los detalles completos que se encuentran en la narración 
de Kāšānī.

2	 La lectura en la edición persa es difícil de descifrar. En lugar de ,اگر مارا بحال خود گذاشتندی… مشغول نکردندی para la traducción, la 
partícula negativa se ha desplazado para que se lea اگر مارا بحال خود نگذاشتندی… مشغول کردندی

3	 El texto editado de Kāshānī, Zubdat, 140, lee ثلات و اربعمائة es decir, 403, lo cual es un error, ya que el manuscrito utilizado por el 
editor, cuya edición facsímil se proporciona con la edición, tiene ثلاث و ثمانین و اربعمائة, i.e., 483, ibid. 60.



3Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

Hiyaz con las ciudades sagradas de La Meca y Medina. Como ilustra el relato anterior, los fatimíes también 
contaban con fieles partidarios en los dominios de sus rivales, y algunas zonas de importante presencia is-
mailí habían logrado forjar estados administrados de forma independiente, leales al Imám en Egipto. El califa 
al-Mustanṣir billāh (fallecido 487/1094) fue el último Imám antes de que una desastrosa escisión dividiera el 
califato en dos, una parte leal a su hijo mayor Nizār, “al-Muṣtafā li-Dīn Allāh”, y administrada posteriormente 
desde Alamūt en Irán, y la otra parte leal a su hijo menor Aḥmad, “al-Mustaʿlī billāh”, y administrada desde El 
Cairo4. 

En el reinado del Imám al-Mustanṣir, la ‘invitación’ ismailí (daʿwah) contaba con un líder capaz en sus 
regiones orientales, ʿAbd al-Malik ibn ʿAṭṭāš (floreció en s. V/11), con sede en Iṣfahān. El destacado analista 
Ibn al-Aṯīr (fallecido 630/1233) le describe como “un elocuente literato y hábil calígrafo, un pensador rápi-
do y ágil, y un hombre virtuoso” (Ibn al-Atīr, 2004, 67). Sin embargo, este historiador suní lamentó el “amor 
por la escuela de pensamiento [ismailí]” (Ibn al-Aṯīr, 2004, 67) de Ibn ʿAṭṭāš. Uno de los protegidos de Ibn 
ʿAṭṭāš, Ḥasan-i Ṣabbāḥ (fallecido 518/1124), ascendió a la fama y fue designado como prueba (ḥuǧǧah) de 
al-Mustanṣir, es decir, el rango inmediatamente inferior al del Imám en la jerarquía religiosa ismailí5 (Abū al-
Maʿālī, 1997, 55; Daftary, 2007; Gulamadov, en proceso de publicación).

Con la muerte de al-Mustanṣir en 487/1094, el visir y comandante de los ejércitos, al-Afḍal (fallecido 
515/1121), colocó a su cuñado, el hijo menor de al-Mustanṣir, Aḥmad, en el trono, en lugar del sucesor de-
signado, Nizār (Daftary, 2007, 241). Los ismailíes orientales y sus líderes, fuera del alcance de los ejércitos 
fatimíes, apoyaron la causa de Nizār y se separaron de El Cairo. El castillo de Alamūt, adquirido por Dihḫudā, 
es decir, Ḥasan-i Ṣabbāḥ, con un coste de 3000 dinares de oro, se convertiría en la sede de los Nizaríes. 
Más de un siglo y medio después, ʿAṭā-Malik Ǧuwaynī, asistente e historiador de Hūlāgū Ḫān, que visitó la 
célebre biblioteca de Alamūt, “cuya fama se había extendido por todo el mundo” (Ǧuwaynī, 1912-1937a, 269-
70; Ǧuwaynī, 1958a, 719), nos informa de la multitud de libros religiosos ismailíes que encontró allí, lo que 
indica que había existido una importante producción literaria. Sin embargo, en 654/1256 la comunidad reci-
bió un golpe contundente cuando las hordas mongolas arrasaron Próximo Oriente y destruyeron su capital. 
Ǧuwaynī condenó a la biblioteca a la hoguera, salvando únicamente ejemplares del Corán y algunos otros 
tratados (Ǧuwaynī, 1912-1937a, 186-187, 269-270; Ǧuwaynī, 1958, 666, 719). Los propios ismailíes, condena-
dos a un destino similar al de sus libros, también fueron perseguidos y masacrados indiscriminadamente. 
Esta devastación fue tan completa que durante mucho tiempo se asumió que la comunidad, y prácticamente 
toda su literatura, habían dejado de existir. 

El breve texto analizado en este artículo es una obra de Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī, sin título, pero sobre el 
tema Reconociendo a Dios, exaltado sea (Maʿrifat-i Ḫudāy taʿālā). Se trata de una de las pocas obras descu-
biertas hasta ahora que pueden fecharse en el primer periodo de Alamūt. Las personas, los antecedentes y 
los temas mencionados por Kāšānī en el episodio histórico anterior arrojan mucha luz sobre la procedencia, 
el contenido y el significado de este texto, y tendremos ocasión de volver a ellos. La la siguiente sección co-
mienza este estudio con un examen de la bibliografía anterior que condujo al descubrimiento de este autor y 
sus escritos. La tercera sección continúa examinando las fuentes manuscritas y litográficas existentes de la 
obra Reconociendo a Dios y su contenido en el contexto de la “nueva invitación” a la fe ismailí inaugurada por 
el Imám fatimí al-Mustanṣir billāh (fallecido 487/1094) y defendida por Ḥasan-i Ṣabbāḥ (fallecido 518/1124). El 
cuarto punto analiza las referencias históricas del texto, en particular las relativas a una figura llamada Šaraf 
al-Dīn Muḥammad. La penúltima parte estudia la evolución de la estructura de liderazgo ismailí, y la última 
sección investiga la datación de la obra Reconociendo a Dios de Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī, sosteniendo que 
probablemente fue compuesta entre 525/1131 y 533/1139. 

2. Estudios académicos previos: “Aparentemente un verdadero ismailí”
Durante los siglos posteriores a la caída de Alamūt en manos de los mongoles, apenas se supo de los ismai-
líes, y lo que la gente sabía de ellos procedía en gran medida de las obras de sus oponentes. Sin embargo, 
en el verano de 1914, Ivan Ivanovich Zarubin (fallecido en 1964), la principal autoridad rusa en las lenguas del 
Pamir, emprendió una expedición etnográfica y lingüística a la remota y montañosa región autónoma de Gorno-
Badaḫšan (Bergne, 2007, 143). Durante su estancia en Šuġnān y Waḫān, recopiló un puñado de textos persas 
pertenecientes a los ismailíes de esa región, que donó dos años después al Museo Asiático de la Academia de 
Ciencias de Rusia (Ivanow, 1922, 3). Junto con los artículos aportados por Aleksandr Aleksandrovich Semenov 
(fallecido en 1958) poco después, esta pequeña colección de menos de veinte artículos formó, en su momento, 
la mayor colección de manuscritos ismailíes de Occidente (Daftary, 2007, 29). 

4	 A lo largo de este documento, cuando se emplean las palabras ismailíes e ismailismo en el contexto del entorno posterior a la 
escisión de la dirección del imperio Fāṭimí, se hace referencia a la rama Nizārī de la comunidad.

5	 El contemporáneo de Ḥasan, Abū’l-Maʿālī escribe en 485/1092 que fue distinguido, junto con Nāṣir-i Khusraw, como ṣāḥib-i 
ǧazīrah, es decir, como un ḥuǧǧah en la jerarquía ismailíes. Esta fuente llena una laguna sobre el rango de Ḥasan-i Ṣabbāḥ en la 
jerarquía ismailí tal y como se refleja en las fuentes estándar. Así, en las fuentes ismailíes se hace referencia reverencialmente 
a Ḥasan no tanto por su nombre, sino como Sayyidnā, “nuestro maestro”, una práctica de la que se hacen eco los historiadores 
persas no ismailíes, como Rašīd al-Dīn Faḍl Allāh (fallecido 718/1318). Una obra titulada Jāmiʿ al-ḥikāyāt wa baḥr al-akhbār, tam-
bién conocida como Siyāḥatnāmah-yi Nāṣir, arroja algo de luz sobre las tradiciones posteriores en este sentido. Esta colección 
de Badakhšānī, que trata principalmente de las peregrinaciones de Ḥakīm Nāṣir-i Khusraw, es de procedencia desconocida, pero 
parece que se basa en el Silk-i guhar rīz (aparentemente compuesto en aproximadamente 1246/1831, fecha que varía ligeramen-
te en diferentes manuscritos) y fue copiado a su vez en 1337/1918, lo que nos permite fecharlo en un siglo aproximadamente. El 
texto se publicó en una edición bastante pobre en escritura cirílica en Ḫorog (Tayikistán) en 1991. Ǧāmiʿ al-ḥikāyāt conserva una 
tradición oral indica que fue el Imám y califa fāṭimí al-Mustanṣir billāh quien otorgó el título de Bābā Sayyidnā a Ḥasan-i Ṣabbāḥ.



4 Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

En esta pequeña colección se encontraba el texto Las minas de los misterios (Maʿādin al-asrār), una 
epístola que se convertiría en la primera obra ismailí genuina en prosa persa jamás publicada6 (Ḫayrḫwāh-i 
Harātī (pseud. atrib.), 1960; Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud. atrib.), 1949; Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud. atrib.), 1947; 
Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud. atrib.), 1922). Fechado después de la muerte de Faḫr al-Dīn ʿAlī ibn Ḥusayn Wāʿiẓ 
Kāšifī (fallecido 939/1533), cuya poesía cita, el texto se refiere a varias obras de Alamūt, lo que indica que al 
menos algunas de ellas deben haber sobrevivido7 (Hanaway, 2012; Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud. atrib.), 1947, 3; 
Rasūlī, 1996). Al referirnos a Alamūt aquí y en otras partes de este trabajo, no especificamos necesariamente 
el castillo en sí, sino también los diversos territorios administrados desde la sede central.

Al enumerar los poetas a los que se alude en la obra Las minas de los misterios, en su edición de 1922, Wladimir 
Ivanow (fallecido en 1970), que pasaría su vida estudiando el ismailismo, escribe sobre el autor de una única copla 
citada en el texto: “Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī, al que no he podido localizar en ninguna parte”8 (Ḫayrḫwāh-i Harātī 
(pseud. atrib.), 1922, ed. 6, 19, trad. 36). Su obra Guía para Literatura Ismailí (Guide to Ismaili Literature) de 1933 no 
proporcionó ninguna información adicional, sino que remitió a los lectores a su edición de 1922 y glosó el nombre 
de Qāsim Tuštarī con el comentario: “aparentemente un verdadero ismailí” (Ivanow, 1933, 118). La nueva traduc-
ción de 1947 y la edición de 1949 de la obra Las minas de los misterios de la serie de la Sociedad Ismailí tampoco 
añadieron nuevos detalles sobre esta figura (Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud. atrib.), 1947, 36; Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud. 
atrib.), 1949, 17). Sin embargo, en su edición de 1960, Ivanow escribe: “En 1950, un erudito ismailí, nuestro amigo de 
Dar es Salaam, en el África Oriental Británica, tuvo la amabilidad de enviarnos un valioso manuscrito que contenía 
una colección de 16 obras ismailíes (662 páginas)”9 (Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud. atrib.), 1960, 4). Este manuscrito 
tenía otra copia de esta obra, lo que permitió a Ivanow realizar una tercera edición del texto. El nuevo manuscrito, 
sin embargo, se refería al autor de la única copla como Ḫwāǧah Qāsim Turšīzī, en lugar de Tuštarī, lo que induce a 
confusión sobre el área con la que estaba asociado. Como se explica más adelante, no disponemos de informa-
ción definitiva que lo vincule a una u otra localidad, por lo que, por conveniencia, su apellido toponímico (nisba) se 
dejará como Tuštarī. 

En su obra de 1963, Literatura Ismailí: Un Estudio Bibliográfico (Ismaili Literature: A Bibliographical Survey), 
una segunda edición ampliada de su Guía para la Literatura Ismailí publicada en 1933, bajo el epígrafe de 
Qāsim Tuštarī (al que añade la pronunciación más familiar Šuštarī), Ivanow escribe: “otro poeta aparentemen-
te del mismo periodo [Alamūt]. Citas muy breves de su poesía aparecen en las primeras obras nizaríes. Hasta 
ahora no se ha podido encontrar nada que aporte más precisión sobre su biografía” (Ivanow, 1963, 134). La 
alusión a las ‘obras’ (en plural) es digna de mención, y probablemente refleja la creencia de Ivanow, anotada 
en la misma bibliografía, de que Qāsim Tuštarī fue citado en la obra Los Cinco Discursos (Panǧ suḫan) del 
Imám ʿAbd al-Salām ibn al-Mustanṣir billāh de Anǧudān (fallecido en 900/1494) (Ivanow, 1963, 134; Virani, 
2007, 25, 120-121). Esta cuestión se abordará en el tercer apartado de este trabajo. En su Biobibliografía de 
la Literatura Ismailí (Biobibliography of Ismaili Literature) de 1977, I.K. Poonawala atribuye a Ḫwāǧah Qāsim 
Tuštarī cuyo nisba se modifica de la forma encontrada en los manuscritos a las variantes más familiares, 
aunque no atestiguadas, Šūštarī y Tuštarī, una “colección de poemas”, señalando que “Ivanow afirma que 
sus poemas se citan con frecuencia en las obras Nizārīs” (Poonawala, 1977, 263). Estas afirmaciones, por 
supuesto, deben ser matizadas, ya que hasta ahora sólo se conoce una única copla del autor, que se cita en 
una única obra de los Nizaríes, fechable, como mínimo, en los siglos X-XVI. Si hubiera compuesto otras obras 
poéticas, cabe imaginar que se habrían recogido en los Poemas de la Resurrección (Dīwān-i qāʾimiyyāt), 
conformados por siete volúmenes, de los que sólo se conservan dos (Badaḫšani, 2016, 7-9). La mayoría de 
los poemas de este compendio poético son de Ṣalāh al-Dīn Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib, pero también se ha 
incorporado la poesía de otros varios poetas ismailíes (Badaḫšānī, 2011, 10-11, Ṭūsī, 2011, 19-21, Badaḫšānī, 
1999, ed. 6, trad. 30). En 2007, identifiqué una obra en prosa de Qāsim Tuštarī desconocida hasta entonces, 
el tratado Reconociendo a Dios, que se analiza aquí (Virani, 2007, 13, 26, 72, 87-90, 95, 120). 

3. Fuentes manuscritas y litográficas: “El ‘fashionista’ del calzado ʿArabī”
El principal manuscrito utilizado para reconstruir la epístola es un elemento no catalogado con el número de 
acceso 15048 en la colección del Instituto de Estudios Ismailíes. Se trata de una copia en papel producida, 
según me han informado, a partir de fotografías tomadas en 1979 de un manuscrito, cuyo original estaba 
aparentemente en posesión de un ismailí no identificado en Irán. Los números manuscritos en inglés del 

6	 La atribución del texto a Khayrkhwāh-i Harātī (fallecido después de 960/1553) es de Ivanow. En su traducción de la obra de 1947, 
p. x, menciona haber entrado en contacto con “muchos ismailíes de Hunza, Chitral y unos pocos de Šuġnān y otros distritos de 
Badakhšān”, uno de los cuales afirmó estar familiarizado con el texto, y mencionó que el verdadero título era Maʿdin al-ḥaqāʾiq. 
“Su testimonio”, se queja Ivanow, “no inspiraba mucha confianza, y yo dudaría en aceptar su declaración hasta que se apoyara en 
fuentes fiables”. Sin embargo, en su obra Ismaili Literature: A Bibliographical Survey, 2º ed. ampliada, The Ismaili Society’s Series 
of Texts, Translations and Monographs (Teherán: Tehran University Press, 1963), el autor reconoce el título como Maʿādin al-asrār, 
que es también el título que he encontrado en algunos manuscritos, como un volumen no catalogado que contiene la fecha Ḏū 
al-Qaʿdah 5, 1280 AH (=1864 EC), una copia de la cual se encuentra en la colección de la Unidad de Investigación del Instituto de 
Estudios Ismailíes en Ḫorog (que era anteriormente una unidad de ITREC-Tayikistán), con el número de carpeta (temporal) 47.

7	 Como señala el propio Ivanow, la referencia a un tal Ḥakīm Ṯanāʾī, cuya poesía también se cita en el Maʿādin, es bastante am-
bigua. La identificación de Ṯanāʾī con el poeta del mismo nombre (fallecido 996/1588) que fue patroc inado por el emperador 
mogol Ǧalāl al-Dīn Akbar es posible, pero especulativa. El poema citado en el Maʿādin, Qaṣīdah-yi Sikandar, no puede ser del 
Iskandar-nāma del poeta mogol, que tiene forma de maṯnawī. La identidad precisa de este Ḥakīm Ṯanāʾī sigue siendo, por tanto, 
una cuestión abierta.

8	 Cita modificada para que el nombre del poeta aparezca en escritura latina.
9	 Dares-selam modificado a Dar es Salaam.



5Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

41 al 46 aparecen como añadidos posteriores en la parte inferior de lo que parece ser el reverso de cada 
página, lo que sugiere que se trata de un extracto de un volumen mayor. Lamentablemente, el extracto del 
que dispongo no incluye un colofón ni otra información que permita identificar al escriba o el año en que se 
copió. Sin embargo, en el Instituto de Estudios Ismailíes hay otro ejemplar con la misma letra que sí tiene 
un colofón. Podemos suponer con seguridad que el manuscrito نخ, utilizado en la edición crítica de Ǧalal 
Badaḫchani de los Poemas de la Resurrección (Dīwān-i qāʾimiyyāt) de Ṣalāḥ al-Dīn Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib 
(fallecido 645/1246), fue realizado por la misma mano. Una imagen de la última página de نخ, reproducida en 
la edición de Badaḫchani, indica que el escriba fue Muḥammad Ḥusayn ibn Marḥūm Mīrzā ʿ Alī “el ‘fashionista’ 
del calzado ʿArabī” de Sidih, que lo terminó el martes 25 del mes de Muḥarram, 1101 AH”, que corresponde 
a 1689 EC10 (Badakchani, 2011, cxxviii; [Šād, pseud.], 1956, 2906, s.v. ʿarabī). El Imám Nizār ibn Ḫalīl Allāh ʿAlī 
(fallecido 1134/1722) habría sido, pues, el líder vigente de la comunidad en el momento de su transcripción. 
En particular, el escriba indica que copió el Dīwān de un manuscrito fechado en Ǧumādā al-ūlā 855 AH, o 
1451 EC. He encontrado varios textos no catalogados con la misma letra, y está claro que este Muḥammad 
Ḥusayn de Sidih, en el sur de Ḫurāsān, un pueblo entre Qāʾin y Bīrǧand que todavía cuenta con una impor-
tante población ismailí, tenía a su disposición una gran cantidad de material escrito. Salvo algunas excep-
ciones, cada página del manuscrito contiene trece líneas de texto con una letra bastante clara, aunque poco 
elegante.

El MS 15048 se complementa con el MS 814, que originalmente se encontraba en la Sociedad Ismailí de 
Bombay (donde parece haber tenido el número de acceso 376, como se indica en la última página del ma-
nuscrito), y que ahora se encuentra en la colección del Instituto de Estudios Ismailíes de Londres. Es posible 
que éste sea el texto del que disponía Ivanow y que haya llevado a confundir su contenido con el de otra obra. 
En su obra Literatura Ismailí, al describir una obra titulada Cinco discursos pronunciados por Šāh Islām (Panǧ 
suḫan kih Ḥaḍrat-i Šāh Islām farmūdah and), Ivanow escribe que la obra es:

un opúsculo instructivo de 30 pequeñas páginas, que trata de las virtudes propias de los buenos cre-
yentes. Referencias a fuṣūl-i mubārak, a (Ḥasan) ʿalā ḏikri-hi’s-salām, Bābā Sayyid-nā, Faṣl-i Fārsiyān, 
los poetas Qāsim Tuštarī, Ṯanāʾī, y un tal Faḫru’l-muḥaqqiqīn Šarafu’d-Dīn Muḥammad11 (Ivanow, 1963, 
140). 

En realidad, se trata de una lectura errónea. En el MS 814, los Cinco Discursos van inmediatamente segui-
dos de la obra Reconociendo a Dios, sin que haya ninguna indicación física del comienzo de un nuevo texto. 
La misma confusión se produce en la litografía descrita a continuación. Es probable que esta secuencia 
existiera en una tradición manuscrita temprana y que posteriormente proliferara. No se refleja en el manus-
crito 15048, donde el texto comienza con el tradicional Allāhumma Mawlānā, “Oh Alá, nuestro Señor”, que 
comúnmente marca el comienzo de las obras Nizaríes Ismailíes en la tradición manuscrita persa.

El manuscrito 814 tiene 114 páginas sin numerar que, por conveniencia y para facilitar la referencia, se han 
contado para este artículo. Reconociendo a Dios ocupa las páginas 50 a 68. La página 97 indica que la copia 
se completó el miércoles, primer día del mes de Qurbān (es decir, Ḏū’l-ḥiǧǧah), en 1313 AH (= 14 de mayo de 
1896 EC), que el escriba identifica como el Año del Perro (sāl-i sag). En las páginas 104-105, el escriba pro-
porciona la fecha como el viernes, tercer día del mes de ḏū’l-qaʿdah, bajo el signo de Aries (ḥaml), en 1313 (= 
17 de abril de 1896 EC), de nuevo identificado como el Año del Perro. La mano de un nuevo escriba aparece a 
partir de la página 110, y la fecha, en otra mano, aparece en la página 113 como el día 19 del mes de muḥarram, 
bajo el signo de Tauro, 1354 (= 23 de abril de 1935). Parece haber cierta confusión en la datación, ya que el 
Año Chino correspondiente a 1313/1896 habría sido el Año del Mono y no el Año del Perro, que se produciría a 
continuación en 1315/1898. También es inusual que la fecha que aparece en las páginas 104-105 sea anterior, 
y no posterior, a la que se encu entra en la página 97, ya que ḏū’l-qaʿdah es el mes inmediatamente anterior a 
ḏū’l-ḥiǧǧah. Es posible que el Mes del Sacrificio (māh-i qurbān) significara algo diferente para el escriba que 
el significado común del término como ḏū’l-ḥiǧǧah, el mes de la fiesta musulmana del sacrificio, comúnmen-
te conocido como ʿĪd al-aḍḥā, o ʿĪd-i qurbān.

El escriba se presenta como Sayyid Šā[h] ʿIsmat [A]llāh de Iškāšim12. Actualmente hay dos ciudades con 
este nombre en Badaḫšān, situadas una frente a otra y separadas por el río Panǧ, una en Afganistán y la 
otra en Tayikistán. La población de ambas ciudades, que son las capitales de sus respectivos distritos del 
mismo nombre, es predominantemente ismailí. En 2006, Su Alteza el Aga Ḫan IV, Imám de los ismailíes, y el 
Presidente Emomali Rahmonov de Tayikistán inauguraron un puente que conecta Tayikistán y Afganistán en 
Iškāšim, el cuarto de este tipo tras la apertura de estructuras similares en Tem, Darwāz y Langar (Havemann, 
2006). La mayoría de las páginas tienen entre 9 y 11 líneas de texto, con una letra bastante legible. 

En 1962, Ḥāǧī Qudrat Allāh Beg ibn Maḥabbat Allāh publicó una edición litografiada de la obra Siete 
Capítulos (Haft Bāb) de Abū Isḥāq Quhistānī (Quhistānī, 1962). El libro, publicado en Gilgit (Pakistán), también 
contenía una serie de obras más breves, entre las que se encontraban los mencionados Cinco discursos 
(Panǧ suḫan). Al igual que en el manuscrito 814, los Cinco Discursos van inmediatamente seguidos, sin sepa-
ración, de la obra Reconociendo a Dios, por lo que ambos se identifican como un único texto. 

10	 El completo diccionario Ānandrāǧ ofrece la siguiente explicación para ʿarabī, que tiene sentido en este contexto:
»و نيز عربی نوعی از پاافزار که تمام پا را میپوشد و آن را اجلاف ولايت میپوشند از اهل زبان بتحقیق پيوسته. سيف«

11	 “ʿala ḏikri-hī’s-salām” por “ʿalā ḏikri-hi’s-salām” y se ha eliminado el entrecomillado después de Faṣl-i Fārsiyān. La interpolación 
de Ivanow de Ḥasan antes de la bendición ʿalā ḏikri-hi’s-salām es innecesaria y, dada la datación de la misiva, parece incorrecta.

12	 En los manuscritos producidos en el Pamir, la letra ه o hāʾ se omite comúnmente en posición final de palabra. Asimismo, la inicial 
.o alif no suele escribirse cuando es muda (ḥamzat al-waṣlah) ا



6 Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

Las copias de la publicación de Qudrat Allāh Beg son extremadamente raras. Una búsqueda en WorldCat, 
el mayor catálogo colectivo del mundo, que detalla los fondos de 72.000 bibliotecas de 170 países y terri-
torios, muestra que en el momento de escribir este artículo ni una sola de ellas lo tenía en sus colecciones. 
Tampoco se menciona en el estudio bibliográfico de Farhad Daftary sobre la literatura ismailí y tampoco 
existe ningún ejemplar en la biblioteca del Instituto de Estudios Ismailíes de Londres. Esta litografía, muy 
bien escrita, constituye la tercera fuente del texto.

4. Referencias históricas: “La verdad estaba con ellos, no con vosotros”
En su obra Literatura ismailí, Ivanow hace tentativamente de nuestro autor, Ḫwāǧah Qāsim, un contemporá-
neo de Raʾīs Ḥasan, situándole en la primera mitad del siglo VII/XIII13 (Ivanow, 1963, 134; Ḫayrḫwāh-i Harātī 
(pseud. attrib.), 1960, ed. 20; Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud. attrib.), 1947, trad. 36; Poonawla, 1977, 263; Daftary, 
2004, 47-48). Su corazonada fue un poco tardía, pero no demasiado alejada de la realidad. Hay una serie de 
detalles en el texto de la obra Reconociendo a Dios, como las referencias a personalidades históricas y las ci-
tas de poesía, que sugieren que puede haber sido compuesto en algún momento entre 525/1131 y 533/1139. 
Sería, por tanto, uno de los primeros documentos de Alamūt que se conservan. 

Además del Profeta y los Imames, incluido el Imám Zayn al-ʿĀbidīn (§5), en la obra se mencionan otras 
tres figuras. Una es Ḥakīm Sanāʾī. Este es el seudónimo del sabio del siglo VI/12 Maǧdūd ibn Ādam, que se 
nombra en §4 y §7. A lo largo de Reconociendo a Dios aparecen citas poéticas de su obra magna, El huerto 
de la realidad (Ḥadīqat al-ḥaqīqah, también conocida como Faḫrī-nāmah e Ilāhī-nāmah). La última recensión 
de El huerto de la realidad fue la versión no redactada preparada poco antes de 525/1131, año aproximado 
en el que se cree que falleció Sanāʾī (De Bruijn, 2012b, a; De Bruijn, 2012; De Bruijn, 1983, 23-25, 81, 86). 
Reconociendo a Dios se habría completado, por tanto, después de esa fecha. 

La segunda figura mencionada es Faḫr al-Dīn Muḥammad, cuya poesía se cita en el §7. Debido a la es-
casez de fuentes, aún no se ha podido identificar con certeza de quién se trata. Sin embargo, es concebi-
ble que fuera la misma persona que un invitador ismailí (dāʿī) con un nombre similar, un tal Kiyā Faḫr-Āwar 
de Asadābād. Según Rašīd al-Dīn y Kāšānī, Barkiyāruq (fallecido 498/1105), el pretendiente al trono de los 
Salǧūq, “se inclinaba favorablemente hacia los amantes del [Imám] Nizār (fallecido después de 488/1095) 
y mantenía buenas relaciones con los camaradas ismailíes (rafīqān). Debido a la bondad de su carácter y 
conducta, no negó su credo ni les odiaba”14. Tenía especial interés en contar con su apoyo en su lucha suce-
soria contra su hermanastro Muḥammad Tapar (fallecido 511/1118), con quien los ismailíes mantenían relacio-
nes tormentosas15 (Daftary, 1996, 190-191, 198-199). Entre los cortesanos ismailíes de Barkiyāruq estaba Kiyā 
Faḫr-Āwar, de quien nuestros historiadores persas nos dicen que “solía pronunciar palabras de la Invitación 
(suḫan-i daʿwat)”, lo que sugiere que era un invitador autorizado (dāʿī). También nos indican que el visir ʿAbd 
al-Ǧalīl Dihistānī hizo matar a Faḫr-Āwar sin el permiso de Barkiyāruq, al parecer en algún momento después 
de 494/1101, cuando las fuerzas de Barkiyāruq vencieron a las de Muḥammad Tapar en Hamadān (Bosworth, 
2011). El período de actividad de Faḫr-Āwar y el hecho de haber sido un invitador ismailí (dāʿī) sugieren que 
podría haber sido la misma persona que escribió la poesía citada por Ḫwāǧah Qāsim. 

La tercera figura es Šaraf al-Dīn Muḥammad, a quien Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī invoca con tremenda reve-
rencia. Aboga por esta figura en el §8, y cita su poesía, con el seudónimo Qāsim, en el §10. He encontra-
do muchos poemas en manuscritos persas ismailíes no catalogados con el seudónimo Qāsim o Qāsimī 
(837/1433). Estos no pueden rastrearse en los Dīwān publicados del conocido poeta místico Qāsim-i Anwār, 
que utilizaba estos seudónimos y que se menciona en obras ismailíes bastante tempranas16 (Qāsim-i Anwār, 
1958; Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud., atrib.), 1960, 13; Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud., atrib.), 1947, 29; Virani, 2007, 
104, 118). Por lo tanto, es posible que estos poemas dispersos hayan sido compuestos por Šaraf al-Dīn 
Muḥammad ‘Qāsim’ o, en su caso, por Qāsim Tuštarī. Mientras que el §10 sólo se refiere al poeta como el 
mencionado maestro (ḫwāǧah-yi mušār ilayh), el individuo más recientemente citado en el texto es Šaraf al-
Dīn Muḥammad. Además, Ḥakīm Maǧdūd ibn Ādam, a quien también se menciona anteriormente, se hacía 
llamar Sanāʾī, no Qāsim, por lo que la referencia no puede ser a él (De Bruijn, 1983, 19-22). Ḫwāǧah Qāsim 
Tuštarī identifica a Šaraf al-Dīn Muḥammad ‘Qāsim’ con una serie de epítetos laudatorios: “el verdadero 
maestro (muʿallim-i ṣādiq), Šaraf al-Dīn Muḥammad, el orgullo de los que realizan la verdad y líder de la gente 
de la certeza (¡qué sus virtudes se incrementen y sus bendiciones perduren!)”. Con bastante seguridad, po-
demos identificar a Šaraf al-Dīn Muḥammad, que claramente estaba vivo en la época en que Qāsim-i Tuštarī 
escribió la obra Reconociendo a Dios, como el hijo del mencionado Raʾīs Muẓaffar, a quien acabó sucedien-
do como gobernador del castillo de Girdkūh17 (ʿAwfī, 1903, 267-270; De Bruijn, 1983, 56, 194, 261, n101; De 
Blois, 1994, 420-421; Matīnī, 2011; Mojaddedi, 2012). 

13	 Raʾīs Ḥasan Munšī Bīrǧandī era un poeta y el secretario (munšī) del jefe de Nizārī (muḥtašam) Šihāb al-Dīn Manṣūr en Quhistān en 
esta época. 

14	 Esto y el resto del párrafo se basan en una composición de las narraciones de Kāšānī, 1987, 119 y Rašīd al-Dīn, 2008, 155-156.
15	 Muḥammad b. Malik Šāh, conocido comúnmente como Muḥammad Tapar, fue especialmente activo en sus ataques a los ismai-

líes. Las impresiones ismailíes de Muḥammad Tapar se conservan en el texto del periodo Alamūt, Malik-i Sīstān.
16	 El nombre de Qāsim-i Anwār se encuentra en Khayrkhwāh-i Harātī (pseud. atrib.), 1960. 
17	 Otra identificación menos probable es la del poeta ʿAlid contemporáneo, Šaraf al-Dīn Muḥammad Nāṣir. En su breve maṯnawī, las 

Memorias satíricas y panegíricas de Balkh (Kār-nāma-yi Balkh), Sanāʾī alude a varios de sus poetas contemporáneos, uno de los 
cuales es este Šaraf al-Dīn, a quien Sanāʾī destaca para alabarlo ampliamente y lo elogia como “la lámpara de los descendientes 
del Profeta” (šamʿ-i nabīragān-i rasūl). Sanāʾi compuso una oda en su honor. Una de las odas propias de este Šraf al-Dīn se con-
serva en la obra de Muḥammad ʿAwfī (fallecido después de 630/1233) Esencias de los intelectos (Lubāb al-albāb), que al parecer 



7Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

Los relatos de Rašīd al-Dīn y Kāšānī sobre Rāʾīs Muẓaffar y su hijo, Šaraf al-Dīn Muḥammad, son funda-
mentales para fechar Reconociendo a Dios, y también para arrojar luz sobre el contexto de la historia tempra-
na de los ismailíes en el periodo de Alamūt, especialmente en Girdkūh. Con toda probabilidad, su informa-
ción al hablar de estos acontecimientos procede directamente de fuentes ismailíes, entre ellas Las hazañas 
de Sayyidnā [Ḥasan-i Ṣabbāḥ] (Sarguḏašt-i Sayyidnā). Las ediciones críticas de ambos textos, por desgracia, 
reflejan las lagunas y la corrupción de los manuscritos18 (Hodgson, 1980, índice, q.v. Muẓaffar, Raʾīs, of Gird 
Kūh; Daftary, 2007, 321). La versión de los hechos de Ǧuwaynī, mucho más breve, añade poco contenido, por 
desgracia. Sin embargo, una vez cotejados, los textos de Rašīd al-Dīn y Kāšānī pueden reconstruirse para 
ofrecer un relato coherente, por lo que a continuación se ofrece una traducción compuesta de la narración 
(Rašīd al-Dīn, 2008, 116-119; Kāšānī, 1987, 151-155)19. Las figuras clave de esta narración son las siguientes:

Sulṭān Malikšāh (r. 465-485/1072-1092) – el difunto gobernante del imperio Salǧūq.
Sulṭān Barkiyāruq (r. 485-498/1092-1105) – hijo mayor de Sulṭān Malikšāh y sucesor como Gran Sulṭān 
Salǧūq. Tenía una disposición favorable hacia los ismailíes.
Sulṭān Muḥammad Tapar (r. 498-511/1105-1118) – Otro hijo de Sulṭān Malikšāh y hermanastro menor 
de Barkiyāruq, que le disputó el trono. Las fuentes históricas suníes lo elogian por sus ataques a los 
ismailíes.
Sulṭān Sanǧar (r. 511-552/1118-1157) – Otro hijo de Sulṭān Malikšāh, desertó de servir a su hermanastro 
Barkiyāruq para apoyar la candidatura al poder de su hermano mayor Muḥammad Tapar. Primero fue 
un sultán subordinado, pero luego pasó a ser el Gran Sultán del Imperio Salǧūq tras la muerte de 
Muḥammad Tapar. Inicialmente muy hostil a los ismailíes, contra los que dirigió numerosas campañas 
militares, más tarde tuvo un acercamiento con ellos, al parecer por las propuestas conciliadoras de 
Raʾīs Muẓaffar.
Raʾīs Muẓaffar (fallecido ca. 533/1139) – Funcionario muy culto, prominente y rico durante el reinado de 
Sulṭān Malikšāh. Cuando el pueblo de Iṣfahān descubrió que era ismailí, se vio obligado a trasladarse 
a Dāmġān. Allí cuidó del príncipe Salǧūq Amīrdād Ḥabašī, cuyo padre, Altūntāq, había sido un gran 
amigo suyo. Se desvivió por ayudar al príncipe a poner en orden sus asuntos. Sentía un especial cari-
ño por el príncipe Ismāʿīl, y trataba a padre e hijo como si fueran sus propios hijos. Benefactor y firme 
defensor de la comunidad ismailí, más tarde se convirtió en el representante de Ḥasan-i Ṣabbāḥ en el 
castillo de Girdkūh. 
Raʾīs Šaraf al-Dīn (fl. s. V-VI / XI-XII) – Hijo de Raʾīs Muẓaffar que, al igual que su padre, era un cultivado 
literato, sirvió en Alamūt hasta el fallecimiento de su padre, a la edad de más de 100 años, y luego fue 
nombrado jefe del castillo de Girdkūh.
Amīrdād Ḥabašī (fallecido 493/1100) – un príncipe Salǧūq de Dāmġān con un alto rango en la adminis-
tración del Sulṭān Barkiyāruq, pero tratado despectivamente por el entorno del sultán. Solicitó con éxi-
to a Barkiyāruq que le concediera el castillo de Girdkūh. Tenía en alta estima a Raʾīs Muẓaffar y estaba 
en deuda con él en muchos aspectos. 
El príncipe Ismāʿīl (fl. s. V-6/11-12) – hijo de Amīrdād Ḥabašī, tratado con gran afecto por Raʾīs Muzaffar, 
que procuró cultivar en él el aprecio por la literatura y las artes.

Con la muerte del Sulṭān Malikšāh, sus hijos Barkiyāruq y Muḥammad [Tapar] se disputaron el trono y la 
corona, mientras la población se rebelaba a través de tumultos e insurrecciones20. 

En esa época vivía un tal Raʾīs Muʾayyad al-Dīn Muẓaffar ibn Aḥmad ibn Qāsim, comisario de ingresos 
(mustawfī) que era conocido por su kunya, o tecnónimo, como Abū al-Riḍā, Padre de Riḍā21. Durante el reina-
do del Sulṭān Malikšāh, fue funcionario de impuestos (ṣāḥib-i ḫarāǧ) en Iṣfahān, de donde procedía su familia. 
Aceptó la Invitación (daʿwat) de los Nizārīs de manos de ʿAbd al-Malik ibn ʿAṭṭāš. Sin embargo, cuando el 
pueblo de Iṣfahān22 descubrió su fe y le tachó de hereje, se marchó a vivir a Dāmġān, adquiriendo fincas y 
propiedades en Qūmiš, Māzandarān, ʿIrāq y Ḫurāsān. 

En los días de antaño, el castillo de Girdkūh era conocido como la fortaleza abovedada (Gunbadān-dizh). 
Sin embargo, con el tiempo fue abandonado y se fue deteriorando cada vez más. En algún momento del año 
429/1038 se construyó allí una cisterna y unas cuantas viviendas bajo el dominio del Sulṭān. El Sulṭān se las 
confió a Ḫurdak, uno de sus sirvientes, que actuó como agente inmobiliario de Malikšāh y su cortejo. 

Amīrdād Ḥabašī, hijo de Āltūntāq, que ocupaba un alto cargo en la administración de Barkiyāruq, solicitó 
al Sulṭān que le concediera Girdkūh. En consecuencia, Malikšāh ordenó a su notario que redactara el título 
de propiedad. Sin embargo, Ḫurdak amenazó al notario diciéndole: “Tendré tu cabeza si te atreves a escri-
birlo”. El notario se demoró hasta que el visir, irritado y furioso, le exigió que terminara la tarea. Preparó el 
documento, pero por miedo a Ḫurdak, huyó inmediatamente después. Al día siguiente, Barkiyāruq mandó 
matar a Ḫurdak. 

se terminó en 618/1221. También es posible que Šaraf al-Dīn Muḥammad, hijo de Raʾīs Muẓaffar, y el Šaraf al-Dīn Muḥammad 
Nāṣir celebrado por Sanāʾī sean la misma persona. 

18	 El manuscrito de la obra de Rašīd al-Dīn que Hodgson utilizó para su breve sección sobre Raʾīs Muẓaffar era igualmente lacónico 
y dio lugar a ciertas interpretaciones erróneas.

19	 Resumido en secciones para mayor brevedad.
20	 Malikšāh murió a la joven edad de treinta y siete años durante una excursión de caza en los alrededores de Bagdad.
21	 Kāšānī da su nombre simplemente como Raʾīs Muẓaffar al-Dīn, el comisario de ingresos.
22	 Rašīd al-Dīn utliza la palabra “los militares”.



8 Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

Amirdād llegó al pie del castillo en Ǧumādā al-uḫrā del año 489 (mayo de 1096). Durante toda una sema-
na intentó en vano explicar la situación al alcaide, que era el representante de Ḫurdak allí, pero fue en vano. 
Frustrado, dio media vuelta y regresó el 5 de raǧab (29 de junio) con un ejército. Para entonces, el alcaide se 
había enterado de la muerte de su señor y, al no tener provisiones en el castillo, descendió pacíficamente, 
confiando las instalaciones a Amīrdād a mediados de Šaʿbān (principios de agosto). Tras designar un custo-
dio para el castillo, Amīrdād se dirigió a Dāmġān y envió a Ḥasan ibn Ḥusayn Dāmġānī, uno de los astróno-
mos más conocidos de la época, para que fijara una fecha propicia para comenzar la construcción.

Raʾīs Muʾayyad al-Dīn Muẓaffar era un hombre de noble ascendencia y glorioso linaje. Tal era su inmen-
sa influencia, riqueza y poder que muchos de los príncipes Salǧūq estaban a la sombra de su patrocinio y 
protección. Este fue particularmente el caso de Amīrdād Ḥabašī, hijo de Āltūntāq, que era el príncipe (malik) 
de Dāmġān. Fue englobado y envuelto en el cuidado de Raʾīs Muẓaffar. La mayoría de sus propiedades allí 
fueron compradas con el oro de Raʾīs Muẓaffar. 

Los poderosos visires, virreyes y grandes de la corte trataban mal a Amīrdād. Todos ellos codiciaban sus 
propiedades, feudos y riquezas. No tenía un alcaide que cuidara y protegiera sus intereses en la corte del 
Sulṭān cuando él estaba fuera. El Raʾīs había criado a Amīrdād como si fuera su propio hijo, y Amīrdād había 
crecido y prosperado bajo su cuidado. Por lo tanto, Amīrdād suplicó al Raʾīs que actuara en esa calidad. Por 
respeto a Amīrdād, y sintiendo el deber hacia el padre de Amīrdād, el Raʾīs intervino para poner en orden 
estos asuntos. Hizo un gasto considerable en la corte y dedicó grandes esfuerzos con Sulṭān Barkiyāruq y la 
madre [del Sulṭān] [la princesa Salǧūq Zubaydah Ḫātūn ibn Amīr Yāqūtī]23. Los documentos con la firma de 
Āltūntāq se presentaron gracias a sus inmensos esfuerzos, y con el permiso y el mandato del Sulṭān devolvió 
a la vida el páramo desértico de la familia Dādbikī, puso en orden la anarquía de los sirvientes y el séquito 
de Amīrdād, y enderezó sus caóticos asuntos. Asimismo, encomendó a Ustād Muhaḏḏib al-Dīn Ardašīrī ibn 
Fādār, que era visir, virrey y consejero, ser el representante de [Amīrdād] Ḥabašī ibn Āltūntāq. 

Raʾīs Muẓaffar trató al príncipe Ismāʿīl, el hijo de Ḥabašī, como si fuera su propio hijo, dedicando sus días 
a criarle y a cultivar en él la gracia, la sabiduría y el conocimiento de la literatura y las artes. Todos sus gastos 
y reparaciones de sus sirvientes y comitiva los cubría con sus fondos personales. Por estas razones, Amīrdād 
se mostraba siempre avergonzado y humilde ante él y le pedía indulgencia. Ante las reiteradas súplicas de 
su hijo, el príncipe Ismāʿīl, le envió [a los Raʾīs] para que se le practicara la circuncisión (taṭhīr), para lo cual, 
finalmente, Raʾīs Muẓaffar gastó 30.000 dinares.

Amīrdād había ordenado que los ingresos de Dāmġān se destinaran a cubrir los gastos y la construcción 
del castillo, así como los salarios de los sirvientes y domésticos. Raʾīs Muẓaffar fue a Girdkūh como repre-
sentante de Ḥabašī, trasladando también todos sus propios tesoros a la fortaleza24. Ni siquiera tocó los 
fondos de [Amīrdād] de Dāmġān, sino que utilizó sus propios bienes personales para financiar los gastos y 
la construcción del castillo. 

En el año 493/1100, Amīrdād fue asesinado en Būzgān25 a manos de Buzġuš-i Ḫāṣṣ (Tor, 2010). Ese mis-
mo año, Raʾīs Muẓaffar cavó un pozo de 300 codos de profundidad en la dura roca dentro de la muralla que 
rodea Girdkuh, pero al no alcanzar el agua, desistió. Sin embargo, años después de su muerte, se produjo un 
fuerte terremoto y un manantial brotó en el pozo.

Además de los preciosos enseres, las costosas mercancías, las exquisitas rarezas y los valiosos artícu-
los que envió a Alamūt, también gastó 36.000 dinares de oro en la Invitación de Nizārī (daʿwat-i nizāriyyah), 
envió 12.000 dinares en efectivo a Alamūt, ordenó que se gastaran 12.000 dinares en la construcción de una 
casa de descanso para viajeros (sarāy), y gastó 12.000 dinares en dos pozos. A esto se le debe sumar la res-
titución que hizo [a Mahdī el ʿAlid] por la compra de Alamūt, cuando recibió el cheque de Sayyidnā [Ḥasan-i 
Ṣabbāḥ]. Cuando Raʾīs Muẓaffar se convirtió en amo del castillo, también entregó Girdkūh a los Nizārīs. 
Permaneció allí durante 40 años a instancias de Ḥasan-i Ṣabbāḥ como su representante26. Fue gracias al 
apoyo y al respaldo de una personalidad eminente y distinguida como Raʾīs Muẓaffar que floreció la obra de 
Ḥasan-i Ṣabbaḥ y su Invitación (daʿwat).

Una vez, cuando el Sulṭān Sanǧar se dirigía a [Persia] ʿIrāq desde Ḫurāsān, Raʾīs Muẓaffar estaba ansioso 
por presentarse ante el Sulṭān con comida, bebida y regalos y darle una bienvenida adecuada. Sin embargo, 
como el Sulṭān estaba preocupado y presionado por el tiempo, no desvió su atención para examinar la for-
taleza. Cuando llegó a [Persia] ʿIrāq y su sobrino Masʿūd (reinó como sultán local 529-547/1134-1152) [hijo de 
su hermano Muḥammad Tapar], que había protagonizado una insurrección27 (Daniel, 2014), se rindió ante él, 
el sultán se dispuso a regresar a Ḫurāsān una vez más. 

Tal y como había recomendado Sayyidnā [Ḥasan-i Ṣabbāḥ], cuando el Sulṭān llegó a Dāmġān, los Raʾīs 
organizaron un festín real y enviaron una gran cantidad de preciosos regalos para todos los comandantes, 
visires y cortesanos de su majestad, todos los cuales recibieron obsequios según su rango. 

Dada su fragilidad y edad, el Raʾīs tuvo que ser llevado a la presencia del Sulṭān en un palanquín. El Sulṭān 
lo trató con respeto y ternura, situándole en una posición superior a la de todos los ministros del Estado. 
Hablando con reproche a Raʾīs Muẓaffar, el visir le reprendió burlonamente: “Por Dios, ¿no te avergüenzas en 

23	 Barkiyāruq sólo tenía trece años cuando sucedió a su padre, Malikšāh, en 485/1092, y murió en 498/1105, a la edad de 25 años.
24	 Rašīd al-Dīn, siguiendo a Ǧuwaynī, indica aquí que el dinero que le confió Ḥabašī fue transferido al castillo, mientras que Kāšānī 

indica que hizo transferir sus propios fondos. Sin embargo, dada la siguiente frase, la lectura de Kāšānī es quizá más probable.
25	 Una ciudad entre Herat y Nišapur en Khurasan.
26	 Esta es la lectura de Rašīd al-Dīn. Kāšānī nos dice que Girdkūh fue entregado a los Nizārī después de que los señores del castillo 

fueran asesinados, presumiblemente luchando junto a su señor, Amīrdād Ḥabašī.
27	 Puede referirse a la derrota de Sulṭān Maḥmūd b. Muḥammad de su hermano Masʿūd que tuvo lugar en Asadābāḏ en 514/1120. 



9Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

tu vejez de haber inclinado la cabeza en señal de sumisión y servidumbre a los herejes y debido a tu lealtad 
(bayʿat) haberles ofrecido la riqueza de Amīrdād?”.

Sin pensarlo dos veces, Raʾīs respondió: “Es porque vi que la verdad (ḥaqq) estaba con ellos, no con vo-
sotros. Ciertamente, no tengo necesidad de riqueza ni de posición. Mira la variedad de epítetos exaltados y 
títulos distinguidos con los que la corte del Sulṭān se dirige a mí en su correspondencia, en comparación con 
cómo [los ismailíes] me escriben sin ninguna pompa ni ceremonia. Si mi sumisión a ellos hubiera sido para 
buscar riqueza y posición, habría sido mucho mejor no distanciarme nunca del palacio del Sulṭān”. 

Él era un escritor dotado. Pidió las cartas de los sultanes, poniéndolas ante el visir, llenas de toda clase de 
títulos y elogios. Mientras tanto, las cartas enviadas desde Alamūt eran extremadamente breves, escuetas 
y comerciales, escritas de la siguiente manera: “Que Dios conceda a Raʾīs Muẓaffar una mayor virtud. Haz 
esto o conoce aquello”. 

El visir quedó desconcertado y exclamó: aḥsanta farmān-dih wa farmān-bar, “¡Bravo el comandante y el 
comandado! ¿Cómo puede alguien decir algo así?”. El Raʾīs era un hombre culto, y la elegancia de sus pro-
pias composiciones era bien conocida entre los mencionados notarios.

Todos los ministros de Estado aconsejaron al Sulṭān que le pidiera cuentas sobre la riqueza de Amīrdād. 
Raʾīs Muẓaffar respondió: “Yo y los habitantes del castillo somos los servidores especiales del Sulṭān. Nos 
hemos nutrido de sus favores y su gracia y hemos florecido a la sombra de su benevolencia”. El Sulṭān re-
prendió duramente a los ministros y otorgó un manto de honor especial a los Raʾīs.

Sanǧar mostró especial deferencia hacia los Nizārīs, y adoptó una política de mantener buenas relacio-
nes con ellos, pero a veces sus comandantes y los ministros de Estado los describían de manera escabrosa. 
Él escuchaba, desaconsejaba las prisas y pronto recuperaba la compostura, considerando la conveniencia y 
rectitud para sus dominios de dejarlos estar28 (al-Šahrastānī, 2009, 9; Badakchani, 2016, 9-13). 

Muḥammad [Tapar], el hijo de Malikšāh, había querido que su hermano Sanǧar no escatimara esfuerzos 
para erradicar a los Nizarīs, aplastándoles la cabeza con una maza. Él mismo enviaba continuamente ejér-
citos a Alamūt para expulsarlos. Sin embargo, de repente estalló la cólera entre sus soldados apostados al 
pie del castillo y dio comienzo a las luchas internas entre sus filas. En este respiro, los Nizārīs apuntalarían su 
fuerza con gente bajo su soberanía que llegaría desde ʿ Irāq, Āḏarbayǧān, Māzandarān, Rustamdār, Tataristān, 
Tanīǧān, Gurǧiyān y todas las provincias de Gīlān, con total unidad, armonía y unicidad de propósito.

A principios de Šawwal en el año 498 (junio de 1105), el Raʾīs falleció. Tenía 101 años y cinco meses. Su hijo 
Raʾīs Šaraf al-Dīn Muḥammad, un cultivado literato que sirvió en Alamūt en los días de su padre, fue nombra-
do sucesor para la protección de Girdkūh tras el fallecimiento de su padre.

La información de Rašīd al-Dīn y la narración de Kāšānī aportan pruebas fehacientes de que el contem-
poráneo de Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī, Šaraf al-Dīn Muḥammad, a cuya condición de líder de la comunidad se 
alude y cuya poesía se cita en Reconociendo a Dios, no era otro que el hijo del temible Raʾīs Muẓaffar. Raʾīs 
Muẓaffar era un autor culto de inclinaciones literarias. Había estudiado con ʿAbd al-Malik ibn ʿAṭṭāš, a quien 
Ibn al-Aṯīr describió como “un elocuente literato y un hábil calígrafo” (Ibn al-Atīr, 2004, 67), y él mismo fue des-
crito como quien trataba al vástago del príncipe Ismāʿīl, Ḥabašī, como a su propio hijo, “criándole y cultivan-
do en él la gracia, la sabiduría y el conocimiento de la literatura y l as artes”. Cabe imaginar que Šaraf al-Dīn 
Muḥammad habría recibido la misma educación gentil. El hecho de que Rašīd al-Dīn y Kāšānī le describan, 
al igual que a su padre, como un cultivado literato, hace muy probable que también compusiera poesía, y que 
los versos bajo el seudónimo Qāsim en Reconociendo a Dios sean suyos. 

Tuštarī le invoca con la máxima reverencia, refiriéndose a él como Ḫwāǧah y como verdadero maestro 
(muʿallim-i ṣādiq). Un término técnico en el ismailismo que se refiere al propio Imám o a los miembros de 
la jerarquía espiritual (ḥudūd-i dīn) autorizados por él para guiar a los creyentes. El término resuena con el 
concepto del verdadero guía (sat gur) que conduce a los adeptos al reconocimiento divino en los Gināns 
de la tradición ismailí del sur de Asia (Virani, 2005, passim). Las reverberaciones intertextuales de ambas 
palabras de la frase muʿallim-i ṣādiq deben tenerse en cuenta para entender cómo Qāsim Tuštarī se dirige 
a este dignatario: “el verdadero (o justo) maestro (muʿallim-i ṣādiq), Šaraf al-Dīn Muḥammad, el orgullo de 
los que realizan la verdad y el líder de la gente de la certeza”. Un muʿallim es literalmente el que transmite el 
conocimiento (ʿilm). Siguiendo el uso coránico, ʿilm en este contexto se entiende como conocimiento sagra-
do, otorgado a la familia elegida de la profecía, a la que se refieren los gināns ismailíes del sur de Asia como 
la progenie del conocimiento (elam āl) (Pīr Šams, 1923, vv. 15, 57; Virani, 2005, 513). El erudito de los chíies 
duodecimanos, Mullā Ṣadrā Šīrāzī (1050/1640) otorgó un significado cosmológico al concepto de muʿallim, 
refiriéndose al intelecto agente, identificado con la pluma sublime (al-qalam al-aʿlā), como el maestro de la 
fuerza intensa (al-muʿallim al– šadīd al-quwā) (Mullā Sadrā, 2004, 442; Meisami, 2017, 188-189; Landolt, 2005; 
Landolt, 2017, passim). Elucidando el significado de la expresión “los verdaderos” o “los justos en el verso 
coránico ‘Oh vosotros que creéis, sed conscientes de vuestro deber hacia Dios y estad con los justos’” (yā 
ayyuhā’l-laḏīna āmanū’ttqū’llāh wa-kūnū maʿa’l-ṣādiqīn) (9: 119), al-Muʾayyad fī’l-Dīn Šīrāzī (fallecido 470/1078) 
recuerda las palabras del Imám Ǧaʿfar al-Ṣādiq: “Nosotros somos los justos (al-ṣādiqūn), y somos los que se 
refieren al verso” (al-Muʾayyad fī’l-Dīn al-Šīrāzī, 1986, 231). Se nos dice que la poesía del muʿallim-i ṣādiq Šaraf 
al-Dīn Muḥammad Qāsim citada en el texto fue compuesta en respuesta a una pregunta de un compañero 
ismailí (rafīq).

28	 La relación de Sanǧar con los ismailíes es una cuestión que merece ser examinada, pero un estudio detallado queda fuera 
del alcance de este artículo. No obstante, cabe señalar que Ẓahīr al-Dīn Abū’l-Ḥasan ʿAlī ibn Zayd Bayhaqī, Taʾrīkh ḥukamāʾ al-
Islām([Damasco]: al-Majmaʿ al-ʿIlmī al-ʿArabī, 1365 AH/1946 AC) escribe que Šahrastānī “incluso logró acercarse a la corte del 
propio gobernante selyúcida, Sanǧar, convirtiéndose en la actualidad en “cercano al poderoso trono del sultán y su confidente”. 



10 Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

5. La evolución de la jerarquía ismailí: “Necesitamos recurrir a un verdadero maestro”
Aquí se sugiere una interesante interpretación respecto a la jerarquía de liderazgo ismailí, que tiene ciertos 
paralelismos con la evolución de la jerarquía de liderazgo en los contextos del sur de Asia. El cargo de raʾīs, 
derivado de la palabra árabe para cabeza (raʾs), se refiere al líder o jefe de un grupo político, religioso, tribal 
o de otro tipo. En los territorios gobernados por los Fāṭimíes, Būyíes y Salǧūqs, entre los siglos IV/X y VI/XII, 
el término se utilizó ampliamente como título para denominar al jefe de una aldea o ciudad, una especie de 
alcalde local. Los raʾīs podían ser nombrados, o al menos aprobados, por un gobierno central, y a menudo 
tenían también responsabilidades en las actividades religiosas. Por ejemplo, en tiempos de los Salǧūq, el 
poderoso visir Niẓām al-Mulk (fallecido 485/1092) nombró a Abū ʿAlī Ḥassān al-Manīʿī como raʾīs y šayḫ 
al-islām en Nīšapūr en torno a 465/1073, donde debía promover la escuela de teología Ašʿarī y la escuela 
de derecho Šāfiʿī (Bosworth y S. Soucek, 2012; Bosworth y S. Soucek, 2012). En las zonas de asentamiento 
ismailí, el candidato ideal debía tener tanto la capacidad administrativa para ganarse el respeto de la pobla-
ción, como la capacidad de actuar como muʿallim-i ṣādiq, el verdadero maestro. Esta relación se establece 
explícitamente en los Cuatro capítulos (al-Fuṣūl al-arbaʿa) de Ḥasan-i Ṣabbāḥ, conservados en la traducción 
árabe abreviada de al-Šahrastānī (fallecido 548/1153). En el cuarto capítulo de la obra, el autor afirma:

Existen dos grupos de personas. El primer grupo dice que, para reconocer al Creador, exaltado sea, ne-
cesitamos recurrir a un verdadero maestro (muʿallim ṣādiq). En primer lugar, dicho maestro debe ser nom-
brado y designado (taʿīnah wa-tašḫīṣah), tras lo cual podemos aprender de él. El otro grupo toma el cono-
cimiento de los que son maestros, así como de los que no lo son. Los anteriores preliminares demuestran 
que la Verdad (al-ḥaqq) está con el primer grupo y que su líder (raʾīs) debe ser el líder de los Proveedores de 
la Verdad (muḥiqqīn) (al-Šahrastānī, 2001, 233; al-Šahrastānī, 1984, 169; Hodgson, 1980, 326). 

Por tanto, se establece un paralelismo explícito entre los muʿallim-i ṣādiq y los raʾīs. Aunque la pala-
bra raʾīs utilizada en el texto de Ḥasan-i Ṣabbāḥ tiene una connotación más general de líder, el hecho de 
que esta construcción teórica se manifestara históricamente queda demostrado por el caso de Šaraf al-
Dīn Muḥammad, que era a la vez un raʾīs, entendiendo esta palabra como dignatario civil específico, y un 
muʿallim-i ṣādiq. 

En ciertos aspectos, el papel de los raʾīs se correlaciona con el de los muḫī en las situaciones del sur de 
Asia. La palabra muḫī, al igual que raʾīs, viene de una palabra que significa cabeza o jefe (muḫya). Las ciuda-
des y pueblos anteriores a la independencia en Guǧarat, Sinḏ, Panǧab y muchas otras regiones tenían tradi-
cionalmente jefes que eran conocidos como muḫīs (Chaturvedi, 2007, 39-41, 280). Al igual que los raʾīs, los 
muḫīs solían provenir de una familia local prominente, y no era raro que varias generaciones de una familia 
ejercieran este cargo (Carstairs, 1957, 128, 331). 

En las comunidades en las que vivían los ismailíes, las estructuras de liderazgo como la de los raʾīs y la 
de los muḫī cumplían funciones civiles y administrativas, además de religiosas. Es probable que los ismailíes 
incorporaran orgánicamente estas estructuras de liderazgo bien establecidas, sobre todo en las aldeas, 
ciudades y fortalezas donde formaban la mayoría de la población y estaban dirigidas por un ismailí. Es pro-
bable que estas estructuras se adoptaran después en los lugares donde los ismailíes eran una minoría, 
aunque con funciones religiosas y administrativas únicamente dentro de la propia comunidad. En la época 
premoderna, cuando los nombramientos para el papel de muḫī eran generalmente vitalicios, el cargo era 
de especial gravedad y a los portadores del título se les encargaba “salvar almas” (Imāmašāh, 1934, #98, 
passim). Tales nombramientos habrían sido realizados por miembros de alto rango de los ismailíes, la daʿwa. 
Por ejemplo, Kāšānī describe a Sayyidnā Ḥasan-i Ṣabbāḥ nombrando a personas cualificadas para el cargo 
de raʾīs (Kāšānī, 1987, 155). Del mismo modo, la tradición sostiene que Pīr Ṣadr al-Dīn (fl. s. VIII/XIV) nombró 
muḫīs en Sinḏ, Panǧab y Cachemira29 (Imāmšāh, 1948, vv 84ff; Dāmāṇī, 1974, 52; Rematulā (Rahimtoola), 
1905, 121). Con el tiempo, el cargo de raʾīs dejó de ser de uso general, también dentro de la comunidad ismai-
lí. Por el contrario, aunque el cargo de muḫī en la práctica civil de la India occidental está cediendo gradual-
mente a otras estructuras de gobierno, el cargo continúa hasta hoy en la comunidad ismailí, extendiéndose 
incluso más allá del sur de Asia. 

6. Datación de la obra de Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī Reconociendo a Dios: “De cuatro (چهار) y 
cuarenta (چهل)”
A primera vista, la narración proporcionada por Rašīd al-Dīn y Kāšānī nos brinda una línea de tiempo perfec-
tamente clara para estimar el período de actividad de Raʾīs Šaraf al-Dīn, y así precisar las fechas de la com-
posición de Reconociendo a Dios de Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī. Sin embargo, si se profundiza un poco más, se 
descubren muchas complicaciones. Hay ambigüedad en las fuentes sobre cuándo falleció Raʾīs Muẓaffar y 
le sucedió Raʾīs Šaraf al-Dīn (Hodgson, 1980, 100-101, n5). Rašīd al-Dīn y Kāšānī nos informan con seguridad, 
siendo muy concretos, que el anciano Raʾīs renunció a su vida a principios de Šawwal en 498/junio 1105 a la 
edad de 101 años y cinco meses. Sin embargo, antes se nos dijo que cuando los Raʾīs se hicieron dueños del 
castillo de Girdkūh, según Rašīd al-Dīn, o cuando los señores del castillo habían muerto (presumiblemente 
luchando al lado de su señor, Amīrdād Ḥabašī cuando se unió a la causa de Barkiyāruq contra Sanǧar en 
493/1100), los Raʾīs lo cedieron a los Nizārīs, permaneciendo allí durante cuarenta años. Esto sugeriría que 
murió aproximadamente en 533/1139, no en 498/1105. Sería bastante fácil concebir un error de escritura en 

29	 Los nombres de los mukhīs se identifican como Mukhī Trikamadās (Sinḏ), Mukhī Šāmadās Lāhorī (Punǧab) y Mukhī Tulasīdās 
(Kašmīr).



11Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

la fuente de Rašīd al-Dīn y Kāšānī, en la que la palabra cuatro (چهار) apareciera como cuarenta (چهل), ya que 
las dos palabras se parecen mucho en persa30. Suponiendo que los Raʾīs habitaron el castillo poco después 
de que Amīrdād falleciera, momento en el que donó el castillo a Alamūt, y Ḥasan-i Ṣabbāḥ lo designó para 
que fuera su representante allí, el período de tiempo de cuatro años coincide bastante con la fecha de muer-
te dada como 498/1105. Esto también concuerda mejor con la afirmación de Kāšānī (que no está presente 
en Rašīd al-Dīn) de que Sayyidnā, es decir, Ḥasan-i Ṣabbāḥ, fue quien nombró a Šaraf al-Dīn como sucesor 
de Raʾīs Muẓaffar. Como Ḥasan-i Ṣabbāḥ murió en 518/1124, esto no habría sido posible si Raʾīs Muẓaffar 
hubiera muerto en 533/1139 y no en 498/1105. 

Sin embargo, hay otras discrepancias que abogan por la fecha posterior. Se nos dice que un anciano 
Raʾīs Muẓaffar recibió a Sulṭān Sanǧar a su regreso del ʿIrāq persa. Kāšānī aporta un detalle adicional que 
no da Rašīd al-Dīn, al decirnos que el propósito del viaje de Sulṭān era una salida contra su enfadado so-
brino Masʿūd (r. como sultán local 529-547/1134-1152), hijo de su hermano Muḥammad Tapar. Es casi se-
guro que se trata de una referencia a la derrota de Sulṭān Sanǧar contra Masʿūd en Dīnawar en 526/1132 
(Bosworth, 2012). Es sencillamente imposible que Sulṭān Sanǧar haya entrado en combate con Masʿūd antes 
de 498/1105, ya que su sobrino nació en 502/110931 (Rašīd al-Dīn, 2001, 119). Además, si el Raʾīs murió real-
mente en 498/1105 las actividades que se le atribuyen en la corte de Sulṭān Barkiyāruq, que llegó al trono en 
485/1092, habrían ocurrido cuando tenía 88 años, lo que parece bastante inverosímil, aunque no imposible. 
Las pruebas de Kāšānī y Rašīd al-Dīn se inclinan por la fecha de muerte más tardía como más probable. 
Como se verá más adelante, la preferencia por esta fecha más tardía también está respaldada por las prue-
bas de Reconociendo a Dios, suponiendo que nuestra identificación del Šaraf al-Dīn Qāsim, que estaba vivo 
en el momento de la escritura, con el Šaraf al-Dīn de Raʾīs sea correcta.

Si aceptamos el testimonio sobre la edad de Raʾīs Muẓaffar en el momento de su muerte, al tiempo que 
rechazamos el año explícito de 498/1105 registrado en nuestras fuentes, optando en su lugar por el año 
533/1139 implícito por su residencia en Girdkūh durante cuarenta años, esto encaja bien con las otras fechas 
registradas en la narración. El hecho de que Raʾīs Muẓaffar “se sintiera obligado con el padre de Amīrdād” 
Āltūntāq, y que fuera como un padre tanto para Amīrdād Ḥabašī como para su hijo, el príncipe Ismāʿīl, sugiere 
que habría sido contemporáneo de Āltūntāq, y una generación mayor que Amīrdād, que falleció en batalla (y, 
por tanto, como hombre en edad de combatir) en 493/1100. Suponiendo una fecha de muerte de 533/1139, 
y estimando 25 años por generación, habría tenido unos 61 años cuando Amīrdād fue asesinado a media-
dos de la treintena, lo que parece posible. También habría tenido 94 años en el momento de su encuentro 
con Sulṭān Sanǧar, lo que concuerda bien con su fragilidad, su edad y el hecho de tener que ser llevado a la 
presencia del sultán en un palanquín. La fecha explícita registrada para su muerte, 498/1105, es, de hecho, 
el año en que murió Sulṭān Barkiyāruq, y cabe preguntarse si el autor original o un escriba anterior confundió 
esta fecha con la del fallecimiento de Raʾīs Muẓaffar.

Si nuestra suposición de que Raʾīs Muẓaffar falleció en 533/1139 a la edad de 101 años es correcta, y vol-
vemos a calcular aproximadamente 25 años por generación, podemos seguir especulando con que Šaraf 
al-Dīn podría haber nacido alrededor de 457/1065, por lo que ya tenía una edad bastante avanzada cuando 
su padre falleció. El hecho de que Šaraf al-Dīn ya hubiera sido nombrado muʿallim-i ṣādiq y escribiera poesía 
antes de la composición de Reconociendo a Dios sugiere que debió de alcanzar la mayoría de edad en esa 
época, y que probablemente tuviera al menos 20 años. Aunque no podemos afirmar con rotundidad si esto 
fue antes o después de su nombramiento como raʾīs de Girdkūh, el hecho de que Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī, 
aunque se refiera a él con una serie de otros títulos, no le indique como raʾīs sugiere que habría sido antes 
de 533/1139. Teniendo en cuenta lo anterior, sería posible acotar con cautela el período de actividad de 
Ḫwāǧah Qāsim, y el momento en que se escribió Reconociendo a Dios, entre 477/1084 y 533/1139. Sin em-
bargo, como sabemos por la discusión anterior, El Huerto de la realidad de Sanāʾī ya había sido escrito antes 
de Reconociendo a Dios, en 525/1131, lo que nos permite reducir nuestro rango aún más, a entre 525/1131 y 
533/1139. Aunque la identidad de Faḫr al-Dīn Muḥammad no es segura, si lo es la del mencionado Kiyā Faḫr-
Āwar, que sabemos que murió en 511/1118, lo que también concuerda con estos cálculos. Dada la ambigüe-
dad de nuestras fuentes sobre las fechas exactas de las actividades de Raʾīs Muẓaffar y Raʾīs Šaraf al-Dīn, y 
la probable, aunque ciertamente contingente, identificación del Šaraf al-Dīn del texto con el raʾīs de Girdkūh, 
esta datación es, por supuesto, provisional. No obstante, el único verso de la poesía de Qāsim Tuštarī con-
servado en La mina de los misterios, así como su contexto, pueden apoyar esta datación:

bi-š(i)nāḫtam ba-mard imām-i zamānah-rā
ān bī-naẓīr nām-i Ḫudāʾī yagānah-rā32 (Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud., atrib.), 1960, 20; Thiesen, 1982, 
153-155)
Por el hombre reconocí al Imám del Tiempo
Que es el nombre incomparable del Dios único

Como continúa la obra de La mina de los misterios: “Y ese hombre es la Prueba (ḥuǧǧat), siendo la Prueba 
también el nombre incomparable del Imám, ya que el nombre real del Imám (ism-i ḥaqīqī) es la persona a 

30	 Es totalmente posible que Rašīd al-Dīn y Kāšānī derivaran este detalle concreto de la narración en Ǧuwaynī, 1912-1937a, 208; 
Ǧuwaynī, 1958a, 679.

31	 Obsérvese que al final del capítulo sobre Masʿūd en el Saljūq-nāmah de Nīšāpūrī, se afirma que “su reinado fue de dieciocho años 
y la duración de su vida fue de cuarenta y cinco años”. Dado que murió en 547/1152, eso situaría su nacimiento en 502/1108, lo que 
podría ser posterior a la muerte de Raʾīs Muẓaffar.

32	 El metro es – – ˘ / – ˘ – ˘ / ˘ – ˘ / – ˘ –, el conocido baḥr-i muḍāriʿ. 



12 Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

través de la cual se le reconoce, no a través de estos nombres efímeros (asmā-yi maǧāzī)”33 (Ḫayrḫwāh-i 
Harātī (pseud., atrib.), 1947, cf. 36; Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud., atrib.), 1960). En el ismailismo el Imám es con-
siderado como el nombre supremo de Dios, es decir, la persona a través de la cual se reconoce a Dios, y los 
miembros de la jerarquía espiritual designados por el Imám son los nombres a través de los cuales se reco-
noce al Imám (al-Nuʿmān, 1967-1972, 85; Nāṣir-i Ḫusraw, 2001, 341; Nāṣir-i Ḫusraw, 1978, 139). Dada la suge-
rencia de Tuštarī de que reconocía al Imám a través de un determinado individuo, y la afirmación en La mina 
de los misterios de que este individuo era la Prueba del Imám (ḥuǧǧat), el verso y su contexto sugieren que 
puede haber sido escrito en un período de ocultación (dawr-i satr), cuando el Imám no estaba abiertamente 
disponible, ciertamente antes de la época del Imám Ḥasan ʿalā ḏikrihi’s-salām (fallecido 561/1166). Con toda 
probabilidad, la Prueba (ḥuǧǧat) a la que Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī atribuyó su éxito en el reconocimiento del 
Imám del Tiempo no fue otra que la del temible Ḥasan-i Ṣabbāḥ, que falleció aproximadamente una década 
antes de la fecha de composición que hemos estimado para Reconociendo a Dios de Tuštarī.

El manuscrito más antiguo que se conoce de Reconociendo a Dios, descrito a continuación y fechado en 
1101/1689, atribuye una copla de poesía en el §7 a Ḥakīm Nizārī (fallecido ca. 720/1320), un poeta ismailí de 
Quhistān que estuvo activo tras la caída de Alamūt (Ǧamal, 2022; Virani, 2007, q.v. Nizārī Quhistānī, Ismāʿīlī 
poet). Basándome en esta alusión, cuando señalé por primera vez sobre la existencia de esta obra en mi es-
tudio Los Ismailíes en la Edad Media: Una Historia de Supervivencia, una Búsqueda de Salvación (The Ismailis 
in the Middle Ages: A History of Survival, a Search for Salvation), postulé un período posterior de autoría, advir-
tiendo, sin embargo, que en el segundo manuscrito que poseía se leía simplemente ḥakīm, y que la copla no 
se encontraba en el primer volumen publicado de la poesía de Nizārī del que disponía entonces (Virani, 2007, 
87-88). Desde entonces, he podido identificar positivamente el verso como perteneciente a la obra de Ḥakīm 
Sanāʾī, y no a la de Ḥakīm Nizārī, lo que demuestra un error de escritura en el manuscrito más antiguo. La re-
ferencia a Nizārī no puede, pues, servir para establecer un terminus post quem para la fecha de composición.

Hay dos expresiones que pueden dar pie a una pausa en cuanto a nuestra datación del texto. En los 
§§15-16, Qāsim Tuštarī se refiere a las Epístolas benditas y santificadas (Fuṣūl-i mubārak wa muqaddas) del 
Imám como fuente de inspiración para su obra, y en el §7 la bendición que escribe tras la referencia al Imám 
es “santificación y postración ante su mención” (li-ḏikrihi suǧūd wa-taṣbīḥ). Aunque los materiales de las 
fuentes, comparativamente más ricos, para el periodo posterior al Imám Ḥasan ʿalā ḏikrihi’s-salām (fallecido 
561/1166) muestran que ambos se habían convertido en modismos comunes para esa época, nuestra falta 
de fuentes para el periodo anterior de Alamūt no nos permite calibrar cuándo se hicieron corrientes entre los 
ismailíes de habla persa. No he podido encontrar un uso parecido de estas expresiones en las obras Ḥakīm 
Nāṣir-i Ḫusraw, nuestra fuente más importante para el ismailismo persa durante el califato Fāṭimí unido. Dicho 
esto, Nāṣir-i Ḫusraw vivió en una región diferente a la de Qāsim Tuštarī, y todos sus escritos datan de más de 
medio siglo antes de nuestra estimación para la fecha de composición de Reconociendo a Dios. Ya en los 
escritos de Ḥasan-i Ṣabbāḥ y al-Šahrastānī vemos la evolución de un nuevo argot técnico ismailí, por lo que 
no sería extraño que la expresión se adoptara en esa época. De ser así, el uso sugiere que las epístolas es-
critas de los Imames descendientes del Imám Nizār ibn al-Mustanṣir billāh estaban siendo recibidas por los 
miembros de la daʿwa en esta época y ya se referían a ellas como las Epístolas Benditas y Santificada (Fuṣūl-i 
mubārak wa muqaddas). En su Paraíso de la sumisión (Rawḍah-yi taslīm), Ṣalāḥ al-Dīn Ḥasan-i Maḥmūd (fl. s. 
VII/XIII) y Naṣīr al-Dīn Ṭūsī (fallecido 672/1274) describen la Invitación (daʿwa) de Sayyidnā Ḥasan-i Ṣabbāḥ 
como el primer toque de trompeta de la Resurrección (nafḫ-i ṣūr), que sugiere el amanecer de una nueva 
era (Ṭūsī y Ṣalāḥ al-Dīn Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib, 2005, ed. y trad. Cap. 26; Ṭūsī, 2010a, ed. y trad. cap. 12). 
Aunque no ha sobrevivido suficiente literatura de este período temprano para hablar definitivamente, los 
escritos de Ḥasan-i Ṣabbāḥ, Šahrastānī y Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī sugieren ciertamente que el vocabulario 
técnico que vemos en los escritos de los autores posteriores de Alamūt ya había empezado a echar raíces 
en este período temprano. 

Con respecto a la discrepancia en nuestros manuscritos sobre el niṣbah de nuestro autor, es decir, la 
parte del nombre que indica cosas como la ciudad natal, la afiliación tribal o la ascendencia, algunos se 
refieren a él como Turšīzī, mientras que otros se refieren a él como Tuštarī. Sabemos que los ismailíes te-
nían varios castillos en el distrito de Turšīz, sobre todo las fortalezas de Barda Rūd, Mikal, Muǧāhidābād y 
Ātišgāh (Qazwīnī, 1919, ed. 143, trad. 142). Mientras tanto, Tuštar (también conocida como Šuštar y Šustar, 
entre otras variantes) era, junto con Ahwāz, una de las dos principales ciudades de Ḫūzistān, y en la que 
el propio Ḥasan-i Ṣabbāḥ había predicado el ismailismo en esta región (Daftary, 2007, 313). En esta época, 
el dāʿī Abū Ḥamza también estaba en posesión de dos fortalezas en la cercana Arraǧān (Ibn al-Balḫī, 1921, 
84, 121, 148, 162; Daftary, 2007, 321, 620, n649). Por lo tanto, es concebible que Ḫwāǧah Qāsim pudiera ser 
de cualquiera de estos dos lugares, por lo que, en aras de la conveniencia, nos referimos simplemente a él 
como Qāsim Tuštarī, el nombre por el que se le conoció por primera vez en la erudición occidental, en lugar 
de como Qāsim Turšīzī.

Algunos pasajes de Reconociendo a Dios guardan sorprendentes similitudes con el contemporá-
neo Libro de Confesiones y Credos (Kitāb al-milal wa-al-niḥal) de Šahrastānī. Las tradiciones proféticas en 
Reconociendo a Dios pueden encontrarse igualmente en el libro de Šahrastānī. Del mismo modo, la siguien-
te explicación en la introducción de Šahrastānī de la primera duda que surgió en el mundo, junto con su 

33	 Wa ān mard ḥuǧǧat ast wa ism-i bī-naẓīr-i imām ham ḥuǧǧat ast, zīrā kih ism-i ḥaqīqī-yi imām, kih az ū imām-rā mī-tawān šinākht 
ū’st, nah īn asmā-yi maǧāzī.



13Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

elaboración de la negativa de Satán a someterse a Adán y del “mandato general y particular” inmediatamen-
te posterior, encuentran paralelos directos en Reconociendo a Dios de Tuštarī:

La primera duda que surgió en el mundo fue la de Iblis: ¡qué la maldición de Dios caiga sobre él! Su 
origen fue su asunción de independencia en oposición a una instrucción clara; su preferencia por su 
propia inclinación sobre un mandato; su orgullo por la materia de la que fue creado, es decir, el fuego, 
en contraste con la materia de la que fue creado Adán, es decir, el polvo (Šahrastānī, 1984, 12). 

Esto y la elaboración de Tuštarī en el §14 respecto a la necesidad de que los fieles domestiquen su orgullo 
y sus nociones falibles para seguir los mandatos del verdadero maestro (muʿallim-i ṣādiq) pueden presagiar 
pronunciamientos similares en textos posteriores del periodo Alamūt. 

Se dice que no hay peligro en la fe en lo Oculto, porque yuʾminūna bi’l– ġayb, “creen en lo Oculto” (2:3). 
Así pues, la solución para los buscadores en el camino de la verdad es dejar de lado sus propios egos, 
concepciones y puntos de vista, y abandonar las opiniones y analogías vanas (raʾy wa qiyās), que son 
los métodos del diablo maldito, y someter toda su voluntad, en los asuntos mundanos y religiosos, al 
verdadero maestro que es verdadera y ciertamente un intermediario entre Dios y Sus criaturas, para 
que Satanás no los capture ni siquiera sea capaz de hacerlo. Deben atender a las órdenes (farmān) 
del verdadero maestro en todo momento, absteniéndose de comer incluso un bocado de pan o de 
sorber un trago de agua por su cuenta sin la orden (amr) de su verdadero maestro, reconociendo que 
si lo hicieran, sería ilícito (ḥarām). No deben permitir que su arrogancia y egoísmo interfieran con su fe 
y confianza en el verdadero maestro.

La analogía de que incluso el consumo de alimentos y bebidas está prohibido si se hace en contra de la 
voluntad del verdadero maestro la repite en un contexto diferente Naṣīr al-Dīn Ṭūsī en su Desiderátum del fiel 
(Maṭlūb al-muʾminīn). Tras exponer los siete pilares de la fe, el primero y más importante de los cuales es dar 
testimonio de la fe (šahādat), lo que significa reconocer a Dios a través del Imám de la época, y enfatizar la 
centralidad de la obediencia al Imám, Ṭūsī explica que es mucho más difícil practicar los pilares espirituales 
de la fe que seguir sus contrapartes físicas, escribe: 

Para llegar a ser personas de la realidad espiritual, corresponde cumplir la elucidación simbólica 
(taʾwīl) de los siete pilares de la ley religiosa (šarīʿat) expuestos aquí. Debes saber con certeza que los 
mandamientos, prohibiciones y requisitos de la ley religiosa son incomparablemente más fáciles de 
cumplir que los requisitos de la realidad espiritual (takālīf-i ḥaqīqī). Todos los actos de culto exigidos 
por la ley religiosa pueden ser cumplidos por los fieles de la ley religiosa en dos horas de un día y una 
noche. En cuanto al resto del período de veinticuatro horas, pueden ocuparse de cualquier asunto 
mundano que consideren importante, y son personas de culto según los dictados de la ley religiosa, 
destinadas a la salvación. Los mandamientos y prohibiciones de la realidad espiritual (ḥaqīqat) son 
más exigentes, pues si la gente de la realidad espiritual descuida la oración, el ayuno y la adoración y 
se desentiende aunque sea por un abrir y cerrar de ojos, por ese momento, todo lo que hagan y vean 
no será por el bien de Dios. Más bien, si sorben un trago de agua o comen un bocado con la intención 
de saciar la sed o el hambre [en lugar de servir a Dios a través de la obediencia al Imám], ese sorbo o 
bocado es ilícito (ḥarām) para ellos, según los dictados de la realidad espiritual, y no estarían entre la 
gente de la realidad espiritual o la gente del sentido interior (Ṭūsī, 2010b, ed. 28, cf trad. 42).

7. Conclusiones
La investigación reciente ha aumentado gradualmente nuestro conocimiento del ismailismo en Alamūt des-
de la época del Imám Ḥasan ʿalā ḏikirihi’s-salām (fallecido 561/1166) en adelante, especialmente con la pu-
blicación de ediciones, traducciones y estudios que abarcan autores y obras como Los protocolos y la invita-
ción de los fieles a la Augusta presencia (al-Dustūr wa-daʿwat al-muʾminīn li’l-ḥuḍūr) atribuidos a Šams al-Dīn 
ibn Aḥmad (o Muḥammad) ibn Yaʿqūb al-Ṭayyibī (al-Ṭayyibī (atrib.), 1978), El paraíso de la sumisión (Rawḍah-yi 
taslīm) de Ṣalāḥ al-Dīn Ḥasan-i Maḥmūd y Naṣīr al-Dīn Ṭūsī (fallecido 672/1274) junto con varias otras obras 
de Ṭūsī (Ṭūsī y Ṣalāḥ al-Dīn Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib, 2014), Poemas de la resurrección (Dīwān-i qāʾimiyyāt) de 
Ḥasan-i Maḥmūd y otros poetas ismailíes (Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib, 2016), y el Poema Rima en Tāʾ (Tāʾiyya) de 
ʿĀmir ibn ʿĀmir al-Baṣrī (fallecido después de 700/1300) (ʿĀmir ibn ʿĀmir al-Baṣrī, 1985). Sin embargo, aparte 
de algunos avances significativos en nuestra comprensión de la obra de al-Šahrastānī, el periodo anterior 
ha recibido menos atención y adolece de una escasez de fuentes. En este contexto, el descubrimiento de 
la obra Reconociendo a Dios de Ḫwāǧah Qāsim Tuštarī es un testimonio especialmente significativo de los 
inicios de la rama Nizārī del ismailismo.

8. Bibliografía
2012. raʾīs. En Encyclopaedia of Islam: Glossary and Index of Terms, editado por Peri J. Bearman, Thierry 

Bianquis, Clifford Edmond Bosworth, Emeri J. van Donzel y Wolfhart P. Heinrichs. Leiden: E.J. Brill. Edición 
original, 1960-2007.

(Šād, pseud.), Muḥammad Pādšāh ibn Ġulām Muḥyī al-Dīn. 1335 HS/1956 AC. Farhang-i Ānand-Rāǧ. 7 vols. 
Vol. 1. Teherán: Kitāb-ḫānah-yi Ḫayyām.

Abū’l-Maʿālī, Muḥammad ibn ʿUbayd Allāh. 1376 HS/1997 AC. Bayān al-adyān. Editado por ʿAbbās Iqbāl 
Āštiyānī y Muḥammad Taqī Dānišpazhūh. Teherán: Intišārāt-i Rūzānah.



14 Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

al-Muʾayyad fī’l-Dīn al-Šīrāzī, Abū Naṣr Hibat Allāh ibn Abī ʿImrān Mūsā. 1407 AH/1986 AC. al-Maǧālis al-
Muʾayyadiyyah: al-miʾah al-ṯāniyah. 3 vols. Vol. 2. Oxford: np.

al-Nuʿmān, al-Qāḍī Abū Ḥanīfah ibn Muḥammad. nd. Taʾwīl al-daʿāʾim. 3 vols. Vol. 1. Beirut: Dār al-Ṯaqāfah 
al-Ǧadīdah. Edición original, El Cairo: Dār al-maʿārif, 1967-1972.

al-Šahrastānī, Muḥammad ibn ʿAbd al-Karīm ibn Abī Bakr Aḥmad. 1421 AH/2001 AC. al-Milal wa’l-niḥal. Beirut: 
Dār al-Maʿrifah.

al-Šahrastānī, Muḥammad ibn ʿAbd al-Karīm ibn Abī Bakr Aḥmad. 1986. al-Milal wa’l-niḥal. Traducido por 
Daniel Gimaret y Guy Monnot, Collection UNESCO d’œuvres représentatives. Série arabe. [Leuven, 
Belgium]: Peeters, UNESCO.

al-Šahrastānī, Muḥammad ibn ʿAbd al-Karīm ibn Abī Bakr Aḥmad. 2009. Mafātīḥ al-asrār wa maṣābīḥ al-
abrār. Traducido por Toby Mayer, Qurʾanic Studies. Londres: Oxford University Press in association with 
Institute of Ismaili Studies.

al-Ṭayyibī (atrib.), Šams al-Dīn bin Aḥmad (o Muḥammad) bin Yaʿqūb. 1978. al-Dustūr wa-daʿwat al-muʾminīn 
li’l-ḥuḍūr. En Arbaʿ rasāʾil Ismāʿīliyyah, editado por ʿĀrif Tāmir. Beirut: Maktabat al-ḥayāt.

ʿĀmir ibn ʿĀmir al-Baṣrī. 1985. Tāʾiyyah. Traducido por Yves Marquet. París: Editions Maisonneuve & Larose.
ʿAwfī, Muḥammad. 1321 AH/1903 AC. Lubāb al-albāb. 2 vols. Vol. 2, Persian Historical Texts. Londres: Luzac.
Badaḫchani, Seyyed Ǧalal Hosseini. 1395 HS/2016 AC. ‘Preface’. En Dīwān-i qāʾimiyyāt, editado por Sayyid Ǧalāl 

Ḥusaynī Badaḫšānī (Seyyed Ǧalal Hosseini Badaḫchani), 7-20. Teherán: Markaz-i Pizhūhišī-yi Mīrāṯ-i Maktūb 
(Miras-e Maktoob) bā hamkārī-yi Muʾassasah-yi Muṭālaʿāt-i Ismāʿīlī (The Institute of Ismaili Studies).

Badaḫchani, Seyyed Ǧalal Hosseini. 2016. ‘Introduction’. En Tarǧamah-yi kitāb al-milal wa’l-niḥal az mutarǧimī-
yi nāšināḫtah, nusḫah-yi bargardān-i dastnawīs-i šumārah-yi 2371-i kitābḫānah-yi Ayāṣūfiyā (Istānbūl), 
editado por Sayyid Muḥammad ʿImādī (Seyyed Muhammad Emadi) Ḥāʾirī (Haeri), 7-17. Teherán: Markaz-i 
Pizhūhišī-yi Mīrāṯ-i Maktūb (Miras-e Maktoob) bā hamkārī-yi Muʾassasah-yi Muṭālaʿāt-i Ismāʿīlī (The 
Institute of Ismaili Studies).

Badaḫšānī (Badaḫchani), Sayyid Ǧalāl Ḥusaynī (Seyyed Ǧalal Hosseini). 1390 HS/ 2011 AC. “Muqaddimah-yi 
muṣaḥḥiḥ”. En Dīwān-i qāʾimiyyāt, editado por Sayyid Ǧalāl Ḥusaynī (Seyyed Ǧalal Hosseini) Badaḫšānī 
(Badaḫchani), ci-cxxviii. Teherán: Markaz-i Pizhūhišī-yi Mīrāṯ-i Maktūb (Miras-e Maktoob) bā hamkārī-yi 
Muʾassasah-yi Muṭālaʿāt-i Ismāʿīlī (The Institute of Ismaili Studies).

Bayhaqī, Ẓahīr al-Dīn Abū al-Ḥasan ʿAlī ibn Zayd. 1365 AH/1946 AC. Taʾrīḫ ḥukamāʾ al-Islām, Maṭbūʿāt al-
maǧmaʾ al-ʿilmī al-ʿArabī bi-Dimašq. [Damasco]: al-Maǧmaʿ al-ʿIlmī al-ʿArabī.

Bergne, Paul. 2007. The Birth of Taǧikistan: National Identity and the Origins of the Republic. International 
Library of Central Asian Studies. Londres: I.B. Tauris.

Bosworth, Charles E. 2012. Sand̲j̲ar. En Encyclopaedia of Islam, editado por Peri J. Bearman, Thierry 
Bianquis, Clifford Edmond Bosworth, Emeri J. van Donzel y Wolfhart P. Heinrichs. Leiden: E.J. Brill.

Bosworth, Clifford Edmund. 1968. “The Political and Dynastic History of the Iranian World (A.D. 1000-1217)”. En 
The Cambridge History of Iran: Volume 5, The Saljuq and Mongol Periods, editado por John Andrew Boyle, 
1-202. Cambridge: Cambridge University Press.

Bosworth, Clifford Edmund. 1996. The New Islamic Dynasties: A Chronological and Genealogical Manual. 
Edimburgo: Edinburgh University Press.

Bosworth, Clifford Edmund. 2009. Ḫwarazmšahs: i. Descendants of the line of Anuštigin. En Encyclopaedia 
Iranica, editado por Ehsan Yaršater. Nueva York: Encyclopaedia Iranica Foundation.

Bosworth, Clifford Edmund. 2011. Dehestānī, Aʿazz-al-MolkNeẓam-al-Dīn (sic) Abu’l-Maḥāsen ʿ Abd-al-Ǧalīl b. 
ʿAlī. En Encyclopaedia Iranica, editado por Ehsan Yaršater. Nueva York: Encyclopaedia Iranica Foundation. 
Edición Original, Diciembre 15, 1994.

Carstairs, G. Morris. 1957. The Twice-Born: A Study of a Community of High-Caste Hindus. Londres: Hogarth 
Press.

Chaturvedi, Vinayak. 2007. Peasant Pasts: History and Memory in Western India. Berkeley, CA: University of 
California Press.

Daftary, Farhad. 1996. “Ḥasan-i Ṣabbāḥ and the Origins of the Nizārī Ismaʿili Movement”. En Mediaeval Ismaʿili 
History and Thought, editado por Farhad Daftary, 181-204. Cambridge: Cambridge University Press.

Daftary, Farhad. 2004. Ismaili Literature: A Bibliography of Sources and Studies. Londres: I.B. Tauris in 
association with Institute of Ismaili Studies.

Daftary, Farhad. 2007. The Ismāʿīlīs: Their History and Doctrines. 2nd ed. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Dāmāṇī, Akabar. 1974. Pīrono Itihās. 1r ed, Talīme Isamāilīā. Mumbaī: Isamāilīā Esosīešan phor Inḍiyā.
Daniel, Elton L. 2014. Asadābāḏ. En Encyclopaedia of Islam, editado por Kate Fleet, Gudrun Krämer, Denis 

Matringe, John Nawas y Everett Rowson. Leiden: E.J. Brill.
de Blois, François C. 1994. Persian Literature: Poetry ca. A.D. 1100 to 1225. Vol. 5, part 2. Londres: Luzac.
de Bruijn, J.T.P. 1983. Of Piety and Poetry: The Interaction of Religion and Literature in the Life and Works of 

Ḥakīm Sanāʾī of Ġazna. Leiden: E.J. Brill.
de Bruijn, J.T.P. 2012a. Ḥadiqat al-ḥaqiqa wa šariʿat al-ṭariqa. En Encyclopaedia Iranica, editado por Ehsan 

Yaršater. Nueva York: Encyclopaedia Iranica Foundation. Edición original, Diciembre 15, 2002.
de Bruijn, J.T.P. 2012b. Sanāʾī. En Encyclopaedia of Islam, editado por Peri J. Bearman, Thierry Bianquis, 

Clifford Edmond Bosworth, Emeri J. van Donzel y Wolfhart P. Heinrichs. Leiden: E.J. Brill. Edición original, 
1960-2007.

Gulamadov, Shaftolu. 2018. “The Hagiography of Nāṣir-i Ḫusraw and the Ismāʿīlīs of Badaḫšān”. Dis. Doc., 
Study of Religion, University of Toronto.



15Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

Halm, Heinz. 1996. The Empire of the Mahdi: The Rise of the Fatimids. Traducido por Michael Bonner,. Leiden: 
E.J. Brill.

Hanaway, W.L. 2012. Ṣafī. En Encyclopaedia of Islam, editado por Peri J. Bearman, Thierry Bianquis, Clifford 
Edmond Bosworth, Emeri J. van Donzel y Wolfhart P. Heinrichs. Leiden: E.J. Brill. Original edition, 1960-
2007.

Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib, Ṣalāḥ al-Dīn. 1395 HS/2016 AC. Dīwān-i qāʾimiyyāt. 2nd ed. Teherán: Markaz-i 
Pizhūhišī-yi Mīrāṯ-i Maktūb (Miras-e Maktoob) bā hamkārī-yi Muʾassasah-yi Muṭālaʿāt-i Ismāʿīlī (The 
Institute of Ismaili Studies).

Havemann, A., C.E. Bosworth, y S. Soucek. 2012. Raʾīs. En Encyclopaedia of Islam, editado por Peri J. Bearman, 
Thierry Bianquis, Clifford Edmond Bosworth, Emeri J. van Donzel y Wolfhart P. Heinrichs. Leiden: E.J. Brill. 
Original edition, 1960-2007.

Su Alteza Aga Ḫan IV. Octubre 31, 2006. “Remarks by His Highness the Aga Ḫan at the Inauguration of the 
Iškašim Bridge”. Aga Ḫan Development Network. Recuperado de http://www.akdn.org/speech/246/
Inauguration-of-the-Iškašim-Bridge.

Hodgson, Marshall G.S. 1980. The Order of Assassins: The Struggle of the Early Nizārī Ismāʿīlīs against the 
Islamic World. Nueva York: AMS Press. Original edition, The Hague: Mouton, 1955.

Ibn al-Aṯīr, ʿIzz al-Dīn. 1425 AH/2004 AC. al-Kāmil fī’l-taʾrīḫ. Vol. 9. Beirut: Dār al-Iḥyāʾ al-Turāṯ al-ʿArabī.
Ibn al-Balḫī. 1921. Fārs nāmah, E.J.W. Gibb Memorial Series, New Series. Londres: Luzac.
Ibn Ḫaldūn, ʿAbd al-Raḥmān ibn Muḥammad. 1363 HS/[1984 AC]. al-ʿIbar: Taʾrīḫ-i Ibn Ḫaldūn. Traducido por 

ʿAbd al-Muḥammad Āyatī. Vol. 4. Teherán: Muʾassasah-yi Muṭāliʿāt wa-Taḥqīqāt-i Farhangī.
Ivanow, Wladimir. 1922. ‘Ismailitica’. Memoirs of the Asiatic Society of Bengal 8:1-76.
Ivanow, Wladimir. 1933. A Guide to Ismaili Literature, Prize Publication Fund. Londres: Royal Asiatic Society.
Ivanow, Wladimir. 1963. Ismaili Literature: A Bibliographical Survey. 2nd ampliado ed., The Ismaili Society’s 

Series of Texts, Translations and Monographs. Teherán: Tehran University Press.
Ǧamal, Nadia Eboo. 2002. Surviving the Mongols: Nizārī Quhistānī and the Continuity of Ismaili Tradition in 

Persia. Editado por Farhad Daftary, Ismaili Heritage. Londres: I.B.Tauris in association with Institute of 
Ismaili Studies. Book.

Ǧuwaynī, ʿAlāʾ al-Dīn ʿAṭā-Malik. 1912-1937a. Taʾrīḫ-i Ǧahāngušāy. 3 vols. Vol. 3, E.J.W. Gibb Memorial Series. 
Leiden: E.J. Brill.

Ǧuwaynī, ʿAlāʾ al-Dīn ʿAṭā-Malik. 1912-1937b. Taʾrīḫ-i Ǧahāngušāy. 3 vols. Vol. 2, E.J.W. Gibb Memorial Series. 
Leiden: E.J. Brill.

Ǧuwaynī, ʿAlāʾ al-Dīn ʿAṭā-Malik. 1958a. Taʾrīḫ-i Ǧahāngušāy. Traducido por John Andrew Boyle. 2 vols. Vol. 2. 
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Ǧuwaynī, ʿAlāʾ al-Dīn ʿAṭā-Malik. 1958b. Taʾrīḫ-i Ǧahāngušāy. Traducido por John Andrew Boyle. 2 vols. Vol. 1. 
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Kāšānī, Ǧamāl al-Dīn Abū’l-Qāsim ʿAbd Allāh ibn ʿAlī. 1366 HS/1987 AC. Zubdat al-tawārīḫ: Baḫš-i Fāṭimiyān 
wa Nizāriyān. 2nd ed. Teherán: Muʾassasah-yi Muṭāliʿāt wa Taḥqīqāt-i Farhangī.

Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud. atrib.), Muḥammad Riḍā ibn Ḫwāǧah Sulṭān Ḥusayn Ġūriyānī. 1922. Maʿdin al-asrār 
(Faṣl dar bayān-i šināḫt-i imām). En Memoirs of the Asiatic Society of Bengal, editado por Wladimir Ivanow.

Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud. atrib.), Muḥammad Riḍā ibn Ḫwāǧah Sulṭān Ḥusayn Ġūriyānī. 1947. On the Recognition 
of the Imam (Faṣl dar bayān-i šināḫt-i imām). Traducido por Wladimir Ivanow. Editado y traducido por 
Wladimir Ivanow. 2nd ed, Ismaili Society Series B, Texts and Translations. Bombay: Publišed for the Ismaili 
Society by Thacker & Co.

Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud. atrib.), Muḥammad Riḍā ibn Ḫwāǧah Sulṭān Ḥusayn Ġūriyānī. 1949. Maʿdin al-asrār 
(Faṣl dar bayān-i šināḫt-i imām). Editado por Wladimir Ivanow. [2nd] ed, Ismaili Society Series B, Texts and 
Translations. Leiden: the Ismaili Society by E.J. Brill.

Ḫayrḫwāh-i Harātī (pseud. atrib.), Muḥammad Riḍā ibn Ḫwāǧah Sulṭān Ḥusayn Ġūriyānī. 1960. Maʿdin al-asrār 
(Faṣl dar bayān-i šināḫt-i imām). Editado por Wladimir Ivanow. 3rd ed, Ismaili Society Series B, Texts and 
Translations. Teherán: Ismaili Society.

Landolt, Hermann. 2005. ‘Introduction’. En Paradise of Submission: A Medieval Treatise on Ismaili Thought; 
A New Persian Edition and English Translation of Naṣīr al-Dīn Tūsī’s Rawḍa-yi taslīm, editado por Seyyed 
Ǧalal Hosseini Badaḫchani, 1-11 y 244-247. Londres: I.B. Tauris.

Landolt, Hermann. 2017. “‘Being-Towards-Resurrection’: Mullā Ṣadrā’s Critique of Suhrawardī’s Eschatology”. 
En Roads to Paradise: Eschatology and Concepts of the Hereafter in Islam; Foundations and Formation of 
a Tradition, Reflections on the Hereafter in the Quran and Islamic Religious Thought, editado por Sebastian 
Günther, Todd Lawson y Christian Mauder, 487-533. Leiden: E.J. Brill.

Matīnī, J. 2011. ʿAwfī, Sadīd-al-Dīn. En Encyclopaedia Iranica, editado por Ehsan Yaršater. Nueva York: 
Encyclopaedia Iranica Foundation. Edición original, Diciembre 15, 1987.

Meisami, Sayeh. 2017. “A Critical Analysis of Discourses on Knowledge and Absolute Authority in the Works of 
Ḥamīd al-Dīn Kirmānī and Mullā Ṣadrā Šīrāzī”. Dis. Doc., Department for the Study of Religion, University 
of Toronto.

Mojaddedi, Ǧawid A. 2012. Ḥallāǧ, Abu’l-Muḡiṯ Ḥusayn. En Encyclopaedia Iranica, editado por Ehsan Yaršater. 
Nueva York: Encyclopaedia Iranica Foundation. Edición original, Diciembre 15, 2003.

Mullā Sadrā, Muḥammad ibn Ibrāhīm Ṣadr al-Dīn Šīrāzī. 1383 HS/2004 AC. Šarḥ Uṣūl al-kāfī: Kitāb faḍl al-ʿilm 
wa-Kitāb al-ḥuǧǧah. 2nd ed. 4 vols. Vol. 2. Teherán: Pizhūhišgāh-i ʿUlūm-i Insānī wa Muṭālaʿāt-i Farhangī.

Nāṣir-i Ḫusraw, Ḥakīm Abū Muʿīn. 1357 HS/1978 AC. Dīwān-i ašʿār-i Ḥakīm Nāṣir-i Ḫusraw Qubādiyānī. 
Reprimp. ed. Vol. 1, Silsilah-yi Dāniš-i Īrānī. Teherán: Muʾassasah-yi muṭālaʿāt-i Islāmī, Dānišgāh-i Makgīl, 

http://www.akdn.org/speech/246/Inauguration-of-the-Iškašim-Bridge
http://www.akdn.org/speech/246/Inauguration-of-the-Iškašim-Bridge


16 Virani, Shafique N. . Ἰlu (Madrid) 30 2025: e-89065

šuʾbah-yi Tihrān (McGill University, Institute of Islamic Studies, Tehran Branch) bā hamkārī-yi Dānišgāh-i 
Tihrān. Edición Original, Teherán: Dānišgāh-i Tihrān, 1353 HS/1974 AC.

Nāṣir-i Ḫusraw, Ḥakīm Abū Muʿīn. 1380 HS/2001 AC. Dīwān-i ašʿār-i Nāṣir-i Ḫusraw Qubādiyānī: Muštamil 
ast bar Rawšanāʾī-nāmah, Saʿādat-nāmah, qasāʾid wa muqaṭṭaʿāt. Teherán: Intišārāt-i Muʿīn. Edición 
Original, Teherán: Kitābḫānah-yi Tihrān, 1304-1307 HS/1925-1928 AC.

Pīr Indra Imāmašāh. 1990 VS/Febrero 1934 AC. “Tame suno munīvaro ved vīchār (Muḫīnī kīrīā)”. En 100 
ginānanī chopaḍī: Bhāg 5mo, #98, 164-166. Mumbaī: Ḏī Rīkrīešan Kalab Insṭīṭayuṭ pres ḍīparṭmenṭ, on. 
sekreṭarī Rematulā Vīraǧīe Ḏī Ḫoǧā Sīnḏī Prīnṭiṅg Pres…māṃ chhāpī tyāṃṯīǧ pragaṭ karī.

Poonawala, Ismail K. 1977. Biobibliography of Ismāʿīlī Literature. Editado por Teresa Joseph, Studies in Near 
Eastern Culture and Society. Malibú: Undena.

Qāsim-i Anwār, Muʿīn al-Dīn ʿAlī Ḥusaynī. 1958. Kulliyāt. Teherán: Kitābḫānah-yi Sanāʾī.
Qazwīnī, Ḥamd-Allāh Mustawfī. 1919. Nuzhat al-Qulūb. Traducido por Guy Le Strange. Leiden: E.J. Brill.
Qazwīnī, Muḥammad. 1912-1937. ‘Muqaddimah’. En Taʾrīḫ-i Ǧahāngušāy. Leiden: E.J. Brill.
Quhistānī, Bū Isḥāq. 1962. Haft bāb. Gilgit, Pakistán.
Rašīd al-Dīn, Faḍl Allāh Ṭabīb. 1387 HS/2008 AC. Ǧāmiʿ al-Tawārīḫ: Taʾrīḫ-i Ismāʿīliyān. Teherán: Markaz-i 

Pizhūhišī-yi Mīrāṯ-i Maktūb (Miras-e Maktoob) bā hamkārī-yi Muʾassasah-yi Muṭālaʿāt-i Ismāʿīlī (The 
Institute of Ismaili Studies).

Rašīd al-Dīn, Faḍl Allāh Ṭabīb, y Ẓāhir al-Dīn Nīšāpūrī. 2001. The History of the Selǧuq Turks from the Ǧāmīʿ 
al-tawārīḫ: An Ilḫanid Adaptation of the Salǧūq-nāma of Ẓahīr al-Dīn Nīšāpūrī. Traducido por Kenneth 
Allin Luther. Editado por Clifford Edmund Bosworth, Studies in the History of Iran and Turkey. Richmond: 
Curzon.

Rasūlī, Ruqayyah. 1996. “Ṯanāʾī Mašhadī.” In Dānišnāmah-yi ǧahān-i Islām. Teherán: Bunyād-i Dāʾirat al-
Maʿārif-i Islāmī.

Rawandī, Murtaḍā. 1386 HS/[2007 AC]. Taʾrīḫ-i Iǧtimāʿī-yi Īrān. 2nd ed. Vol. 4. Teherán: Muʾassasah-yi 
Intišārāt-i Nigāh.

Rematulā (Rahimtoola), Ǧāfarabhāī (Ǧaffer). 1905. Ḫoǧā Kom no Itihās. Mumbai: Sāñǧ Vartamān Pres.
Sayyid Imāmšāh. 1948. “Ǧanatpurī”. En Collectanea, editado por Wladimir Ivanow. Leiden: Ismaili Society by 

E.J. Brill.
Šafīʿī-Kadkanī, Muḥammad-Riḍā. 1390 HS/2011 AC. “Qāʾīmiyyāt wa ǧāygāh-i ān dar šʿir wa adab-i Fārsī”. En 

Dīwān-i qāʾimiyyāt, editado por Sayyid Ǧalāl Ḥusaynī Badaḫšānī (Seyyed Ǧalal Hosseini Badaḫchani), ix-c. 
Teherán: Markaz-i Pizhūhišī-yi Mīrāṯ-i Maktūb (Miras-e Maktoob) bā hamkārī-yi Muʾassasah-yi Muṭālaʿāt-i 
Ismāʿīlī (The Institute of Ismaili Studies).

Šahrastānī, Muḥammad b. ʿAbd al-Karīm Abī Bakr Aḥmad. 1984. al-Milal wa’l-niḥal. Traducido por A.K. Kazi 
and J.G. Flynn. Londres: Kegan Paul International.

Šams, Pīr. 1342 AH/1923 AC. Šrī Nakaḷaṅk Šāstr: Pīr Šams no Vāek Moṭo. 1r [Guǧarati] ed., Nakaḷaṅk Šāstr 
Hāramāḷā. Mumbai: Chunārā, Alīmāmad Ǧānamāmad.

Thiesen, Finn. 1982. A Manual of Classical Persian Prosody: With Chapters on Urdu, Karaḫanidic and Ottoman 
Prosody. Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Tor, Deborah G. 2010. Sanǧar, Aḥmad b. Malekšāh. En Encyclopaedia Iranica, editado por Ehsan Yaršater. 
Nueva York: Encyclopaedia Iranica Foundation.

Ṭūsī, Naṣīr al-Dīn Muḥammad ibn Muḥammad. 1999. Sayr ū sulūk. Traducido por Seyyed Ǧalal Hosseini 
Badaḫchani. Londres: I.B. Tauris in association with Institute of Ismaili Studies.

Ṭūsī, Naṣīr al-Dīn Muḥammad ibn Muḥammad. 2010a. Āġāz ū anǧām. En Šiʿi Interpretations of Islam: 
Three Treatises on Theology and Eschatology; A Persian Edition and English Translation of Tawallā wa 
tabarrā, Maṭlūb al-muʾminīn and Āġāz wa anǧām of Naṣīr al-Dīn Ṭūsī, editado por Seyyed Ǧalal Hossein 
Badaḫchani. Londres: I.B. Tauris in association with Institute of Ismaili Studies.

Ṭūsī, Naṣīr al-Dīn Muḥammad ibn Muḥammad. 2010b. Maṭlūb al-muʾminīn. En Šiʿi Interpretations of Islam: 
Three Treatises on Theology and Eschatology; A Persian Edition and English Translation of Tawallā wa 
tabarrā, Maṭlūb al-muʾminīn and Āġāz wa anǧām of Naṣīr al-Dīn Ṭūsī, editado por Seyyed Ǧalal Hosseini 
Badaḫchani. Londres: I.B. Tauris in association with Institute of Ismaili Studies.

Ṭūsī, Naṣīr al-Dīn Muḥammad ibn Muḥammad, y Ṣalāh al-Dīn Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib. 1393 HS/2014 AC. 
Rawḍah-yi taslīm (Taṣawwurāt). 1r [mīrāṯ-i maktūb] ed, ʿUlūm wa maʿārif-i Islāmī. Teherán: Markaz-i 
Pizhūhišī-yi Mīrāṯ-i Maktūb (Miras-e Maktoob) bā hamkārī-yi Muʾassasah-yi Muṭālaʿāt-i Ismāʿīlī (The 
Institute of Ismaili Studies).

Ṭūsī, Naṣīr al-Dīn Muḥammad ibn Muḥammad, y Ṣalāḥ al-Dīn Ḥasan-i Maḥmūd-i Kātib. 2005. Rawḍah-yi 
taslīm (Taṣawwurāt). Traducido por Seyyed Ǧalal Hosseini Badaḫchani, Ismaili Texts and Translations 
Series. Londres: I.B. Tauris in association with Institute of Ismaili Studies.

Virani, Shafique N. 2005. “Symphony of Gnosis: A Self-Definition of the Ismaili Ginān Literature”. En Reason 
and Inspiration in Islam: Theology, Philosophy and Mysticism in Muslim Thought, editado por Todd Lawson, 
503-521. Londres: I.B. Tauris in association with Institute of Ismaili Studies.

Virani, Shafique N. 2007. The Ismailis in the Middle Ages: A History of Survival, A Search for Salvation. Nueva 
York: Oxford University Press.

Virani, Shafique N. “El concepto de conocimiento de inspiración divina en la literatura del Ginān de los 
ismaelitas del sur de Asia.” Traducido por Virginia Martos Armenteros.  ’Ilu: Revista de Ciencias de las 
Religiones 27 (2022): 1–13.


	Marcador 1
	Marcador 2
	_Hlk92888317
	_Hlk92888433
	_Hlk114581890
	_Hlk114581116
	_Hlk92889275
	_Hlk92889343

